
Zeitschrift: Oberberger Blätter

Herausgeber: Genossenschaft Oberberg

Band: - (1966)

Artikel: Lebensweise und Bräuche unserer fürstenländischen Ahnen

Autor: Eigenmann, Hermann

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-946565

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-946565
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Lebensweise und Bräuche unserer fiirstenländischen Ahnen

Hermann Eigenmann

Im heutigen Zeitalter der Technik, der
Maschine, der Atomkraft und der
Raumforschung im fernen Weltall scheint es

fast überflüssig zu sein, von der Lebensweise

und den alten Bräuchen unserer
Ahnen vor 200—300 Jahren noch reden
zu wollen! Wir belächeln leider nur zu
oft die sogenannte «gute alte Zeit», in
der man noch so furchtbar primitiv
lebte, kein Telephon, kein Radio, kein
Fernsehen und fast keine Verkehrsmittel

zu Land, zu Wasser und in der Luft
kannte. Wenn wir uns aber richtig
besinnen, so müssen wir diesen fernen Zeiten

doch etwas sehr Positives zugestehen:

Im Gegensatz zur gegenwärtigen
Hetze hatten die Menschen noch Zeit
füreinander. Seele und Gemüt, Tradition

und gegenseitiges Verstehen standen

sicher hoch im Kurs. Man lebte
einfach, man arbeitete etwas gemächlicher
und war dennoch viel glücklicher als

wir modernen Robotermenschen des 20.

Jahrhunderts! Wir drehen also im Geiste

das Rad der Zeit um gut dreihundert
Jahre zurück und werfen einen Blick in
die Kultur, die Lebensweise und die
altehrwürdigen Bräuche unserer fürsten-
ländischen Ahnen im 17., 18. und 19.

Jahrhundert.
Die Bewohner des Fürstenlandes waren

Gotteshausleute, d. h. unfreie Untertanen

oder Leibeigene des Fürstabtes von
St.Gallen. Man muß sich aber hüten,
das ominöse Wort «Leibeigene» allzu
tragisch als eine Art Sklaverei aufzufassen!

Die Unfreiheit unserer Stiftsbauern
in der Alten Landschaft stand bloß noch
auf dem Papier und äußerte sich lediglich

in der jährlichen Pflicht einzelner
Natural- und Geldabgaben an das Kloster

des heiligen Gallus. Sonst aber galt
im Fürstenlande das Wort: «Unter dem
Krummstab ist gut wohnen!» Die alten
Gossauer waren fast ausschließlich
Bauern. Daneben gab es noch eine kleine
Minderheit von Handwerkern, nämlich
Schmiede, Bader, Bäcker, Schuhmacher
und Metzger.

Von der Landwirtschaft geprägt

Hart und mühevoll war die tägliche
Arbeit der Landwirte. Keinerlei Maschinen

erleichterten ihnen das Werken. Die
Viehzucht war in jener Zeit noch sehr

primitiv und wurde bloß in kleinem
Ausmaße betätigt. In den dumpfen,
engen, niedern und schlecht gelüfteten
Ställen lebten nur so viele Kühe, Ochsen

und Pferde, als man zur Feldarbeit

und zum Fuhrwerken nötig hatte. Bei
dem starken Ueberwiegen des Ackerbaues

wurde der Mangel an gutem Heu
oft drückend. Daher trieben die alten
Gossauer Bauern ihr rötlich gefärbtes
Vieh von gemeiner Rasse und mittlerem
Wuchs in die brachliegenden Stoppelfelder

ihrer Zeigen gegen Niederdorf, im
Wilen und droben im Stadtbühl, in den
Espel oder in die Weid, also in die
allgemeine Viehweide zwischen Gossau
und Geretschwil hinaus.
Groß war die Arbeit der Landwirte auf
dem Acker. Bis vor gut anderthalb
Jahrhunderten herrschte da immer noch die
alt-alemannische Dreifelderwirtschaft.
Man säte Weizen, Dinkel und Hafer
und auch etwas Gerste und Roggen.
Jedes dritte Jahr galt eine der drei Zeigen
als Brachfeld, auf der man anstatt
Getreide Erbsen, Bohnen, Kartoffeln und
verschiedenerlei Gemüse anpflanzte.
Sehr große Bedeutung besaß im Gebiet
des heutigen Bezirkes Gossau der
Anbau von Hanf und Flachs. Die Leinsaat
erfolgte meist erst Mitte Mai, wenn man
keinen Frost mehr befürchten mußte.
Nach altem Brauch fand bei unsern
Bauern immer eine sinnreiche
Segnungszeremonie statt, bevor zum erstenmal

gepflügt wurde. Während des Ein-

19



spannens der Zugtiere in der Scheune
besprengte der Bauer den Pflug mit dem
Palmsonntagszweig mit Weihwasser und
betete dazu die Worte: «An Gottes
Segen ist alles gelegen!» In der schwieligen

Bauernhand hielt er eine brennende
Weihkerze. Vor der Tenne knieten alle
Familienangehörigen samt Gesinde und
Nachbarn und beteten fünf Vaterunser.
Nach dieser Segnungszeremonie erhielt
jeder Anwesende ein Stück Brot, das
sogleich an Ort und Stelle gegessen wurde.
Dann erst begann das Pflügen. Mochte
aber die Arbeit des Ackerns noch so fleißig

betrieben werden, bei jedem
Angelusläuten stand das Gefährt still, und es

wurde der Englische Gruß gebetet. In
der Regel reichte der jährliche Ertrag
des Getreides nur knapp für den
Eigenbedarf. Viele Bauern, die ihr Brot oft
selber backten, mischten auch Bohnen-,
Roggen- und Gerstenmehl in den Teig
hinein.
Großen Wert legten unsere Landwirte
auf den Obstbau. Sie waren allerdings
noch keine tüchtigen Pomologen, und
die Qualität der Obstsorten ließ viel zu
wünschen übrig. Etwa die Hälfte des

Kernobstertrages wanderte auf die
Märkte nach St.Gallen. Die andere Hälfte

aber kam zur Mostmühle im eigenen
Bauerngute. Most war in der Tat der
allgemeine Lieblingstrank unserer fürsten-
ländischen Bauernsame und benötigte
eine Unmenge Obstes. Ein Bürger der
Stadt St.Gallen namens G. L. Hartmann
schätzte vor gut 150 Jahren den
täglichen Mostbedarf eines Landwirtes auf
nicht weniger als drei Maß (4Va Liter)
Manchem Fürstenländer Bauern wurde
dieses Getränk nach und nach zum
Verhängnis. Es verursachte eine gewisse
Schwerfälligkeit und Erschlaffung des

Geistes. Einige Landwirte befiel darob

sogar ein Hang zur Trägheit. Hartmann
schrieb darüber wörtlich: «Wenn sie
freie Muße zu haben glaubten, setzten

sie sich lieber zum Mostkrug, und nach
und nach ward dies auch ihr Sitz,
bevor alle Geschäfte, die in der gewöhnlichen

Tagesordnung lagen, abgetan
wurden. Der Hof geriet in Verfall und
die Haushaltung mit.» Selbstverständlich

darf dieses Urteil ja nicht verallgemeinert

werden!

Einfache Wohnkultur

Es wird Sie wohl auch interessieren, wie
es in der Wohnung eines einfachen
Fürstenländer Bauern ausgesehen hatte
Ob der Stubentüre des zweistöckigen
Holzbaues prangten die Dreikönigsbuchstaben

C. M. B. (Caspar, Melchior,
Balthasar), die der Hausvater jedes Jahr am
Dreikönigsfeste nach dem Hauptgottesdienste

neu anschrieb, weil er von diesen

Heiligen Schutz vor Unglück erwartete.

Am Abend des gleichen Tages trat
der Fürstenländer Bauer in seinen Stall
und betete für jedes Stück Vieh drei
Vaterunser. Wohl in keiner Stube fehlten
ein zinnenes Weihwassergeschirr, ein
Kupferstich eines Heiligen, einige
aufgehängte «Nüster», d. h. Rosenkränze,
ein holzgeschnitztes Kruzifix und ein
kleines Muttergottes - Hausaltärchen.
Zum gebräuchlichen Stubeninventar
gehörten ferner ein Holz- oder Schiefertisch

samt Stabellen, lange Trogbänke
an den Seitenwänden und unter der
langen, niedern Fensterreihe ein Spinnrad,
eine Schwarzwälder Uhr und ein
Bartbecken. Behaglich wärmte ein grün
glasierter Kachelofen die Bauernstube. Im
Winter gackerten unter der Ofenbank
nicht selten die Hühner. An der Decke
hing an einem beweglichen Stocke das
Oel- oder Unschlittlicht. Ebenso einfach
sah die Kammer aus. An den Bettladen
der Eltern waren oft die Namenszüge
des Ehepaares, nebst einigen geistlichen
Sinnbildern von einem «Dorf-Raphael»

aufgemalt. Unterbetten waren eine
Seltenheit. Man schlief auf Säcken, die mit
Buchenlaub oder zerschnittenem Stroh
gefüllt waren. Eng und finster war die
Küche. Nur durch die Oeffnung der
Haustüre und durch ein kleines Fenster
von der Wohnstube her drang ein
armseliger Lichtschein herein. Vom
Holzherde her rührten natürlich die rußigen
Wände. Kupferne Hafen und Pfannen,
einige Näpfe und Milchbecken und ein
Waschzuber gehörten mit in den rau-
chig-düstern Raum der Bauernküche.
Löffel, Gabeln und Messer hingegen
steckten in ledernen Riemen an der
Stubenwand. Fünfmal im Tage setzte sich
die Familie an den Tisch: zum
Frühstück. zum Vormahle, zum Mittagessen,
zum Vesperbrot und zur Nachsuppe.
Vormahl und Vesperbrot bestanden nur
aus Most und Brot. Sonst aber kamen
Kartoffeln, Hafergrütze, Milch,
Mehlklötze und allerlei Gemüse auf die Tafel.

Also lauter Eigenprodukte und vor
allem wirklich gesunde Nahrungsmittel.
Fleisch gab's bloß an Sonn- und
Feiertagen. Vor keinem Tischgenossen lag
etwa ein Teller! Alle schöpften aus der
gleichen Schüssel. Zum Zerschneiden
des Fleisches erhielt jeder, oder jeder
zweite, einen hölzernen Teller samt
Messer. Käse wurde damals im Fürstenlande

noch keiner hergestellt. Die erste
Käserei in der Alten Landschaft wurde
erst im Jahre 1845 in Winkeln
eingerichtet. Ab und zu kaufte man den Käse

von den Sennereien des Appenzeller-
landes und bewirtete damit die
Handwerker, die auf die Stör ins Haus kamen.

Kindlein nicht gefragt

Sehr einfach spielte sich auch die
früheste Jugendzeit der Kinder ab. Man
wickelte sie gleich ägyptischen Mumien
straff in Windeln ein, so daß das arme

20



%$ '

m***m
t eg:,

Bauernfamilie beim Mittagsmahl.
Bleistiftzeichnung v. Ludwig Vogel in Zürich,
1788—1879, Schweizerisches Landesmuseuni
in Zürich.



Tröpflein sich kaum bewegen und strampeln

konnte. Kindergeschrei war schon
damals nicht populär! In solchen Fällen

schaukelte man die Wiege so heftig,
daß sie sich beinahe überwarf. Wenn
die geplagten Eltern lange auf dem
Felde arbeiten mußten, reichten viele
derselben ihren Windelkindern Mohnsaft

zur Betäubung dar, der sie dann
wirklich in einen längern Schlummer
versetzte, aber ebenso gewiß ihrer zarten

Gesundheit schadete. Wenige Mütter

stillten ihre Kinder selbst. Sie
ernährten sie schon frühzeitig mit einem
dicken Mehlbrei. Gerne steckte man
ihnen auch einen selbstverfertigten
Sauglumpen in den Mund. Es gab
bisweilen auch Eltern, die schon dem
Wiegenkinde etwas Most zu trinken gaben,
damit es sich ja schon beizeiten an diesen

Trank gewöhnte. Kein Wunder,
wenn bei diesen primitiven hygienischen

Unzulänglichkeiten 'die
Kindersterblichkeit außerordentlich groß war.
Frühzeitig hielt man hierzulande die
Kinder zur Arbeit und zum Verdienen
an. Vom 4.-5. Lebensjahre an mußten
Knaben und Mädchen Flachs spinnen.
Erst wenn sie ihr gewisses Quantum
Garn geliefert hatten, ließ man sie zu
frohen Spielen und zum Herumschwärmen

laufen. 10—12 Jahre alte Knaben
wurden zur Feldarbeit herangezogen,
gleichaltrige Mädchen zum Flachsspinnen.

Aermere verdienten ihren kargen
Lohn als Viehhüter oder Kinderwärterinnen

bei fremden Leuten.
Schon mit 14 Jahren wurden im
Fürstenland die jungen Burschen stimmfähig,

soweit das Volk überhaupt zu wählen

hatte. Aus einem Protokoll des Jahres

1745 können wir genau den Verlauf
einer Jahrgerichtsversammlung kennenlernen.

Zuerst wurde den 14 Jahre alt
gewordenen Jünglingen der Eid der
Gotteshausleute vorgelesen und abgenommen.

Dann schlugen die 12 Richter dem

ebenfalls anwesenden Obervogt vom
Schloß Oberberg drei Männer vor, aus
denen derselbe im Namen des Fürstabtes

von St.Gallen den Ammann und
den Stabhalter wählte. Diese zwei frisch
Erkorenen wählten nun einen dritten
als Richter, und in der gleichen Weise
ergänzte sich unsere Gemeindebehörde
selbst, bis das zwölfköpfige Richterkol-
legium wieder voll besetzt war. Die
Richter der Gemeinde wählten auch
noch den Weibel. Dann wurden alle
Behördemitglieder ebenfalls vereidigt. Im
weitern Verlaufe der Gerichtsversammlung

wurde die alte Öffnung, d. h. die

Verfassung der Gemeinde als Vereinbarung

zwischen Abt und Dorfbevölkerung,

und etwa auch noch ein Mandat

des äbtischen Oberhirten in St.Gal¬

len verlesen.
Die Militärpflicht der männlichen
Bevölkerung des Fürstenlandes begann
schon mit 14 Jahren. Sammelplatz der
Soldaten und Offiziere des Oberberger-
amtes war der Pfarrkirchenplatz in
Gossau. Alarm wurde mit den Gossauer
und Waldkircher Kirchenglocken und
mit drei Kanonenschüssen ab dem
Schloß Oberberg gegeben, so meldet
ein Band des Stiftsarchives St.Gallen
aus dem Jahre 1620.

Im Spiegel der Mode

Unser fürstenländisches Kulturbild vor
200 Jahren wäre unvollständig, wenn
wir nicht auch die Kleidungen unserer
Vorfahren darstellten. Die Frauen legten

ihren Stolz darein, recht schmuck
und schön gekleidet zu sein. Wir dürfen

ihnen das auch nicht gar zu sehr
übelnehmen! Denn von vielen ihrer
Kleidungsstücke durften sie mit berechtigter

Genugtuung rühmen: Ich habe
sie selbst gesponnen und gewoben! Ich
habe schon bei der Leinsaat und der

Flachsernte tüchtig mitgeholfen! Die

ganze Damenwelt trug eine etwa vier
Finger breite Haube, auch Blätz
genannt, auf dem Kopfe. Vorn war sie mit
schwarzen Spitzen verziert. Der hintere
Haarknopf war bei Feieranlässen wohl
mit einer großen, silbernen Haarnadel
durchstoßen. Das Mieder oder die
Schnürbrust, ein unförmiger Panzer,
wurde mit sog. Fischbeinen gesteifet. Es

besaß auch einen hochroten oder
violetten, wollenen Ueberzug. Bei den
reichen Frauenspersonen war das Mieder
von feinstem Scharlach und mit silbernen

Spangen und Tressen verziert. Der
Vorderteil desselben, das Brusttuch,
reichte bis nahe unter das Kinn, und ein
Göllerkragen rings um den Hals wurde
mittelst silberner Kettelchen am Mieder
befestigt. Um ihren Reichtum möglichst
sichtbar zu machen, gab es Frauen, welche

zwei oder drei Röcke übereinander
trugen, was ihnen aber nur ein komischplumpes

Aussehen verlieh.
Eine reich umbänderte Schürze und
scharlachrote Strümpfe gehörten ebenfalls

zur weiblichen Garderobe. Je
perfekter eine Frauensperson auf
altgewohnten Kleiderstaat hielt, desto mehr
Beifall fand sie beim Landvolk. Als
höchstes Lob für eine Fürstenländerin
galt es, wenn man von ihr und ihrer
Fürstenländertracht sagte : « Sie bürelet »

Bei den Männern waren Kittel, Weste
und Hosen weit und plump. Die braunen

Kittel besaßen mehrere Dutzend
Knöpfe aus Weißblech. Um den Hals
prangte eine schwarze Halskrause. Stolz

war jeder Fürstenländer auf sein rotes
Gilet, damals Kamisol genannt. Es war
bei wohlhabenden Männern sogar mit
massiven, silbernen Knöpfen besetzt.
Nach allgemeinem Brauche schloß man
aber nur die untern Knöpfe, damit die
Brust offen blieb. Die Hosen waren
entweder aus schwarzem Leder oder aus
blauem Tuch. Die weißen oder blauen

22



Wirtsstube im Engel zu Appenzell.
Zeichnung von Ludwig Vogel in Zürich,
1788-1879.
Schweizerisches Landesmuseum in Zürich.

23



Strümpfe wickelten die Fürstenländer
unterhalb des Knies zu einem Wulst
zusammen und befestigten sie mit einem
Riemen oder Band. Der dreieckige Hut
war vorn in eine scharfe Spitze gerollt.
An seiner linken, hintern Seite glänzte
eine Silberschnalle. Während der
Feldarbeit tragen unsere Landwirte eine
schwarze, lederne Kappe, und zur Schonung

der Hosen eine ringsum gehende
Schürze. Den Kittel trugen die Fürstenländer

immer offen. Nur wenn ein
Verwandtes gestorben war, schlössen sie
während der Trauerzeit den untersten
Knopf. Darum wurde dieser in der Regel

als sog. Leidknopf bezeichnet.
Es bleibt uns noch übrig, die alten Volkssitten

und Gebräuche unserer ehemaligen

Fürstenländer Bevölkerung
darzustellen. Auch wenn sie uns nüchternen
Gegenwartsmenschen vielfach
unverständlich vorkommen, spiegeln sie doch
als ehrwürdige Zeugen uralter Vorzeiten

die Volksseele und das Volksgemüt
der Fürstenländer mit all seinen Licht-
und Schattenseiten wider.

Reiches kirchliches Brauchtum

Ich beginne vorerst mit den kirchlichen
Gebräuchen in der Alten Landschaft. Da
möchte ich einmal eine Fronleichnamsprozession,

wie sie uns aus dem Jahre
1739 überliefert wurde, einläßlich schildern.

Wie alle übrigen Monatsprozessionen

fand sie nicht am Vormittag,
sondern am Nachmittag statt. Nach der
Schuljugend schritten paarweise die
Jungfrauen daher, alle im schönsten
Staate gekleidet und ohne Ausnahme
mit dem sogenannten Schäppeli auf dem
Kopfe. Das war eine Art Kranz, der aus
vier künstlichen Rosen aus Federn
bestand. Wer das Schäppeli nicht trug —

und das galt als öffentliche Schande! —

wurde an den Schluß der Prozession

Prozession in einem Dorf, anfangs 16.

Jahrhundert. Aus der Luzerner Bilderchronik des

Diebolcl Schilling. Originell in der Zentral-
bibliothek Luzern.

24



hinter die verheirateten Frauen verwiesen.

Nicht fehlen durften die Vertreter
der Rosenkranzbruderschaft, zu der
damals fast die ganze Kirchgemeinde, vom
reichen Ammann bis hinunter zum ärmsten

Knechtlein, gehörte. Auch Männer

und Jünglinge scheuten sich nicht,
die mannigfaltigen Zierden dieser
Bruderschaft öffentlich zu tragen. Nach
dem Kirchenchore schritten mit Würde
die behablichen Amtsleute der
Gemeinde, alle in langen Mänteln, voraus
der Ammann mit dem Gerichtsstab in
der Hand. Dann folgten die übrigen
Richter (d. h. Gemeinderäte) in Mänteln
und mit gelber Kerze in der Hand, nachher

die Offiziere. Hinter diesen
Dorfkoryphäen folgten die Männer, dann in
strenger Amtshierarchie die Frauen der
Ammänner, Richter und Offiziere und
nach ihnen die übrigen Ehefrauen und
Witwen. Es fehlten auch nicht die
Gewehrschützen und im 19. Jahrhundert
auch die Blechmusikanten.
Kurz erwähnen möchte ich auch noch
den alten, christlichen Brauch des
Leichenwachens. Wo in einem Hause ein
Toter lag, wurde bis zum Beerdigungstage

Tag und Nacht in jenem Zimmer,
in welchem die Leiche aufgebahrt war,
von Verwandten, Nachbarn und Freunden

für die Seelenruhe des Verblichenen

ununterbrochen gebetet. Die nächtlichen

Beter erhielten ab und zu etwas
Kaffee oder Most und Brot als
Erfrischung.

Dörfliche Galanterie

Nun aber wieder zurück zu den Lebendigen!

Liebe und Ehe spielten im
Volksbrauch der Fürstenländer eine besonders

hervorragende Rolle. Sobald zwei
Personen einmal ernsteres Interesse
aneinander gewonnen hatten, war es
unumstößliche Landessitte, daß der Jüng¬

ling bei jedem Anlasse nur noch an der
Seite des auserkorenen Mädchens
erschien und einzig und allein nur mit ihr
tanzte. Gemeinsam mit ihr besuchte er
den Jahrmarkt in Gossau oder St.Gallen
oder den Bischofszeller Maienmarkt. Er
hielt sie bei den Kreuzzügen nach Oberglatt,

St. Margrethen und ins Kloster
St.Gallen gastfrei und machte ihr gerne
ab und zu kleine Geschenke. Auch sonst
zeigte er sich seiner Geliebten gegenüber

durch allerlei Gefälligkeiten
erkenntlich. Der Schnitterin wetzte er fleißig

die Sichel. Der Flachsschwingerin
half er anfangs Herbst, mit der Schwinge
bewaffnet, den Flachs in feinere oder
gröbere Bestandteile auszuschneiden.
Bei der Spinnstubeten las er galant die
zu Boden gefallene Kunkel der Spinnerin

auf. Schließlich wagte der Jüngling
den entscheidenden Schritt zu den
Eltern der Geliebten, um die formelle
Einwilligung zur Ehe zu erhalten. Im
Volksmunde nannte man diesen Gang «die
Sache hinübermachen». Kurz darauf
kaufte der Bräutigam seiner Künftigen
ein schwarzes Brautkleid und sie ihm
das Hochzeitshemd. Mit besonderer
Feierlichkeit rasselte das Brautfuder,
dessen Pferdegespann mit Schellengeröll

ausgestattet war, dem neuen Heime
zu. Betten, Kästen und Gerätschaften
waren offen auf dem Fuhrwerk
aufgeladen. Nicht nur der glücklich schmunzelnde

Bräutigam, sondern auch die
Fuhrleute hatten sich ein Sträußlein auf
den Dreispitzhut gesteckt. Da und dort
wurde das Gefährt mit Stricken und
Bändern aufgehalten, und nur nach
Entrichtung eines kleinen Geschenkes ließ
man sie weiterziehen. Nach der zweiten

Eheverkündigung hielt man im Hause

der Braut die sog. Brautstubeten ab.
Die Braut bewirtete dann ihren künftigen

Gemahl und alle männlichen
Begleiter. Mit Tanzen, Schießen und Jauchzen

endigte das fröhliche Fest.

Ausgedehnte Hochzeitsfeiern

Besonders groß waren die Feierlichkeiten
der Hochzeit selbst. Wer es sich

irgendwie leisten konnte, feierte eine sog.
«geladene Hochzeit», im Gegensatz zur
«ungeladenen», bei der nur ganz
wenige Personen am Mahle im eigenen
Hause teilnahmen. Bei den «geladenen
Hochzeiten» aber zog in der letzten Woche

vor der Eheschließung der
Schulmeister oder sonst ein Mann mit Stock
und Säbel und mit einem bunten
Blumenstrauß in der Hand zu allen
Verwandten und Freunden des zukünftigen
Ehepaares, um sie offiziell zur Teilnahme

am Hochzeitsfeste einzuladen. Jeder
Eingeladene setzte sich natürlich eine
Ehre darein, diesen Festboten mit einem
ordentlichen Trünke zu bewirten. Daher
soll es öfters vorgekommen sein, daß
er abends nicht mehr fest auf den
Füßen stand! Am Hochzeitsmorgen kleidete

sich die glückliche Braut in ihren
schönsten Staat. Um ihr schwarzes
Brautkleid herum war bisweilen ein sil-
bernfärbiger Gürtel, der auf einer Seite
bis unter das Knie herabhing. An
demselben hingen ein Tischmesser und eine
Gabel. Ihr Haupt zierte ein schmuckes
Kränzlein. In der rechten Hand hielt sie
das «silberdrähtene» Rosenkränzchen.
In Begleitung einiger Burschen erschien
bald darauf der Ehrengeselle am Wohnorte

der Braut und forderte diese in einer
förmlichen Anrede von ihren Eltern ab.

Nach Einwilligung derselben suchten
die Burschen die sich im Flause
versteckt gehaltene Braut und führten sie

zum Wirtshaus, wo später das
Hochzeitsmahl stattfinden sollte. Von hier
aus zogen nun Braut und Bräutigam in
Begleitung des Ehrengesellen und der
Ehrbarfrau, des Vaters und der übrigen
Hochzeitsgesellschaft zu Fuß und oft
unter Musik in die Pfarrkirche.
Kutschenfahren am Vermählungstage war

25



damals noch völlig unbekannt. Nach
dem Eintritt ins Gotteshaus schritt das

Brautpaar nach altem Brauche zuerst
dreimal um den Altar herum. Nach dem
kirchlichen Eheschluß führte der Ehrengesell

die Braut ins Gasthaus zurück
und übergab sie dem Bräutigam. Dabei
hielt er dem neugebackenen Ehemann
noch eine kleine Standespredigt. Dann
folgte das üppige Hochzeitsessen,
gewürzt mit allerlei ulkigen Toasten und
Sprüchen. Es wurde das Tanzbein
geschwungen, und trotz behördlichem
Verbot wagten manche sogar ein kleines

Schützenfest aus alten Puffeten.
Nach dieser weltlichen Feier kam aber
doch noch einmal der Ernst des Tages
zur Geltung. Ehrengesell und Ehrbarfrau

begleiteten das Brautpaar nach
Hause. Vor demselben kniete alles nieder
und betete fünf Vaterunser für das

künftige Eheglück. Dann nahm der
Ehrengesell der Braut das Kränzchen
vom Haupte ab, und alles verabschiedete

sich. Dabei überreichten die Gäste
der Braut noch ihre Gaben in Form
klingender Münzen. Eigenartig war die
Tradition, daß die Mutter bei der Trauung
und beim Hochzeitsmahle ihres Kindes
nicht zugegen sein durfte. Erst am Tage
nach der Hochzeit fand die sog. Schenke

statt, bei der nun endlich auch die Mutter

der Braut zu Ehren gezogen wurde.
Jetzt waren einmal ausschließlich
Damen zugegen, und die Männer konnten
Geschirr abwaschen. Den Gästen bei der
Schenke wurden allerlei Siebensachen

von ihren Freundinnen geschenkt. Ein
paar Tage nach der Vermählung erhielt
die junge Hausfrau eine rundum mit
Flachs umwickelte Kunkel, worin allerlei

kleines Hausgerät und auch ein paar
Gulden oder Kreuzer versteckt waren.
Die Neuvermählte kleidete sich noch bis
zum nächsten Sonntag als Jungfrau.
Dann aber setzte sie sich erstmals die
weiße Haube als Zeichen der verheira¬

teten Frau aufs Haupt und lief so zur
Kirche. Das «gwundrige» Volk aber
beguckte sie mit besonders zarter
Aufmerksamkeit, ob ihr der frauliche
Schmuck anstehe oder nicht.

Frohe Feste des Jahres

Unsere übrigen weltlichen Fürstenländer

Bräuche schlössen sich eng an das

Kirchenjahr und an die Jahresarbeit der
Bauernsame. Uralt war die Sitte des

«Neujöhrlens». Am ersten Tage des Jahres

eilten die Kinder zu «Götti» und
«Gotte», um nach Anwünschung eines

glücklichen neuen Jahres das übliche
Neujahrsgeschenk zu erhalten. Da gab's
dann entweder einen Laib Brot oder,
wenn's hoch kam, einen Lebkuchen. An
vielen Orten des Fürstenlandes war es

Brauch, daß der Schulmeister das sog.
«gute Jahr» einziehen durfte. Gleich
andern Bettlern zog er allein oder in
Begleitung seiner Frau oder Tochter von
Haus zu Haus und sang Lieder, wofür
man ihm gnädig ein paar Kreuzer
zuwarf. Von den Dreikönigskuchen haben
wir schon bei der Besprechung unserer
alten Bauernhäuser gehört. Am Abend
von Maria Lichtmeß zerschnitt der
Fürstenländer Bauer in seiner Stube eine
am Morgen in der Kirche geweihte
Wachskerzenrolle in soviele gleich große
Stücke, als seine Familie samt Gesinde
Köpfe zählte. Bedächtig klebte er jedem
sein Stück ans Fenstergesims und zündete

es an. Hierauf wurde gemeinsam
der Rosenkranz gebetet, und zwar so

lange, bis das letzte Licht abgebrannt
war. Dabei achteten alle gespannt auf
ihr Kerzenflämmlein. Wenn eines
besonders unruhig flackerte, bedeutete
dies Unglück im kommenden Jahre.
Wem aber die Kerze zuerst löschte, bei
dem glaubte man, er müsse unter allen
Anwesenden zuerst sterben. Um diesem

trüben Schicksalsspruche zu entgehen,
suchte jedes die Brenndauer dadurch zu
verlängern, daß es die herabfallenden
Wachstropfen fortzu wieder an die
Kerze strich. Nach diesem teils
christlichen, teils aber auch abergläubischen
Brauche kreiste bei gemütlichem
Geplauder und frohem Liedersang der

Mostkrug in der Familienrunde. Zum
Brauchtum unserer Fürstenländer
gehörte natürlich auch der Funken- unci

Küechlisonntag, der erste in der Fastenzeit.

Kaum dämmerte der Abend, so

brannten auf allen anliegenden Anhöhen

lichterloh die Funken. Unter das

Knistern des Feuers mischte sich auch
das frohe Jauchzen und Freudengeschrei

der Jugend. Es gab aber auch
Orte, wo man währenddessen den
Rosenkranz oder fünf Vaterunser betete
oder geistliche Kirchenlieder sang. Nach
dem letzten Verglimmen des Feuers zog
alles befriedigt nach Hause, wo der
Familie noch der freudige Genuß eines
Butterkuchens, von Küechli oder Eier-
öhrli wartete. Der Funken war vor mehr
als einem Jahrtausend das alemannische
Frühlingsfeuer. Im Monat März fanden
dazumal die großen alemannischen
Volksversammlungen statt, an denen
das Volk seine Gaugrafen wählte. Bei
diesem Wahltage wurden dann eben
auf allen Höhen des Gaues Freudenfeuer

abgebrannt. Auch Osterhase und
Ostereier haben ihren Ursprung bei den
heidnischen Alemannen. In heiligen
Hainen opferte man der Göttin des Frühlings,

Ostara genannt, richtige Hasen
und Hühnereier auf dem Brandopferaltare.

Ein ganz eigenartiger Brauch in
der Alten Landschaft war die sog. Eierlese.

Am 17.April 1797veranstaltete z.B.
der Wirt in der Mult ob Gossau eine
solche. (Sie artete aber in eine Schlägerei

aus!) An einem Sonn- oder Feiertage
nach Ostern zogen zwei Burschen ein
schneeweißes Hemd über ihre Oberklei-

26



27



der und eine weiße Schürze über ihre
Hosen. Von der weißen Mütze bis
hinunter zur reich befransten Schürze
befestigten ihnen Mädchen eine stattliche
Zahl bunter Seidenbänder. So verkleidet

traten hierauf die zwei Jünglinge
unter Trommel- und Pfeifenklang vor
das zahlreiche Publikum. Das frohe
Wettspiel nahm seinen Anfang. Der
eine Bursche hatte die Aufgabe, nach
einem bestimmten Ziele zu rennen, dort
etwas abzugeben oder abzuholen und
wie der Wind wieder zurückzusausen.
Für den andern aber lagen Schritt für
Schritt 100—150 Eier auf dem Wiesboden.

Diese hatte er im Laufe aufzulesen
— daher der Name Eierlese! — und sie
sofort in eine nahe Wanne voll Kleie zu
werfen, die ein dritter Bursche in gewisser

Entfernung emporhielt. Natürlich
erforderte sowohl das Werfen, wie auch
das Auffangen der Eier große Geschicklichkeit.

Wenn ein Ei nebenaus fiel oder

gar dem verdutzten Auffänger ins
Gesicht platzte, daß ihm der gelbe Eidotter

über Stirn und Nase niederrann, gab
es natürlich ein mächtiges Hailoh! Die
Wette bestand nun darin, ob zuerst der
Eierwerfer oder der flinke Zielläufer
seine Aufgabe erfüllt habe. Wer zuerst
war, galt als ehrenvoller Sieger des Tages

und wurde mit lautem Jubel
begrüßt. Arm in Arm kehrten nun die zwei
vermummten Jünglinge im Gewiihle
des freudig erregten Publikums zum
Wirtshausplatz zurück. Dort tauchten
dann die Geliebten der beiden Eierleser
auf. Auf offenem Platze führten die
vier drei Tänze vor. Dann aber trat der

behäbige Wirt zur Schenke heraus und
kredenzte jedem aus einer Kanne ein
Glas Wein. Unter Trommelwirbel aber
hob der Sieger sein Glas empor und
rief laut: «Vivat, es lebe der Herr Pfarrer!

Vivat, es leben die Herren
Gemeindevorsteher! Endlich vivat, es lebe
die ganze Ehrenkompagnie!» Damit war

die Feier im Freien beendigt, und alles
eilte ins Wirtshaus hinein. Aus den
unversehrt gebliebenen Eiern waren
inzwischen Kuchen gebacken worden, die

nun fröhlich geschmaust wurden. Und
wieder kam das obligatorische Finale:
der Tanz.
Nach Schluß der Getreideernte feierte
die fürstenländische Bauernsame das

frohe Fest der Sichelledi (oder Sichel-
letzi). Alles, was bei der Ernte mitgeholfen

hatte, versammelte sich abends in
der Bauernstube zu frohem Schmause.
Zuerst gab's Habermus und Most, und
wenn's mit dem wackeren Drescherappetit

nicht mehr allzu gefährlich war,
tischte die freundliche Bäuerin die so

beliebten Oehrli und Chüechli auf. Für
die Männerwelt brachte der Herbst das

Gesellenschießen. Nach diesem ländlichen

Schützenfest, bei dem dem Sieger
natürlich eine Schützengabe überreicht
wurde, fand in der Regel auch noch die
Schafkegelten statt, d. h. hier wurde ein
lebendiges Schaf ausgekegelt. Bekanntlich

sollen schon die alten Fürstenländer

leidenschaftliche Kegelspieler gewesen

sein. An dem Feste der Kirchweih
im Herbste fand ehemals an manchen
Orten der Alten Landschaft ein
Aufmarsch der gewehrtragenden Jungmännerwelt

statt. Voraus marschierte ein
Bursche mit einem Federhute und hinter

ihm die Trommler. Darum nannte
man dieses Fest die Federnkilbi. Dabei
soll es ab und zu vorgekommen sein,
daß ihm die Burschen aus andern
Gemeinden den Federnhut wegreißen wollten.

Daraus erblühte nicht selten eine
arge Rauferei.
Der historische Rückblick auf das
kulturelle Leben der alten Fürstenländer
vor 200—300 Jahren soll mit einer kurzen

Charakteristik unserer Ahnen in der
Alten Landschaft schließen: Waren es

nicht zur Hauptsache schlichte Bauern,
die ihr ruchenes und mit der Scholle

eng verbundenes Tagewerk mit zähem
Fleiße vollbrachten, und denen wackere,
nie rastende Bäuerinnen im Feld und in
der Stube am Spinnrade treu zur Seite
standen? Sicher steckte in den reichen
Ammännern und Richtern oft ein Schuß

Aristokratenblutes, und bei reich und
arm, wenn man an die sehr frühzeitige
Heranziehung der Jugend zum Verdienen

denkt, auch eine Dosis allzu großer
Sucht nach Geld. Im tiefsten Grunde
aber waren die alten Fürstenländer
tieffromme Christen. Ihre religiöse Aktivität

leuchtete wie ein warmer Sonnenstrahl

in ihren harten Werktag hinein.
Mag da und dort die Lust am Mostgetränk

einem arbeitsamen Bäuerlein ein
Schnippchen geschlagen haben, mögen
Kleiderputz und Freude an Spiel und
Tanz eine gewisse Rolle gespielt haben,
ja mag sogar in mancher Männerbrust
ein eigenwilliger Unabhängigkeits- und
Verneinungsgeist gewaltet haben: Im
Grunde genommen waren die Fürstenländer

doch immer ein bodenständiges,
grundsatztreues und christliches Volk.
Und dieses heilige Erbe unserer Ahnen
wollen wir auch heute getreu in die
ungewisse Zukunft tragen!




	Lebensweise und Bräuche unserer fürstenländischen Ahnen

