Zeitschrift: Oberberger Blatter
Herausgeber: Genossenschaft Oberberg

Band: - (1966)

Artikel: Lebensweise und Brauche unserer furstenlandischen Ahnen
Autor: Eigenmann, Hermann

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-946565

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-946565
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Lebensweise und Brauche unserer fiirstenlandischen Ahnen

Hermann Eigenmann

Im heutigen Zeitalter der Technik, der
Maschine, der Atomkraft und der Raum-
forschung im fernen Weltall scheint es
fast tiberfliissig zu sein, von der Lebens-
weise und den alten Brauchen unserer
Ahnen vor 200—300 Jahren noch reden
zu wollen! Wir belédcheln leider nur zu
oft die sogenannte «gute alte Zeit», in
der man noch so furchtbar primitiv
lebte, kein Telephon, kein Radio, kein
Fernsehen und fast keine Verkehrsmit-
tel zu Land, zu Wasser und in der Luft
kannte. Wenn wir uns aber richtig be-
sinnen, so miissen wir diesen fernen Zei-
ten doch etwas sehr Positives zugeste-
hen: Im Gegensatz zur gegenwartigen
Hetze hatten die Menschen noch Zeit
fiireinander. Seele und Gemiit, Tradi-
tion und gegenseitiges Verstehen stan-
den sicher hoch im Kurs. Man lebte ein-
fach, man arbeitete etwas gemaéchlicher
und war dennoch viel gliicklicher als
wir modernen Robotermenschen des 20.
Jahrhunderts! Wir drehen also im Gei-
ste das Rad der Zeit um gut dreihundert
Jahre zuriick und werfen einen Blick in
die Kultur, die Lebensweise und die alt-
ehrwiirdigen Brduche unserer fiirsten-
léndischen Ahnen im 17., 18. und 19.
Jahrhundert.

Die Bewohner des Fiirstenlandes waren

19

Gotteshausleute, d.h. unfreie Unterta-
nen oder Leibeigene des Fiirstabtes von
St.Gallen. Man muB sich aber hiiten,
das omindse Wort «Leibeigene» allzu
tragisch als eine Art Sklaverei aufzufas-
sen! Die Unfreiheit unserer Stiftsbauern
in der Alten Landschaft stand bloR noch
auf dem Papier und dulerte sich ledig-
lich in der jdhrlichen Pflicht einzelner
Natural- und Geldabgaben an das Klo-
ster des heiligen Gallus. Sonst aber galt
im Firstenlande das Wort: «Unter dem
Krummstab ist gut wohnen!» Die alten
Gossauer waren fast ausschlieRlich
Bauern. Daneben gab es noch eine kleine
Minderheit von Handwerkern, namlich
Schmiede, Bader, Backer, Schuhmacher
und Metzger.

Von der Landwirtschaft geprigt

Hart und mithevoll war die tdagliche Ar-
beit der Landwirte. Keinerlei Maschi-
nen erleichterten ihnen das Werken. Die
Viehzucht war in jener Zeit noch sehr
primitiv und wurde bloR in kleinem
AusmalRe betatigt. In den dumpfen, en-
gen, niedern und schlecht geliifteten
Stallen lebten nur so viele Kiihe, Och-
sen und Pferde, als man zur Feldarbeit

und zum Fuhrwerken notig hatte. Bei
dem starken Ueberwiegen des Acker-
baues wurde der Mangel an gutem Heu
oft driickend. Daher trieben die alten
Gossauer Bauern ihr rotlich gefarbtes
Vieh von gemeiner Rasse und mittlerem
Wuchs in die brachliegenden Stoppel-
felder ihrer Zelgen gegen Niederdorf, im
Wilen und droben im Stadtbiihl, in den
Espel oder in die Weid, also in die all-
gemeine Viehweide zwischen Gossau
und Geretschwil hinaus.

GroB war die Arbeit der Landwirte auf
dem Acker. Bis vor gut anderthalb Jahr-
hunderten herrschte da immer noch die
alt-alemannische Dreifelderwirtschaft.
Man sdte Weizen, Dinkel und Hafer
und auch etwas Gerste und Roggen. Je-
des dritte Jahr galt eine der drei Zelgen
als Brachfeld, auf der man anstatt Ge-
treide Erbsen, Bohnen, Kartoffeln und
verschiedenerlei Gemiise anpflanzte.
Sehr grofe Bedeutung besall im Gebiet
des heutigen Bezirkes Gossau der An-
bau von Hanf und Flachs. Die Leinsaat
erfolgte meist erst Mitte Mai, wenn man
keinen Frost mehr befiirchten mufte.
Nach altem Brauch fand bei unsern
Bauern immer eine sinnreiche Seg-
nungszeremonie statt, bevor zum ersten-
mal gepfliigt wurde. Wéahrend des Ein-



spannens der Zugtiere in der Scheune
besprengte der Bauer den Pflug mit dem
Palmsonntagszweig mit Weihwasser und
betete dazu die Worte: «An Gottes Se-
gen ist alles gelegen!» In der schwieli-
gen Bauernhand hielt er eine brennende
Weihkerze. Vor der Tenne knieten alle
Familienangehorigen samt Gesinde und
Nachbarn und beteten fiinf Vaterunser.
Nach dieser Segnungszeremonie erhielt
jeder Anwesende ein Stiick Brot, das so-
gleich an Ort und Stelle gegessen wurde.
Dann erst begann das Pfliigen. Mochte
aber die Arbeit des Ackerns noch so flei-
Rig betrieben werden, bei jedem Ange-
luslduten stand das Gefahrt still, und es
wurde der Englische Grull gebetet. In
der Regel reichte der jahrliche Ertrag
des Getreides nur knapp fiir den Eigen-
bedarf. Viele Bauern, die ihr Brot oft
selber backten, mischten auch Bohnen-,
Roggen- und Gerstenmehl in den Teig
hinein.

GroRen Wert legten unsere Landwirte
auf den Obstbau. Sie waren allerdings
noch keine tiichtigen Pomologen, und
die Qualitat der Obstsorten lieR viel zu
winschen tbrig. Etwa die Halfte des
Kernobstertrages wanderte auf die
Maérkte nach St.Gallen. Die andere Half-
te aber kam zur Mostmiihle im eigenen
Bauerngute. Most war in der Tat der all-
gemeine Lieblingstrank unserer fiirsten-
léndischen Bauernsame und bendétigte
eine Unmenge Obstes. Ein Biirger der
Stadt St.Gallen namens G. L. Hartmann
schatzte vor gut 150 Jahren den tédg-
lichen Mostbedarf eines Landwirtes auf
nicht weniger als drei Mal (4!/> Liter)!
Manchem Fiirstenldander Bauern wurde
dieses Getrank nach und nach zum Ver-
hédngnis. Es verursachte eine gewisse
Schwerfélligkeit und Erschlaffung des
Geistes. Einige Landwirte befiel darob
sogar ein Hang zur Tradgheit. Hartmann
schrieb dariiber wortlich: «Wenn sie
freie Mufe zu haben glaubten, setzten

sie sich lieber zum Mostkrug, und nach
und nach ward dies auch ihr Sitz, be-
vor alle Geschifte, die in der gewdhn-
lichen Tagesordnung lagen, abgetan
wurden. Der Hof geriet in Verfall und
die Haushaltung mit.» Selbstverstand-
lich darf dieses Urteil ja nicht verallge-
meinert werden!

Einfache Wohnkultur

Es wird Sie wohl auch interessieren, wie
es in der Wohnung eines einfachen
Fiirstenldnder Bauern ausgesehen hatte!
Ob der Stubentiire des zweistéckigen
Holzbaues prangten die Dreikénigsbuch-
staben C. M. B. (Caspar, Melchior, Bal-
thasar), die der Hausvater jedes Jahr am
Dreikénigsfeste nach dem Hauptgottes-
dienste neu anschrieb, weil er von die-
sen Heiligen Schutz vor Ungliick erwar-
tete. Am Abend des gleichen Tages trat
der Fiirstenldnder Bauer in seinen Stall
und betete fiir jedes Stiick Vieh drei Va-
terunser. Wohl in keiner Stube fehlten
ein zinnenes Weihwassergeschirr, ein
Kupferstich eines Heiligen, einige auf-
gehangte «Nuster», d.h. Rosenkrédnze,
ein holzgeschnitztes Kruzifix und ein
kleines  Muttergottes - Hausaltarchen.
Zum gebrauchlichen Stubeninventar ge-
horten ferner ein Holz- oder Schiefer-
tisch samt Stabellen, lange Trogbinke
an den Seitenwanden und unter der lan-
gen, niedern Fensterreihe ein Spinnrad,
eine Schwarzwélder Uhr und ein Bart-
becken. Behaglich warmte ein griin gla-
sierter Kachelofen die Bauernstube. Im
Winter gackerten unter der Ofenbank
nicht selten die Hithner. An der Decke
hing an einem beweglichen Stocke das
Oel- oder Unschlittlicht. Ebenso einfach
sah die Kammer aus. An den Bettladen
der Eltern waren oft die Namensziige
des Ehepaares, nebst einigen geistlichen
Sinnbildern von einem «Dorf-Raphael»

aufgemalt. Unterbetten waren eine Sel-
tenheit. Man schlief auf Sdcken, die mit
Buchenlaub oder zerschnittenem Stroh
gefiillt waren. Eng und finster war die
Kiche. Nur durch die Oeffnung der
Haustiire und durch ein kleines Fenster
von der Wohnstube her drang ein arm-
seliger Lichtschein herein. Vom Holz-
herde her riithrten natiirlich die rufligen
Wainde. Kupferne Hafen und Pfannen,
einige Ndpfe und Milchbecken und ein
Waschzuber gehérten mit in den rau-
chig-diistern Raum der Bauernkiiche.
Loffel, Gabeln und Messer hingegen
steckten in ledernen Riemen an der Stu-
benwand. Fiinfmal im Tage setzte sich
die Familie an den Tisch: zum Friih-
stiick, zum Vormahle, zum Mittagessen,
zum Vesperbrot und zur Nachsuppe.
Vormahl und Vesperbrot bestanden nur
aus Most und Brot. Sonst aber kamen
Kartoffeln, Hafergriitze, Milch, Mehl-
klotze und allerlei Gemiise auf die Ta-
fel. Also lauter Eigenprodukte und vor
allem wirklich gesunde Nahrungsmittel.
Fleisch gab’s bloR an Sonn- und Feier-
tagen. Vor keinem Tischgenossen lag
etwa ein Teller! Alle schopften aus der
gleichen Schiissel. Zum Zerschneiden
des Fleisches erhielt jeder, oder jeder
zweite, einen holzernen Teller samt
Messer. Kdse wurde damals im Fiirsten-
lande noch keiner hergestellt. Die erste
Kaserei in der Alten Landschaft wurde
erst im Jahre 1845 in Winkeln einge-
richtet. Ab und zu kaufte man den Kase
von den Sennereien des Appenzeller-
landes und bewirtete damit die Hand-
werker, die auf die Stor ins Haus kamen.

Kindlein nicht gefragt

Sehr einfach spielte sich auch die fri-
heste Jugendzeit der Kinder ab. Man
wickelte sie gleich dgyptischen Mumien

straff in Windeln ein, so dal das arme

20



Bauernfamilie beim Mittagsmahl.
Bleistiftzeichnung v. Ludwig Vogel in Ziirich,
1788—1879, Schweizerisches Landesmuseum
in Ziirich.

21



Tropflein sich kaum bewegen und stram-
peln konnte. Kindergeschrei war schon
damals nicht populdr! In solchen Fal-
len schaukelte man die Wiege so heftig,
daB sie sich beinahe iiberwarf. Wenn
die geplagten Eltern lange auf dem
Felde arbeiten mufiten, reichten viele
derselben ihren Windelkindern Mohn-
saft zur Betdubung dar, der sie dann
wirklich in einen ldngern Schlummer
versetzte, aber ebenso gewill ihrer zar-
ten Gesundheit schadete. Wenige Miit-
ter stillten ihre Kinder selbst. Sie er-
néhrten sie schon frithzeitig mit einem
dicken Mehlbrei. Gerne steckte man
ihnen- auch einen selbstverfertigten
Sauglumpen in den Mund. Es gab bis-
weilen auch Eltern, die schon dem Wie-
genkinde etwas Most zu trinken gaben,
damit es sich ja schon beizeiten an die-
sen Trank gewohnte. Kein Wunder,
wenn bei diesen primitiven hygieni-
schen Unzuldnglichkeiten ‘die Kinder-
sterblichkeit auBerordentlich grof war.
Frihzeitig hielt man hierzulande die
Kinder zur Arbeit und zum Verdienen
an. Vom 4.—5. Lebensjahre an muften
Knaben und Midchen Flachs spinnen.
Erst wenn sie ihr gewisses Quantum
Garn geliefert hatten, lieR man sie zu
frohen Spielen und zum Herumschwaér-
men laufen. 10—12 Jahre alte Knaben
wurden zur Feldarbeit herangezogen,
gleichaltrige Maddchen zum Flachsspin-
nen. Aermere verdienten ihren kargen
Lohn als Viehhiiter oder Kinderwar-
terinnen bei fremden Leuten.

Schon mit 14 Jahren wurden im Fiir-
stenland die jungen Burschen stimmfi-
hig, soweit das Volk iiberhaupt zu wah-
len hatte. Aus einem Protokoll des Jah-
res 1745 konnen wir genau den Verlauf
einer Jahrgerichtsversammlung kennen-
lernen. Zuerst wurde den 14 Jahre alt
gewordenen Jiinglingen der Eid der Got-
teshausleute vorgelesen und abgenom-
men. Dann schlugen die 12 Richter dem

ebenfalls anwesenden Obervogt vom
Schlof Oberberg drei Manner vor, aus
denen derselbe im Namen des Fiirst-
abtes von St.Gallen den Ammann und
den Stabhalter wihlte. Diese zweifrisch
Erkorenen wahlten nun einen dritten
als Richter, und in der gleichen Weise
ergédnzte sich unsere Gemeindebehorde
selbst, bis das zwolfkopfige Richterkol-
legium wieder voll besetzt war. Die
Richter der Gemeinde wihlten auch
noch den Weibel. Dann wurden alle Be-
hoérdemitglieder ebenfalls vereidigt. Im
weitern Verlaufe der Gerichtsversamm-
lung wurde die alte Offnung, d.h. die
Verfassung der Gemeinde als Verein-
barung zwischen Abt und Dorfbevdl-
kerung, und etwa auch noch ein Man-
dat des abtischen Oberhirten in St.Gal-
len verlesen.

Die Militdrpflicht der ménnlichen Be-
vOlkerung des Fiirstenlandes begann
schon mit 14 Jahren. Sammelplatz der
Soldaten und Offiziere des Oberberger-
amtes war der Pfarrkirchenplatz in
Gossau. Alarm wurde mit den Gossauer
und Waldkircher Kirchenglocken und
mit drei Kanonenschiissen ab dem
Schlof Oberberg gegeben, so meldet
ein Band des Stiftsarchives St.Gallen
aus dem Jahre 1620.

Im Spiegel der Mode

Unser fiirstenldndisches Kulturbild vor
200 Jahren wére unvollstindig, wenn
wir nicht auch die Kleidungen unserer
Vorfahren darstellten. Die Frauen leg-
ten ihren Stolz darein, recht schmuck
und schon gekleidet zu sein. Wir diir-
fen ihnen das auch nicht gar zu sehr
ibelnehmen! Denn von vielen ihrer
Kleidungsstiicke durften sie mit berech-
tigter Genugtuung rihmen: Ich habe
sie selbst gesponnen und gewoben! Ich
habe schon bei der Leinsaat und der

Flachsernte tiichtig mitgeholfen! Die
ganze Damenwelt trug eine etwa vier
Finger breite Haube, auch Blidtz ge-
nannt, auf dem Kopfe. Vorn war sie mit
schwarzen Spitzen verziert. Der hintere
Haarknopf war bei Feieranldssen wohl
mit einer grofen, silbernen Haarnadel
durchstofen. Das Mieder oder die
Schniirbrust, ein unférmiger Panzer,
wurde mit sog. Fischbeinen gesteifet. Es
besall auch einen hochroten oder vio-
letten, wollenen Ueberzug. Bei den rei-
chen Frauenspersonen war das Mieder
von feinstem Scharlach und mit silber-
nen Spangen und Tressen verziert. Der
Vorderteil desselben, das Brusttuch,
reichte bis nahe unter das Kinn, und ein
Gollerkragen rings um den Hals wurde
mittelst silberner Kettelchen am Mieder
befestigt. Um ihren Reichtum moglichst
sichtbar zu machen, gab es Frauen, wel-
che zwei oder drei Rocke iibereinander
trugen, was ihnen aber nur ein komisch-
plumpes Aussehen verlieh.

Eine reich umbénderte Schiirze und
scharlachrote Striimpfe gehorten eben-
falls zur weiblichen Garderobe. Je per-
fekter eine Frauensperson auf altge-
wohnten Kleiderstaat hielt, desto mehr
Beifall fand sie beim Landvolk. Als
hochstes Lob fiir eine Fiirstenldnderin
galt es, wenn man von ihr und ihrer
Firstenldndertrachtsagte: «Siebiirelet!»
Bei den Mdnnern waren Kittel, Weste
und Hosen weit und plump. Die brau-
nen Kittel besaBen mehrere Dutzend
Knopfe aus Weilblech. Um den Hals
prangte eine schwarze Halskrause. Stolz
war jeder Firstenldnder auf sein rotes
Gilet, damals Kamisol genannt. Es war
bei wohlhabenden Méannern sogar mit
massiven, silbernen Knopfen besetzt.
Nach allgemeinem Brauche schlof man
aber nur die untern Knoépfe, damit die
Brust offen blieb. Die Hosen waren ent-
weder aus schwarzem Leder oder aus
blauem Tuch. Die weillen oder blauen

22



23

Wirtsstube im Engel zu Appenszell.
Zeichnung von Ludwig Vogel in Ziirich,
1788—1879.

Schweizerisches Landesmuseum in Ziirich.



Strimpfe wickelten die Flrstenldnder
unterhalb des Knies zu einem Wulst zu-
sammen und befestigten sie mit einem
Riemen oder Band. Der dreieckige Hut
war vorn in eine scharfe Spitze gerollt.
An seiner linken, hintern Seite glanzte
eine Silberschnalle. Wéahrend der Feld-
arbeit trugen unsere Landwirte eine
schwarze, lederne Kappe, und zur Scho-
nung der Hosen eine ringsum gehende
Schiirze. Den Kittel trugen die Fiirsten-
lander immer offen. Nur wenn ein Ver-
wandtes gestorben war, schlossen sie
wahrend der Trauerzeit den untersten
Knopf. Darum wurde dieser in der Re-
gel als sog. Leidknopf bezeichnet.

Es bleibt uns noch iibrig, die alten Volks-
sitten und Gebrauche unserer ehemali-
gen Flirstenldnder Bevolkerung darzu-
stellen. Auch wenn sie uns niichternen
Gegenwartsmenschen vielfach unver-
standlich vorkommen, spiegeln sie doch
als ehrwiirdige Zeugen uralter Vorzei-
ten die Volksseele und das Volksgemiit
der Firstenldander mit all seinen Licht-
und Schattenseiten wider.

Reiches kirchliches Brauchium

Ich beginne vorerst mit den kirchlichen
Gebrduchen in der Alten Landschaft. Da
mochte ich einmal eine Fronleichnams-
prozession, wie sie uns aus dem Jahre
1739 tberliefert wurde, einlédRlich schil-
dern. Wie alle ibrigen Monatsprozes-
sionen fand sie nicht am Vormittag, son-
dern am Nachmittag statt. Nach der
Schuljugend schritten paarweise die
Jungfrauen daher, alle im schoénsten
Staate gekleidet und ohne Ausnahme
mit dem sogenannten Schéppeli auf dem
Kopfe. Das war eine Art Kranz, der aus
vier kiinstlichen Rosen aus Federn be-
stand. Wer das Schéppeli nicht trug —
und das galt als 6ffentliche Schande! —
wurde an den Schlul der Prozession

Prozession in einem Dorf, anfangs 16. Jahr-
hundert. Aus der Luzerner Bilderchronik des
Diebold Schilling. Original in der Zentral-
bibliothek Luzern.

24



hinter die verheirateten Frauen verwie-
sen. Nicht fehlen durften die Vertreter
der Rosenkranzbruderschaft, zu der da-
mals fast die ganze Kirchgemeinde, vom
reichen Ammann bis hinunter zum drm-
sten Knechtlein, gehorte. Auch Man-
ner und Jinglinge scheuten sich nicht,
die mannigfaltigen Zierden dieser Bru-
derschaft oOffentlich zu tragen. Nach
dem Kirchenchore schritten mit Wiirde
die behablichen Amtsleute der Ge-
meinde, alle in langen Manteln, voraus
der Ammann mit dem Gerichtsstab in
der Hand. Dann folgten die {iibrigen
Richter (d. h. Gemeinderadte) in Manteln
und mit gelber Kerze in der Hand, nach-
her die Offiziere. Hinter diesen Dorf-
koryphéden folgten die Manner, dann in
strenger Amtshierarchie die Frauen der
Ammanner, Richter und Offiziere und
nach ihnen die iibrigen Ehefrauen und
Witwen. Es fehlten auch nicht die Ge-
wehrschiitzen und im 19. Jahrhundert
auch die Blechmusikanten.

Kurz erwdhnen mochte ich auch noch
den alten, christlichen Brauch des Lei-
chenwachens. Wo in einem Hause ein
Toter lag, wurde bis zum Beerdigungs-
tage Tag und Nacht in jenem Zimmer,
in welchem die Leiche aufgebahrt war,
von Verwandten, Nachbarn und Freun-
den fiir die Seelenruhe des Verbliche-
nen ununterbrochen gebetet. Die nicht-
lichen Beter erhielten ab und zu etwas
Kaffee oder Most und Brot als Erfri-
schung.

Dérfliche Galanterie

Nun aber wieder zuriick zu den Leben-
digen! Liebe und Ehe spielten im Volks-
brauch der Fiirstenldnder eine beson-
ders hervorragende Rolle. Sobald zwei
Personen einmal ernsteres Interesse an-
einander gewonnen hatten, war es un-
umstoBliche Landessitte, dal der Jing-

25

ling bei jedem Anlasse nur noch an der
Seite des auserkorenen Mdidchens er-
schien und einzig und allein nur mit ihr
tanzte. Gemeinsam mit ihr besuchte er
den Jahrmarkt in Gossau oder St.Gallen
oder den Bischofszeller Maienmarkt. Er
hielt sie bei den Kreuzziigen nach Ober-
glatt, St.Margrethen und ins Kloster
St.Gallen gastfrei und machte ihr gerne
ab und zu kleine Geschenke. Auch sonst
zeigte er sich seiner Geliebten gegen-
tiber durch allerlei Gefélligkeiten er-
kenntlich. Der Schnitterin wetzte er flei-
Rig die Sichel. Der Flachsschwingerin
half er anfangs Herbst, mit der Schwinge
bewaffnet, den Flachs in feinere oder
grobere Bestandteile auszuschneiden.
Bei der Spinnstubeten las er galant die
zu Boden gefallene Kunkel der Spinne-
rin auf. Schlieflich wagte der Jungling
den entscheidenden Schritt zu den El-
tern der Geliebten, um die formelle Ein-
willigung zur Ehe zu erhalten. Im Volks-
munde nannte man diesen Gang «die
Sache hiniibermachen». Kurz darauf
kaufte der Brdutigam seiner Kinftigen
ein schwarzes Brautkleid und sie ihm
das Hochzeitshemd. Mit besonderer
Feierlichkeit rasselte das Brautfuder,
dessen Pferdegespann mit Schellenge-
roll ausgestattet war, dem neuen Heime
zu. Betten, Ké&sten und Gerédtschaften
waren offen auf dem Fuhrwerk aufge-
laden. Nicht nur der gliicklich schmun-
zelnde Bréautigam, sondern auch die
Fuhrleute hatten sich ein StrauBlein auf
den Dreispitzhut gesteckt. Da und dort
wurde das Gefdhrt mit Stricken und
Bédndern aufgehalten, und nur nach Ent-
richtung eines kleinen Geschenkes lieR
man sie weiterziehen. Nach der zwei-
ten Eheverkiindigung hielt man im Hau-
se der Braut die sog. Brautstubeten ab.
Die Braut bewirtete dann ihren kiinfti-
gen Gemahl und alle ménnlichen Be-
gleiter. Mit Tanzen, Schiefen und Jauch-
zen endigte das frohliche Fest.

Ausgedehnte Hochzeitsfeiern

Besonders grofl waren die Feierlichkei-
ten der Hochzeit selbst. Wer es sich ir-
gendwie leisten konnte, feierte eine sog.
«geladene Hochzeit», im Gegensatz zur
«ungeladenen», bei der nur ganz we-
nige Personen am Mahle im eigenen
Hause teilnahmen. Bei den «geladenen
Hochzeiten» aber zog in der letzten Wo-
che vor der EheschlieBung der Schul-
meister oder sonst ein Mann mit Stock
und Sdbel und mit einem bunten Blu-
menstraull in der Hand zu allen Ver-
wandten und Freunden des zukiinftigen
Ehepaares, um sie offiziell zur Teilnah-
me am Hochzeitsfeste einzuladen. Jeder
Eingeladene setzte sich natiirlich eine
Ehre darein, diesen Festboten mit einem
ordentlichen Trunke zu bewirten. Daher
soll es ofters vorgekommen sein, daR
er abends nicht mehr fest auf den Fii-
Ren stand! Am Hochzeitsmorgen klei-
dete sich die gliickliche Braut in ihren
schénsten Staat. Um ihr schwarzes
Brautkleid herum war bisweilen ein sil-
bernfarbiger Glirtel, der auf einer Seite
bis unter das Knie herabhing. An dem-
selben hingen ein Tischmesser und eine
Gabel. Thr Haupt zierte ein schmuckes
Krédnzlein. In der rechten Hand hielt sie
das «silberdrdhtene» Rosenkrdnzchen.
In Begleitung einiger Burschen erschien
bald darauf der Ehrengeselle am Wohn-
orte der Braut und forderte diese in einer
formlichen Anrede von ihren Eltern ab.
Nach Einwilligung derselben suchten
die Burschen die sich im Hause ver-
steckt gehaltene Braut und fiihrten sie
zum Wirtshaus, wo spéter das Hoch-
zeitsmahl stattfinden sollte. Von hier
aus zogen nun Braut und Brédutigam in
Begleitung des Ehrengesellen und der
Ehrbarfrau, des Vaters und der tibrigen
Hochzeitsgesellschaft zu Ful und oft
unter Musik in die Pfarrkirche. Kut-
schenfahren am Verméhlungstage war



damals noch vollig unbekannt. Nach
dem Eintritt ins Gotteshaus schritt das
Brautpaar nach altem Brauche zuerst
dreimal um den Altar herum. Nach dem
kirchlichen Eheschluf fihrte der Ehren-
gesell die Braut ins Gasthaus zuriick
und libergab sie dem Brautigam. Dabei
hielt er dem neugebackenen Ehemann
noch eine kleine Standespredigt. Dann
folgte das tippige Hochzeitsessen, ge-
wiirzt mit allerlei ulkigen Toasten und
Spriichen. Es wurde das Tanzbein ge-
schwungen, und trotz behordlichem
Verbot wagten manche sogar ein klei-
nes Schiitzenfest aus alten Puffeten.
Nach dieser weltlichen Feier kam aber
doch noch einmal der Ernst des Tages
zur Geltung. Ehrengesell und Ehrbar-
frau begleiteten das Brautpaar nach
Hause. Vor demselben kniete alles nieder
und betete fiinf Vaterunser fur das
kiinftige Ehegliick. Dann nahm der
Ehrengesell der Braut das Krdnzchen
vom Haupte ab, und alles verabschie-
dete sich. Dabei lberreichten die Gaste
der Braut noch ihre Gaben in Form klin-
gender Munzen. Eigenartig war die Tra-
dition, daB die Mutter bei der Trauung
und beim Hochzeitsmahle ihres Kindes
nicht zugegen sein durfte. Erst am Tage
nach der Hochzeit fand die sog. Schenke
statt, bei der nun endlich auch die Mut-
ter der Braut zu Ehren gezogen wurde.
Jetzt waren einmal ausschlieBlich Da-
men zugegen, und die Manner konnten
Geschirr abwaschen. Den Gésten bei der
Schenke wurden allerlei Siebensachen
von ihren Freundinnen geschenkt. Ein
paar Tage nach der Vermé&hlung erhielt
die junge Hausfrau eine rundum mit
Flachs umwickelte Kunkel, worin aller-
lei kleines Hausgerdt und auch ein paar
Gulden oder Kreuzer versteckt waren.
Die Neuvermaéahlte kleidete sich noch bis
zum ndchsten Sonntag als Jungfrau.
Dann aber setzte sie sich erstmals die
weille Haube als Zeichen der verheira-

teten Frau aufs Haupt und lief so zur
Kirche.Das «gwundrige» Volk aber be-
guckte sie mit besonders zarter Auf-
merksamkeit, ob ihr der frauliche
Schmuck anstehe oder nicht.

Frohe Feste des Jahres

Unsere {ibrigen weltlichen Fiirstenlédn-
der Brauche schlossen sich eng an das
Kirchenjahr und an die Jahresarbeit der
Bauernsame. Uralt war die Sitte des
«Neujohrlens». Am ersten Tage des Jah-
res eilten die Kinder zu «Gotti» und
«Gotte», um nach Anwiinschung eines
gliicklichen neuen Jahres das tbliche
Neujahrsgeschenk zu erhalten. Da gab’s
dann entweder einen Laib Brot oder,
wenn’s hoch kam, einen Lebkuchen. An
vielen Orten des Firstenlandes war es
Brauch, dal der Schulmeister das sog.
«gute Jahr» einziehen durfte. Gleich an-
dern Bettlern zog er allein oder in Be-
gleitung seiner Frau oder Tochter von
Haus zu Haus und sang Lieder, wofir
man ihm gnidig ein paar Kreuzer zu-
warf. Von den Dreikdnigskuchen haben
wir schon bei der Besprechung unserer
alten Bauernhduser gehort. Am Abend
von Maria Lichtmef§ zerschnitt der Fir-
stenldnder Bauer in seiner Stube eine
am Morgen in der Kirche geweihte
Wachskerzenrolle insoviele gleich groRe
Stiicke, als seine Familie samt Gesinde
Kopfe zdhlte. Bedachtig klebte er jedem
sein Stiick ans Fenstergesims und ziin-
dete es an. Hierauf wurde gemeinsam
der Rosenkranz gebetet, und zwar so
lange, bis das letzte Licht abgebrannt
war. Dabei achteten alle gespannt auf
ihr Kerzenflimmlein. Wenn eines be-
sonders unruhig flackerte, bedeutete
dies Ungliick im kommenden Jahre.
Wem aber die Kerze zuerst 1schte, bei
dem glaubte man, er miisse unter allen
Anwesenden zuerst sterben. Um diesem

tritben Schicksalsspruche zu entgehen,
suchte jedes die Brenndauer dadurch zu
verlangern, daB es die herabfallenden
Wachstropfen fortzu wieder an die
Kerze strich. Nach diesem teils christ-
lichen, teils aber auch abergldubischen
Birauche kreiste bei gemiitlichem Ge-
plauder und frohem Liedersang der
Mostkrug in der Familienrunde. Zum
Brauchtum unserer Fiirstenldnder ge-
horte natirlich auch der Funken- und
Kiiechlisonntag, der erste in der Fasten-
zeit. Kaum ddmmerte der Abend, so
brannten auf allen anliegenden Anho-
hen lichterloh die Funken. Unter das
Knistern des Feuers mischte sich auch
das frohe Jauchzen und Freudenge-
schrei der Jugend. Es gab aber auch
Orte, wo man wéahrenddessen den Ro-
senkranz oder fiinf Vaterunser betete
oder geistliche Kirchenlieder sang. Nach
dem letzten Verglimmen des Feuers zog
alles befriedigt nach Hause, wo der Fa-
milie noch der freudige Genul eines
Butterkuchens, von Kiiechli oder Eier-
ohrli wartete. Der Funken war vor mehr
als einem Jahrtausend das alemannische
Frithlingsfeuer. Im Monat Méarz fanden
dazumal die grofen alemannischen
Volksversammlungen statt, an denen
das Volk seine Gaugrafen wéhlte. Bei
diesem Wahltage wurden dann eben
auf allen Hohen des Gaues Freuden-
feuer abgebrannt. Auch Osterhase und
Ostereier haben ihren Ursprung bei den
heidnischen Alemannen. In heiligen
Hainen opferte man der Géttin des Frith-
lings, Ostara genannt, richtige Hasen
und Hithnereier auf dem Brandopfer-
altare. Ein ganz eigenartiger Brauch in
der Alten Landschaft war die sog. Eier-
lese. Am17. April 1797 veranstaltete z.B.
der Wirt in der Mult ob Gossau eine
solche. (Sie artete aber in eine Schlédge-
rei aus!) An einem Sonn- oder Feiertage
nach Ostern zogen zwei Burschen ein
schneeweilles Hemd {iber ihre Oberklei-

26



Volksfest anfangs 16. Jahrhundert.

Aus der Luzerner Bilderchronik

des Diebold Schilling.

Original in der Zentralbibliothek Luzern.

27



der und eine weille Schiirze iber ihre
Hosen. Von der weillen Miitze bis hin-
unter zur reich befransten Schiirze be-
festigten ihnen Mddchen eine stattliche
Zahl bunter Seidenbédnder. So verklei-
det traten hierauf die zwei Jiinglinge
unter Trommel- und Pfeifenklang vor
das zahlreiche Publikum. Das frohe
Wettspiel nahm seinen Anfang. Der
eine Bursche hatte die Aufgabe, nach
einem bestimmten Ziele zu rennen, dort
etwas abzugeben oder abzuholen und
wie der Wind wieder zurilickzusausen.
Fir den andern aber lagen Schritt fiir
Schritt 100—150 Eier auf dem Wiesbo-
den. Diese hatte er im Laufe aufzulesen
— daher der Name Eierlese! — und sie
sofort in eine nahe Wanne voll Kleie zu
werfen, die ein dritter Bursche in gewis-
ser Entfernung emporhielt. Natiirlich
erforderte sowohl das Werfen, wie auch
das Auffangen der Eier groRe Geschick-
lichkeit. Wenn ein Ei nebenaus fiel oder
gar dem verdutzten Auffénger ins Ge-
sicht platzte, dal ihm der gelbe Eidot-
ter iiber Stirn und Nase niederrann, gab
es natiirlich ein méachtiges Halloh! Die
Wette bestand nun darin, ob zuerst der
Eierwerfer oder der flinke Zielldufer
seine Aufgabe erfiillt habe. Wer zuerst
war, galt als ehrenvoller Sieger des Ta-
ges und wurde mit lautem Jubel be-
griflt. Arm in Arm kehrten nun die zwei
vermummten Junglinge im Gewiihle
des freudig erregten Publikums zum
Wirtshausplatz zuriick. Dort tauchten
dann die Geliebten der beiden Eierleser
auf. Auf offenem Platze fihrten die
vier drei Tanze vor. Dann aber trat der
behdbige Wirt zur Schenke heraus und
kredenzte jedem aus einer Kanne ein
Glas Wein. Unter Trommelwirbel aber
hob der Sieger sein Glas empor und
rief laut: «Vivat, es lebe der Herr Pfar-
rer! Vivat, es leben die Herren Ge-
meindevorsteher! Endlich vivat, es lebe
die ganze Ehrenkompagnie!» Damit war

die Feier im Freien beendigt, und alles
eilte ins Wirtshaus hinein. Aus den un-
versehrt gebliebenen Eiern waren in-
zwischen Kuchen gebacken worden, die
nun frohlich geschmaust wurden. Und
wieder kam das obligatorische Finale:
der Tanz.

Nach Schlufl der Getreideernte feierte
die furstenldndische Bauernsame das
frohe Fest der Sichelledi (oder Sichel-
letzi). Alles, was bei der Ernte mitgehol-
fen hatte, versammelte sich abends in
der Bauernstube zu frohem Schmause.
Zuerst gab’s Habermus und Most, und
wenn’s mit dem wackeren Drescher-
appetit nicht mehr allzu gefahrlich war,
tischte die freundliche Bé&uerin die so
beliebten Oehrli und Chiiechli auf. Fir
die Mannerwelt brachte der Herbst das
Gesellenschieffen. Nach diesem landli-
chen Schiitzenfest, bei dem dem Sieger
natiirlich eine Schiitzengabe iiberreicht
wurde, fand in der Regel auch noch die
Schafkegelten statt, d. h. hier wurde ein
lebendiges Schaf ausgekegelt. Bekannt-
lich sollen schon die alten Fiirstenldn-
der leidenschaftliche Kegelspieler gewe-
sen sein. An dem Feste der Kirchweih
im Herbste fand ehemals an manchen
Orten der Alten Landschaft ein Auf-
marsch der gewehrtragenden Jungmén-
nerwelt statt. Voraus marschierte ein
Bursche mit einem Federhute und hin-
ter ihm die Trommler. Darum nannte
man dieses Fest die Federnkilbi. Dabei
soll es ab und zu vorgekommen sein,
dall ihm die Burschen aus andern Ge-
meinden den Federnhutwegreiflen woll-
ten. Daraus erbliithte nicht selten eine
arge Rauferei.

Der historische Riickblick auf das kul-
turelle Leben der alten Fiirstenldnder
vor 200—300 Jahren soll mit einer kur-
zen Charakteristik unserer Ahnen in der
Alten Landschaft schlieRen: Waren es
nicht zur Hauptsache schlichte Bauern,
die ihr ruchenes und mit der Scholle

eng verbundenes Tagewerk mit zdhem
Fleile vollbrachten, und denen wackere,
nie rastende Bauerinnen im Feld und in
der Stube am Spinnrade treu zur Seite
standen? Sicher steckte in den reichen
Ammannern und Richtern oft ein Schuf
Aristokratenblutes, und bei reich und
arm, wenn man an die sehr frithzeitige
Heranziehung der Jugend zum Verdie-
nen denkt, auch eine Dosis allzu groBer
Sucht nach Geld. Im tiefsten Grunde
aber waren die alten Fiirstenlander tief-
fromme Christen. Thre religidse Aktivi-
tdat leuchtete wie ein warmer Sonnen-
strahl in ihren harten Werktag hinein.
Mag da und dort die Lust am Mostge-
trank einem arbeitsamen Béduerlein ein
Schnippchen geschlagen haben, mdgen
Kleiderputz und Freude an Spiel und
Tanz eine gewisse Rolle gespielt haben,
ja mag sogar in mancher Médnnerbrust
ein eigenwilliger Unabhéangigkeits- und
Verneinungsgeist gewaltet haben: Im
Grunde genommen waren die Fiirsten-
ldnder doch immer ein bodenstdndiges,
grundsatztreues und christliches Volk.
Und dieses heilige Erbe unserer Ahnen
wollen wir auch heute getreu in die un-
gewisse Zukunft tragen!

28




Elektrizitatswerk
Gasversorgung
Wasserwerk
Kanalisation
Sportanlagen

Technische Betriebe

Gossau
Telefon 853633




	Lebensweise und Bräuche unserer fürstenländischen Ahnen

