Zeitschrift: Jahrbuch Oberaargau : Menschen, Orte, Geschichten im Berner

Mitteland

Herausgeber: Jahrbuch Oberaargau

Band: 48 (2005)

Artikel: Geburt, Hochzeit und Tod : altes Brauchtum, aufgeschrieben vor 50
Jahren in Rohrbach

Autor: Sooder, Melchior

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1071458

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1071458
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

46

Geburt, Hochzeit und Tod

Altes Brauchtum, aufgeschrieben vor 50 Jahren in Rohrbach

Melchior Sooder (Text) und Wilhelm Felber (Bilder)

Melchior Sooder wirkte von 1916 bis 1949 als Lehrer in Rohrbach. Dort
entstand sein Buch «Sagen aus Rohrbach» (Huttwil 1929), das mit Ema-
nuel Friedlis «Aarwangen» (Barndlitsch als Spiegel bernischen Volks-
tums. Bern 1925) und Robert Schedlers «Wanderbuch Oberaargau»
(Bern 1925) die Grundlagen zur oberaargauischen Volkskunde lieferte.
Sooders Bedeutung als Volkskundler wird auch von Fachleuten aner-
kannt. Peter Glatthard nannte ihn im Vorwort zu seinen «Zelleni us em
Haslital» (1984) «den bedeutendsten bernischen Sagensammlers. Paul
Zinsli schrieb in einem Gedenkaufsatz 1955 (ber ihn: «Aus den Gold-
adern uralten Volkstums holte er die Kunde von Sinnen und Sagen, von
Brauchtum und Magie unserer Vlorfahren herauf und legte sie in einzig-
artigen Zeugnissen vor.»

Melchior Sooder (1885-1955) stammte aus Brienzwiler. Im «Jahrbuch des
Oberaargaus» erfuhr er 1964 eine W(irdigung durch seinen Freund Alfred
Bértschi. Fir alle biografischen und volkskundlichen Belange sei auf diesen
Artikel verwiesen, der auch Sooders Publikationen auflistet (5 Blicher und
Uber 50 Aufsdtze). Sodann ist hinzuweisen auf das Jahrbuch von 1961
mit einem Aufsatz von Sooder: «Kulturgeschichtliches aus Rohrbach».
Der nachfolgende Text stammt aus der Feder von Melchior Sooder. Er
erschien im Oktober 1953 im Sonderheft «Bernisches Brauchtum» der
Zeitschrift «<Der Hochwéchter» (Verlag Haupt, Bern). Er wird illustriert mit
Aufnahmen des Langenthaler Fotografen Wilhelm Felber, veréffentlicht
1985 im Band «Der schéne Augenblick — Schweizer Photographen des
Alltags» von Paul Hugger (Verlag Offizin, Zdrich).

Brauche, die an Geburt, Hochzeit und Tod anknUpfen, erscheinen in
unfassbarer Fulle. Wir beschranken uns hier auf jene, die sich im deut-



schen Teil unseres Kantons nachweisen lassen. Einzelne Brauche bereiten
aber Schwierigkeiten, wenn es darum geht, sie zu deuten. Um zu ver-
stehen, was noch in kdrglichen Resten bei uns lebendig ist, ware es
notwendig, Glaube und Brauch der Kulturvélker verschiedener Zeiten
wie der Primitiven zum Vergleich heranzuziehen.

Geburt

Weit verbreitet ist der Glaube, die Schwangere dirfe nicht unter einem
Waschseil durchgehen, sonst wickle sich die Nabelschnur um das Kind
herum. Seil und Nabelschnur werden gleichgesetzt. Eine schwangere
Frau darf nicht durch eine Hecke schllpfen; das Kind bekomme eine
Hasenscharte; die Licke in der Hecke Ubertragt sich auf das Kind. Wenn
eine Frau, die in «andern Umstanden» ist, die erste Frucht eines Baum-
chens isst, so wird das Baumchen in den folgenden Jahren stets viel
Friichte tragen. Eine Schwangere darf nicht erschreckt werden, sonst
erhalt das Kind ein Muttermal, das dem Tier oder dem Gegenstand
gleicht, die das Erschrecken verursachten.

Einer Schwangeren darf man nichts versagen, wenn es sie nach irgend-
einer Speise gellstet: Eine arme Frau bettelte von einer Bauerin ein Stuck
Speck; sie wurde abgewiesen. «Do het die Armi gseit, sie winsch ere
nUt angers, als dass sie de ou nut Uberchdmm, we sie de einisch ou so
drinne sig, un eso sigs ou cho.» Eine Schwangere soll zum Nachtmahl
gehen, so oft es ihr méglich ist. Wenn eine Frau in Kindsnéten darnie-
derlag, siedete man ehemals in Rohrbach drei Eier und gab der Frau das
Wasser zu trinken, worin die Eier gelegen hatten.

Viele Brauche, die sich auf die Geburt beziehen, wurzeln deutlich in der
Furcht vor Damonen. Allerdings sind in unserem Volksglauben Hexen
oder andere unerkannte Machte an ihre Stelle getreten. Von diesen Da-
monen hat sich einzig das Toggeli zu halten vermocht. Es saugt den
Kleinen an den Bristlein, und die Namen Haxebrischtli und Haxemilch
sind noch heute gebrauchlich. Man wehrte dem Toggeli, indem man
dem Saugling zwei Schnitzerli kreuzweis unter die Kissen legte; ein Sabel
oder ein Beil, das man in den Boden der Stube einschlug, hielt ebenfalls
Unheil ab, das vom Toggeli verursacht wurde.

Das kreuzweise Hinlegen der Schnitzerli verrat christliches Denken; ir-

47



48

gendwelche Waffen hingegen haben die Menschen &hnlich schon in
frihen Zeiten verwendet. Die werdende Mutter wie das Kind sind be-
droht von bdsen Geistern oder Damonen; das zeigen besonders Ver-
gleiche mit dem Brauchtum niederer Kulturen. Ein Mann in Isenthal, Uri,
machte mit Knutteln Larm, als seine Frau in Noten war. Larm sollte b&sen
Machten wehren und ihnen Furcht einfldssen. Allgemein weiss man
heute zu berichten, wie die werdende Mutter, um die Geburt zu erleich-
tern, den Kaput ihres Mannes angezogen und wie man das Neugeborene
in das Hemd des Vaters gewickelt habe; es habe dann den Vater lieber,
oder auch der Vater gewinne dann das Kind besonders lieb. In Wirklich-
keit aber wollte man damit feindlich gesinnte Damonen tduschen und
ihr Wirken vereiteln.

«Die Grossmutter wollte mich», erzahlt der «Hinkende Bote» 1825, «als
ich eingefaschet war, in die Tischdrucke legen»; offenbar damit das Neu-
geborene nie Mangel leide. Aus dem gleichen Grunde war es angeblich
Brauch, in den Einbund oder in die Windeln ein Stlcklein Brot zu legen.
Wein und Zupfe wurden den Gvattersleuten dargebracht, wenn sie mit
dem Kinde von der Taufe heimkehrten, damit es freigebig werde. Die
eigentliche Grundlage dieser Brauche war urspringlich anderer Art; Brot
war etwas Heiliges; «es njeders Brotbrosmeli luegt drimol um, &b mes nit
well ufnah, wes uf em Tisch liit». Brot wehrt Damonen, halt Bdses fern,
bricht feindlichen Zauber. In der Tischdrucke lag friiher auch das Brot.

Es war im Oberaargau allgemein Ublich, das Kind auf die offene Bibel zu
legen, wenn es heimgebracht worden war, damit es fromm werde; an-
fanglich aber sollte wohl das heilige Buch Unheil abwehren. Es war auch
da und dort Ublich, das Neugeborene auf den Stubenboden zu legen,
friher wohl auf die Erde. Von der Erde her ging die Seele auf das Kind
Uber; und Sterbende legte man auf die Erde, offenbar um der Seele die
Ruckkehr in die Erde zu erleichtern. Mutter Erde steht auch wohl mit
dem Herdfall in Beziehung, wenn Flucher und Schwérer die Erde kissen
mussten, um sich und die Gemeinde zu versihnen.

Das Badewasser, worin die Hebamme das Neugeborene gewaschen
hatte, schittete man in Rohrbach zu einem jungen Baumlein, in Freimet-
tigen, wenn das Neugeborene ein Knablein war, an die Stalltlre, wenn
es ein Madchen war, zu einem Rosenstock. Zwischen Baum und Kind
vermutete man geheimnisvolle Beziehungen, die als Reste verschollenen
Glaubens anzusprechen sind; noch heute wickelt man das Hadeli, womit



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 48 (2005)

Aus einer Familienreportage.
Region Langenthal. Spate 1940er
Jahre

man einen Toten gewaschen hat, um einen «stssen» Apfelbaum. Dem
Schitten zu der Stalltlre liegt wohl der Glaube zu Grunde, Fruchtbarkeit
in den Stall zu Gbertragen. Anne Babi Jowdger hat dem ersten Brei des
Kindes ein Blatt aus der Bibel beigemengt, damit das Kind fromm werde;
das war allgemeiner Brauch; die urspriingliche Grundlage des Brauches
war wohl Damonenfurcht; das Blatt aus der Heiligen Schrift hielt Boses
fern. Wenn das Kind von Gichtern geplagt wurde, zogen es Eltern durch
die Offnung eines Baumes; im Oberaargau gingen besorgte Eltern mit
kranken Kindern nach St. Urban und liessen sie durch den Armel eines
Messachels ziehen; dieses Durchziehen lasst sich erkldren als ein Wieder-
geborenwerden und ein Abstreifen der Krankheit. «\Wenn eine Frau ihr

49



50

Kind zur Heilung des Fiebers aufs Dach oder in den Backofen legt, soll sie
funf Jahre bussen», schrieb der Ménch Beda (672 bis 735); aber noch
1655 stiess eine Frau in Herzogenbuchsee ihr krankes Kind in den Back-
ofen, aus dem sie eben das Brot herausgenommen hatte.

Ungetaufte Kinder, so hiess es allgemein, kommen nicht in den Himmel;
darum begrub man sie in die Dachtraufe der Kirche; das Traufwasser
ersetzte die Taufe. Die Taufe ist ein Aufnahmebrauch; einen Heiden
brachte man zur Kirche, einen Christen trug man heim. Friher war es
allgemein Brauch, das zu taufende Kind um den Altar oder den Taufstein
herumzureichen; das geschah immer, soweit ich beobachten konnte,
sonnenlaufig. In einigen Gemeinden des Oberlandes ist dieser Brauch
noch heute lebendig, z.B. in Meiringen und Grindelwald. In Gotthelfs
Erzahlung «Die Schwarze Spinne» getraut sich die Gotte nicht, nach
dem Namen des Kindes zu fragen; der «Hinkende Bote» fuhrt als Grund
an: weil das Kind gwundrig werde. Der eigentliche Grund dieses Verhal-
tens beruhte urspriinglich in der Furcht vor Damonen; wer den Namen
weiss, besitzt die Macht, den Trager zu schadigen. Auf dem Heimwege
darf die Gotte sich nicht umsehen und plaudernd stehen bleiben, sonst
werde das Kind unfahig, ausdauernd zu arbeiten und fleissig zu sein.
Schon im Altertum war von Damonen bedroht, wer riickwarts schaute.
Aber auch die Wochnerin war allerlei Gefahren ausgesetzt. Sie durfte die
Dachtraufe nicht Gberschreiten. Das Ausgehverbot konnte sich Gber
sechs Wochen hin erstrecken. Wenn sie gleichwohl gezwungen war
auszugehen, nahm sie eine Dachschindel auf das Haupt (Brienzwiler). Ihr
gegeniber war ebenfalls besondere Vorsicht geboten. Dies zeigen aller-
dings deutlicher Glaube und Brauch alterer Kulturvélker wie der Primi-
tiven. In ihrem Hause durfte man nichts entlehnen. Sie galt friher, auch
bei uns, als unrein und gehdrte nicht mehr der Gemeinschaft an. Der
erste Gang, den sie antrat, fUhrte sie in die Kirche, friher in die Freitags-
predigt, «<zum Ussdgne, u derno het sie chénne goh, wo sie het wolle».
Sie war wieder in die Gemeinschaft aufgenommen.

In den Einbund, den kunstvoll gefalteten Taufzettel, legte man vielerorts
mehrere Ein- und Zweirdppler, «s Ching ward de huslig». «D Hebamme
het s Racht gha, s Ching uf e Totehof z trdge, wes i den erschte sachs
Wuche gstorben isch. Sie het s Totebaumli uf e Chopf gno; drunger isch
es TragchUssi gsi mit so Zagge dra; hingernoche si d Liichtlit cho. Zur
Toufi het d Gotte vira e Chimbettiring ga; da isch im ene wiisse Widli-



Das Schulzimmer auf der Egg,
Lutzelfluh. Um 1937

51



52

chorb glége; &r het vier Anthdbe gha un i dr Mitti ne Gupf wie nes
Chorbli; das het me gfillt mit Eier oder GUetsi; dr Chorb het d Gotte am
Samschti vor dr Taufi brocht; sie het ne uf em Chopf treit.» Die Tauf_
mahler, die Jahrhunderte hindurch besonderen Aufwand verursachten,
leitet Hans Graber in der Untersuchung «Die Schwarze Spinne» aus einer
Zeitschicht her, die in die Anfange zuriickreicht. Die Chindbettinen wa-
ren in meiner Jugend eigentliche Feiern; sie gehdren zu jenen Erinne-
rungen, die mir besonders lieb sind; damals sangen die Alten noch die
alten Volkslieder, die wie aus einer andern Welt hertberklangen.

Verlobungs- und Hochzeitsbrauche

Die Verlobungs- und Hochzeitsbrduche haben im Laufe der Zeit weit
gehende Wandlungen erfahren. Die Trauung war im Mittelalter eine
Angelegenheit, die bei Horigen auch die Grundherren anging. Wenn
Eigengltern die Bebauer mangelten, gingen keine Gefélle ein. Darum
haben oftmals Grundherren ihre Amtleute aufgefordert, Trauungen vor-
zunehmen, die ehemals gewohnlich in die Fastenzeit fielen. Die Kirche
hatte zu Verlobung und Hochzeit noch nichts zu sagen. Der Vater oder
der Vormund Ubergab die Braut dem Brautigam; er «vertraute» sie ihm
an; «trauen» leitet sich her von «anvertrauen». Im ausgehenden Mittel-
alter anderte sich die Form der Trauung. Es brauchte nicht mehr Vater
oder Vormund zu sein, der die Brautleute «zusammengab». Aber noch
1587 schrieb obrigkeitliche Satzung vor, «das niemand die Eh beziehen
sol ... ohne bywdsen ... zweyer Frommen, Ersamen, vnverworffnen
Mannen». Altes Recht lebte lange weiter.

Die Uberlieferung hélt noch heute die alte Form fest; vor wenigen Jahren
berichtete mir eine Frau auf Weissenfluh (Haslital): «Als der Schwinden
(der Seuchenzug der Pest 1669) vorbei war, brauchte es keine lange
Metti, wenn zwei zusammen wollten, <ma hed sa grad uf em Mart
zsamegan».» Die Reformation brachte eine Wandlung. An die Stelle des
Laien trat der Geistliche, der die Brautleute «zusammengab», und die
Ehe galt erst dann als rechtsglltig, wenn «Kirchenrecht getan» war.
Noch 1669 berichtet das Chorgerichtsmanual in Meiringen von zwei
Leutlein, die einander zur Eh genommen, aber noch nicht Kirchenrecht
getan hatten.



Hochzeitszug in Bannwil. 1945

Was bedeutet eigentlich «Ehe»? «Das gemeingermanische Wort fir
Gesetz, ahd. éwa, hat frih die Bedeutung Ehe angenommen.» In Ehag,
im Sinne von gesetzmassigem Hag, auch in Ehaftige (er schenkte Wein
aus, hatte aber keine Ehaftige) klingt noch heute die alte Bedeutung
«Gesetz» an. Die Bezeichnung Brautlauf fUr Hochzeit erwahnen die
Chorgerichtsmanuale selten oder gar nicht: doch hélt das Gross Mandat
des Jahres 1587 das Wort noch fest und bietet zugleich ein bescheidenes
Bildchen ehemaliger Hochzeitsbrauche: «Als wir verschinen (vergangenes)
M.D.xL Jahrs/Ein ordnung der Brutlouffen halb gemacht / wysende / wie
die gezogne Ee verkiindt / der kirchgang gelipt vnd gebrucht sélle wer-
den / wyter dz alle gabeten Brutlouff abgestelt / ouch kein Bruttlouff
lenger dann ein tag / zweyer malen waren / vnd da ein jegklicher belad-
ner syn iirthy (Zeche) / wie die gemacht vnd geoffnet geben / vnd nie-
mants der nit daruff noch daran geladen / sich dabin verfigen sélle...
Demnach wir ouch ein zyt har gesahen wann zu Dorff vnd vff dem Land
hochzyt vnd Brutlouff gehalten worden / dz vss vnser Statt ... man vnd
wyb / alt vnd jung / ob sie glych nit geladen darzuo gangen sind / wéllen
wir solchs ouch verboten haben ...»

53



54

Es ging hoch her an Hochzeit oder Brautlauf! Was hat aber «Brautlauf»
eigentlich zu bedeuten? Kluge, «Etymologisches Wérterbuch», erklart:
«Lauf der Braut oder nach der Braut, Lauf des Brautigams hinter der
davoneilenden Braut her als traditioneller Teil des Hochzeitsfestes.» Be-
friedigend l&sst sich das Wort nicht deuten. Altere Landschaftsrechte
und Kontraktenprotokolle, keineswegs mehr die Chorgerichtsmanuale,
erwdhnen die Morgengabe. Einer Witwe stand das Recht zu, Uber ihre
Morgengabe, ihre Kleinodien oder ihren Kram und ihr houptlochtig Ge-
wand frei zu verfigen. Die Morgengabe erhielt die Frau am Morgen
nach dem Hochzeitstage fir die Hingabe ihrer Jungfraulichkeit, wenn sie
vom Bette aufstand. Die Morgengabe kam urspriinglich nur der unbe-
rhrten Braut zu, keinesfalls einer Witwe, die sich wieder verheiratete.
Wenn nach einem Vertrag, wie ihn ein Kontraktenprotokoll in Interlaken
enthalt, eine Witwe dennoch eine Morgengabe erhielt, so zeigt dies,
dass man urspriinglichen Sinn nicht mehr verstand. In Lauterbrunnen
heisst ein Grundstick die Morgengabe. Es ging um Besitztum, um
kleinere oder gréssere Geldsummen! Darum liegt es auf der Hand, dass
einmal wohl auch bei uns wie anderwarts festgestellt wurde, ob die
Braut mit Recht auf eine Morgengabe Anspruch erheben durfte.

Der Hochzeit gingen ehemals Eheberedungen oder Ehtage voraus. Sie
decken auf, wie ehemals Hochzeithalten nicht bloss Braut und Brduti-
gam anging. Im Ehbrief wurden die Ubereinkommen schriftlich fest-
gelegt. Zwei Verwandtschaftskreise, Frindschaften (ehemals im Sinne
von «Verwandten») oder, nach dlterem Sprachgebrauch, «Sippen» tra-
ten in BerGhrung und Verbindung. Dem Ehtagen gingen sicher oftmals
recht zdhe Verhandlungen voraus.

Ein «Ehbrieff» (1552) aus Hofstetten bei Brienz mag gekirzt als Beispiel
dienen, wie der Inhalt solcher Vertrage ungefahr lautete: «Kund und zu
wussen sy allermengklichen, das in dem namen Gottes aller dingen er-
schaffers gar ein frintlicher Ehandel beschdhen.» Brautleute waren Hans
Fuchs und Drina Ballmer. Von den Eltern erhalt der Brautigam zso Pfund
in barem Geld «oder soviel gut buwen mattland, zwei kih und fir ein
rind bergrecht». Noch heute unterscheidet man im Oberland «buwwes»
und «unbuwwes» Land; «buwwes» Land wird gedlngt; «unbuwwes»
wird nur einmal gemaht. Ballmer gibt der Tochter 160 Pfund «old soviel
gut ardrichs vnd ein kuh». Die Braut erhalt vom Brautigam «m eignus
syneen gut 25 Pfund als Morgengab vnd eine erliche bekleidung, wie



Hochzeitspaar im Emmental.
1940er Jahre

semlichs im land bruchlich und ihnen beiden erlich». Dann folgen Be-
stimmungen, wie es zu halten sei, wenn eines der Brautleute stlrbe,
ohne Nachkommen zu hinterlassen. «Ist uf des Briitgams siten gsin sin
Vater Arbogast Fuchser, gevatter bruder Peter Thomann, Arbogast Fehrle
(?) vff der brut siten ihr vater Arbogast, Hans Stoller, Hans biirth (?) balz
vnd vly stali vnd ander genug.»

Die Verhandlungen spiegeln deutlich altes Recht und alte Sitte wider; die
Eheschliessung war weit gehend Sache der Sippen. Die oben erwdhnte
obrigkeitliche Ordnung deckt ausserdem auf, wie die dorfliche Gemein-
schaft Anteil nahm und mitfeierte. Mit Hand und Mund, so sagen die
Chorgerichtsmanuale, versprachen sich ehemals Knab und Meitli die
Ehe. Der Handschlag galt als Beweismittel und gleicherseits das mund-
liche Versprechen: «... daruf habe er zu ihm gesagt, jetz bistu min und
ich bin din, Gott gebe uns Glick, und du solt mir halten, so wil ich ouch
halten ...» «Ich bin din, du bist min» war tUber Jahrhunderte hin eine

55



56

beliebte Formel. Dem Ehepfand oder Ehepfennig kam grosse Bedeutung
zu; es war kein gewohnliches Geschenk und hatte rechtlichen, bin-
denden Charakter. Der Knabe gab es dem Madchen als sicht- und greif-
bares Zeichen der Eheversprechung.

Als Ehepfander erscheinen Dinge recht verschiedener Art: ein franzo-
sischer Krontaler, ein halber Berntaler, ein Dicken, ein silberner Ring (sehr
selten), Nasenlumpen und andere Dinge. 1743 dussert sich eine in Her-
zogenbuchsee: «... galt dyni het numen e nus (Nuss) uf d Eh ubercho; i
ha 40 bz. ubercho.» 1796 spricht Bendicht Schneider Christina Leder-
mann der Ehe an, er habe ihr «ein Girtel und ein Ring gegeben». «Als
ein Kram und nicht als ein Ehpfand», erwiderte das Madchen, das aus
der Falle zu schlipfen begehrte. «Wenn du das Messer behaltst, so
musst du mich auch haben», so ungefdhr lautete die Rede eines Bur-
schen, wenn er ein Pfand hingab. Im Haslital war es in der ersten Halfte
des 19. Jahrhunderts Brauch, dass der Béeb dem Maditli einen Z&ehi-
stecker (Brusttuch) als Kram schenkte, das Maitli dem Boeb den damals
Ublichen breiten Ledergurtel. Als ein spater Auslaufer der Gabeten wie
der Urtenhochzeiten darf das Hochzeithalten angesprochen werden, wie
es sich bis in die Mitte des 19. Jahrhunderts in Brienzwiler erhielt. Wenn
Hochzeit war, fanden sich im Wirtshaus die Ledigen ein; es wurde ge-
tanzt und gesungen. Die Tdnzer hdtten in wahrendem Tanzen das
Giiseldss, ein Geschenk, emporgehalten; das Giiselass erlaubte ihnen, an
dem Feste teilzunehmen.

Aufnahmebréuche

Pfarrer Nothiger berichtet 1783 in der Beschreibung von Brienz und
Ringgenberg von der Chranzleten, die ehemals wie heute am Abend vor
dem Hochzeitstage stattfand oder stattfindet: «... da der Braut Gespie-
len der ganzen Hochzeitsgesellschaft bey einem guten Imbiss Meyen von
Cypress, Nelken und Rosmarin verfertigen.» Dann fahrt er weiter: «Bey
der Hochzeit muss der Brautigam, mit einem weissen Schurz umgdrtet,
seinen Gasten selbst auftragen und aufwarten. Gegen Abend nimmt er
seiner Braut unter verschiedenen Ceremonien den Kranz vom Haupt,
und erst alsdann wird sie von ihrem Sitze hinter dem Tisch befreit.» Lei-
der vergisst der Pfarrer mitzuteilen, worin die Zeremonien bestanden



und warum und wie die Braut befreit wurde. Madchen trugen als Zei-
chen der Jungfraulichkeit den Kranz oder noch in der ersten Halfte des
19. Jahrhunderts im Haslital das Bertli. Auch in Grindelwald hat sich ein
Exemplar dieser eigentiimlichen Kopfzierde erhalten. Madchen liessen
die Haare zu zwei Z6pfen geflochten tber den Ricken hinabfallen; far-
bige Bander flochten sie darin ein. Die Frau hatte auf Kranz und Bertli
zu verzichten; die Flechten durfte sie nicht mehr hangen lassen. Vom
Tage der Hochzeit an hatte sie das Tuchlin oder die Haube zu tragen.
Darum sagt der Jager im Liede vom gueten Jegerli zum Madchen: «Es
wisses Hiibli muescht haben, wie anderi Frewwelli hdin.» Die Zeremonie,
von der Nothiger berichtet, ist nichts anderes als der unverstandene Rest
eines alten Ubergangs- oder Aufnahmebrauches, den man als die Hau-
bung der Braut bezeichnet. Die Braut tritt aus der Gemeinschaft der
Ledigen aus und tritt Uber zu den Frauen. Noch heute bezahlt in einigen
Dorfern des engern Oberlandes die Braut den Burschen die Letzi, die
gewohnlich in einem Trunk besteht. In Iseltwald schenkt die vermdgliche
Braut den Bueben noch einen Kdse zu der Ublichen Tranksame. Diese
Letzi wird als Entgelt fur das Zur-Fréud-Schiesse betrachtet; es ist aber
nicht ganz von der Hand zu weisen, dass dieser Brauch Elemente von
Aufnahmebrauchen, die ihm einmal zugehérten, abgestossen hat.

Zauberbréuche

Wie Wd&chnerin und Kind von unheimlichen Machten bedroht sind, so
lassen einige Brauche bei Verlobung und Hochzeit als urspriingliche
Grundlage Damonenfurcht erkennen. Das Schiessen zur Ehre der Braut-
leute am Vorabend des Hochzeitstages und am Hochzeitstage beruhte
urspringlich auf dem Glauben an feindliche Dédmonen, die den Braut-
leuten gefahrlich werden konnten. In Indien schoss der Brahmane Pfeile
in die Luft: «Ich durchbohre das Auge der Geister, die um die Braut her-
umstreichen.» Wir fragen: Was war bei uns vor dem Gebrauch der Feuer-
waffen? Ich halte fir mdéglich, dass das Trichlen im Oberland, das Multle
oder Multezieh im Mittelland urspriinglich kaum zur Schande ausgetibt
wurde; der Larm galt der Abwehr drohenden Unheils. In Meiringen
wurde der Larm sogar in die Kirche hineingetragen; wenn der Pfarrer die
Brautleute von der Kanzel herab verkiindete, erhob sich von der Port-

57



Basler Damen bei einer Beerdigung
in Huttwil. 1940

laube her, wo die ledigen Burschen sassen, ohrenbetdubender Larm; mit
genagelten Schuhen stampften die Knaben auf den Boden und drehten
die Stabe in der Lehne, sodass sie laut kreischten.

Im Jahre 1642 verbot die Obrigkeit das Auswerfen von Brot Uber das
Brautpaar; man hat dieses Auswerfen als Fruchtbarkeitszauber gedeutet;
andere Forscher halten dafur, das Auswerfen von Kornern habe feindlich
gesinnte Damonen besanftigen sollen; bei dem Auflesen der Kérner hat-
ten sie ausserdem die notwendige Zeit verloren, ihre Vorhaben auszu-
fUhren. Wenn der Pfarrer zwei zusammengibt, sollen sie sich eng berth-
ren und zusammenstehen, damit nichts «Bdses» zwischen sie treten

58



kénne. Im Haslital und um den Brienzersee herum hatte friher die Hoch-
zeiterin zwo Ndbedgengerri, der Hochzeiter zween Ndbedgenger. Braut
und Brautigam gingen nicht nebeneinander; links und rechts neben ihnen
gingen zum Schutz ihre Gespielen als Nebenganger und Nebengangerin.
Das Brautpaar und seine Begleiter trugen die gleiche Tracht: Braut und
Brautigam sollten auch dusserlich nicht zu erkennen sein.

An einigen Orten ist es noch heute Brauch, dem Hochzeit zu spannen.
Im Haslital hielten Kinder mit Seilen oder Ketten den Hochzeitszug auf;
den Durchgang erkauften sich Hochzeitsgaste, indem sie den Kindern
ein kleines Geldstick reichten. Man hat diesen Brauch friher als beschei-
denen Rest eines Aufnahmebrauches erklart. Das Spannen galt aber
urspringlich nicht den Brautleuten; es diente dazu, unheilbringende
Geister abzuwehren: Im Laufe der Zeit wurde dieses Spannen zu einem
Kinderbrauch; heute begnlgen sich die Hochzeitsgdste, den Kindern
Zuckerzeug zuzuwerfen, und das Spannen ist vergessen. Einzelne Brau-
che versinken, andere wandeln sich und erfahren ein Wiedererleben.
Das Trichlen zur Schande hat sich an einigen Orten des Oberlandes (Lau-
terbrunnen, Habkern) zu einer Ehrenbezeugung gewandelt. In Grindel-
wald werde gelegentlich Reis Uber das Hochzeitspaar ausgeworfen, ein
Brauch, der von englischen Hochzeitsfeiern tbernommen worden sei.

Tod und Begrabnis

Allerlei Vorzeichen kiinden den Tod an. Das Welken von Pflanzen, Zer-
springen von irgendwelchem Geschirr, das Herabfallen von Bildern, das
Arbeiten des Totenchlefelis in den Wénden, unerklarliches Krachen im
Haus, das Totetroif, das Schreien der Wiggle in dunkler Nacht gelten als
Todesvorzeichen. «Wer bdbberlet am Balkli?» Der Erzdhler sagt es nicht.
War es der Tod, der sich kiindete?

Den Kranken pflegt man liebevoll; um das Heil des Sterbenden ist man
besorgt. Aber dem Verstorbenen gegentber tritt oder trat neben die
Liebe die Furcht vor dem Toten. Denn der Tote kann den Lebenden ge-
fahrlich werden. Man 6ffnet die Fenster, wenn er den letzten Atemzug
getan hat; die Seele soll ins Freie treten kdnnen; sie darf nicht im Hause
bleiben. Das Wasser, das in der Kilche ist, schittet man aus; die Seele
habe sich darin gewaschen, ehe sie fortging. Der urspringliche Sinn

59



Alter Bauer auf Besuch in Langen-
thal. 1937

60

dieses Wegschuttens kénnte aber anders sein; das Wasser bildete eine
Lache, konnte gar einen See vortduschen, und wenn der Tote den
Wunsch hatte, zu bleiben oder zuriickzukehren, wagte er nicht, das
Wasser zu Uberschreiten.

In Rohrbach und wohl auch anderwarts kehrte man Gutter und Flaschen
um und spulte sie aus, offenbar um die Seele auszutreiben. Noch heute
ist es Ublich, dem Toten eine Bibel oder ein Psalmenbuch unter das Kinn
zu legen, sicher um den Toten vor Unheil zu bewahren.

Friher war es wohl allgemein Ublich, den Verstorbenen in ein Leintuch
einzunahen; einen Zipfel des Tuches legte man Uber die Schulter des To-
ten; in den Faden, den man benutzte, durfte kein Knopf gemacht werden;
hier begegnen wir dem Zauber des Knipfens und Bindens; leicht ware es
maoglich gewesen, etwas Lebendiges einzuknlpfen. Die Nadel, die man
zum Nahen benutzte, legte man zerbrochen in den Sarg (Brienzwiler). Wo
der Tote lag, liess man friher Lichter brennen. Lebte in diesem Brauch
weiter, was vor der Reformation Ublich war? Sollte das Licht die katho-
lischen Sterbekerzen ersetzen, den Toten vor feindlichen Machten be-
schltzen, oder war es da, um rechtzeitig Gefahren abwenden zu kénnen,
die vom Toten ausgehen konnten? Sicher ist, dass die Furcht vor dem To-
ten das Fhlen und Denken der Menschen bewegte und sie Vorkehren
anordnen liess, die wir heute ohne viel zu Gberlegen weiterhin austiben.
Unsere Eltern erinnerten sich noch, wie man wahrend der Nacht bei den
Verstorbenen wachte. War es der lebende Leichnam, vor dem man sich
furchtete, von dem die Sagen schauerliche Dinge berichteten? Besondere
Vorsicht erforderte das Begrabnis verstorbener Wéchnerinnen; man zog
ihnen Kleider an, Strimpfe und Schuhe; sechs Wochen kehrten sie wie-
der, um nach ihren Kindlein zu schauen; auf den Tisch legte man ihnen
ein angehauenes Brot und eine Flasche Wein und ein Messer daneben,
damit sie vom Brot abhauen kénnten (Rohrbach). Den Toten legt man,
die FUsse voran, auf den Totenwagen; so trug man ihn aus dem Hause.
Die Brduche zeigen, wie man dem Toten, der einem im Leben wohl lieb
war, nicht im Hause Raum gewdhren will. Gewohnlich tragt oder fuhrt
man die Leiche Uber altgewohnte Wege und verzichtet darauf, neuen,
bessern zu folgen. Wenn das Pferd, das den Totenwagen zieht, zurtick-
schaut und gar wiehert, so gibt es bald wieder einen Todesfall.

In Wiissbach bei Madiswil brachte das Pferd den Totenwagen nicht vor-
warts; erst als einer, mit einem Sabel bewaffnet, sich auf den Totenbaum



Altes Bauernpaar in Roggwil. Eine
der friihesten Aufnahmen Felbers.
Um 1937

61



Aufnahme eines Verstorbenen in
Riehen. Um 1940

62

setzte, vermochte das Pferd den Wagen zu ziehen; die Waffe hielt un-
erkannte feindliche Machte oder gar Ddmonen fern; vielleicht wehrte es
dem Toten, der zurlickzubleiben wiinschte, stérend zu wirken. In einzel-
nen katholischen Gegenden war bis in unsere Tage hinein das Wetter-
lduten dblich. Unsere Grosseltern legten bei drohenden Gewittern Tisch-
laken, Tischdrucke, Brotschissel oder Haleni (Kesselketten) ins Freie. Sie
wollten damit Hexen oder andern Mdchten wehren, Gewitter zu erzeu-
gen. Das Lauten, der Klang der metallenen Kirchenglocken, hielt Ddmo-
nen, Hexen und Unheil fern. Ahnlich wirkten, so hielt es der Volksglaube
fur wahr, die Glocken, die einer Leiche ins Grab lauteten; sie wehrten
Gefahren, die von feindlichen Machten ausgehen konnten. In der Néhe
der Kirche von Grosshdchstetten hielten ehemals die Leichengeleite an,
die von Zaziwil heraufkamen. Da war die Liichleui; es ist mdglich, dass
diese Rast in die Zeit vor der Reformation zurtckfihrt und irgendein
ausserliches, bildhaftes Zeichen zu stiller Einkehr aufforderte.

In Rohrbach fand der Sigrist an verschiedenen Stellen des alten Toten-
hofes Minzen, die der ersten Halfte des 19. Jahrhunderts angehoren
und wohl einmal den Toten mit ins Grab gegeben worden waren. Vor
wenigen Jahren grub der Gartner auf einem Grabe, kaum 30 Zentimeter
tief vergraben, eine Blechbiichse hervor, die vollstandig mit Kupfermdn-
zen angefillt war. Nach der Ruckkehr vom Grabe nehmen Angehérige
und Leidtragende an der Grabt teil, die in einem Wirtshause stattfindet.
Gotthelf, der in der Erzahlung «Hansjoggeli der Erbvetter» ausfihrlich
von einer Grabt berichtet, unterscheidet Fleischgrabt und Kasgrabt.
Diese Mahlzeiten leiten sich aus Anfangen her, die weit in die Vergan-
genheit zurlckreichen.

Wenn wir rickwarts schauen, so erkennen wir, wie viele Brauche in einer
Zeit wurzeln, die unendlich weit hinter uns liegt, und sich aus Anfangen
menschlichen Daseins herleiten. Sie haben im Laufe von Jahrhunderten,
ja Jahrtausenden Sinn- und Formwandel erfahren, und die urspring-
lichen Grundlagen liegen meistens Uberdeckt; auch gelingt es nicht
immer, diese Entwicklungen zu verfolgen und sich zu Anfadngen zurtick-
zutasten.



	Geburt, Hochzeit und Tod : altes Brauchtum, aufgeschrieben vor 50 Jahren in Rohrbach

