
Zeitschrift: Jahrbuch Oberaargau : Menschen, Orte, Geschichten im Berner
Mitteland

Herausgeber: Jahrbuch Oberaargau

Band: 48 (2005)

Artikel: Geburt, Hochzeit und Tod : altes Brauchtum, aufgeschrieben vor 50
Jahren in Rohrbach

Autor: Sooder, Melchior

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1071458

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1071458
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 48 (2005)

Geburt, Hochzeit und Tod

Altes Brauchtum, aufgeschrieben vor 50 Jahren in Rohrbach

Melchior Sooder (Text) und Wilhelm Felber (Bilder)

Melchior Sooder wirkte von 1916 bis 1949 als Lehrer in Rohrbach. Dort
entstand sein Buch «Sagen aus Rohrbach» (Huttwil 1929), das mit Emanuel

Friediis «Aarwangen» (Bärndütsch als Spiegel bernischen Volkstums.

Bern 1925) und Robert Schedlers «Wanderbuch Oberaargau»
(Bern 1925) die Grundlagen zur oberaargauischen Volkskunde lieferte.
Sooders Bedeutung als Volkskundler wird auch von Fachleuten
anerkannt. Peter Glatthard nannte ihn im Vorwort zu seinen «Zelleni us em
Haslital» (1984) «den bedeutendsten bernischen Sagensammler». Paul

Zinsli schrieb in einem Gedenkaufsatz 1955 über ihn: «Aus den
Goldadern uralten Volkstums holte er die Kunde von Sinnen und Sagen, von
Brauchtum und Magie unserer Vorfahren herauf und legte sie in
einzigartigen Zeugnissen vor.»
Melchior Sooder (1885-1955) stammte aus Brienzwiler. Im «Jahrbuch des

Oberaargaus» erfuhr er 1964 eine Würdigung durch seinen FreundAlfred
Bärtschi. Für alle biografischen und volkskundlichen Belange sei aufdiesen

Artikel verwiesen, der auch Sooders Publikationen auflistet (5 Bücher und
über 50 Aufsätze). Sodann ist hinzuweisen auf das Jahrbuch von 1961

mit einem Aufsatz von Sooder: «Kulturgeschichtliches aus Rohrbach».

Der nachfolgende Text stammt aus der Feder von Melchior Sooder. Er

erschien im Oktober 1953 im Sonderheft «Bernisches Brauchtum» der
Zeitschrift «Der Hochwächter» (Verlag Haupt, Bern). Er wird illustriert mit
Aufnahmen des Langenthaler Fotografen Wilhelm Felber, veröffentlicht
1985 im Band «Der schöne Augenblick - Schweizer Photographen des

Alltags» von Paul Hugger (Verlag Offizin, Zürich).

Bräuche, die an Geburt, Hochzeit und Tod anknüpfen, erscheinen in

unfassbarer Fülle. Wir beschränken uns hier auf jene, die sich im deut-

46



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 48 (2005)

sehen Teil unseres Kantons nachweisen lassen. Einzelne Bräuche bereiten
aber Schwierigkeiten, wenn es darum geht, sie zu deuten. Um zu
verstehen, was noch in kärglichen Resten bei uns lebendig ist, wäre es

notwendig, Glaube und Brauch der Kulturvölker verschiedener Zeiten

wie der Primitiven zum Vergleich heranzuziehen.

Geburt

Weit verbreitet ist der Glaube, die Schwangere dürfe nicht unter einem
Waschseil durchgehen, sonst wickle sich die Nabelschnur um das Kind

herum. Seil und Nabelschnur werden gleichgesetzt. Eine schwangere
Frau darf nicht durch eine Hecke schlüpfen; das Kind bekomme eine

Hasenscharte; die Lücke in der Hecke überträgt sich auf das Kind. Wenn
eine Frau, die in «andern Umständen» ist, die erste Frucht eines Bäumchens

isst, so wird das Bäumchen in den folgenden Jahren stets viel

Früchte tragen. Eine Schwangere darf nicht erschreckt werden, sonst
erhält das Kind ein Muttermal, das dem Tier oder dem Gegenstand
gleicht, die das Erschrecken verursachten.
Einer Schwangeren darf man nichts versagen, wenn es sie nach irgendeiner

Speise gelüstet: Eine arme Frau bettelte von einer Bäuerin ein Stück

Speck; sie wurde abgewiesen. «Do het die Armi gseit, sie wünsch ere
nüt angers, als dass sie de ou nüt überchömm, we sie de einisch ou so
drinne sig, un eso sigs ou cho.» Eine Schwangere soll zum Nachtmahl

gehen, so oft es ihr möglich ist. Wenn eine Frau in Kindsnöten darniederlag,

siedete man ehemals in Rohrbach drei Eier und gab der Frau das

Wasser zu trinken, worin die Eier gelegen hatten.
Viele Bräuche, die sich auf die Geburt beziehen, wurzeln deutlich in der
Furcht vor Dämonen. Allerdings sind in unserem Volksglauben Hexen

oder andere unerkannte Mächte an ihre Stelle getreten. Von diesen

Dämonen hat sich einzig das Toggeli zu halten vermocht. Es saugt den

Kleinen an den Brüstlein, und die Namen Häxebrüschtli und Häxemilch
sind noch heute gebräuchlich. Man wehrte dem Toggeli, indem man
dem Säugling zwei Schnitzerli kreuzweis unter die Kissen legte; ein Säbel

oder ein Beil, das man in den Boden der Stube einschlug, hielt ebenfalls
Unheil ab, das vom Toggeli verursacht wurde.
Das kreuzweise Hinlegen der Schnitzerli verrät christliches Denken; ir-

47



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 48 (2005)

gendwelche Waffen hingegen haben die Menschen ähnlich schon in

frühen Zeiten verwendet. Die werdende Mutter wie das Kind sind
bedroht von bösen Geistern oder Dämonen; das zeigen besonders
Vergleiche mit dem Brauchtum niederer Kulturen. Ein Mann in Isenthal, Uri,

machte mit Knütteln Lärm, als seine Frau in Nöten war. Lärm sollte bösen

Mächten wehren und ihnen Furcht einflössen. Allgemein weiss man
heute zu berichten, wie die werdende Mutter, um die Geburt zu erleichtern,

den Kaput ihres Mannes angezogen und wie man das Neugeborene
in das Hemd des Vaters gewickelt habe; es habe dann den Vater lieber,

oder auch der Vater gewinne dann das Kind besonders lieb. In Wirklichkeit

aber wollte man damit feindlich gesinnte Dämonen täuschen und
ihr Wirken vereiteln.
«Die Grossmutter wollte mich», erzählt der «Hinkende Bote» 1825, «als

ich eingefäschet war, in die Tischdrucke legen»; offenbar damit das

Neugeborene nie Mangel leide. Aus dem gleichen Grunde war es angeblich
Brauch, in den Einbund oder in die Windeln ein Stücklein Brot zu legen.
Wein und Züpfe wurden den Gvattersleuten dargebracht, wenn sie mit
dem Kinde von der Taufe heimkehrten, damit es freigebig werde. Die

eigentliche Grundlage dieser Bräuche war ursprünglich anderer Art; Brot

war etwas Heiliges; «es njeders Brotbrösmeli luegt drümol um, öb mes nit
well ufnäh, wes uf em Tisch liit». Brot wehrt Dämonen, hält Böses fern,
bricht feindlichen Zauber. In der Tischdrucke lag früher auch das Brot.
Es war im Oberaargau allgemein üblich, das Kind auf die offene Bibel zu

legen, wenn es heimgebracht worden war, damit es fromm werde;
anfänglich aber sollte wohl das heilige Buch Unheil abwehren. Es war auch
da und dort üblich, das Neugeborene auf den Stubenboden zu legen,
früher wohl auf die Erde. Von der Erde her ging die Seele auf das Kind

über; und Sterbende legte man auf die Erde, offenbar um der Seele die
Rückkehr in die Erde zu erleichtern. Mutter Erde steht auch wohl mit
dem Herdfall in Beziehung, wenn Flucher und Schwörer die Erde küssen

mussten, um sich und die Gemeinde zu versühnen.
Das Badewasser, worin die Hebamme das Neugeborene gewaschen
hatte, schüttete man in Rohrbach zu einem jungen Bäumlein, in Freimet-

tigen, wenn das Neugeborene ein Knäblein war, an die Stalltüre, wenn
es ein Mädchen war, zu einem Rosenstock. Zwischen Baum und Kind

vermutete man geheimnisvolle Beziehungen, die als Reste verschollenen
Glaubens anzusprechen sind; noch heute wickelt man das Hüdeli, womit

48



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 48 (2005)

Aus einer Familienreportage.
Region Langenthal. Späte 1940er
Jahre

man einen Toten gewaschen hat, um einen «süssen» Apfelbaum. Dem
Schütten zu der Stalltüre liegt wohl der Glaube zu Grunde, Fruchtbarkeit
in den Stall zu übertragen. Anne Bäbi Jowäger hat dem ersten Brei des

Kindes ein Blatt aus der Bibel beigemengt, damit das Kind fromm werde;
das war allgemeiner Brauch; die ursprüngliche Grundlage des Brauches

war wohl Dämonenfurcht; das Blatt aus der Heiligen Schrift hielt Böses

fern. Wenn das Kind von Gichtern geplagt wurde, zogen es Eltern durch
die Öffnung eines Baumes; im Oberaargau gingen besorgte Eltern mit
kranken Kindern nach St. Urban und Hessen sie durch den Ärmel eines

Messachels ziehen; dieses Durchziehen lässt sich erklären als ein

Wiedergeborenwerden und ein Abstreifen der Krankheit. «Wenn eine Frau ihr

49



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 48 (2005)

Kind zur Heilung des Fiebers aufs Dach oder in den Backofen legt, soll sie

fünf Jahre büssen», schrieb der Mönch Beda (672 bis 735); aber noch

1655 stiess eine Frau in Herzogenbuchsee ihr krankes Kind in den Backofen,

aus dem sie eben das Brot herausgenommen hatte.

Ungetaufte Kinder, so hiess es allgemein, kommen nicht in den Himmel;
darum begrub man sie in die Dachtraufe der Kirche; das Traufwasser

ersetzte die Taufe. Die Taufe ist ein Aufnahmebrauch; einen Heiden
brachte man zur Kirche, einen Christen trug man heim. Früher war es

allgemein Brauch, das zu taufende Kind um den Altar oder den Taufstein

herumzureichen; das geschah immer, soweit ich beobachten konnte,
sonnenläufig. In einigen Gemeinden des Oberlandes ist dieser Brauch

noch heute lebendig, z.B. in Meiringen und Grindelwald. In Gotthelfs
Erzählung «Die Schwarze Spinne» getraut sich die Gotte nicht, nach

dem Namen des Kindes zu fragen; der «Hinkende Bote» führt als Grund

an: weil das Kind gwundrig werde. Der eigentliche Grund dieses Verhaltens

beruhte ursprünglich in der Furcht vor Dämonen; wer den Namen

weiss, besitzt die Macht, den Träger zu schädigen. Auf dem Heimwege
darf die Gotte sich nicht umsehen und plaudernd stehen bleiben, sonst
werde das Kind unfähig, ausdauernd zu arbeiten und fleissig zu sein.

Schon im Altertum war von Dämonen bedroht, wer rückwärts schaute.

Aber auch die Wöchnerin war allerlei Gefahren ausgesetzt. Sie durfte die

Dachtraufe nicht überschreiten. Das Ausgehverbot konnte sich über
sechs Wochen hin erstrecken. Wenn sie gleichwohl gezwungen war
auszugehen, nahm sie eine Dachschindel auf das Haupt (Brienzwiler). Ihr

gegenüber war ebenfalls besondere Vorsicht geboten. Dies zeigen
allerdings deutlicher Glaube und Brauch älterer Kulturvölker wie der Primitiven.

In ihrem Hause durfte man nichts entlehnen. Sie galt früher, auch
bei uns, als unrein und gehörte nicht mehr der Gemeinschaft an. Der

erste Gang, den sie antrat, führte sie in die Kirche, früher in die Freitagspredigt,

«zum Ussägne, u derno het sie chönne goh, wo sie het wolle».
Sie war wieder in die Gemeinschaft aufgenommen.
In den Einbund, den kunstvoll gefalteten Taufzettel, legte man vielerorts
mehrere Ein- und Zweiräppler, «s Ching wärd de huslig». «D Hebamme
het s Rächt gha, s Ching uf e Totehof z träge, wes i den erschte sächs

Wuche gstorben isch. Sie het s Totebäumli uf e Chopf gno; drunger isch

es Tragchüssi gsi mit so Zagge dra; hingernoche si d Liichtlüt cho. Zur
Toufi het d Gotte vüra e Chimbettiring gä; dä isch im ene wiisse Widli-

50



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 48 (2005)

Das Schulzimmer auf der Egg,
Lützelflüh. Um 1937

51



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 48 (2005)

chorb gläge; är het vier Anthäbe gha un i dr Mitti ne Gupf wie nes

Chörbli; das het me gfüllt mit Eier oder Güetsi; dr Chorb het d Gotte am
Samschti vor dr Taufi brocht; sie het ne uf em Chopf treit.» Die Tauf_

mähler, die Jahrhunderte hindurch besonderen Aufwand verursachten,
leitet Hans Graber in der Untersuchung «Die Schwarze Spinne» aus einer
Zeitschicht her, die in die Anfänge zurückreicht. Die Chindbettinen waren

in meiner Jugend eigentliche Feiern; sie gehören zu jenen
Erinnerungen, die mir besonders lieb sind; damals sangen die Alten noch die
alten Volkslieder, die wie aus einer andern Welt herüberklangen.

Verlobungs- und Hochzeitsbräuche

Die Verlobungs- und Hochzeitsbräuche haben im Laufe der Zeit weit
gehende Wandlungen erfahren. Die Trauung war im Mittelalter eine

Angelegenheit, die bei Hörigen auch die Grundherren anging. Wenn

Eigengütern die Bebauer mangelten, gingen keine Gefälle ein. Darum
haben oftmals Grundherren ihre Amtleute aufgefordert, Trauungen
vorzunehmen, die ehemals gewöhnlich in die Fastenzeit fielen. Die Kirche

hatte zu Verlobung und Hochzeit noch nichts zu sagen. Der Vater oder
der Vormund übergab die Braut dem Bräutigam; er «vertraute» sie ihm

an; «trauen» leitet sich her von «anvertrauen». Im ausgehenden Mittelalter

änderte sich die Form der Trauung. Es brauchte nicht mehr Vater
oder Vormund zu sein, der die Brautleute «zusammengab». Aber noch
1587 schrieb obrigkeitliche Satzung vor, «das niemand die Eh beziehen
sol ohne bywäsen zweyer Frommen, Ersamen, vnverworffnen
Mannen». Altes Recht lebte lange weiter.
Die Überlieferung hält noch heute die alte Form fest; vor wenigen Jahren

berichtete mir eine Frau auf Weissenfluh (Haslital): «Als der Schwinden

(der Seuchenzug der Pest 1669) vorbei war, brauchte es keine lange
Metti, wenn zwei zusammen wollten, <ma hed sa grad uf em Märt
zsämegän>.» Die Reformation brachte eine Wandlung. An die Stelle des

Laien trat der Geistliche, der die Brautleute «zusammengab», und die

Ehe galt erst dann als rechtsgültig, wenn «Kirchenrecht getan» war.
Noch 1669 berichtet das Chorgerichtsmanual in Meiringen von zwei

Leutlein, die einander zur Eh genommen, aber noch nicht Kirchenrecht

getan hätten.

52



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 48 (2005)

Hochzeitszug in Bannwil. 1945

Was bedeutet eigentlich «Ehe»? «Das gemeingermanische Wort für
Gesetz, ahd. êwa, hat früh die Bedeutung Ehe angenommen.» In Ehag,
im Sinne von gesetzmässigem Hag, auch in Ehaftige (er schenkte Wein

aus, hatte aber keine Ehaftige) klingt noch heute die alte Bedeutung
«Gesetz» an. Die Bezeichnung Brautlauf für Hochzeit erwähnen die

Chorgerichtsmanuale selten oder gar nicht: doch hält das Gross Mandat
des Jahres 1587 das Wort noch fest und bietet zugleich ein bescheidenes
Bildchen ehemaliger Hochzeitsbräuche: «Als wir verschinen (vergangenes)
M.D.xL Jahrs/Ein Ordnung der Brutlouffen halb gemacht/wysende/wie
die gezogne Ee verkündt / der kirchgang geüpt vnd gebrucht solle werden

/ wyter dz alle gabeten Brutlöuff abgestelt / ouch kein Bruttlouff
lenger dann ein tag / zweyer malen wären / vnd da ein jegklicher belad-

ner syn iirthy (Zeche) / wie die gemacht vnd geöffnet geben / vnd nie-

mants der nit daruff noch daran geladen / sich dabin verfügen solle...

Demnach wir ouch ein zyt har gesähen wann zu Dorff vnd vff dem Land

hochzyt vnd Brutlöuff gehalten worden / dz vss vnser Statt man vnd

wyb / alt vnd jung / ob sie glych nit geladen darzuo gangen sind / wollen
wir solchs ouch verboten haben ...»

53



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 48 (2005)

Es ging hoch her an Hochzeit oder Brautlauf! Was hat aber «Brautlauf»

eigentlich zu bedeuten? Kluge, «Etymologisches Wörterbuch», erklärt:
«Lauf der Braut oder nach der Braut, Lauf des Bräutigams hinter der
davoneilenden Braut her als traditioneller Teil des Hochzeitsfestes.»

Befriedigend lässt sich das Wort nicht deuten. Ältere Landschaftsrechte
und Kontraktenprotokolle, keineswegs mehr die Chorgerichtsmanuale,
erwähnen die Morgengabe. Einer Witwe stand das Recht zu, über ihre

Morgengabe, ihre Kleinodien oder ihren Kram und ihr houptlochtig
Gewand frei zu verfügen. Die Morgengabe erhielt die Frau am Morgen
nach dem Hochzeitstage für die Hingabe ihrer Jungfräulichkeit, wenn sie

vom Bette aufstand. Die Morgengabe kam ursprünglich nur der
unberührten Braut zu, keinesfalls einer Witwe, die sich wieder verheiratete.
Wenn nach einem Vertrag, wie ihn ein Kontraktenprotokoll in Interlaken

enthält, eine Witwe dennoch eine Morgengabe erhielt, so zeigt dies,
dass man ursprünglichen Sinn nicht mehr verstand. In Lauterbrunnen
heisst ein Grundstück die Morgengabe. Es ging um Besitztum, um
kleinere oder grössere Geldsummen! Darum liegt es auf der Hand, dass

einmal wohl auch bei uns wie anderwärts festgestellt wurde, ob die

Braut mit Recht auf eine Morgengabe Anspruch erheben durfte.
Der Hochzeit gingen ehemals Eheberedungen oder Ehtage voraus. Sie

decken auf, wie ehemals Hochzeithalten nicht bloss Braut und Bräutigam

anging. Im Ehbrief wurden die Übereinkommen schriftlich
festgelegt. Zwei Verwandtschaftskreise, Fründschaften (ehemals im Sinne

von «Verwandten») oder, nach älterem Sprachgebrauch, «Sippen» traten

in Berührung und Verbindung. Dem Ehtagen gingen sicher oftmals
recht zähe Verhandlungen voraus.
Ein «Ehbrieff» (1552) aus Hofstetten bei Brienz mag gekürzt als Beispiel

dienen, wie der Inhalt solcher Verträge ungefähr lautete: «Kund und zu
wüssen sy allermengklichen, das in dem namen Gottes aller dingen
erschaffers gar ein früntlicher Ehandel beschähen.» Brautleute waren Hans
Fuchs und Drina Ballmer. Von den Eltern erhält der Bräutigam zso Pfund
in barem Geld «oder soviel gut buwen mattland, zwei küh und für ein

rind bergrecht». Noch heute unterscheidet man im Oberland «buwwes»
und «unbuwwes» Land; «buwwes» Land wird gedüngt; «unbuwwes»
wird nur einmal gemäht. Ballmer gibt der Tochter 160 Pfund «old soviel

gut ärdrichs vnd ein kuh». Die Braut erhält vom Bräutigam «m eignus

syneen gut 25 Pfund als Morgengab vnd eine erliche bekleidung, wie

54



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 48 (2005)

semlichs im land brüchlich und ihnen beiden erlich». Dann folgen
Bestimmungen, wie es zu halten sei, wenn eines der Brautleute stürbe,
ohne Nachkommen zu hinterlassen. «Ist uf des Brütgams siten gsin sin

Vater Arbogast Fuchser, gevatter bruder Peter Thomann, Arbogast Fehrle

vff der brut siten ihr vater Arbogast, Plans Stoller, Plans bürth balz
vnd vly stäli vnd ander genug.»
Die Verhandlungen spiegeln deutlich altes Recht und alte Sitte wider; die

Eheschliessung war weit gehend Sache der Sippen. Die oben erwähnte
obrigkeitliche Ordnung deckt ausserdem auf, wie die dörfliche Gemeinschaft

Anteil nahm und mitfeierte. Mit Pland und Mund, so sagen die

Chorgerichtsmanuale, versprachen sich ehemals Knab und Meitli die
Ehe. Der Plandschlag galt als Beweismittel und gleicherseits das mündliche

Versprechen: «... daruf habe er zu ihm gesagt, jetz bistu min und
ich bin din, Gott gebe uns Glück, und du solt mir halten, so wil ich ouch
halten ...» «Ich bin din, du bist min» war über Jahrhunderte hin eine

Hochzeitspaar im Emmental.
1940er Jahre

55



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 48 (2005)

beliebte Formel. Dem Ehepfand oder Ehepfennig kam grosse Bedeutung
zu; es war kein gewöhnliches Geschenk und hatte rechtlichen,
bindenden Charakter. Der Knabe gab es dem Mädchen als sieht- und greifbares

Zeichen der Eheversprechung.
Als Ehepfänder erscheinen Dinge recht verschiedener Art: ein französischer

Krontaler, ein halber Berntaler, ein Dicken, ein silberner Ring (sehr

selten), Nasenlumpen und andere Dinge. 1743 äussert sich eine in Her-

zogenbuchsee: «... gält dyni het numen e nus (Nuss) uf d Eh ubercho; i

ha 40 bz. ubercho.» 1796 spricht Bendicht Schneider Christina Ledermann

der Ehe an, er habe ihr «ein Gürtel und ein Ring gegeben». «Als

ein Kram und nicht als ein Ehpfand», erwiderte das Mädchen, das aus
der Falle zu schlüpfen begehrte. «Wenn du das Messer behältst, so

musst du mich auch haben», so ungefähr lautete die Rede eines
Burschen, wenn er ein Pfand hingab. Im Haslital war es in der ersten Hälfte
des 19. Jahrhunderts Brauch, dass der Böeb dem Mäitli einen Zöehi-
stecker (Brusttuch) als Kram schenkte, das Mäitli dem Böeb den damals
üblichen breiten Ledergürtel. Als ein später Ausläufer der Gabeten wie
der Ürtenhochzeiten darf das Hochzeithalten angesprochen werden, wie
es sich bis in die Mitte des 19. Jahrhunderts in Brienzwiler erhielt. Wenn
Hochzeit war, fanden sich im Wirtshaus die Ledigen ein; es wurde
getanzt und gesungen. Die Tänzer hätten in währendem Tanzen das

Giiseläss, ein Geschenk, emporgehalten; das Giiseläss erlaubte ihnen, an
dem Feste teilzunehmen.

Aufnahmebräuche

Pfarrer Nöthiger berichtet 1783 in der Beschreibung von Brienz und

Ringgenberg von der Chränzleten, die ehemals wie heute am Abend vor
dem Hochzeitstage stattfand oder stattfindet: «... da der Braut Gespielen

der ganzen Hochzeitsgesellschaft bey einem guten Imbiss Meyen von
Cypress, Nelken und Rosmarin verfertigen.» Dann fährt er weiter: «Bey
der Hochzeit muss der Bräutigam, mit einem weissen Schurz umgürtet,
seinen Gästen selbst auftragen und aufwarten. Gegen Abend nimmt er
seiner Braut unter verschiedenen Ceremonien den Kranz vom Haupt,
und erst alsdann wird sie von ihrem Sitze hinter dem Tisch befreit.» Leider

vergisst der Pfarrer mitzuteilen, worin die Zeremonien bestanden

56



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 48 (2005)

und warum und wie die Braut befreit wurde. Mädchen trugen als

Zeichen der Jungfräulichkeit den Kranz oder noch in der ersten Hälfte des

19. Jahrhunderts im Haslital das Bertli. Auch in Grindelwald hat sich ein

Exemplar dieser eigentümlichen Kopfzierde erhalten. Mädchen Hessen

die Haare zu zwei Zöpfen geflochten über den Rücken hinabfallen;
farbige Bänder flochten sie darin ein. Die Frau hatte auf Kranz und Bertli

zu verzichten; die Flechten durfte sie nicht mehr hängen lassen. Vom

Tage der Hochzeit an hatte sie das Tüchlin oder die Haube zu tragen.
Darum sagt der Jäger im Liede vom gueten Jegerli zum Mädchen: «Es

wisses Hiibli muescht haben, wie anderi Frewwelli häin.» Die Zeremonie,

von der Nöthiger berichtet, ist nichts anderes als der unverstandene Rest

eines alten Übergangs- oder Aufnahmebrauches, den man als die Hau-

bung der Braut bezeichnet. Die Braut tritt aus der Gemeinschaft der

Ledigen aus und tritt über zu den Frauen. Noch heute bezahlt in einigen
Dörfern des engern Oberlandes die Braut den Burschen die Letzi, die

gewöhnlich in einem Trunk besteht. In Iseltwald schenkt die vermögliche
Braut den Bueben noch einen Käse zu der üblichen Tranksame. Diese

Letzi wird als Entgelt für das Zur-Fröud-Schiesse betrachtet; es ist aber
nicht ganz von der Hand zu weisen, dass dieser Brauch Elemente von
Aufnahmebräuchen, die ihm einmal zugehörten, abgestossen hat.

Zauberbräuche

Wie Wöchnerin und Kind von unheimlichen Mächten bedroht sind, so

lassen einige Bräuche bei Verlobung und Hochzeit als ursprüngliche
Grundlage Dämonenfurcht erkennen. Das Schiessen zur Ehre der Brautleute

am Vorabend des Hochzeitstages und am Hochzeitstage beruhte

ursprünglich auf dem Glauben an feindliche Dämonen, die den
Brautleuten gefährlich werden konnten. In Indien schoss der Brahmane Pfeile

in die Luft: «Ich durchbohre das Auge der Geister, die um die Braut
herumstreichen.» Wir fragen: Was war bei uns vor dem Gebrauch der
Feuerwaffen? Ich halte für möglich, dass das Trichlen im Oberland, das Multle
oder Multezieh im Mittelland ursprünglich kaum zur Schande ausgeübt
wurde; der Lärm galt der Abwehr drohenden Unheils. In Meiringen
wurde der Lärm sogar in die Kirche hineingetragen; wenn der Pfarrer die

Brautleute von der Kanzel herab verkündete, erhob sich von der Port-

57



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 48 (2005)

Basler Damen bei einer Beerdigung
in Huttwil. 1940

laube her, wo die ledigen Burschen sassen, ohrenbetäubender Lärm; mit
genagelten Schuhen stampften die Knaben auf den Boden und drehten
die Stäbe in der Lehne, sodass sie laut kreischten.
Im Jahre 1642 verbot die Obrigkeit das Auswerfen von Brot über das

Brautpaar; man hat dieses Auswerfen als Fruchtbarkeitszauber gedeutet;
andere Forscher halten dafür, das Auswerfen von Körnern habe feindlich
gesinnte Dämonen besänftigen sollen; bei dem Auflesen der Körner hätten

sie ausserdem die notwendige Zeit verloren, ihre Vorhaben
auszuführen. Wenn der Pfarrer zwei zusammengibt, sollen sie sich eng berühren

und zusammenstehen, damit nichts «Böses» zwischen sie treten

58



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 48 (2005)

könne. Inn Haslital und um den Brienzersee herum hatte früher die Hoch-
zeiterin zwo Näbedgengerri, der Hochzeiter zween Näbedgenger. Braut
und Bräutigam gingen nicht nebeneinander; links und rechts neben ihnen

gingen zum Schutz ihre Gespielen als Nebengänger und Nebengängerin.
Das Brautpaar und seine Begleiter trugen die gleiche Tracht: Braut und

Bräutigam sollten auch äusserlich nicht zu erkennen sein.

An einigen Orten ist es noch heute Brauch, dem Hochzeit zu spannen.
Im Haslital hielten Kinder mit Seilen oder Ketten den Hochzeitszug auf;
den Durchgang erkauften sich Hochzeitsgäste, indem sie den Kindern
ein kleines Geldstück reichten. Man hat diesen Brauch früher als bescheidenen

Rest eines Aufnahmebrauches erklärt. Das Spannen galt aber

ursprünglich nicht den Brautleuten; es diente dazu, unheilbringende
Geister abzuwehren: Im Laufe der Zeit wurde dieses Spannen zu einem

Kinderbrauch; heute begnügen sich die Hochzeitsgäste, den Kindern

Zuckerzeug zuzuwerfen, und das Spannen ist vergessen. Einzelne Bräuche

versinken, andere wandeln sich und erfahren ein Wiedererleben.
Das Trichlen zur Schande hat sich an einigen Orten des Oberlandes
(Lauterbrunnen, Habkern) zu einer Ehrenbezeugung gewandelt. In Grindelwald

werde gelegentlich Reis über das Hochzeitspaar ausgeworfen, ein

Brauch, der von englischen Hochzeitsfeiern übernommen worden sei.

Tod und Begräbnis

Allerlei Vorzeichen künden den Tod an. Das Welken von Pflanzen,
Zerspringen von irgendwelchem Geschirr, das Herabfallen von Bildern, das

Arbeiten des Totenchlefelis in den Wänden, unerklärliches Krachen im

Haus, das Totetroif, das Schreien der Wiggle in dunkler Nacht gelten als

Todesvorzeichen. «Wer böbberlet am Balkli?» Der Erzähler sagt es nicht.
War es der Tod, der sich kündete?
Den Kranken pflegt man liebevoll; um das Heil des Sterbenden ist man

besorgt. Aber dem Verstorbenen gegenüber tritt oder trat neben die

Liebe die Furcht vor dem Toten. Denn der Tote kann den Lebenden
gefährlich werden. Man öffnet die Fenster, wenn er den letzten Atemzug
getan hat; die Seele soll ins Freie treten können; sie darf nicht im Hause

bleiben. Das Wasser, das in der Küche ist, schüttet man aus; die Seele

habe sich darin gewaschen, ehe sie fortging. Der ursprüngliche Sinn

59



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 48 (2005)

Alter Bauer auf Besuch in Langenthal.

1937

dieses Wegschüttens könnte aber anders sein; das Wasser bildete eine

Lache, konnte gar einen See vortäuschen, und wenn der Tote den

Wunsch hatte, zu bleiben oder zurückzukehren, wagte er nicht, das

Wasser zu überschreiten.
In Rohrbach und wohl auch anderwärts kehrte man Gütter und Flaschen

um und spülte sie aus, offenbar um die Seele auszutreiben. Noch heute
ist es üblich, dem Toten eine Bibel oder ein Psalmenbuch unter das Kinn

zu legen, sicher um den Toten vor Unheil zu bewahren.
Früher war es wohl allgemein üblich, den Verstorbenen in ein Leintuch

einzunähen; einen Zipfel des Tuches legte man über die Schulter des

Toten; in den Faden, den man benutzte, durfte kein Knopf gemacht werden;
hier begegnen wir dem Zauber des Knüpfens und Bindens; leicht wäre es

möglich gewesen, etwas Lebendiges einzuknüpfen. Die Nadel, die man
zum Nähen benutzte, legte man zerbrochen in den Sarg (Brienzwiler). Wo
der Tote lag, Hess man früher Lichter brennen. Lebte in diesem Brauch

weiter, was vor der Reformation üblich war? Sollte das Licht die
katholischen Sterbekerzen ersetzen, den Toten vor feindlichen Mächten
beschützen, oder war es da, um rechtzeitig Gefahren abwenden zu können,
die vom Toten ausgehen konnten? Sicher ist, dass die Furcht vor dem
Toten das Fühlen und Denken der Menschen bewegte und sie Vorkehren
anordnen liess, die wir heute ohne viel zu überlegen weiterhin ausüben.
Unsere Eltern erinnerten sich noch, wie man während der Nacht bei den
Verstorbenen wachte. War es der lebende Leichnam, vor dem man sich

fürchtete, von dem die Sagen schauerliche Dinge berichteten? Besondere

Vorsicht erforderte das Begräbnis verstorbener Wöchnerinnen; man zog
ihnen Kleider an, Strümpfe und Schuhe; sechs Wochen kehrten sie wieder,

um nach ihren Kindlein zu schauen; auf den Tisch legte man ihnen
ein angehauenes Brot und eine Flasche Wein und ein Messer daneben,
damit sie vom Brot abhauen könnten (Rohrbach). Den Toten legt man,
die Füsse voran, auf den Totenwagen; so trug man ihn aus dem Hause.

Die Bräuche zeigen, wie man dem Toten, der einem im Leben wohl lieb

war, nicht im Hause Raum gewähren will. Gewöhnlich trägt oder führt
man die Leiche über altgewohnte Wege und verzichtet darauf, neuen,
bessern zu folgen. Wenn das Pferd, das den Totenwagen zieht, zurückschaut

und gar wiehert, so gibt es bald wieder einen Todesfall.

In Wiissbach bei Madiswil brachte das Pferd den Totenwagen nicht
vorwärts; erst als einer, mit einem Säbel bewaffnet, sich auf den Totenbaum

60



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 48 (2005)

61



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 48 (2005)

setzte, vermochte das Pferd den Wagen zu ziehen; die Waffe hielt
unerkannte feindliche Mächte oder gar Dämonen fern; vielleicht wehrte es

dem Toten, der zurückzubleiben wünschte, störend zu wirken. In einzelnen

katholischen Gegenden war bis in unsere Tage hinein das Wetterläuten

üblich. Unsere Grosseltern legten bei drohenden Gewittern Tischlaken,

Tischdrucke, Brotschüssel oder Häleni (Kesselketten) ins Freie. Sie

wollten damit Hexen oder andern Mächten wehren, Gewitter zu erzeugen.

Das Läuten, der Klang der metallenen Kirchenglocken, hielt Dämonen,

Hexen und Unheil fern. Ähnlich wirkten, so hielt es der Volksglaube
für wahr, die Glocken, die einer Leiche ins Grab läuteten; sie wehrten
Gefahren, die von feindlichen Mächten ausgehen konnten. In der Nähe

der Kirche von Grosshöchstetten hielten ehemals die Leichengeleite an,
die von Zäziwil heraufkamen. Da war die Liichleui; es ist möglich, dass

diese Rast in die Zeit vor der Reformation zurückführt und irgendein
äusserliches, bildhaftes Zeichen zu stiller Einkehr aufforderte.
In Rohrbach fand der Sigrist an verschiedenen Stellen des alten Totenhofes

Münzen, die der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts angehören

A w und wohl einmal den Toten mit ins Grab gegeben worden waren. Vor
Aufnahme eines Verstorbenen in r
Riehen Um 1940 wenigen Jahren grub der Gärtner auf einem Grabe, kaum 30 Zentimeter

tief vergraben, eine Blechbüchse hervor, die vollständig mit Kupfermünzen

angefüllt war. Nach der Rückkehr vom Grabe nehmen Angehörige
und Leidtragende an der Gräbt teil, die in einem Wirtshause stattfindet.
Gottheit, der in der Erzählung «Hansjoggeli der Erbvetter» ausführlich

von einer Gräbt berichtet, unterscheidet Fleischgräbt und Käsgräbt.
Diese Mahlzeiten leiten sich aus Anfängen her, die weit in die Vergangenheit

zurückreichen.
Wenn wir rückwärts schauen, so erkennen wir, wie viele Bräuche in einer
Zeit wurzeln, die unendlich weit hinter uns liegt, und sich aus Anfängen
menschlichen Daseins herleiten. Sie haben im Laufe von Jahrhunderten,
ja Jahrtausenden Sinn- und Formwandel erfahren, und die ursprünglichen

Grundlagen liegen meistens überdeckt; auch gelingt es nicht
immer, diese Entwicklungen zu verfolgen und sich zu Anfängen zurück-
zutasten.

62


	Geburt, Hochzeit und Tod : altes Brauchtum, aufgeschrieben vor 50 Jahren in Rohrbach

