
Zeitschrift: Jahrbuch Oberaargau : Menschen, Orte, Geschichten im Berner
Mitteland

Herausgeber: Jahrbuch Oberaargau

Band: 47 (2004)

Artikel: Zur Frage der Kategorie des Ewigen im Werke Jeremias Gotthelfs

Autor: Multerer, Thomas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1071429

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1071429
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 47 (2004)

Zur Frage der Kategorie des Ewigen
im Werke Jeremias Gotthelfs

Thomas Multerer

Aber für was ist me uf dr Wält, als für si z'bessere?
Geld und Geist

Mit dem vorliegenden Aufsatz habe ich mir zum Ziel gesetzt zu zeigen,
zu analysieren und darzustellen, dass das Ewige in Gotthelfs Werk eine

notwendige Denkform sei, die dazu dienen soll, das sinnliche oder
literarische Material zur Einheit der gegenständlichen Erkenntnis zu
formen, oder einfacher gesagt, das Ewige soll Bedingung sein,
Möglichkeit zur Erfahrung zu schaffen. In Kant'schem Sinne also wäre das

Ewige - wenn es denn eine Kategorie sein soll - eine apriorische Denk-
und Verstandesform, nach der Gotthelf das sinnliche Material, aus
welchem sein Werk besteht, ordnet. Es soll eine konstituierende
Grundfunktion in der Gestaltung des Werkes sein. Ewigkeit kann nicht
durch Erfahrung begründet werden, sie wäre dann keine Kategorie,
sondern sie ist eine Denkformel, welche die Einheit der Erkenntnisse
und Erfahrungen gewährleistet. Sie ist a priori da, vor aller Erfahrung.
Das Ganze noch einmal ganz einfach: Ich meine, dass das Ewige in

Gotthelfs Werk etwas ist, was dieses Werk konstituiert. Gotthelf, das

wird zu zeigen sein, hatte einen Begriff vom Ewigen, - ob bewusst
oder unbewusst spielt keine Rolle - nach dessen Massgabe er sein

Werk gestaltet, seine Welt der Erzählung aufgebaut, seine Figuren als

Menschen geschaffen hat.
Es geht also in diesem Aufsatz nicht um die Frage, ob Gotthelf von der

Ewigkeit rede, von der Ewigkeit als etwas Religiösem etwa, sondern

darum, das Ewige als ein konstituierendes Moment seiner Dichtung
festzumachen. Es geht auch nicht darum, das Ewige gleichsam als
diffuses Qualitätsmerkmal seines Werkes zu postulieren und Gotthelf da-

32



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 47 (2004)

mit einer sachlichen Beurteilung zu entziehen, ihn in ewige Regionen
zu heben, in denen er nur noch von ganz ferne bewundert werden
kann. Formeln wie «der ewige Gottheit» oder «Mensch und Welt im

Lichte des Ewigen» - um nur zwei Buchtitel zu nennen - bringen uns
Gottheit kaum näher. Obwohl - ich erlaube mir diese Abschweifung -
die Formel «der ewige Gottheit» uns leicht und überzeugend von den

Lippen geht; irgendetwas ist am «ewigen Gottheit». Niemand käme auf
die Idee - trotz seiner grossen Bedeutung - etwa vom «ewigen Thomas
Mann» zu sprechen. Doch das nur nebenbei. Das Ewige soll hier auch
nicht in erster Linie als eine religiös-christliche Kategorie verstanden
werden.
Mein Aufsatz ist ein Versuch einer Annäherung, einer vielleicht neuen
Annäherung an den grossen Dichter. Vieles ist noch nicht fertig durchdacht,

vieles ist auch noch nicht in seiner Ganzheit am Text geprüft.
Es geht mir darum, essayhaft einen neuen Weg zu Gotthelfs Werk zu
suchen.

Wir müssen uns zuerst also bemühen, einen Begriff des Ewigen zu
entwickeln, die Frage zu beantworten suchen, was Ewiges sein kann, was
Ewigkeit ist. In einem zweiten Teil werden wir versuchen, die Denkform

«Ewiges» auf das Werk von Gotthelf anzuwenden und zu zeigen, dass

sie sein ganzes Werk durchzieht und konstituiert.

DerBegriff des Ewigen

Man könnte Ewigkeit in einem sehr allgemeinen Sinne bestimmen als

die Negation oder das Gegenteil von Zeit. Nun ist Zeit in einem physikalischen

Sinne allerdings etwas, das kein Gegenteil haben und auch nicht

negiert werden kann. Wir glauben Zeit immer als systemimmanent zu

erleben, eine Negation ihrer ist nicht vorstellbar. Zeit «an sich» ist nicht
negierbar, sie ist ein «natürliches Mysterium».
Negierbar ist sie allerdings dann, wenn wir uns unter Zeit nicht etwas
Physikalisches vorstellen, sondern darunter einen vom Menschen
geschaffenen Begriff verstehen. Wir können uns die Zeit als endlich denken,

dann ergibt sich plötzlich eine Negation und damit eine Vorstellung
von Ewigkeit. Ewigkeit ist dann das Unendliche. Denken wir uns Zeit als

linear fortschreitend, als etwas, das Anfang und Ende hat, dann wäre

33



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 47 (2004)

Ewigkeit in der Negation kreisförmig-wiederkehrend; ist Zeit bewegt,
dann ist Ewigkeit Ruhe. Es wären unzählig weitere Dualismen möglich,
Ewigkeit zu bestimmen.

Wichtig ist eines: Es ist nur möglich, einen Ewigkeitsbegriff zu finden
innerhalb eines kulturellen Rahmens. Zeit- und Ewigkeitsbegriff sind

abhängig vom kulturellen Denken; oder einfacher gesagt, jede Kultur
hat einen anderen Zeit- und damit auch einen anderen Ewigkeitsbegriff.
Die christliche Ewigkeit ist eine völlig andere als etwa die ägyptische.
Kulturen entfalten sich nicht in der physikalischen oder globalen Zeit,
sondern in einer Zeit, die von ihnen recht eigentlich erst hervorgebracht
und gedeutet wird. Wenn wir vom Ewigen bei Gottheit sprechen, gilt es

dies zu bedenken. Das Ewige in Gotthelfs Werk ist eine Funktion seines

kulturellen Hintergrundes, eine Funktion seines kulturellen Denkens, das

zwar natürlich in der abendländisch-christlichen Kultur steht, aber nicht
nur. Wir werden darauf kommen.
Für das Abendland ist der Zeitbegriff des heiligen Augustins konstitutiv
geworden. Augustin entwickelt in der «Civitas dei» einen Zeitbegriff, der
sich radikal vom griechischen Zeitbegriff unterscheidet. Für den heiligen
Augustin ist Zeit etwas klar Gerichtetes. Der Kreuzestod Christi ist das

einmalige und irreversible Ereignis, das die Zeit zu einer Linie formt.
«Denn einmal nur ist Christus gestorben um unserer Sünden willen,
auferstanden aber von den Toten stirbt er nicht wieder und der Tod wird
nicht mehr herrschen über ihn.» Zeit ist einmalig, sie beginnt mit der

Schöpfung, es gibt die Offenbarung, und Zeit endet mit dem Jüngsten
Gericht.
Zeit ist linear, ein Pfeil, der von einem Punkt ausgeht, einen einmaligen
Flug unternimmt, der enden wird. Der Ewigkeitsbegriff, der aus diesem

Zeitbegriff folgt, ist die Negation der Gerichtetheit. Lehnen wir die

Vorstellung, dass Zeit einen Anfang und ein Ende habe, ab, dann wird Zeit

zu dem, was immer wiederkehrt, kreisförmig. Was aber immer wiederkehrt,

das ist ewig.
Der Zeitbegriff des Augustin war für das Abendland konstitutiv. Für

Piatons Ewigkeitsbegriff kann das Gleiche gelten. Plato bestimmt im Ti-
maios die Ewigkeit als Negation der Gerichtetheit der Zeit. Ewigkeit
negiert die Direktionalität der Zeit: in der Ewigkeit ist das «war - ist -
wird sein» aufgehoben. In der Ewigkeit ist gleichsam alles entweder
punktartig enthalten, was die Zeit in ihrer Gerichtetheit in einem Nach-

34



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 47 (2004)

einander entfaltet, alles bleibt also stehen, oder es wiederholt sich alles

kreisförmig immer wieder, das «wird sein» wird zu einem neuen «war»,
Vergangenheit ist nicht vergangen, sie ist ebenso zukünftig wie die
Zukunft, welche ihrerseits ebenso Vergangenheit ist.

Für Augustin nun ist dieser platonische Ewigkeitsbegriff heidnisch. Er

legt seinen Zeitbegriff im «Gottesstaat» nieder, jener grossen Apologie
«contra paganos», wider die Heiden. Und von hier aus geht letztlich jene
Unterscheidung von einer linearen, und nach Augustin, christlichen Zeit

versus kreisförmiger oder eben heidnischer Zeit. Die lineare Zeit ist christlich,

die zyklische Zeit ist heidnisch, zyklische Zeit ist Ewigkeit, weil in ihr
die Linearität aufgehoben ist.

Es gibt also im Abendland zwei Zeitauffassungen, die einander scheinbar

widersprechen, die aber, bei näherem Zusehen, einander bedingen werden.

Die christliche lineare Zeit, die Geschichte, mit einem Anfang und
einem Ende, und die kreisförmige, für Augustin heidnische Zeit, die alles

Sein in einem Kreislauf erlebt, einer ewigen Wiederkehr.
Ich folge hier der Ausfaltung der augustinischen Zeitauffassung durch
den Religionswissenschaftler Mircea Eliade, der in seinem Buch «Kosmos
und Geschichte - der Mythos von der ewigen Wiederkehr» die These

vertritt, dass das mythische Denken die Zeit kreisförmig konstruiert, und
alle Ereignisse als Wiederkehr urgeprägter Muster erfährt. Dieses

mythische Denken steht im Gegensatz zum geschichtlichen Denken des

Zeitenpfeils, der alles Geschehen als Linie und gerichteten Pfeil auffasst.

Ereignisse sind auf dem Zeitenpfeil Brüche, Innovationen oder Veränderungen,

mit einem Wort Einmaligkeiten. Für Eliade ist die zyklische Zeit
die heilige Zeit - die lineare Zeit die profane, in Umkehrung der Begrifflichkeit

des Heiligen Augustins.
Der Strukturalist Lévi-Strauss unterscheidet gleichermassen zwischen
«kalten» und «heissen» Gesellschaften. Die kalten Gesellschaften sind

jene, die geschichtliches Denken bewusst vermeiden und ausklammern,
ihm keine Chance geben, ihr Leben und ihre Kultur zu beeinflussen. Die

heissen Gesellschaften dagegen widmen ihre Aufmerksamkeit voll und

ganz der Geschichte und ihrer Kraft der Veränderung. Die Einmaligkeit
der Geschichte ist der Motor ihrer Entwicklung. «Kalt» zu sein als

Gesellschaft ist für Lévi-Strauss also nicht ein Mangel und eine Abwesenheit

von Kultur, sondern eine besondere Form der Weisheit, «Kälte» muss
immer neu erzeugt werden. Sie wird erzeugt durch eine rituelle Zyklisie-

35



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 47 (2004)

rung der Zeit, durch die peinliche Beobachtung und Einhaltung der
natürlichen Zyklen. Der Kosmos mit seinen Kreisläufigkeiten der
astronomischen, meteorologischen und vegetativen Zyklen ist dabei das ewige
Vorbild, das es ermöglicht, das Leben des Menschen mit den grossen
Vorgängen in Übereinstimmung zu bringen mit der grossen kosmischen

Ordnung. Daneben stehen die «heissen» Gesellschaften, die sich an der

Geschichtsschreibung, an der Erinnerung an die strukturierende Kraft
der Vergangenheit orientieren, am einmaligen Wandel und an der

Planung der Zukunft. Die «heisse» Gesellschaft erzeugt die lineare Zeit,
konsolidiert Herrschaft und sucht sozio-politische Identität. Staat und
Schrift sind Erfindungen der heissen Gesellschaft.
Es wäre nun nicht richtig anzunehmen, dass eine Kultur entweder heiss

oder kalt sei, entweder in einer zyklischen oder in einer linearen Zeit lebe.

Beide Formen vermischen sich, auch in unserer Gesellschaft, die wir ohne

Zögern eine heisse Gesellschaft nennen würden, gibt es das Kalte, das

Zyklische. Die Frage, ob eine Kultur im Entweder-Oder von heiss oder kalt
lebt, ist nur für den Heiligen Augustin wichtig gewesen, für den kalte
Kulturen heidnisch waren. Die einzig heisse Kultur war für ihn die christliche.
Kulturen und Gesellschaften haben Räume eigener Zeitlichkeit, in der die

Zeit nach eigenen Zeiten und Gesetzen abläuft. Ich gebe Ihnen ein
Beispiel: Die katholische Kirche stellt oder stellte mit der täglich identischen
Wiederkehr der Messe dem Fortschreiten der linearen Zeit ein rituelles

Gegengewicht des Zyklischen entgegen. Oder: Feste wie die Fasnacht,

Weihnacht, Silvester ordnen in ihrer jährlichen Wiederkehr den Jahreslauf,

machen ihn bewusst und stellen sich einem einmalig linearen
Ablauf der Zeit entgegen.
Der russische Literaturwissenschaftler Bahtin hat diesen Räumen, in

denen lineare und zyklische Zeit sich mischen und dem Raum sein besonderes

Gepräge geben, den Begriff des «Chronotops» zugeordnet.
Literatur als Kulturäusserung gestaltet nun solche Räume. In der Literatur als

der Gestaltung der Reflexion über die Kultur findet sich das Chronotop,
als die Beschreibung des kulturellen Denkens. Das bekannteste Beispiel
für ein Chronotop ist wohl Thomas Manns Zeitroman «Der Zauberberg».
Im Davoser Sanatorium bewegt sich die europäische Welt einerseits
rasant und unausweichlich auf den Ersten Weltkrieg zu, während andererseits

das Leben im Sanatorium im «nunc stans» täglich die gleichen
Vorgänge wiederholt und zelebriert.

36



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 47 (2004)

Das Ewige im Roman «Geld und Geist»

Der Roman «Geld und Geist», mit dem ich den Versuch einer Anwendung

auf Gottheit beginnen möchte, spielt in einem Chronotop. In

einem Raum also, der zyklische und lineare Zeit verbindet. Und dies zu
einem bestimmten Zweck. Interessant in diesem Zusammenhang ist

schon die Entstehungsgeschichte dieses Romans. Sein vollständiger Titel

lautet: «Geld und Geist - oder die Versöhnung». Dem aufmerksamen
Leser entgeht aber nicht, dass die Versöhnung, die eigentlich angezeigt
wäre, nämlich diejenige zwischen Liebiwyl und dem Dorngrütt, gar nicht
erzählt wird; kaum angedeutet wird sie. Zwar gibt es in der Mitte des

Romans eine Versöhnung, innerhalb der Familie von Liebiwyl. Aber die

reicht nicht hin, den Roman so zu nennen. Gottheit schrieb ihn in zwei
Teilen, für Jent und Gassmann in Solothurn, für die «Bilder und Sagen

aus der Schweiz». Geplant war nur der erste Teil, eben mit jener Versöhnung

am Schluss. Es hat sich aber Gottheit offenbar gezeigt, dass der
Roman damit nicht fertig war. Die immanente Dynamik der Erzählung ist

über diesen Schluss hinausgegangen, brauchte eine Fortsetzung. Ich

suche die Gründe für diese Eigendynamik im Begriffe des Chronotops
und entwickle daran gleichzeitig eine Theorie der Ewigkeit, die auf Gott-
helfs ganzes Werk anzuwenden ist.

Noch einmal: Was zyklisch verläuft, das ist ewig, es hebt die Abfolge von

«war - ist - wird sein» auf. Was gerichtet ist, ist nicht ewig, es hat einen

Anfang und ein Ende. In der Verbindung von Ewigkeit und Zeitlichkeit,
von Kreis und Pfeil, wird die Romanwelt organisiert und strukturiert.
Der erste Teil des Romans gestaltet einen Entwicklungszyklus, wie Gottheit

ihn oft gestaltet, wie er auch in der deutschen Literatur seit Wolframs

Parzival immer wieder gestaltet wird. Ich erkläre: Die Familie in

Liebiwyl lebt zu Beginn des Romans in einem paradiesischen Zustand,
Hofmannsthal würde ihn einen Zustand der Präexistenz nennen. Es ist

ein Urzustand, ein Leben im goldenen Zeitalter.

Wenn Abend ist, so sieht der Besucher neben der Türe auf einer Bank
einen Mann sitzen, der ein Pfeifchen raucht, und dem man es nicht
ansieht, dass er tief in den sechziger Jahren steht. Unter der Türe sieht

er zuweilen eine lange Gestalt mit freundlichem Gesichte und reinlichem
Wesen, welche dem Mann etwas zu sagen oder ihn etwas zu fragen hat,
das ist des Mannes Frau. Hinten im Schopf tränkt ein hübscher Junge,

37



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 47 (2004)

schlank und keck, die schönen Braunen, während ein älterer Bruder
Stroh in den Stall trägt, und aus denn Garten hebt sich aus Kraut und
Blumen herauf zuweilen ein lustiges Meitschigesicht. [...] Diensten und
Tauner kommen allgemach vom Felde heim; ein Huhn nach dem anderen

geht z'Sädel, während der Tauber seinem Täubchen noch gar emsig
den Hof macht.
Es ist die mythische Welt des Urzustands, die Gottheit erzählt. Personifiziert

erscheint dieser Urzustand in der Schwiegermutter, die als grosse
Mutter den Frieden stiftet und aufrechterhält. Das abendliche Gebet

garantiert gleichsam diesen Frieden, stellt ihn wieder her, der Frieden

erscheint als Paradiesgarten, die Eheleute ruhen nicht, bis sie sich am
Abend wieder in diesem Paradiesgarten fühlen, im Paradiese des
Friedens und der Harmonie.
Das goldene Zeitalter ist schön, aber ohne Entwicklungsmöglichkeit.
Man muss aus dem Paradies Verstössen werden, sich in der Welt
verwickeln, wenn man sich wieder entwickeln will. Der Verstoss aus dem
Paradies geschieht durch den Tod der grossen Mutter und durch eine

Geldangelegenheit. Geld ist hier klar als Metapher für Weltgetriebe, für
Umgang mit der Realität zu verstehen. Die Summe ist nicht gross, auch

nicht ruinös, aber ihr Verlust schickt die Familie von Liebiwyl auf einen

grossen Entwicklungsweg, hinaus aus dem Paradiesgarten, auf die Weltfahrt,

ohne die keine Entwicklung möglich ist.

Der Verstoss aus dem Paradies wird in der deutschen Literatur immer
wieder gestaltet: Schillers Teil beginnt in der Idylle der Bergwelt, im ewigen

Kreislauf der Natur, der Hirte besingt den herbstlichen Alpabzug,
dem wieder ein Aufzug folgen wird. Das Paradies wird aufgelöst durch
das Gewitter, als Metapher für den Machtmissbrauch der Habsburger,
der in der Flucht Baumgartens auf der Bühne erscheint. Oder Wolframs
Parzival: Parzival lebt im künstlich geschaffenen Paradies des Waldes von
Soltane, seine Mutter Herzeloyde kann das Paradies nicht erhalten,
Parzival bricht auf, die Weltfahrt beginnt.
Die Familie von Liebiwyl macht nun die Weltfahrt, lernt umzugehen mit
den Menschen, mit dem Geld mit der Welt. Es ist ein harter Weg der

Zwietracht, des Entzweitseins, ein Weg, der dem Abgrund entlang führt,
in den die Familie mehrfach zu stürzen droht. Ziel dieser Entwicklung ist

es letztlich, den Zustand des Paradieses wiederzufinden, gleichsam erlöst

zu werden; aber nicht mehr das unbewusste Paradies, das einfach da ist,

38



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 47 (2004)

Illustrationen von H. Bachmann

zum Roman «Geld und Geist» aus
der illustrierten Prachtsausgabe
des Verlags F. Zahn,
La Chaux-de-Fonds, um 1900

unerkannt, sondern es geht darum, das bewusste Paradies zu finden,
das Paradies, das erarbeitet wird. Die höhere Form.
Es ist ein grosser Kreislauf, der durchschritten werden muss: Aus dem
Paradies durch die Welt, zurück in eine höhere Form des Paradieses. Und

es ist ein Zyklus, den wir alle zu durchschreiten haben, immer wieder, im

grossen unseres ganzen Lebens; wir werden einmal aus dem Paradies

der Kindheit verjagt, manche früher, andere später, müssen durch die

Welt gehen, uns entwickeln, unsere bitteren und schönen Erfahrungen
machen und wir werden vielleicht am Schluss der Erlösung teilhaftig,
was immer sie auch ist. Erlösung kann überall sein, sie liegt wohl in der
Freiheit, im bewussten Sich-frei-Machen von der Welt und ihren
Anforderungen. Entwicklung ist etwas Zyklisches, nicht etwas Lineares, sie

führt dorthin zurück, von wo sie ausgegangen ist, nur finden wir uns an
diesem Ort in einem höheren Bewusstsein wieder. Gottheit gestaltet
diesen Zyklus immer wieder, wir werden darauf zurückkommen.

Änneli schaut diesen Zyklus ganz unmittelbar:
Änneli setzte sich nieder, sah über das reiche Land hinweg, sah, wie alles

im reichsten Segen prangte, vom Tale weg bis hinaufzu den Gipfeln der

39



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 47 (2004)

Vorberge, sah, soweit das Auge reichte, den Himmel rundum sich senken

den Spitzen der Berge zu, sah ihn umranden den Kreis, welchen ihr
Auge ermass, sah wie dass eins ward der Himmel und die Erde, und von
dieser Einigung kam der reiche Segen, kam der Sonne Licht, kam der
Regen, kam der geheimnisreiche Tau, kam die wunderbare Kraft, welche
Leben schafft im Schoss der Erde. Es ward dem Änneli ganz eigen ums
Herz, als sie diese Einigung zwischen Himmel und Erde erkannte, und
wie eben deswegen alles so schön und herrlich sei und so wunderbar
anzuschauen, weil Friede sei zwischen Himmel und Erde, der Himmel
seine Fülle spende, die Erde den Himmel preise. Und sie dachte, ob denn

eigentlich der Himmel nicht alles umranden sollte, nicht bloss die Erde,

sondern auch des Menschen Leben, so dass, wenn die Jahre ihn drängen
an der Erde äussersten Rand, vor ihm der Himmel offen liege. [...]
Ja, jeder Tag des Lebens, ein kleines Leben für sich, sollte der nicht im
Himmel beginnen, und wenn wir einen heissen Tag lang gewandert sind,
der Abend kömmt und der Schlaf über die müden Augen, sollten wir
nicht Herberge halten, wo der Himmel die Erde berührt und die Englein
auf- und niedersteigen und Wache halten über dem schlafenden Pilgrim,
der im Herrn entschlafen ist, damit, wenn die Sonne wiederkömmt, er
wohlbewahret im Herrn erwache, gekräftiget in himmlischer Ruhe zu
irdischer Geschäftigkeit?
Jeder Tag des Lebens sollte im Himmel beginnen und im Himmel enden,

jeder Tag ist, wie das Leben selbst ein Zyklus der Entwicklung. Jeder Tag

jedes Menschen, jeden Lebens. In diesem Sinne ist der Zyklus ewig. Er

wiederholt sich jeden Tag in jedem Leben.

Ich glaube an dieser Stelle ist es an der Zeit, eine erste Schlussfolgerung
zu ziehen, auch wenn sie erst durch ein Beispiel gestützt wird. Gottheit
denkt und gestaltet Entwicklung zyklisch. Die Entwicklung, Verstoss aus
dem Paradies und Weltfahrt und das Gewinnen einer höheren Form des

Paradieses ist ihm ein Zyklus, der sich abhebt von der linearen Zeit, vom
Zeitpfeil. Dieser Zyklus der Entwicklung ist ewig, weil er sich, in tausend
Gestalten zwar, immer wieder und in jedem Menschen und in jedem
Leben wiederholt. Entwicklung in der Welt ist aber für Gotthelfs Werk
etwas schlechthin Konstituierendes, wie wir noch sehen werden. Dass

sie zyklisch und nicht linear geschieht, macht sie gleichsam ewig, der

Zyklus der menschlichen Entwicklung ist eine Form von Ewigkeit. Sie

findet statt ohne den einzelnen Menschen, sie ist als ewiges Grund-

40



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 47 (2004)

schema da, dem der Mensch in tausenderlei Form und Gestalt unterworfen

ist. In diesem Sinne ist diese Form von Ewigkeit eben eine Kategorie
im Kant'schen Sinn. Die Menschen, die dieser Entwicklung teilhaftig
werden, sind in der Lage, den Kreislauf ihrer Entfaltung zu sehen. Sie

können die Vergangenheit in Beziehung zu ihrer Gegenwart und zu ihrer
Situation setzen, sie können aber auch die Endlichkeit ihres Daseins

erfahren als zum Leben gehörig.
Gotthelf bettet die Versöhnung, welche die Erlösung und damit das

Ende des Entwicklungsweges ist, ein in das christliche Jahr. Am Sonntag
vor Pfingsten erkennt Änneli in der Predigt, dass sie den Schritt zur
Versöhnung machen muss, dass der Weg in eine höhere Form des Daseins

möglich ist. Die Versöhnung liegt in der Woche vor Pfingsten, am

Pfingstsonntag erscheint die Familie versöhnt in der Kirche, die Ausgies-

sung des Heiligen Geistes zu empfangen, gleichsam im Sinne eines
Abschlusses ihres Weges durch die Welt. Pfingsten ist aber nicht nur ein

christliches Fest, Pfingsten ist auch ein Frühlingsfest, das den Menschen
einbindet in den Zyklus der Natur.
Hier hätte Gotthelfs Roman also enden sollen. Die Familie hat den Zyklus
ihrer Entwicklung durchlaufen. Aber Gotthelf hat einen zweiten Teil

angefügt, notwendigerweise. Ich habe oben gesagt, dass der Roman «Geld

und Geist» ein Chronotop sei, ein literarischer Raum also, in dem sich die

beiden Zeit- und Ewigkeitsformen verbinden, einander bedingen.

41



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 47 (2004)

Entwicklung muss Anwendung finden in der Welt. Wer die Welt
durchfahren hat, seinen Entwicklungszyklus erfüllt hat, ist aufgerufen, sein

Können, sein höheres Sein in die Welt hineinzutragen. Zu wirken in der
Welt. Weltwirkung ist aber - um zur Terminologie von Lévy-Strauss
zurückzukehren - das Feld der heissen Gesellschaft. Entwicklungszyklen
sind kalt, ihre Anwendungen in der Welt sind heiss. Weltwirkung ist

linear, nicht mehr zyklisch, sie schafft - aufgrund der Entwicklung - nun
das Einmalige, das Zielgerichtete. Dieses Zielgerichtete, Einmalige greift
seinerseits wieder in das Zyklische der Entwicklung anderer Menschen

ein, ist Erlebnis und Formendes im ewigen Entwicklungszyklus anderer
Menschen.
In dieser Verbindung von Ewigkeit und Zeitlichkeit, von Zyklus und Pfeil

entsteht die Romanwelt, in dieser Verbindung wird sie aber erst überzeugend.

Der Kreislauf der Entwicklung, der Zyklus, ist dialektisch auf den

Zeitenpfeil bezogen. Geschichtliche Entwicklung, gerichtete Zeit des

Anfangs und des Endes, vollzieht sich auf der Folie des zyklischen
Kreislaufes. Gerichtete Zeit braucht eine Vorstellung von zyklischer Ewigkeit,
damit sie überhaupt gedacht werden kann, Anfang und Ende kann nur
von einem festen Punkt eines ausserhalb Stehenden erkannt werden. Zeit

braucht ihre Aufhebung, um überhaupt gedacht werden zu können.
Der Mensch kann deswegen nur aufgrund des Bewusstseins der
zyklischen Ewigkeit das Geschichtlich-Gerichtete reflektieren. Oder
einfacher: Nur wer die Entwicklung durchlaufen hat, wird das bewusst
wahrnehmen können, was ihm an geschichtlicher Einmaligkeit
entgegentritt. Und nur wer die Entwicklung im Zyklus durchlaufen hat, wird
als ein Überlegener handeln können, als einer der das Geschehen
einzuordnen weiss, in die Dialektik von Zeit und Ewigkeit. Aus Entwicklung
und ihrer Anwendung in der Welt entsteht, nun auf der Ebene der
Literatur, die Handlung. Die beiden Elemente des Heissen und des Kalten

organisieren Handlung, sie organisieren auch Kultur.

Der Mensch, der sich entwickelt hat, ist nun aufgerufen, sein höheres,

gleichsam in der Ewigkeit gewonnenes Sein in die Welt der Gerichtetheit
hineinzutragen. Indem er dies tut, entsteht die Verbindung von zyklischer
Ewigkeit und gerichteter Zeit, entsteht das Chronotop Roman, welches

erst durch diese Verbindung überzeugend wird.
Die Feuerglocke ruft die Familie in Liebiwyl, die sich wieder gefunden hat
im Abendmahl an Pfingsten, in die Welt und das Geschehen hinein. Die

42



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 47 (2004)

Feuersbrunst stiftet jene Verbindung zum Dorngrütt, zur Gegenwelt, zur
Habgier und zum Sklaventum, das ohne Entwicklung geblieben ist.

Am deutlichsten zeigen sich die Gegensätze, auf die es hier ankommt,
in der Haltung der beiden Familien zum Sterben. Änneli gelingt es, schon

während des Streites den Tod als etwas Lebenszugehöriges zu empfinden,

indem es ihn in seinem Zusammenhang mit der notwendigen
Versöhnung begreift. Sie begreift, dass das Sterben den Menschen einbindet

in den Lebens- und Entwicklungszyklus. Diese Erkenntnis lässt sie

auch die Kraft zur Selbstüberwindung finden, den Anfang zur Versöhnung

zu leisten. Im Abendmahl, der rituellen Repräsentation der
Erlösung, die täglich wiederkehrt, kann sie und ihre Familie die Entwicklung

vollenden.
Ganz anders die Bäuerin im Dorngrütt - sie hat bezeichnenderweise gar
keinen Namen: Für sie ist das Sterben Ende, Auflösung und damit nur
entsetzlich:
He ja, sagte die Frau, ich habe auch schon manchmal daran gesinnet,
wenn mein Alter so gehustet hat, dass es mich duechte, er sött s'Härz a

d'Diele ueche sprenge, es war guet, wenn ich ein Gebetbuech zweg
lege. [...] Und dann könnts z'spät werde, un das chönnt mer doch de

gruuse, vo wege, es könnte etwas bleiben hangen, wo besser war, es

43



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 47 (2004)

bliebe hier, un dass de sone armi Seel müesst umecho, und selb war
doch de neue grüslig; wes einist het müesse sy, so wärs doch de besser,

es blyb derby.
Ännelis Tod wird als Apotheose gestaltet. Als höchster Ausdruck der

Vergeistigung. Änneli erklimmt im Tod und ihrem hilfreichen Handeln die

letzte Stufe der ununterbrochenen Entwicklung und Verbesserung, die

den Lebenszyklus abschliesst. Auf dieser Stufe ist es ihr möglich, in

matrilinearer Deszendenz den Hof an Anne-Mareili weiterzugeben und so für
die Kontinuität in der Entwicklung zu sorgen. Das weitere Schicksal des

Dorngrüttbauern und seiner Frau wird nicht erzählt. Wer sich nicht
entwickelt, ist in der gerichteten Zeit, findet irgendwo und irgendwann sein

Ende, es wird nicht einmal mehr erzählt.
Gotthelfs Gestaltung dieser Zeitebenen ist nun gerade nicht diejenige
des Heiligen Augustins. Dort sind es die Heiden, die sich ewig im Kreise

drehen. Der Christ ist in der Gerichtetheit der Zeit. Bei Gottheit ist es

umgekehrt. Der Christ ist eingebunden in die zyklische Ewigkeit, sie gibt
ihm Sicherheit und Rückhalt.
Es ist interessant, dass in «Geld und Geist» auch Anne-Mareili in einen

Entwicklungszyklus eingebunden wird. Gottheit wiederholt für Resli und
Anne-Mareili die zyklische Erzählweise: Die Tanzveranstaltung, an der
Resli und Anne-Mareili sich näher kommen, ist jener paradiesische Raum,
den beide bald darauf verlassen müssen, sie treten ihre Weltfahrt an, sie

erreichen die höhere Form am Schluss, am Totenbett von Änneli.
Gottheit gestaltet zweierlei Menschen: Solche, die sich eben entwickeln
und damit der Ewigkeit teilhaftig werden, und solche, die sich nicht
entwickeln und damit ihrem Leben keinen Sinn als den des Geldes und der

Macht zu geben wissen. Aus der dialektischen Verbundenheit dieser
Menschen und ihrer Möglichkeiten ergibt sich immer wieder die Handlung.

Das geschriebene Buch und das Buch des Lebens

Ich möchte diesen Gedanken einer kreisförmigen Ewigkeit und einer

gerichteten Zeitlichkeit noch einmal klar umreissen. Alle Werke Gotthelfs
gestalten immer wieder den Kampf zwischen dem Göttlichen und dem
Weltlichen. Gut und Böse, Licht und Dunkel, Gott und Welt stehen

gegeneinander. Welt ist die Summe alles dessen, was der Mensch selbst



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 47 (2004)

denkt, tut und schafft, Welt ist all das, was nicht durch göttliche
Ordnung bestimmt ist, was nicht von Gott eingegeben ist. In der Welt
herrscht der brutale Kampf ums Dasein, das Recht des Stärkeren. Welt
ist nicht zyklisch, daher auch nicht ewig. Im Gegensatz dazu steht das

Göttliche, das aber von der Welt nicht getrennt ist. Gott offenbart sich

einerseits in der Bibel, im geschriebenen Wort, er offenbart sich aber
auch in der Natur.
So istder Mensch glücklich zu preisen, welcher ein Auge hat, denn was
ist der Mensch, wenn er kein Auge hätte! Aber schöner und besser als

ein Auge sind zwei, und zwei hat Gott dem Menschen gegeben, und
halbblind ist und bleibt der immer, der nur eines hat. Und wie Gott dem
Menschen zwei Augen gegeben hat, so hat er ihm auch zwei Bücher

gegeben, das heilige alte Buch, das nicht bloss ein Vikari soll exegisieren
können, sondern jeder Christ verstehen, aber auch das wunderbare
Buch, das alt ist und doch jeden Tag neu wird, das wunderbare Buch,
das aus göttlichem Quell entsprungen, wie durch unzählige Bäche ein

Strom genährt wird, durch Quellen aus jedes Menschen Brust, das Gott
mit lebendigem Atem durchhaucht und Blatt um Blatt beschreibt vor der
Menschen selbsteigenen Augen.
Göttliches offenbart sich dem Menschen also nicht nur in der Bibel,
sondern auch in einem Buch, nota bene, «das alt ist und doch jeden Tag neu
wird»! Wir können es als das Buch des Lebens oder der Natur deuten.
Gott redet nicht nur durch das geschriebene Wort - also durch die Bibel

- zu uns, sondern auch durch die Natur; die Natur, das Leben und die

Geschichte sind das ungeschriebene Wort Gottes. Gottheit geht hier also

einen wesentlichen Schritt weiter als Augustin. Er integriert dasjenige,

was Augustin heidnisch nennt, den Kreislauf, bewusst und explizit in sein

Gottesbild. Integration des Heidnischen in das christliche Gottesbild: Diesen

Sachverhalt hat bereits Walter Muschg in seiner grossartigen aber
umstrittenen Monografie 1931 aufgegriffen und umfassend dargestellt.
Beide Bücher müssen für Gotthelf die gemeinsame Basis des Lebens sein,

der Mensch muss - will er ein ganzer Mensch sein - in beiden Büchern
lesen können: Kann er [der Mensch] nur lesen in der alten, lieben Bibel,

so kömmt er wohl zur Erkenntnis dessen, was gewesen ist, aber nicht
dessen, was ist; er erkennt wohl, was Gott ist, wie er aber waltet, das

bleibt ihm verborgen, zur Rechtgläubigkeit kömmt er, aber im Leben

findet er sich nicht zurecht.

45



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 47 (2004)

Derjenige, der nur in der Bibel lesen kann, entwickelt sich nicht, er weiss

zwar, was gewesen ist, aber was er kann, ist noch rein formal, hat keinen

Bezug zum Leben. Es ist nichts Ewiges darin. Die fatalen Folgen der rein

formalen Rechtgläubigkeit werden im «Anne-Bäbi» am Handeln des

Vikars vor Augen geführt. Ewigkeit muss erfahren werden. Nur durch die

Erfahrung kann sie Früchte tragen.
Wer ein wahrhafter Mensch werden will, muss in beiden Büchern lesen

können. Er muss Gott auch erfahren lernen in der Natur und in der Welt.
Er muss durch die Welt fahren, den Kreislauf erfahren, auf dass die
geschriebene Offenbarung Früchte trägt. Er muss Welterfahrung und göttliche

Offenbarung, Zyklus und Pfeil zusammenbringen.
Wer aber nur im Leben [in der Welt] lesen kann, liest und liest und
kömmt nie zum Verständnis, findet Satz um Satz, aber nie deren Sinn,

im Leibe findet er den Geist nicht, in der Welt Gott nicht und darum
findet er das Heil nicht.
Wer also nur im Zeitenpfeil vorwärts geht, ohne Ewigkeit im Sinne der

Entwicklung in sich zu tragen, der meistert das wahre Leben nicht. Es

fehlt ihm das Wissen um eine höhere Form. Der Dorngrüttbauer und
seine Frau sind Figuren, die so leben. Sie werden von Habgier und
Machtstreben geleitet. Die Familie von Liebiwyl steht in der Gefahr, nach

ihrer Weltfahrt wieder in der Idylle des neu gewonnen Paradieses zu
verharren.
Änneli aber gelingt es, in beiden Büchern zu lesen, sie führt die Familie

dazu, das im Buch des Lebens Gelernte anzuwenden auf das christliche

Handeln, und so dem alten heiligen Buch und dem christlichen Handeln
das nur Formale zu nehmen und aus ihm ein echtes menschliches Handeln

zu machen, das die Kreisläufigkeit der Ewigkeit einzubinden
vermag.

Aber wo der Mensch mit beiden Augen in beide Büchersieht, da nahen
sich Himmel und Erde, ist der Himmel offen, Engel Gottes steigen auf
und nieder, strömende Offenbarungen Gottes verklären das Leben,
heiligen die Zustände, die Bibel gibt dem Leben seine Weihe, das Leben

macht die Bibel lebendig.
Heilige, kreisförmige, ewige Zeit und gerichtete, weltzugewandte,
profane Zeit, Seele und Leib, Entwicklung und ihre Anwendung werden zur
Einheit. Ich glaube, damit haben wir jenen Punkt erreicht in unseren

Erörterungen, der die Formulierung einer gültigen These erlaubt.



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 47 (2004)

DieEntwicklung in die Welt und die Geschichte hineintragen

-
^as Ewige in Gotthelfs Werk ist der kreisförmige, immer wiederkeh-
renc'e' jeden Tag und jedes Jahr, in jedem Leben neu werdende, wieder
beginnende Zyklus, in welchem sich der Mensch entwickelt, in welchem
er eine Basis findet, einen festen Grund. Im Zyklus der Ewigkeit ist er

iftïjjvi verbunden mit der Natur, mit ihrem Werden und Sterben, mit den Jah-

ivW-'r-.: ,kc., reszeiten, mit dem Lauf der Sonne, er kann - wie Änneli im Pflanzblätz

- Einheit von Himmel und Erde wahrnehmen. Er ist aufgehoben in dieser

Ewigkeit, sie gibt ihm Halt und Sicherheit. Das Wissen um Ewigkeit und

Zyklus erlaubt dem Menschen nun aber, etwas anderes als Ewigkeit zu
denken. Ewigkeit ist nur denkbar, wenn es etwas anderes als sie gibt.
Erst das Heraustreten-Können aus dem Zyklus lässt diesen erkennen. Der

Mensch, der Ewigkeit erkennt, erkennt auf dieser Folie auch das Nicht-

Zyklische, was ihn zur Anwendung des Ewigen in der Geschichte
befähigt und ermächtigt.
Gottheit - und darauf will ich letztlich hinaus - gestaltet nun in seinem

ganzen Werk diese Menschen. Er gestaltet Figuren, die im Zyklus der

Ewigkeit verharren, die es nicht schaffen, ihre Entwicklung in die
Geschichtlichkeit hineinzutragen und damit auf der Welt nicht tätig werden
können. Es gibt auch Figuren, die von Anfang an jenseits der Dialektik

von Gott und Welt stehen und keiner Weltfahrt bedürfen. Er gestaltet
auch Figuren, wie wir gesehen haben, die ohne den Hintergrund der

Ewigkeit leben und die in der Welt verkommen, der Habgier und dem

Augenblick ergeben. Und er gestaltet letztlich Menschen, die in der Lage
sind, die Entwicklung, die sie in der zyklischen Vorstellung von Ewigkeit

gewonnen haben, in die Welt und in die Geschichte hineinzutragen.
Versuchen wir anhand einiger Werke, diesen Gedankengang zu
konsolidieren und anzuwenden.
Mias im «Bauernspiegel» lebt in einer Welt, die von Menschen bestimmt
ist, die von der Ewigkeit in unserem Sinne nicht berührt sind. Es sind

Menschen, die von Habgier und Bosheit leben. Mias ist der Mensch, der
in dieser Welt Ewigkeit im Sinne der Entwicklung erlebt, er entwickelt
sich über die Niederungen seiner Mitmenschen hinaus, in äusserst
schmerzlichen Schritten. Allerdings ist er nach seiner Rückkehr aus Frankreich

noch nicht in der Lage, die Ewigkeit, die er in sich trägt, in die
Geschichte und in die Zeit hineinzutragen. Seine Tätigkeit als freier Volks-

47



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 47 (2004)

hochschullehrer in den Gaststätten bewirkt manches, aber er bleibt ein

Aussenseiter, ein wirkliches Wirken in der Welt bleibt ihm versagt.
Peter Käser, der Schulmeister, geht auch durch den Zyklus der Entwicklung.

Er erfährt diesen ewigen Kreislauf ebenso schmerzhaft wie Mias

an seiner Person. Er ist jedoch in der Lage, vor allem dann durch seine

Frau, ein passabler und geachteter Lehrer zu werden. Es gelingt ihm, das,

was er gelernt und vor allem erfahren hat, auf den Boden seiner persönlichen

Zeit zu stellen, es als bernischer Primarlehrer anzuwenden.
Es ist an dieser Stelle von grosser Bedeutung, das Frauen- bzw. Männerbild

Gotthelfs im Lichte des Gesagten zu analysieren. In «Geld und
Geist» sagt Gottheit, als er von der Kleidung von Mann und Frau redet:
Es ist, als ob das Weib der dunkle Grund wäre, auf dem im Vordergrunde
der helle Mann hin und her geht, aber vom dunklen Grunde gehoben
und getragen.

48



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 47 (2004)

Die Familie ist für Gottheit das Urbild der Gesellschaft. Die Liebe der

Ehegatten, der Kinder und Geschwister ist das Abbild der göttlichen
Ordnung, wie sie auch in der Gesellschaft und damit im Staate walten
sollte. Auf der Ebene der Familie ist der Mann nach der göttlichen
Ordnung der «Weltmensch», der mit Verstand begabte, der die Familie nach

aussen vertritt und für sie verantwortlich ist. Die Frau ist in der Keimzelle
Familie die Vertreterin Gottes, des Hauses Licht und die allgegenwärtige
Schaffnerin Gottes. Die Frau verfügt über mehr Liebe und geistige Kraft
als der Mann. Die Frauen stehen der Ewigkeit in unserem Sinne näher
als die Männer. Sie sind es, die aus ihrer geistigen Kraft immer wieder
die Entwicklung erarbeiten, mit ihnen und durch sie entwickeln sich die

Männer. Die Frauen sind die Seelenführerinnen. Es ist Änneli in «Geld
und Geist», die den grossen Entwicklungsschritt macht, der in grosser
Liebe zur Versöhnung führt. Es ist Anneli, im «Bauernspiegel», die durch
ihre Hingabe und ihr Sterben Mias auf den Weg zur Entwicklung führt.
Und es ist Mädeli, die dem Schulmeister Peter Käser immer wieder den
Halt und die Rückbindung zum Ewigen gibt, sodass auch er sich zu
einem ganzen Menschen entwickeln kann.
Es gibt auch andere Figuren - es sind auch Frauen - Figuren, die den

göttlichen Kreislauf der Natur nicht verlassen, die mit der Natur leben

und darin ihr Genügen finden, die nicht in die Welt geschickt werden.
Ich denke vor allem an das Erdbeeri-Mareili und an Käthi, die Grossmutter.

Erdbeeri-Mareili ist im Walde daheim, lebt im völligen Einklang mit
der Natur, beurteilt den Jahreslauf nach dem Vorkommen der Erdbeeren,

es beurteilt die Menschen nach der Sorgfalt, wie sie mit Erdbeeren

umgehen. Es lebt in einem paradiesischen Zustande der Präexistenz, es ist

eine Botin einer paradiesischen göttlichen Welt der Reinheit und
Lebendigkeit. Mareili ist eine Figur, die keiner Entwicklung bedarf, weil sie

jenseits der Dialektik von Gott und Welt, von Gut und Böse steht. Es ist

unerhört, dass Gotthelfs Dichtertum solche Figuren zu schaffen
vermochte. Figuren, die von einer anderen und besseren Welt künden, die

im Ewigen und Göttlichen verbleiben können, ohne dass ihnen eine
Weltfahrt auferlegt wird. Auch Käthi, die Grossmutter, ist eine solche

Frau.

Vreneli in den Uli-Romanen ist von aristokratischer Herkunft. Gottheit
wird nicht müde, diese Herkunft immer wieder zu betonen. Es ist ihr
etwas von der Medialität eines Erdbeeri-Mareili eigen. Sie ist es, die Uli

49



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 47 (2004)

auf dem Weg seiner Entwicklung führt, vom Moment an, indem er in

die Glungge kommt, ist sie oft im Hintergrund seine Seelenführerin, die
seine Weltfahrt begleitet und bewacht. Am Schluss des Romans ist sie

es, die Uli zum Bauern schickt, den er mit einer kranken Kuh betrogen
hatte. Uli überwindet sich, er überwindet damit die Welt und ihre Form

von Recht und schliesst seine Entwicklung ab, die von nun an in der Welt
zu wirken beginnt. Der Roman schliesst mit den Worten: Uli wurde
durch seinen Glauben nicht getäuscht. Der Herr war mit ihm und alles

geriet ihm wohl, seine Familie und seine Saat. Offen blieben ihm Herz
und Hand, und je offener sie waren, desto mehr segnete ihn Gott.
Ein ganzes Volk, die Helvetier, macht im «Druiden» unter grössten
Opfern die Weltfahrt und kehrt zurück in unser Land und beginnt auf einer
höheren Ebene des Daseins von Neuem. Der Schluss dieser Erzählung ist

die chymische Hochzeit von Himmel und Erde als Sinnbild des Ewigen.
Und es ist bedeutsam, dass die Entwicklungen von Jakob im Roman
«Jakobs Wanderungen» ganz äusserlich auf einer kreisförmigen Bahn

verlaufen: Als Reise in die Schweiz und in den Sozialismus hinein und
dann als Reise aus der Schweiz heraus und damit auch in eine göttliche
Ordnung hinein.
Kehren wir zum Schluss noch einmal zum Uli zurück. Uli vollendet seinen

Entwicklungsweg, indem er den alten Bauern, den er betrogen hatte,
aufsucht, um ihn für den Betrug zu entschädigen. Uli hatte ihm einst
eine kranke Kuh verkauft, der Bauer klagt Uli ein, Uli gewinnt aber mit
Hilfe eines Advokaten den Prozess, bekommt also Recht vor der Welt,
nicht aber vor Gott. Seine Entwicklung ist in dem Moment abgeschlossen,

als er die Schuld vor Gott eingesteht und dem Bauern dessen Verlust

ersetzt. Offenbar ist es nicht das Gleiche: Vor Gott Recht haben und vor
dem Gesetz Recht haben. Oder: Man kann in der Welt Recht haben,
aber im Ewigen in grossem Unrecht sein. Vielleicht ergibt sich aus diesem

Unterschied eine Erklärung für Gotthelfs politisches Denken und Verhalten.

Der Rechtsstaat ist Menschenwerk, er gehört zur Welt, die Menschen
müssen vor Gott gleich sein, nicht in der Welt. Der Begriff «Rechtsstaat»

war Gottheit zuwider. Er ist von Menschen gemacht, die nicht in den
beiden Büchern Gottes lesen können. Menschen, die nur im Zeitenpfeil
leben, welche die Ewigkeit und ihre Ordnung nicht erlebt haben, das

sind die Politiker. Nur wer Gott und seine Offenbarung in dem Kreis-

50



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 47 (2004)

läufig-Ewigen erfahren hat, nur wer auf dieser Basis die Entwicklung
durchlaufen hat, kann letztlich ein ganzer Mensch sein, dem die
Aufgabe der Führung eines Gemeinwesens anvertraut werden kann. Wer

- wie die Radikalen in Gotthelfs Augen - dieses Ewige im göttlichen
Gesetz nicht kennt und glaubt, das Recht, das Menschen schaffen können,

sei eine hinreichende Grundlage für ein Staatswesen, der bringt
dem Gemeinwesen Unsegen. Die Meinung, der Mensch brauche die

Entwicklung unter dem Gesichtspunkt des Ewigen nicht, nennt Gottheit
«Zeitgeist». Gegen ihn zieht er zu Felde, immer und überall. Vor allem
sein spätes Werk ist vom Kampf gegen den Zeitgeist erfüllt. Es kommt
Gottheit weniger auf die äussere Ordnung im Sinne menschlicher
Richtigkeit an im Staate als vielmehr auf das Wachsen, das Veredeln der
einzelnen Persönlichkeit, die sich im Bewusstsein des Ewigen in der Welt
entwickelt, durch Antrieb des Herzens. In diesem Sinne ist Gottheit ein

Vertreter der Idee des Gottesstaates in augustinischem Sinne. Auf dieser
Basis sind Gotthelfs zum Teil übertriebene kompromisslose Angriffe auf
die Politik der Radikalen zu sehen. Die Politik seiner Zeit findet statt ohne

Bezug zum Ewigen, sie lebt nur im Linearen, Einmaligen, sie ist sich der

Kreisläufigkeit des Ewigen nicht bewusst. Die späten Romane, «Zeitgeist
und Berner Geist», «Die Käserei in der Vehfreude» und «Der Schulden-

51



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 47 (2004)

bauer» falten die Verderblichkeit eines Staatswesens auseinander, das

ohne Rückbindung zum Ewigen lebt.

Wir kommen zum Schluss: Es ist mir im vorliegenden Aufsatz darum

gegangen, im Sinne eines Essays, dessen Thesen noch ausführlicher und
umfassender am Werke geprüft werden müssen, darzustellen, dass in

Gotthelfs Werk das Ewige eine konstituierende Kategorie ist, welche die

Handlung der Romane bestimmt.
Wir haben das Ewige bestimmt als das sich im Kreis bewegende, im

Kreislauf der Natur, im Kreislauf des Jahres, im Kreislauf der menschlichen

Entwicklung. Wir haben gesehen, dass Gottheit im Annebäbi-
Roman, aber nicht nur dort, den ewigen Kreislauf explizit einbezieht in

sein Gottesbild, ihn als unabdingbaren Teil der göttlichen Offenbarung
versteht. Und wir haben gesehen, dass der Mensch, wenn er sich

entwickelt, sich einbindet in diesen göttlich-ewigen Kreislauf. Der göttlichewige

Kreislauf führt aber durch die Welt hindurch, in ihr und an ihr ist

das Göttliche zu erfahren. Erst der Mensch, der sich eins weiss mit dem

Ewigen, kann Geschichte, das Nicht-Ewige, das Geschehen mit Anfang
und Ende, denken und in ihr als Mensch handeln. Wer des Ewigen nicht

teilhaftig ist, verkommt in der Welt. Der Ewigkeit teilhaftig werden, ist

aber nicht einfach Gnade, sondern Arbeit, tägliche, harte, bewusste
Arbeit an seinem Selbst.

52


	Zur Frage der Kategorie des Ewigen im Werke Jeremias Gotthelfs

