Zeitschrift: Jahrbuch Oberaargau : Menschen, Orte, Geschichten im Berner

Mitteland
Herausgeber: Jahrbuch Oberaargau
Band: 47 (2004)
Artikel: Zur Frage der Kategorie des Ewigen im Werke Jeremias Gotthelfs
Autor: Multerer, Thomas
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1071429

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1071429
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

32

Zur Frage der Kategorie des Ewigen
im Werke Jeremias Gotthelfs

Thomas Multerer

Aber fiir was ist me uf dr Walt, als fir si z'bessere?
Geld und Geist

Mit dem vorliegenden Aufsatz habe ich mir zum Ziel gesetzt zu zeigen,
zu analysieren und darzustellen, dass das Ewige in Gotthelfs Werk eine
notwendige Denkform sei, die dazu dienen soll, das sinnliche oder
literarische Material zur Einheit der gegenstandlichen Erkenntnis zu
formen, oder einfacher gesagt, das Ewige soll Bedingung sein, M&g-
lichkeit zur Erfahrung zu schaffen. In Kant'schem Sinne also wadre das
Ewige —wenn es denn eine Kategorie sein soll — eine apriorische Denk-
und Verstandesform, nach der Gotthelf das sinnliche Material, aus
welchem sein Werk besteht, ordnet. Es soll eine konstituierende
Grundfunktion in der Gestaltung des Werkes sein. Ewigkeit kann nicht
durch Erfahrung begrtindet werden, sie ware dann keine Kategorie,
sondern sie ist eine Denkformel, welche die Einheit der Erkenntnisse
und Erfahrungen gewahrleistet. Sie ist a priori da, vor aller Erfahrung.
Das Ganze noch einmal ganz einfach: Ich meine, dass das Ewige in
Gotthelfs Werk etwas ist, was dieses Werk konstituiert. Gotthelf, das
wird zu zeigen sein, hatte einen Begriff vom Ewigen, — ob bewusst
oder unbewusst spielt keine Rolle — nach dessen Massgabe er sein
Werk gestaltet, seine Welt der Erzahlung aufgebaut, seine Figuren als
Menschen geschaffen hat.

Es geht also in diesem Aufsatz nicht um die Frage, ob Gotthelf von der
Ewigkeit rede, von der Ewigkeit als etwas Religidsem etwa, sondern
darum, das Ewige als ein konstituierendes Moment seiner Dichtung
festzumachen. Es geht auch nicht darum, das Ewige gleichsam als dif-
fuses Qualitdtsmerkmal seines Werkes zu postulieren und Gotthelf da-



mit einer sachlichen Beurteilung zu entziehen, ihn in ewige Regionen
zu heben, in denen er nur noch von ganz ferne bewundert werden
kann. Formeln wie «der ewige Gotthelf» oder «Mensch und Welt im
Lichte des Ewigen» — um nur zwei Buchtitel zu nennen — bringen uns
Gotthelf kaum naher. Obwohl — ich erlaube mir diese Abschweifung —
die Formel «der ewige Gotthelf» uns leicht und Gberzeugend von den
Lippen geht; irgendetwas ist am «ewigen Gotthelf». Niemand kdme auf
die Idee — trotz seiner grossen Bedeutung — etwa vom «ewigen Thomas
Mann» zu sprechen. Doch das nur nebenbei. Das Ewige soll hier auch
nicht in erster Linie als eine religids-christliche Kategorie verstanden
werden.

Mein Aufsatz ist ein Versuch einer Anndherung, einer vielleicht neuen
Anndherung an den grossen Dichter. Vieles ist noch nicht fertig durch-
dacht, vieles ist auch noch nicht in seiner Ganzheit am Text geprift.
Es geht mir darum, essayhaft einen neuen Weg zu Gotthelfs Werk zu
suchen.

Wir mussen uns zuerst also bemihen, einen Begriff des Ewigen zu ent-
wickeln, die Frage zu beantworten suchen, was Ewiges sein kann, was
Ewigkeit ist. In einem zweiten Teil werden wir versuchen, die Denkform
«Ewiges» auf das Werk von Gotthelf anzuwenden und zu zeigen, dass
sie sein ganzes Werk durchzieht und konstituiert.

Der Begriff des Ewigen

Man koénnte Ewigkeit in einem sehr allgemeinen Sinne bestimmen als
die Negation oder das Gegenteil von Zeit. Nun ist Zeit in einem physika-
lischen Sinne allerdings etwas, das kein Gegenteil haben und auch nicht
negiert werden kann. Wir glauben Zeit immer als systemimmanent zu
erleben, eine Negation ihrer ist nicht vorstellbar. Zeit «an sich» ist nicht
negierbar, sie ist ein «natlrliches Mysterium».

Negierbar ist sie allerdings dann, wenn wir uns unter Zeit nicht etwas
Physikalisches vorstellen, sondern darunter einen vom Menschen ge-
schaffenen Begriff verstehen. Wir kénnen uns die Zeit als endlich den-
ken, dann ergibt sich pl6tzlich eine Negation und damit eine Vorstellung
von Ewigkeit. Ewigkeit ist dann das Unendliche. Denken wir uns Zeit als
linear fortschreitend, als etwas, das Anfang und Ende hat, dann ware

33



34

Ewigkeit in der Negation kreisférmig-wiederkehrend; ist Zeit bewegt,
dann ist Ewigkeit Ruhe. Es wdren unzahlig weitere Dualismen mdglich,
Ewigkeit zu bestimmen.

Wichtig ist eines: Es ist nur maglich, einen Ewigkeitsbegriff zu finden
innerhalb eines kulturellen Rahmens. Zeit- und Ewigkeitsbegriff sind
abhangig vom kulturellen Denken; oder einfacher gesagt, jede Kultur
hat einen anderen Zeit- und damit auch einen anderen Ewigkeitsbegriff.
Die christliche Ewigkeit ist eine vollig andere als etwa die agyptische.
Kulturen entfalten sich nicht in der physikalischen oder globalen Zeit,
sondern in einer Zeit, die von ihnen recht eigentlich erst hervorgebracht
und gedeutet wird. Wenn wir vom Ewigen bei Gotthelf sprechen, gilt es
dies zu bedenken. Das Ewige in Gotthelfs Werk ist eine Funktion seines
kulturellen Hintergrundes, eine Funktion seines kulturellen Denkens, das
zwar naturlich in der abendlandisch-christlichen Kultur steht, aber nicht
nur. Wir werden darauf kommen.

FUr das Abendland ist der Zeitbegriff des heiligen Augustins konstitutiv
geworden. Augustin entwickelt in der «Civitas dei» einen Zeitbegriff, der
sich radikal vom griechischen Zeitbegriff unterscheidet. Fir den heiligen
Augustin ist Zeit etwas klar Gerichtetes. Der Kreuzestod Christi ist das
einmalige und irreversible Ereignis, das die Zeit zu einer Linie formt.
«Denn einmal nur ist Christus gestorben um unserer Stinden willen,
auferstanden aber von den Toten stirbt er nicht wieder und der Tod wird
nicht mehr herrschen Uber ihn.» Zeit ist einmalig, sie beginnt mit der
Schépfung, es gibt die Offenbarung, und Zeit endet mit dem Jingsten
Gericht.

Zeit ist linear, ein Pfeil, der von einem Punkt ausgeht, einen einmaligen
Flug unternimmt, der enden wird. Der Ewigkeitsbegriff, der aus diesem
Zeitbegriff folgt, ist die Negation der Gerichtetheit. Lehnen wir die Vor-
stellung, dass Zeit einen Anfang und ein Ende habe, ab, dann wird Zeit
zu dem, was immer wiederkehrt, kreisformig. Was aber immer wieder-
kehrt, das ist ewig.

Der Zeitbegriff des Augustin war flr das Abendland konstitutiv. FUr Pla-
tons Ewigkeitsbegriff kann das Gleiche gelten. Plato bestimmt im Ti-
maios die Ewigkeit als Negation der Gerichtetheit der Zeit. Ewigkeit
negiert die Direktionalitat der Zeit: in der Ewigkeit ist das «war — ist —
wird sein» aufgehoben. In der Ewigkeit ist gleichsam alles entweder
punktartig enthalten, was die Zeit in ihrer Gerichtetheit in einem Nach-



einander entfaltet, alles bleibt also stehen, oder es wiederholt sich alles
kreisférmig immer wieder, das «wird sein» wird zu einem neuen «war»,
Vergangenheit ist nicht vergangen, sie ist ebenso zuklnftig wie die Zu-
kunft, welche ihrerseits ebenso Vergangenheit ist.

FUr Augustin nun ist dieser platonische Ewigkeitsbegriff heidnisch. Er
legt seinen Zeitbegriff im «Gottesstaat» nieder, jener grossen Apologie
«contra paganos», wider die Heiden. Und von hier aus geht letztlich jene
Unterscheidung von einer linearen, und nach Augustin, christlichen Zeit
versus kreisférmiger oder eben heidnischer Zeit. Die lineare Zeit ist christ-
lich, die zyklische Zeit ist heidnisch, zyklische Zeit ist Ewigkeit, weil in ihr
die Linearitat aufgehoben ist.

Es gibt also im Abendland zwei Zeitauffassungen, die einander scheinbar
widersprechen, die aber, bei ndherem Zusehen, einander bedingen wer-
den. Die christliche lineare Zeit, die Geschichte, mit einem Anfang und
einem Ende, und die kreisférmige, fur Augustin heidnische Zeit, die alles
Sein in einem Kreislauf erlebt, einer ewigen Wiederkehr.

Ich folge hier der Ausfaltung der augustinischen Zeitauffassung durch
den Religionswissenschaftler Mircea Eliade, der in seinem Buch «Kosmos
und Geschichte — der Mythos von der ewigen Wiederkehr» die These
vertritt, dass das mythische Denken die Zeit kreisférmig konstruiert, und
alle Ereignisse als Wiederkehr urgepragter Muster erfahrt. Dieses my-
thische Denken steht im Gegensatz zum geschichtlichen Denken des
Zeitenpfeils, der alles Geschehen als Linie und gerichteten Pfeil auffasst.
Ereignisse sind auf dem Zeitenpfeil Briiche, Innovationen oder Verande-
rungen, mit einem Wort Einmaligkeiten. FUr Eliade ist die zyklische Zeit
die heilige Zeit — die lineare Zeit die profane, in Umkehrung der Begriff-
lichkeit des Heiligen Augustins.

Der Strukturalist Lévi-Strauss unterscheidet gleichermassen zwischen
«kalten» und «heissen» Gesellschaften. Die kalten Gesellschaften sind
jene, die geschichtliches Denken bewusst vermeiden und ausklammern,
ihm keine Chance geben, ihr Leben und ihre Kultur zu beeinflussen. Die
heissen Gesellschaften dagegen widmen ihre Aufmerksamkeit voll und
ganz der Geschichte und ihrer Kraft der Veranderung. Die Einmaligkeit
der Geschichte ist der Motor ihrer Entwicklung. «Kalt» zu sein als Ge-
sellschaft ist fUr Lévi-Strauss also nicht ein Mangel und eine Abwesenheit
von Kultur, sondern eine besondere Form der Weisheit, «Kdlte» muss
immer neu erzeugt werden. Sie wird erzeugt durch eine rituelle Zyklisie-

35



36

rung der Zeit, durch die peinliche Beobachtung und Einhaltung der na-
turlichen Zyklen. Der Kosmos mit seinen Kreisldufigkeiten der astrono-
mischen, meteorologischen und vegetativen Zyklen ist dabei das ewige
Vorbild, das es ermdglicht, das Leben des Menschen mit den grossen
Vorgéngen in Ubereinstimmung zu bringen mit der grossen kosmischen
Ordnung. Daneben stehen die «heissen» Gesellschaften, die sich an der
Geschichtsschreibung, an der Erinnerung an die strukturierende Kraft
der Vergangenheit orientieren, am einmaligen Wandel und an der Pla-
nung der Zukunft. Die «heisse» Gesellschaft erzeugt die lineare Zeit,
konsolidiert Herrschaft und sucht sozio-politische Identitdt. Staat und
Schrift sind Erfindungen der heissen Gesellschaft.

Es wdre nun nicht richtig anzunehmen, dass eine Kultur entweder heiss
oder kalt sei, entweder in einer zyklischen oder in einer linearen Zeit lebe.
Beide Formen vermischen sich, auch in unserer Gesellschaft, die wir ohne
Zogern eine heisse Gesellschaft nennen wiurden, gibt es das Kalte, das
Zyklische. Die Frage, ob eine Kultur im Entweder-Oder von heiss oder kalt
lebt, ist nur fUr den Heiligen Augustin wichtig gewesen, fur den kalte Kul-
turen heidnisch waren. Die einzig heisse Kultur war fir ihn die christliche.
Kulturen und Gesellschaften haben Radume eigener Zeitlichkeit, in der die
Zeit nach eigenen Zeiten und Gesetzen ablduft. Ich gebe lhnen ein Bei-
spiel: Die katholische Kirche stellt oder stellte mit der taglich identischen
Wiederkehr der Messe dem Fortschreiten der linearen Zeit ein rituelles
Gegengewicht des Zyklischen entgegen. Oder: Feste wie die Fasnacht,
Weihnacht, Silvester ordnen in ihrer jdhrlichen Wiederkehr den Jahres-
lauf, machen ihn bewusst und stellen sich einem einmalig linearen Ab-
lauf der Zeit entgegen.

Der russische Literaturwissenschaftler Bahtin hat diesen Raumen, in de-
nen lineare und zyklische Zeit sich mischen und dem Raum sein beson-
deres Geprage geben, den Begriff des «Chronotops» zugeordnet. Lite-
ratur als Kulturausserung gestaltet nun solche Raume. In der Literatur als
der Gestaltung der Reflexion Uber die Kultur findet sich das Chronotop,
als die Beschreibung des kulturellen Denkens. Das bekannteste Beispiel
fdr ein Chronotop ist wohl Thomas Manns Zeitroman «Der Zauberberg».
Im Davoser Sanatorium bewegt sich die europaische Welt einerseits ra-
sant und unausweichlich auf den Ersten Weltkrieg zu, wahrend anderer-
seits das Leben im Sanatorium im «nunc stans» taglich die gleichen
Vorgange wiederholt und zelebriert.



Das Ewige im Roman «Geld und Geist»

Der Roman «Geld und Geist», mit dem ich den Versuch einer Anwen-
dung auf Gotthelf beginnen mdchte, spielt in einem Chronotop. In
einem Raum also, der zyklische und lineare Zeit verbindet. Und dies zu
einem bestimmten Zweck. Interessant in diesem Zusammenhang ist
schon die Entstehungsgeschichte dieses Romans. Sein vollstandiger Titel
lautet: «Geld und Geist — oder die Verséhnung». Dem aufmerksamen
Leser entgeht aber nicht, dass die Verséhnung, die eigentlich angezeigt
wadre, namlich diejenige zwischen Liebiwyl und dem Dorngritt, gar nicht
erzahlt wird; kaum angedeutet wird sie. Zwar gibt es in der Mitte des
Romans eine Versdéhnung, innerhalb der Familie von Liebiwyl. Aber die
reicht nicht hin, den Roman so zu nennen. Gotthelf schrieb ihn in zwei
Teilen, fUr Jent und Gassmann in Solothurn, fUr die «Bilder und Sagen
aus der Schweiz». Geplant war nur der erste Teil, eben mit jener Versoh-
nung am Schluss. Es hat sich aber Gotthelf offenbar gezeigt, dass der
Roman damit nicht fertig war. Die immanente Dynamik der Erzéhlung ist
Uber diesen Schluss hinausgegangen, brauchte eine Fortsetzung. Ich
suche die Grunde fur diese Eigendynamik im Begriffe des Chronotops
und entwickle daran gleichzeitig eine Theorie der Ewigkeit, die auf Gott-
helfs ganzes Werk anzuwenden ist.

Noch einmal: Was zyklisch verlduft, das ist ewig, es hebt die Abfolge von
«war — ist —wird sein» auf. Was gerichtet ist, ist nicht ewig, es hat einen
Anfang und ein Ende. In der Verbindung von Ewigkeit und Zeitlichkeit,
von Kreis und Pfeil, wird die Romanwelt organisiert und strukturiert.
Der erste Teil des Romans gestaltet einen Entwicklungszyklus, wie Gott-
helf ihn oft gestaltet, wie er auch in der deutschen Literatur seit Wolf-
rams Parzival immer wieder gestaltet wird. Ich erklare: Die Familie in
Liebiwyl lebt zu Beginn des Romans in einem paradiesischen Zustand,
Hofmannsthal wirde ihn einen Zustand der Prdexistenz nennen. Es ist
ein Urzustand, ein Leben im goldenen Zeitalter.

Wenn Abend ist, so sieht der Besucher neben der Tlire auf einer Bank
einen Mann sitzen, der ein Pfeifchen raucht und dem man es nicht
ansieht, dass er tief in den sechziger Jahren steht. Unter der Tire sieht
er zuweilen eine lange Gestalt mit freundlichem Gesichte und reinlichem
Wesen, welche dem Mann etwas zu sagen oder ihn etwas zu fragen hat,
das ist des Mannes Frau. Hinten im Schopf trdnkt ein hiibscher Junge,

37



38

schlank und keck, die schénen Braunen, wdahrend ein alterer Bruder
Stroh in den Stall trdgt, und aus dem Garten hebt sich aus Kraut und
Blumen herauf zuweilen ein lustiges Meitschigesicht. [...] Diensten und
Tauner kommen allgemach vom Felde heim, ein Huhn nach dem ande-
ren geht z'Sadel, wahrend der Tauber seinem Taubchen noch gar emsig
den Hof macht.

Es ist die mythische Welt des Urzustands, die Gotthelf erzéhlt. Personi-
fiziert erscheint dieser Urzustand in der Schwiegermutter, die als grosse
Mutter den Frieden stiftet und aufrechterhalt. Das abendliche Gebet
garantiert gleichsam diesen Frieden, stellt ihn wieder her, der Frieden
erscheint als Paradiesgarten, die Eheleute ruhen nicht, bis sie sich am
Abend wieder in diesem Paradiesgarten fihlen, im Paradiese des Frie-
dens und der Harmonie.

Das goldene Zeitalter ist schon, aber ohne Entwicklungsméglichkeit.
Man muss aus dem Paradies verstossen werden, sich in der Welt ver-
wickeln, wenn man sich wieder entwickeln will. Der Verstoss aus dem
Paradies geschieht durch den Tod der grossen Mutter und durch eine
Geldangelegenheit. Geld ist hier klar als Metapher flr Weltgetriebe, fur
Umgang mit der Realitdt zu verstehen. Die Summe ist nicht gross, auch
nicht ruinds, aber ihr Verlust schickt die Familie von Liebiwyl auf einen
grossen Entwicklungsweg, hinaus aus dem Paradiesgarten, auf die Welt-
fahrt, ohne die keine Entwicklung méglich ist.

Der Verstoss aus dem Paradies wird in der deutschen Literatur immer
wieder gestaltet: Schillers Tell beginnt in der Idylle der Bergwelt, im ewi-
gen Kreislauf der Natur, der Hirte besingt den herbstlichen Alpabzug,
dem wieder ein Aufzug folgen wird. Das Paradies wird aufgel®st durch
das Gewitter, als Metapher fur den Machtmissbrauch der Habsburger,
der in der Flucht Baumgartens auf der Bihne erscheint. Oder Wolframs
Parzival: Parzival lebt im kunstlich geschaffenen Paradies des Waldes von
Soltane, seine Mutter Herzeloyde kann das Paradies nicht erhalten, Par-
zival bricht auf, die Weltfahrt beginnt.

Die Familie von Liebiwyl macht nun die Weltfahrt, lernt umzugehen mit
den Menschen, mit dem Geld mit der Welt. Es ist ein harter Weg der
Zwietracht, des Entzweitseins, ein Weg, der dem Abgrund entlang fahrt,
in den die Familie mehrfach zu stirzen droht. Ziel dieser Entwicklung ist
es letztlich, den Zustand des Paradieses wiederzufinden, gleichsam erlost
zu werden; aber nicht mehr das unbewusste Paradies, das einfach da ist,



[llustrationen von H. Bachmann
zum Roman «Geld und Geist» aus
der illustrierten Prachtsausgabe
des Verlags F. Zahn,

La Chaux-de-Fonds, um 1900

unerkannt, sondern es geht darum, das bewusste Paradies zu finden,
das Paradies, das erarbeitet wird. Die hthere Form.

Es ist ein grosser Kreislauf, der durchschritten werden muss: Aus dem
Paradies durch die Welt, zurick in eine héhere Form des Paradieses. Und
es ist ein Zyklus, den wir alle zu durchschreiten haben, immer wieder, im
grossen unseres ganzen Lebens; wir werden einmal aus dem Paradies
der Kindheit verjagt, manche friher, andere spater, mussen durch die
Welt gehen, uns entwickeln, unsere bitteren und schdnen Erfahrungen
machen und wir werden vielleicht am Schluss der Erlésung teilhaftig,
was immer sie auch ist. Erldsung kann Uberall sein, sie liegt wohl in der
Freiheit, im bewussten Sich-frei-Machen von der Welt und ihren Anfor-
derungen. Entwicklung ist etwas Zyklisches, nicht etwas Lineares, sie
fahrt dorthin zurlick, von wo sie ausgegangen ist, nur finden wir uns an
diesem Ort in einem hoheren Bewusstsein wieder. Gotthelf gestaltet
diesen Zyklus immer wieder, wir werden darauf zurdckkommen.

Anneli schaut diesen Zyklus ganz unmittelbar:
Anneli setzte sich nieder, sah (ber das reiche Land hinweg, sah, wie alles
im reichsten Segen prangte, vom Tale weg bis hinauf zu den Gipfeln der

39



40

Vorberge, sah, soweit das Auge reichte, den Himmel rundum sich sen-
ken den Spitzen der Berge zu, sah ihn umranden den Kreis, welchen ihr
Auge ermass, sah wie dass eins ward der Himmel und die Erde, und von
dieser Einigung kam der reiche Segen, kam der Sonne Licht, kam der
Regen, kam der geheimnisreiche Tau, kam die wunderbare Kraft, welche
Leben schafft im Schoss der Erde. Es ward dem Anneli ganz eigen ums
Herz, als sie diese Einigung zwischen Himmel und Erde erkannte, und
wie eben deswegen alles so schén und herrlich sei und so wunderbar
anzuschauen, weil Friede sei zwischen Himmel und Erde, der Himmel
seine Fiille spende, die Erde den Himmel preise. Und sie dachte, ob denn
eigentlich der Himmel nicht alles umranden sollte, nicht bloss die Erde,
sondern auch des Menschen Leben, so dass, wenn die Jahre ihn dréngen
an der Erde dussersten Rand, vor ihm der Himmel offen liege. [...]
Ja, jeder Tag des Lebens, ein kleines Leben fir sich, sollte der nicht im
Himmel beginnen, und wenn wir einen heissen Tag lang gewandert sind,
der Abend kémmt und der Schlaf Gber die mdden Augen, sollten wir
nicht Herberge halten, wo der Himmel die Erde beriihrt und die Englein
auf- und niedersteigen und Wache halten tber dem schlafenden Pilgrim,
der im Herrn entschlafen ist, damit, wenn die Sonne wiederkémmt, er
wohlbewahret im Herrn erwache, gekréftiget in himmlischer Ruhe zu
irdischer Geschéftigkeit?

Jeder Tag des Lebens sollte im Himmel beginnen und im Himmel enden,
jeder Tag ist, wie das Leben selbst ein Zyklus der Entwicklung. Jeder Tag
jedes Menschen, jeden Lebens. In diesem Sinne ist der Zyklus ewig. Er
wiederholt sich jeden Tag in jedem Leben.

Ich glaube an dieser Stelle ist es an der Zeit, eine erste Schlussfolgerung
zu ziehen, auch wenn sie erst durch ein Beispiel gestiitzt wird. Gotthelf
denkt und gestaltet Entwicklung zyklisch. Die Entwicklung, Verstoss aus
dem Paradies und Weltfahrt und das Gewinnen einer héheren Form des
Paradieses ist ihm ein Zyklus, der sich abhebt von der linearen Zeit, vom
Zeitpfeil. Dieser Zyklus der Entwicklung ist ewig, weil er sich, in tausend
Gestalten zwar, immer wieder und in jedem Menschen und in jedem
Leben wiederholt. Entwicklung in der Welt ist aber fur Gotthelfs Werk
etwas schlechthin Konstituierendes, wie wir noch sehen werden. Dass
sie zyklisch und nicht linear geschieht, macht sie gleichsam ewig, der
Zyklus der menschlichen Entwicklung ist eine Form von Ewigkeit. Sie
findet statt ohne den einzelnen Menschen, sie ist als ewiges Grund-



schema da, dem der Mensch in tausenderlei Form und Gestalt unterwor-
fen ist. In diesem Sinne ist diese Form von Ewigkeit eben eine Kategorie
im Kant'schen Sinn. Die Menschen, die dieser Entwicklung teilhaftig
werden, sind in der Lage, den Kreislauf ihrer Entfaltung zu sehen. Sie
kdnnen die Vergangenheit in Beziehung zu ihrer Gegenwart und zu ihrer
Situation setzen, sie kdnnen aber auch die Endlichkeit ihres Daseins er-
fahren als zum Leben gehdrig.

Gotthelf bettet die Versdhnung, welche die Erlésung und damit das
Ende des Entwicklungsweges ist, ein in das christliche Jahr. Am Sonntag
vor Pfingsten erkennt Anneli in der Predigt, dass sie den Schritt zur Ver-
sdhnung machen muss, dass der Weg in eine hdhere Form des Daseins
maoglich ist. Die Versdéhnung liegt in der Woche vor Pfingsten, am
Pfingstsonntag erscheint die Familie verséhnt in der Kirche, die Ausgies-
sung des Heiligen Geistes zu empfangen, gleichsam im Sinne eines Ab-
schlusses ihres Weges durch die Welt. Pfingsten ist aber nicht nur ein
christliches Fest, Pfingsten ist auch ein Frihlingsfest, das den Menschen
einbindet in den Zyklus der Natur.

Hier hatte Gotthelfs Roman also enden sollen. Die Familie hat den Zyklus
ihrer Entwicklung durchlaufen. Aber Gotthelf hat einen zweiten Teil an-
geflgt, notwendigerweise. Ich habe oben gesagt, dass der Roman «Geld
und Geist» ein Chronotop sei, ein literarischer Raum also, in dem sich die
beiden Zeit- und Ewigkeitsformen verbinden, einander bedingen.

41



42

Entwicklung muss Anwendung finden in der Welt. Wer die Welt durch-
fahren hat, seinen Entwicklungszyklus erfillt hat, ist aufgerufen, sein
Kénnen, sein héheres Sein in die Welt hineinzutragen. Zu wirken in der
Welt. Weltwirkung ist aber — um zur Terminologie von Lévy-Strauss zu-
rickzukehren — das Feld der heissen Gesellschaft. Entwicklungszyklen
sind kalt, ihre Anwendungen in der Welt sind heiss. Weltwirkung ist
linear, nicht mehr zyklisch, sie schafft — aufgrund der Entwicklung — nun
das Einmalige, das Zielgerichtete. Dieses Zielgerichtete, Einmalige greift
seinerseits wieder in das Zyklische der Entwicklung anderer Menschen
ein, ist Erlebnis und Formendes im ewigen Entwicklungszyklus anderer
Menschen.

In dieser Verbindung von Ewigkeit und Zeitlichkeit, von Zyklus und Pfeil
entsteht die Romanwelt, in dieser Verbindung wird sie aber erst Uberzeu-
gend. Der Kreislauf der Entwicklung, der Zyklus, ist dialektisch auf den
Zeitenpfeil bezogen. Geschichtliche Entwicklung, gerichtete Zeit des An-
fangs und des Endes, vollzieht sich auf der Folie des zyklischen Kreis-
laufes. Gerichtete Zeit braucht eine Vorstellung von zyklischer Ewigkeit,
damit sie Uberhaupt gedacht werden kann, Anfang und Ende kann nur
von einem festen Punkt eines ausserhalb Stehenden erkannt werden. Zeit
braucht ihre Aufhebung, um Uberhaupt gedacht werden zu kénnen.
Der Mensch kann deswegen nur aufgrund des Bewusstseins der zy-
klischen Ewigkeit das Geschichtlich-Gerichtete reflektieren. Oder ein-
facher: Nur wer die Entwicklung durchlaufen hat, wird das bewusst
wahrnehmen kénnen, was ihm an geschichtlicher Einmaligkeit entge-
gentritt. Und nur wer die Entwicklung im Zyklus durchlaufen hat, wird
als ein Uberlegener handeln kénnen, als einer der das Geschehen einzu-
ordnen weiss, in die Dialektik von Zeit und Ewigkeit. Aus Entwicklung
und ihrer Anwendung in der Welt entsteht, nun auf der Ebene der Lite-
ratur, die Handlung. Die beiden Elemente des Heissen und des Kalten
organisieren Handlung, sie organisieren auch Kultur.

Der Mensch, der sich entwickelt hat, ist nun aufgerufen, sein héheres,
gleichsam in der Ewigkeit gewonnenes Sein in die Welt der Gerichtetheit
hineinzutragen. Indem er dies tut, entsteht die Verbindung von zyklischer
Ewigkeit und gerichteter Zeit, entsteht das Chronotop Roman, welches
erst durch diese Verbindung tberzeugend wird.

Die Feuerglocke ruft die Familie in Liebiwyl, die sich wieder gefunden hat
im Abendmahl an Pfingsten, in die Welt und das Geschehen hinein. Die



Feuersbrunst stiftet jene Verbindung zum Dorngrutt, zur Gegenwelt, zur
Habgier und zum Sklaventum, das ohne Entwicklung geblieben ist.

Am deutlichsten zeigen sich die Gegensatze, auf die es hier ankommt,
in der Haltung der beiden Familien zum Sterben. Anneli gelingt es, schon
wahrend des Streites den Tod als etwas Lebenszugehdriges zu empfin-
den, indem es ihn in seinem Zusammenhang mit der notwendigen Ver-
séhnung begreift. Sie begreift, dass das Sterben den Menschen einbin-
det in den Lebens- und Entwicklungszyklus. Diese Erkenntnis lasst sie
auch die Kraft zur Selbstiberwindung finden, den Anfang zur Verséh-
nung zu leisten. Im Abendmahl, der rituellen Reprasentation der Er-
|6sung, die taglich wiederkehrt, kann sie und ihre Familie die Entwick-
lung vollenden.

Ganz anders die Bauerin im Dorngrtt — sie hat bezeichnenderweise gar
keinen Namen: Fir sie ist das Sterben Ende, Auflésung und damit nur
entsetzlich:

He ja, sagte die Frau, ich habe auch schon manchmal daran gesinnet,
wenn mein Alter so gehustet hat, dass es mich duechte, er s6tt s'Hérz a
d’Diele ueche sprenge, es wdr quet, wenn ich ein Gebetbuech zweg
lege. [...] Und dann kénnts z'spdt werde, un das chénnt mer doch de
gruuse, vo wege, es kénnte etwas bleiben hangen, wo besser waér, es

43



44

bliebe hier, un dass de sone armi Seel muesst umecho, und selb war
doch de neue grtslig; wes einist het mUiesse sy, so wars doch de besser,
es blyb derby.

Annelis Tod wird als Apotheose gestaltet. Als héchster Ausdruck der
Vergeistigung. Anneli erklimmt im Tod und ihrem hilfreichen Handeln die
letzte Stufe der ununterbrochenen Entwicklung und Verbesserung, die
den Lebenszyklus abschliesst. Auf dieser Stufe ist es ihr méglich, in matri-
linearer Deszendenz den Hof an Anne-Mareili weiterzugeben und so far
die Kontinuitat in der Entwicklung zu sorgen. Das weitere Schicksal des
Dorngruttbauern und seiner Frau wird nicht erzahlt. Wer sich nicht ent-
wickelt, ist in der gerichteten Zeit, findet irgendwo und irgendwann sein
Ende, es wird nicht einmal mehr erzahlt.

Gotthelfs Gestaltung dieser Zeitebenen ist nun gerade nicht diejenige
des Heiligen Augustins. Dort sind es die Heiden, die sich ewig im Kreise
drehen. Der Christ ist in der Gerichtetheit der Zeit. Bei Gotthelf ist es
umgekehrt. Der Christ ist eingebunden in die zyklische Ewigkeit, sie gibt
ihm Sicherheit und Rickhalt.

Es ist interessant, dass in «Geld und Geist» auch Anne-Mareili in einen
Entwicklungszyklus eingebunden wird. Gotthelf wiederholt fir Resli und
Anne-Mareili die zyklische Erzahlweise: Die Tanzveranstaltung, an der
Resli und Anne-Mareili sich ndher kommen, ist jener paradiesische Raum,
den beide bald darauf verlassen missen, sie treten ihre Weltfahrt an, sie
erreichen die héhere Form am Schluss, am Totenbett von Anneli.
Gotthelf gestaltet zweierlei Menschen: Solche, die sich eben entwickeln
und damit der Ewigkeit teilhaftig werden, und solche, die sich nicht ent-
wickeln und damit ihrem Leben keinen Sinn als den des Geldes und der
Macht zu geben wissen. Aus der dialektischen Verbundenheit dieser Men-
schen und ihrer Méglichkeiten ergibt sich immer wieder die Handlung.

Das geschriebene Buch und das Buch des Lebens

Ich mochte diesen Gedanken einer kreisformigen Ewigkeit und einer
gerichteten Zeitlichkeit noch einmal klar umreissen. Alle Werke Gotthelfs
gestalten immer wieder den Kampf zwischen dem Géttlichen und dem
Weltlichen. Gut und Bése, Licht und Dunkel, Gott und Welt stehen ge-
geneinander. Welt ist die Summe alles dessen, was der Mensch selbst



denkt, tut und schafft, Welt ist all das, was nicht durch géttliche
Ordnung bestimmt ist, was nicht von Gott eingegeben ist. In der Welt
herrscht der brutale Kampf ums Dasein, das Recht des Starkeren. Welt
ist nicht zyklisch, daher auch nicht ewig. Im Gegensatz dazu steht das
Gottliche, das aber von der Welt nicht getrennt ist. Gott offenbart sich
einerseits in der Bibel, im geschriebenen Wort, er offenbart sich aber
auch in der Natur.

So ist der Mensch glicklich zu preisen, welcher ein Auge hat, denn was
ist der Mensch, wenn er kein Auge hétte! Aber schéner und besser als
ein Auge sind zwei, und zwei hat Gott dem Menschen gegeben, und
halbblind ist und bleibt der immer, der nur eines hat. Und wie Gott dem
Menschen zwei Augen gegeben hat, so hat er ihm auch zwei Blicher
gegeben, das heilige alte Buch, das nicht bloss ein Vikari soll exegisieren
kénnen, sondern jeder Christ verstehen, aber auch das wunderbare
Buch, das alt ist und doch jeden Tag neu wird, das wunderbare Buch,
das aus géttlichem Quell entsprungen, wie durch unzéhlige Bache ein
Strom gendhrt wird, durch Quellen aus jedes Menschen Brust, das Gott
mit lebendigem Atem durchhaucht und Blatt um Blatt beschreibt vor der
Menschen selbsteigenen Augen.

Gottliches offenbart sich dem Menschen also nicht nur in der Bibel, son-
dern auch in einem Buch, nota bene, «das alt ist und doch jeden Tag neu
wird»! Wir kénnen es als das Buch des Lebens oder der Natur deuten.
Gott redet nicht nur durch das geschriebene Wort — also durch die Bibel
— zu uns, sondern auch durch die Natur; die Natur, das Leben und die
Geschichte sind das ungeschriebene Wort Gottes. Gotthelf geht hier also
einen wesentlichen Schritt weiter als Augustin. Er integriert dasjenige,
was Augustin heidnisch nennt, den Kreislauf, bewusst und explizit in sein
Gottesbild. Integration des Heidnischen in das christliche Gottesbild: Die-
sen Sachverhalt hat bereits Walter Muschg in seiner grossartigen aber
umstrittenen Monografie 1931 aufgegriffen und umfassend dargestellt.
Beide Blicher mUssen fir Gotthelf die gemeinsame Basis des Lebens sein,
der Mensch muss — will er ein ganzer Mensch sein — in beiden Blchern
lesen konnen: Kann er [der Mensch] nur lesen in der alten, lieben Bibel,
so kémmt er wohl zur Erkenntnis dessen, was gewesen ist, aber nicht
dessen, was ist; er erkennt wohl, was Gott ist, wie er aber waltet, das
bleibt ihm verborgen, zur Rechtgldubigkeit kémmt er, aber im Leben
findet er sich nicht zurecht.

45



46

Derjenige, der nur in der Bibel lesen kann, entwickelt sich nicht, er weiss
zwar, was gewesen ist, aber was er kann, ist noch rein formal, hat keinen
Bezug zum Leben. Es ist nichts Ewiges darin. Die fatalen Folgen der rein
formalen Rechtgldubigkeit werden im «Anne-Babi» am Handeln des
Vikars vor Augen geflihrt. Ewigkeit muss erfahren werden. Nur durch die
Erfahrung kann sie Friichte tragen.

Wer ein wahrhafter Mensch werden will, muss in beiden Bichern lesen
kdnnen. Er muss Gott auch erfahren lernen in der Natur und in der Welt.
Er muss durch die Welt fahren, den Kreislauf erfahren, auf dass die ge-
schriebene Offenbarung Friichte tragt. Er muss Welterfahrung und gott-
liche Offenbarung, Zyklus und Pfeil zusammenbringen.

Wer aber nur im Leben [in der Welt] lesen kann, liest und liest und
kémmt nie zum Verstandnis, findet Satz um Satz, aber nie deren Sinn,
im Leibe findet er den Geist nicht, in der Welt Gott nicht und darum
findet er das Heil nicht.

Wer also nur im Zeitenpfeil vorwarts geht, ohne Ewigkeit im Sinne der
Entwicklung in sich zu tragen, der meistert das wahre Leben nicht. Es
fehlt ihm das Wissen um eine hohere Form. Der Dorngrittbauer und
seine Frau sind Figuren, die so leben. Sie werden von Habgier und
Machtstreben geleitet. Die Familie von Liebiwyl steht in der Gefahr, nach
ihrer Weltfahrt wieder in der Idylle des neu gewonnen Paradieses zu
verharren.

Anneli aber gelingt es, in beiden Blchern zu lesen, sie fuhrt die Familie
dazu, das im Buch des Lebens Gelernte anzuwenden auf das christliche
Handeln, und so dem alten heiligen Buch und dem christlichen Handeln
das nur Formale zu nehmen und aus ihm ein echtes menschliches Han-
deln zu machen, das die Kreislaufigkeit der Ewigkeit einzubinden ver-
mag.

Aber wo der Mensch mit beiden Augen in beide Blicher sieht, da nahen
sich Himmel und Erde, ist der Himmel offen, Engel Gottes steigen auf
und nieder, strmende Offenbarungen Gottes verkldren das Leben, hei-
ligen die Zustande, die Bibel gibt dem Leben seine Weihe, das Leben
macht die Bibel lebendig.

Heilige, kreisférmige, ewige Zeit und gerichtete, weltzugewandte, pro-
fane Zeit, Seele und Leib, Entwicklung und ihre Anwendung werden zur
Einheit. Ich glaube, damit haben wir jenen Punkt erreicht in unseren
Erérterungen, der die Formulierung einer gultigen These erlaubt.



Die Entwicklung in die Welt und die Geschichte hineintragen

Das Ewige in Gotthelfs Werk ist der kreisférmige, immer wiederkeh-
rende, jeden Tag und jedes Jahr, in jedem Leben neu werdende, wieder
beginnende Zyklus, in welchem sich der Mensch entwickelt, in welchem
er eine Basis findet, einen festen Grund. Im Zyklus der Ewigkeit ist er
verbunden mit der Natur, mit ihrem Werden und Sterben, mit den Jah-
reszeiten, mit dem Lauf der Sonne, er kann — wie Anneli im Pflanzblatz
— Einheit von Himmel und Erde wahrnehmen. Er ist aufgehoben in dieser
Ewigkeit, sie gibt ihm Halt und Sicherheit. Das Wissen um Ewigkeit und
Zyklus erlaubt dem Menschen nun aber, etwas anderes als Ewigkeit zu
denken. Ewigkeit ist nur denkbar, wenn es etwas anderes als sie gibt.
Erst das Heraustreten-Kénnen aus dem Zyklus lasst diesen erkennen. Der
Mensch, der Ewigkeit erkennt, erkennt auf dieser Folie auch das Nicht-
Zyklische, was ihn zur Anwendung des Ewigen in der Geschichte be-
fahigt und ermachtigt.

Gotthelf — und darauf will ich letztlich hinaus — gestaltet nun in seinem
ganzen Werk diese Menschen. Er gestaltet Figuren, die im Zyklus der
Ewigkeit verharren, die es nicht schaffen, ihre Entwicklung in die Ge-
schichtlichkeit hineinzutragen und damit auf der Welt nicht tatig werden
kénnen. Es gibt auch Figuren, die von Anfang an jenseits der Dialektik
von Gott und Welt stehen und keiner Weltfahrt bedlrfen. Er gestaltet
auch Figuren, wie wir gesehen haben, die ohne den Hintergrund der
Ewigkeit leben und die in der Welt verkommen, der Habgier und dem
Augenblick ergeben. Und er gestaltet letztlich Menschen, die in der Lage
sind, die Entwicklung, die sie in der zyklischen Vorstellung von Ewigkeit
gewonnen haben, in die Welt und in die Geschichte hineinzutragen.
Versuchen wir anhand einiger Werke, diesen Gedankengang zu kon-
solidieren und anzuwenden.

Mias im «Bauernspiegel» lebt in einer Welt, die von Menschen bestimmt
ist, die von der Ewigkeit in unserem Sinne nicht berhrt sind. Es sind
Menschen, die von Habgier und Bosheit leben. Mias ist der Mensch, der
in dieser Welt Ewigkeit im Sinne der Entwicklung erlebt, er entwickelt
sich Uber die Niederungen seiner Mitmenschen hinaus, in dusserst
schmerzlichen Schritten. Allerdings ist er nach seiner Riickkehr aus Frank-
reich noch nicht in der Lage, die Ewigkeit, die er in sich tragt, in die
Geschichte und in die Zeit hineinzutragen. Seine Tatigkeit als freier Volks-

47



48

hochschullehrer in den Gaststatten bewirkt manches, aber er bleibt ein
Aussenseiter, ein wirkliches Wirken in der Welt bleibt ihm versagt.
Peter Kaser, der Schulmeister, geht auch durch den Zyklus der Entwick-
lung. Er erfahrt diesen ewigen Kreislauf ebenso schmerzhaft wie Mias
an seiner Person. Er ist jedoch in der Lage, vor allem dann durch seine
Frau, ein passabler und geachteter Lehrer zu werden. Es gelingt ihm, das,
was er gelernt und vor allem erfahren hat, auf den Boden seiner persén-
lichen Zeit zu stellen, es als bernischer Primarlehrer anzuwenden.

Es ist an dieser Stelle von grosser Bedeutung, das Frauen- bzw. Manner-
bild Gotthelfs im Lichte des Gesagten zu analysieren. In «Geld und
Geist» sagt Gotthelf, als er von der Kleidung von Mann und Frau redet:
Es ist, als ob das Weib der dunkle Grund wére, auf dem im Vordergrunde
der helle Mann hin und her geht, aber vom dunklen Grunde gehoben
und getragen.



Die Familie ist fur Gotthelf das Urbild der Gesellschaft. Die Liebe der
Ehegatten, der Kinder und Geschwister ist das Abbild der géttlichen
Ordnung, wie sie auch in der Gesellschaft und damit im Staate walten
sollte. Auf der Ebene der Familie ist der Mann nach der géttlichen Ord-
nung der «Weltmensch», der mit Verstand begabte, der die Familie nach
aussen vertritt und fUr sie verantwortlich ist. Die Frau ist in der Keimzelle
Familie die Vertreterin Gottes, des Hauses Licht und die allgegenwadrtige
Schaffnerin Gottes. Die Frau verflgt Uber mehr Liebe und geistige Kraft
als der Mann. Die Frauen stehen der Ewigkeit in unserem Sinne naher
als die Manner. Sie sind es, die aus ihrer geistigen Kraft immer wieder
die Entwicklung erarbeiten, mit ihnen und durch sie entwickeln sich die
Manner. Die Frauen sind die Seelenfiihrerinnen. Es ist Anneli in «Geld
und Geist», die den grossen Entwicklungsschritt macht, der in grosser
Liebe zur Verséhnung fuhrt. Es ist Anneli, im «Bauernspiegel», die durch
ihre Hingabe und ihr Sterben Mias auf den Weg zur Entwicklung fuhrt.
Und es ist Madeli, die dem Schulmeister Peter Kdser immer wieder den
Halt und die Rickbindung zum Ewigen gibt, sodass auch er sich zu
einem ganzen Menschen entwickeln kann.

Es gibt auch andere Figuren — es sind auch Frauen — Figuren, die den
géttlichen Kreislauf der Natur nicht verlassen, die mit der Natur leben
und darin ihr Gentigen finden, die nicht in die Welt geschickt werden.
Ich denke vor allem an das Erdbeeri-Mareili und an Kathi, die Grossmut-
ter. Erdbeeri-Mareili ist im Walde daheim, lebt im vélligen Einklang mit
der Natur, beurteilt den Jahreslauf nach dem Vorkommen der Erdbeeren,
es beurteilt die Menschen nach der Sorgfalt, wie sie mit Erdbeeren um-
gehen. Es lebt in einem paradiesischen Zustande der Praexistenz, es ist
eine Botin einer paradiesischen gottlichen Welt der Reinheit und Leben-
digkeit. Mareili ist eine Figur, die keiner Entwicklung bedarf, weil sie
jenseits der Dialektik von Gott und Welt, von Gut und B&se steht. Es ist
unerhort, dass Gotthelfs Dichtertum solche Figuren zu schaffen ver-
mochte. Figuren, die von einer anderen und besseren Welt kinden, die
im Ewigen und Géttlichen verbleiben k&nnen, ohne dass ihnen eine
Weltfahrt auferlegt wird. Auch Kathi, die Grossmutter, ist eine solche
Frau.

Vreneli in den Uli-Romanen ist von aristokratischer Herkunft. Gotthelf
wird nicht mude, diese Herkunft immer wieder zu betonen. Es ist ihr
etwas von der Medialitat eines Erdbeeri-Mareili eigen. Sie ist es, die Uli

49



50

auf dem Weg seiner Entwicklung fihrt, vom Moment an, indem er in
die Glungge kommt, ist sie oft im Hintergrund seine Seelenflhrerin, die
seine Weltfahrt begleitet und bewacht. Am Schluss des Romans ist sie
es, die Uli zum Bauern schickt, den er mit einer kranken Kuh betrogen
hatte. Uli Uberwindet sich, er Uberwindet damit die Welt und ihre Form
von Recht und schliesst seine Entwicklung ab, die von nun an in der Welt
zu wirken beginnt. Der Roman schliesst mit den Worten: Uli wurde
durch seinen Glauben nicht getduscht. Der Herr war mit ihm und alles
geriet ihm wohl, seine Familie und seine Saat. Offen blieben ihm Herz
und Hand, und je offener sie waren, desto mehr segnete ihn Gott.

Ein ganzes Volk, die Helvetier, macht im «Druiden» unter gréssten Op-
fern die Weltfahrt und kehrt zurtick in unser Land und beginnt auf einer
hoheren Ebene des Daseins von Neuem. Der Schluss dieser Erzahlung ist
die chymische Hochzeit von Himmel und Erde als Sinnbild des Ewigen.
Und es ist bedeutsam, dass die Entwicklungen von Jakob im Roman
«Jakobs Wanderungen» ganz dusserlich auf einer kreisférmigen Bahn
verlaufen: Als Reise in die Schweiz und in den Sozialismus hinein und
dann als Reise aus der Schweiz heraus und damit auch in eine géttliche
Ordnung hinein.

Kehren wir zum Schluss noch einmal zum Uli zurtick. Uli vollendet seinen
Entwicklungsweg, indem er den alten Bauern, den er betrogen hatte,
aufsucht, um ihn fir den Betrug zu entschadigen. Uli hatte ihm einst
eine kranke Kuh verkauft, der Bauer klagt Uli ein, Uli gewinnt aber mit
Hilfe eines Advokaten den Prozess, bekommt also Recht vor der Welt,
nicht aber vor Gott. Seine Entwicklung ist in dem Moment abgeschlos-
sen, als er die Schuld vor Gott eingesteht und dem Bauern dessen Verlust
ersetzt. Offenbar ist es nicht das Gleiche: Vor Gott Recht haben und vor
dem Gesetz Recht haben. Oder: Man kann in der Welt Recht haben,
aber im Ewigen in grossem Unrecht sein. Vielleicht ergibt sich aus diesem
Unterschied eine Erkldrung fur Gotthelfs politisches Denken und Verhal-
ten.

Der Rechtsstaat ist Menschenwerk, er gehért zur Welt, die Menschen
mUssen vor Gott gleich sein, nicht in der Welt. Der Begriff «Rechtsstaat»
war Gotthelf zuwider. Er ist von Menschen gemacht, die nicht in den
beiden Bichern Gottes lesen kédnnen. Menschen, die nur im Zeitenpfeil
leben, welche die Ewigkeit und ihre Ordnung nicht erl<ns1:XMLFault xmlns:ns1="http://cxf.apache.org/bindings/xformat"><ns1:faultstring xmlns:ns1="http://cxf.apache.org/bindings/xformat">java.lang.OutOfMemoryError: Java heap space</ns1:faultstring></ns1:XMLFault>