
Zeitschrift: Jahrbuch Oberaargau : Menschen, Orte, Geschichten im Berner
Mitteland

Herausgeber: Jahrbuch Oberaargau

Band: 44 (2001)

Artikel: Gotthelf im Briefwechsel

Autor: Cimaz, Pierre

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1071526

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1071526
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 44 (2001)

Gottheit im Briefwechsel

Pierre Cimaz

Vortrag, gehalten am 21. Oktober 2000 an der Mitgliederversammlung
der Gotthelfstube in Lützelflüh
Für einen Vortrag ist das Thema «Gottheit im Briefwechsel» sicherlich ein

zu weites Feld: die Briefe von und an Gottheit füllen ja bekanntlich 6 Bände

der Gesamtausgabe seiner Schriften. Ich habe mich also auf die Briefe

beschränkt, die für Gotthelfs Selbstverständnis von Bedeutung sind.
Manche Briefe Gotthelfs sind in dieser Hinsicht sehr aufschlussreich, und

es war für mich eine reizvolle Aufgabe, beim Wiederlesen der
Korrespondenz einzelne charakteristische Aussagen Gotthelfs über seinen

Lebensweg herauszusuchen. Diese verstreuten Äusserungen versuchte ich

so zusammenzustellen, dass die Grundzüge seiner bruchstückhaften

Selbstdarstellung deutlich hervortreten. Dabei hoffe ich, Ihnen Gottheit
schon dadurch nahe zu bringen, dass ich ihn selbst möglichst oft zu Worte

kommen lasse.

Zuerst möchte ich aber in der langen Liste der Adressaten von Gotthelfs
Briefen einige Namen hervorheben, die in meinem Vortrag häufiger
vorkommen. Es sind die Namen vertrauter Freunde, mit denen er jahrelang
in Verbindung stand. An erster Stelle möchte ich einen Mann erwähnen,
dessen Briefe an Gottheit mich besonders angesprochen haben: Joseph

Burkhalter, ein ungewöhnlich belesener und philosophisch gebildeter
Bauer, den Gottheit während seiner Vikariatszeit in Herzogenbuchsee
kennen lernte. Zu nennen ist dann Carl Bitzius, ein Verwandter Gotthelfs,
ein angesehener Jurist, der für den Schriftsteller von Anfang an ein

verständiger Berater war. Regelmässige Briefpartner Gotthelfs waren ferner
Karl Rudolf Hagenbach, Professor der Theologie an der Universität Basel

und Verfasser bedeutender kirchengeschichtlicher Werke, und der
Aarauer Pfarrer und Schriftsteller Abraham Fröhlich, der Autor der zeitsatirischen

Dichtung «Der junge Deutsch-Michel». Ein wichtiger Briefpartner

9



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 44 (2001)

war schliesslich auch Irenäus Gersdorf, ein deutscher Pädagoge und
Herausgeber von Volksschriften; er gehörte zwar nicht zu Gotthelfs
Freundeskreis, aber die wenigen Briefe an ihn sind für Gotthelfs Auffassung seiner

Laufbahn als Schriftsteller von grosser Bedeutung.

Amtliche Briefe

Beim Lesen der Briefe wird man immer wieder daran erinnert, dass
Briefschreiben zu Gotthelfs amtlicher Tätigkeit gehörte. Er weist häufig darauf
hin, dass er Tag für Tag eine Menge amtlicher Briefe zu schreiben hatte.
Ein Brief an Carl Bitzius (22.1.1842) fängt zum Beispiel mit der Erklärung
an: «Heute habe ich den ganzen Tag mit Briefschreiben zugebracht.» (5:

191) Dass die riesige amtliche Korrespondenz, die Gottheit führen muss-

te, dem privaten Briefverkehr hinderlich war, betont er selbst in einem
Brief an Burkhalter (18.10.1830): «Ich werde ein gar zu träger Bursche

zum Briefschreiben. Mein Amt zwingt mich hier so viel dazu, dass es

freiwillig nur selten geschieht.» (4: 93 f.)
Es kommt häufig vor, dass Gottheit einen Brief zu schreiben beginnt, den

angefangenen Brief aber tagelang liegen lassen muss. Wie er beim
Briefschreiben immer wieder unterbrochen wird, schildert er besonders
anschaulich und humorvoll in einem Brief an Burkhalter (9.12.1833): «Das

erste Geschäft nach meiner Zurückkunft sollte nun ein Brief an Sie sein.

Heute vor acht Tagen wurde wirklich einer angefangen und ziemlich weit
ausgeführt; da kömmt einer, will einen Taufschein, der Rodel und das

Tintenhaus kommen in Berührung und patsch! - ein tüchtiger Sprutz über
den Brief weg, dass er nicht mehr zu brauchen war. Seither nun hatte ich

nicht Zeit zum Schreiben, sondern allerlei andere Geschäfte.» (4: 148)
Ähnliche Beispiele von unterbrochenen Briefen sind in Gotthelfs
Briefwechsel nicht selten, und seine Schwierigkeiten beim Briefschreiben
lassen schon erkennen, unter welchen ungünstigen Umständen sein

umfangreiches schriftstellerisches Werk entstanden ist.

Auch als Schriftsteller musste er «die Zeit zum Schreiben stehlen», wie es

in einem Brief an einen Schaffhauser Pfarrer (Johannes Kirchhofer,
26.12.1840) heisst: «Meine Zeit (ist) so beschränkt, meine Amtspflichten
sind so vielfältig, meine Kinder fordern so dringend den Vater, dass ich die

Zeit zum Schreiben stehlen muss.» (9: 13S) Am Ende der Arbeit am Ro-

10



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 44 (2001)

man «Uli der Knecht» klagt auch Gottheit in einem Brief an Carl Bitzius

(20.11.1840): «Ich habe nicht bald so peinvoll gearbeitet, die dümmsten,
unangenehmsten Geschäfte legten sich mir immer auf den Weg. Es ist ein

eigenes Ding, Pfarrer, Schulkommissär sein und Schriftstellern.» (S: 99)
Seine Romane wie seine Briefe schreibt Gottheit meistens im Zeitgedränge.

Der vielfach gedrängte, gestörte und verhinderte Briefschreiber wird
jedoch oft erstaunlich weitschweifig. Der einmal angefangene Brief wird
nicht selten zu einem unerwartet langen Brief. Am Schluss von Briefen an
Burkhalter stellt er das selbst fest: «Ohne dass ich daran dachte, ist der
Brief voll geworden mit allerlei Gedamp» (19.2.1832; 4: 119), oder: «Nun
habe ich viel und lang geplaudert und mit Freuden.» (18.10.1830; 4: 96)
Eine in den längeren Briefen oft wiederkehrende Schlussformel ist die

Entschuldigung: «Ich bin ins Dampen geraten.»
Diese Neigung zum «Dampen» oder «Schwatzen» beim Briefschreiben

setzt Gotthelf manchmal in Beziehung zu seinem Pfarrerberuf. In einem
Brief an einen mit ihm befreundeten Zeitungsredakteur, Johann Kaspar
Mörikofer (15.4.1842), schreibt er zum Beispiel: «Doch was schwatze ich

Dir da für Dinge, welche dich wenig berühren und interessieren. Aber du
hast es mit einem Pfarrer zu tun, welcher so gut als andere seines Standes

die Sünde hat, ins Dampen zu geraten und, einmal angefangen, das

Ende nicht finden kann.» (5: 216) Dieselbe fast stereotype Wendung
gebraucht er auch in einem Brief an den österreichischen Schriftsteller Josef

Rank (im Frühherbst 1847): «Doch mein lieber werter Herr, ich habe viel

zu lange geschwatzt. Sie werden aber denken, das sei Pastorenweise,

wenn so einer mal den Anfang genommen, so könne er doch das Ende

nicht finden.» (18: 69)
Was Gotthelf «Schwatzen» nennt, ist tatsächlich eine Art von leicht
belehrender Plauderei, wie ein Pfarrer sie sich angewöhnen mag. Es

entspringt wesentlich dem Bedürfnis, seine Ansichten und Reflexionen über
allerlei Gegenstände zwanglos auszusprechen. Sein «Gedamp» besteht

hauptsächlich aus vielfältigen allgemeineren Betrachtungen, die er an

Erfahrungen und Ereignisse knüpft. Die treffendste Charakterisierung
der Art von «Schwatzen», zu der Gotthelf als Briefschreiber eine
unwiderstehliche Neigung hat, kann man einem Brief entnehmen, den er
als Göttinger Student an seine Halbschwester Marie Bitzius schreibt
(17.11.1821). Nach einer scherzhaften Darstellung seiner Erlebnisse in

11



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 44 (2001)

Göttingen behauptet der künftige Gottheit: «Wenn ich wollte, so könnte

ich hier wieder einige moralische, psychologische Bemerkungen
einflössen lassen.» Dann stellt er wirklich einige Betrachtungen über
Bescheidenheit und Selbstbewusstsein an, die mit der Erklärung schliessen,

er habe sich nun entschlossen, «ein grosser Schriftsteller zu werden, wozu
ich grosse Anlagen in mir entdeckt, z.B. über nichts lang und, wie mich

dünkt, recht angenehm zu schwatzen.» (4: 46)
Der übermütigen Gleichsetzung der Schriftstellerei mit dem Schwatzen im

Brief des Studenten darf man freilich kein allzu grosses Gewicht beimessen,

aber mit dem hier geschilderten Hang zum ungezwungenen
Ausspinnen von «moralischen, psychologischen Bemerkungen» wird doch
schon ein Grundzug von Gotthelfs literarischem Schaffen angedeutet. In

einem viel späteren Brief an Irenäus Gersdorf (8.1.1846) schreibt er nämlich

über die «gerügte Breite» seiner Romane: «Diese kömmt aber
gewöhnlich daher, dass mir eine Menge Beziehungen des Abstrakten auf
das Konkrete vorschweben, von denen sehr viele den meisten Lesern

entgehen.» (6: 246) Die ständige Verknüpfung von «Abstraktem» und
«Konkretem», von sachlicher Darstellung und moralischer Betrachtung, von
Erzählung und Reflexion ist zweifellos eine wesentliche Ursache der
«Breite» und «Weitschweifigkeit», die dem Schriftsteller oft vorgeworfen
wurde. Auch in den Briefen zeigt er manche «Probe seiner Weitläufigkeit»,

wie er im Brief an Gersdorf gesteht.

Briefschreiben als Form der Kontaktpflege

Es liegt aber auf der Hand, dass das lustvolle Plaudern in Briefen

hauptsächlich die Funktion hat, im Schreiben die Entfernung von Freunden

zu überbrücken und den Kontakt mit ihnen aufrechtzuerhalten. Aus
zahlreichen Briefen spricht die Sehnsucht des Briefschreibers nach
lebhaftem Gespräch und Meinungsaustausch. Gottheit weist nicht selten
ausdrücklich darauf hin, dass er das Briefschreiben als Ersatz für vermiss-

te Gespräche empfindet. Er schreibt z.B. an Hagenbach (1.4.1842):
«Jetzt, da ich etwas mit Dir geplaudert..., hat es mir ordentlich gewohlet
und es ist mir als wäre ich ein freundlich Stündchen lang auf dem Heuberg

[Hagenbach wohnte in Basel auf dem Heuberg] gesessen». (5: 205)
Kennzeichnend für die Ersatzfunktion des Briefes ist ebenfalls der Schluss

12



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 44 (2001)

eines Briefes an Burkhalter (25.10.1850), den Gotthelf nach einem
verfehlten Zusammentreffen schreibt: «Gar zu gerne hätte ich mit Ihnen
über dieses alles gesprochen Nun aber will ich meine lange Epistel,
welche mich einigermassen schadlos halten sollte für den verfehlten
Besuch, doch enden.» (8: 93 f.) Die Funktion des Briefes als Surrogat für
nicht geführte Gespräche wird hier vom Briefschreiber selbst hervorgehoben.

Diese Bedeutung des Briefes ist mit dem Einsamkeitsgefühl in

Zusammenhang zu bringen, das in Gotthelfs Briefen manchmal zum Ausdruck
kommt. Gleich zu Beginn seiner Amtstätigkeit in Lützelflüh beklagt er sich

in einem Brief an seinen Amtsbruder Karl Baggesen über seine Einsamkeit

(13.1.1831): «Ich sitze hier einsam und verlassen Die Gemeinde kenne
ich nicht..., so bin ich wie auf einer Insel mitten im Meere.» (4: 100) Dass

der neue Pfarrer sich in der ihm noch fremden Gemeinde einsam fühlt, ist

allerdings nicht weiter verwunderlich, aber das Einsamkeitsmotiv und die

Inselmetapher kehren in späteren Briefen mehrfach wieder.
Die Hinweise des Briefschreibers auf seine Einsamkeit sind zunächst
befremdend. Zahlreiche Briefstellen vermitteln nämlich einen ganz anderen
Eindruck. In vielen Briefen, namentlich in den besonders vertraulichen
und herzlichen Briefen an seine Cousine Emilie Graf, erscheint Gotthelf
keineswegs als einsamer Mensch, sondern zeigt sich im Mittelpunkt eines

recht lebhaften und glücklichen Familienkreises. Er schreibt einmal an

Karl Rudolf Hagenbach (1801-1874)

13



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 44 (2001)

Gersdorf (8.1.1846), er «besitze», im Gegensatz zum vereinsamten
Erzähler seines Silvestertraums, «eine liebe Frau und drei körperlich und

geistig reich ausgestattete Kinder und habe wirklich und unverdient
zumeist heitere Tage genossen.» (6: 248) In zumeist heiterem Ton berichtet
er gern von kleinen häuslichen Vorfällen und von den Sorgen und
Freuden eines teilnahmsvollen Familienvaters. Dass sein Haus im Sommer
auch «meist stark bevölkert mit Gästen aller Art» (8: 96) sei, wird in

einem Brief erwähnt (an Henriette Solger, 7.11.1850) und die
Gastfreundlichkeit der Familie Bitzius wird ausserdem von mehreren Briefpartnern

Gotthelfs gepriesen.
Von Einsamkeit findet man also in den Briefen, die sich auf sein
Familienleben beziehen, keine Spur, und das inselhafte Dasein des Dorfpfarrers
wird sogar manchmal positiv bewertet als freundliche biedermeierliche

Idylle abseits vom drohenden «Treiben» der «Welt». In einem Brief an
Fröhlich (13.1.1850) spricht Gotthelf z.B. seine Freude an einem «stillen

Neujahr» aus, «wo man im einsamen Hause bloss die Glocken hört, sonst
kein anderer Ton aus der Welt.» (8: 15) Eine ähnliche Stimmung kommt
auch in einem Brief an Emilie Graf (7.3.1846) zum Ausdruck: «Wir haben
einen einsamen Winter vollbracht, der bloss bewegt war durch das Treiben

von aussen, das zu uns kam wie ein Wellenschlag des Meeres an eine
einsame Insel.» (6: 274) In einer sehr bewegten Zeit ist ihm das «einsame
Haus» ein Ort der «Ruhe und Friedlichkeit», wie er kurz vor dem
Ausbruch des Sonderbundskrieges an Hagenbach schreibt (4.10.1847): «Hier
leben wir in solcher Ruhe und Friedlichkeit, dass, wer die Zeitungen nicht
liest, nicht von ferne den Vulkan ahnen würde, auf welchem wir sitzen.»
(7: 86) Gleichzeitig schildert er in einem Brief an Emilie Graf (2.10.1847)
sein «trotz Krieg und Kriegsgeschrei» friedliches Alltagsleben mit
selbstironisch betonter Behaglichkeit: «Wir wöschen wenigstens ganz getrost,
zählen die Wösch und machen Kannebirenschnitze und andere schön

gelb und braun.» (7: 84)
Diese Züge biedermeierlichen Glücks im kleinen Kreis dürfen nicht dazu

verleiten, die Ausdrücke der Einsamkeit in Gotthelfs Briefen leicht zu
nehmen. In der Einsamkeitsthematik sind eigentlich zwei Aspekte zu
unterscheiden. Zum einen leidet der Pfarrer von Lützelflüh nicht eigentlich unter

Alleinsein, wohl aber unter Mangel an geistigem Kontakt und

geistigem Austausch. In den Briefen der frühen dreissiger Jahre beklagter
sich über die Verschlossenheit der sehr selbstständigen Emmentaler Bau-

14



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 44 (2001)

Joseph Burkhalter (1787-1866).

ern, die er in einem Brief an Burkhalter (5.12.1831) als «Egoisten»
bezeichnet, «zugleich verschlossen und etwas stolz» (4: 112), und deren

Vorstellung vom «guten Pfarrer» er in einem anderen Brief an Burkhalter
(19. 2.1832) sarkastisch zusammenfasst: «Sie wollen einen guten Pfarrer,

d.h. einen, der auf der Kanzel wie ein Engel schreit, daneben aber stumm
bleibt wie ein Fisch.» (4: 119) Sie erwarten also vom Pfarrer, dass er zwar
am Sonntag ergreifend predigt, sie aber sonst im Alltag in Ruhe lässt.

Der Gegensatz zwischen dieser Vorstellung vom Pfarrerberuf und Gott-
helfs eigener Auffassung und Erwartung bleibt im Grunde auch später
bestehen, in einem Brief an Burkhalter (16.4.1841 stellt er illusionslos fest:
«Ich bin hier im Ganzen sehr einsam. Es hat niemand Zeit, sich mit mir
abzugeben, und wenn man schon die Arbeit sein lässt, wenn ich komme,
so sieht man doch gar zu oft den Kummer, dass jetzt etwas im Hinterlig
bleibe.» (5: 114) In seiner ländlichen Gemeinde vermisst Gotthelf zuweilen

geistigen Verkehr und geistige Anregung so sehr, dass er einmal in

einem Brief an den Basler Hagenbach (14.11.1841) seine Sehnsucht nach

Belebung der Gedanken durch «städtischen Verkehr» eindrucksvoll
ausdrückt: «So ein städtischer Verkehr ist schön und es kommt mich manchmal

an als möchte ich auch in einer Stadt sein, besonders nachmittags
von 1-4 in der Einsamkeit wird gar zu gerne der Ideengang träge und
deren Kreis eng und bis zum Munde schlafen sie ein oder gefrieren, dass

man sie gar nicht raus bringen kann.» (5: 165)

15



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 44 (2001)

Ein zweiter Aspekt des Einsamkeitsmotivs, auf den ich auch eingehen
möchte, ist das ihn oft bedrückende Bewusstsein der Abgeschiedenheit
und Enge seines Lebenskreises. Schon als er sich für den Pfarrerberuf
entschied, ahnte der junge Albert Bitzius, dass sein künftiges Amt ihm wenig

Gelegenheit bieten würde, die Welt zu sehen. In einem Brief aus
Göttingen am Ende seiner Studentenzeit (20.1.1822) bittet er seinen Vater

um die Erlaubnis, auf der Rückreise die Kunststädte Dresden und München,

«die beiden Athen unserer Zeit», zu besichtigen, da, schreibt er,

«mein Beruf, dem ich künftig ganz leben werde, mich an einer Stelle
festhält», so dass «Zeit und Gelegenheit sich nur noch einmal mir bietet, die

Welt zu sehen.» (4: 61)
Wie sehr er sich später als Dorfpfarrer tatsächlich «an einer Stelle
festgehalten» fühlte, geben seine Briefe deutlich zu erkennen. Er hat sein Pfarrhaus

in Lützelflüh nur selten und immer nur auf ein paar Tage verlassen.

Nur ausnahmsweise führten seine Reisen über Bern hinaus, ein paar Mal
nach Basel, einmal ins Elsass, einmal in die Ostschweiz, einmal auch nach

Neuenburg, ins ihm eigentlich fremde «Welschland». Auf die engen
Grenzen seines Lebensbereichs weist er selbst in seinen Briefen häufig
hin. Er schreibt z.B. an Hagenbach (3.10.1845): «Ich sass fast den ganzen
Sommer zu Haus, mein weitester Ausflug war nach Bern an die Synode,
darum möchte ich Dich fast um Deinen schönen Aufenthalt am Zürcher-

see beneiden.» (6: 203) Und in einem Brief an Fröhlich heisst es wieder,
ausgerechnet am Ende des ereignisreichen Jahres 1848 (28.12.1848):
«Ich sass das ganze Jahr zu Hause, kam kaum aus meiner Gemeinde,
geschweige aus dem Kanton.» (7: 169)
Im Gotthelf-Kapitel seiner umfassenden Darstellung der «Biedermeierzeit»

bemerkt Friedrich Sengle: «Der äussere Lebenslauf ist womöglich
noch enger umgrenzt als der der anderen Biedermeierdichter.» Diese
Ansicht wird von Gotthelf selbst in zahlreichen brieflichen Äusserungen
bestätigt. Manche Briefe könnte man, um den Titel eines Essays von Paul Ni-

zon zu zitieren, als «Diskurs in der Enge» bezeichnen.

Gotthelf und die Politik

Viele Briefe bezeugen aber, dass Gotthelf sich mit der engen Umgrenzung
seines Daseins «in abgelegenem Dorf, abgeschiedenem Wirkungskreise»,

16



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 44 (2001)

(9: 136) wie er sich in einem Brief an Kirchhofer (26.12.1840) ausdrückt,
nicht abfinden konnte. Es drängte ihn stets, über diese Grenzen hinaus

zu wirken. In einem oft zitierten Brief an Carl Bitzius (16.12.1838), auf
den ich noch in einem anderen Zusammenhang zurückkomme, erklärt er,

dass er eine «bedeutende Tatkraft» in sich fühlte, die «von allen Seiten

gelähmt» wurde, «ein wildes Leben», das sich «entweder aufzehren»
oder «auf irgendeine Weise» «losbrechen» musste.
Dieser Tatendrang versuchte, sich im politischen Wirken «Bahn zu
brechen». (4: 279 ff.) In Gotthelfs Briefwechsel nimmt das Politische einen
auffallend breiten Raum ein: das Politische durchdringt ständig das Private.

Gerade aus den Privatbriefen ersieht man, mit welchem leidenschaftlichen

Interesse Gotthelf das unruhige politische Leben der damaligen
Schweiz verfolgte und wie er auf vielfache Weise daran teilzunehmen
strebte. In einem Brief an Burkhalter (2.4.1831) gesteht er, er müsse der

Versuchung widerstehen, sich von der Politik allzusehr in Anspruch nehmen

zu lassen: «Ich wusste aus Erfahrung, wie sehr solche Dinge mich
fesseln und für andere Arbeiten untüchtig machen.» (4: 107) Die meisten

politischen Äusserungen in seinen Briefen betreffen die Lokalpolitik, in die

Gotthelf immer wieder einzugreifen versucht. Alle Wahlkämpfe im Kanton

Bern veranlassen ihn zu entschiedenen Stellungnahmen, in privaten
Briefen wie an vielen Stellen seiner Romane polemisiert er hemmungslos

gegen Berner Politiker. Zahlreiche Briefstellen machen aber sichtbar, dass

die lokalpolitischen Fragen, die Gotthelf oft masslos aufregen, ihn auch

zu Betrachtungen anregen, die man wohl als ein gedankliches Ausbrechen

aus der Enge bezeichnen darf.
In den Reflexionen des Briefschreibers wird nämlich das Lokale zumeist in

grössere Zusammenhänge gestellt, die politischen Auseinandersetzungen
im Kanton Bern und in der Eidgenossenschaft fasst er als exemplarisch für
weltgeschichtliche Prozesse und grundsätzliche Entscheidungen auf.
Kennzeichnend für diese Betrachtungsweise ist z.B. ein Satz aus einem

späten Brief an den deutschen Publizisten Heinrich Pröhle (15.1.1853), in

dem Gotthelf über sein «liebes Vaterland» schreibt, es sei «auch ein Stück
Welt»: «Die Erscheinungen in demselben sind nicht aparte, sondern

gehören mit zum Ganzen und finden sich überall.» (18: 67) Die
politischen Zustände seines kleinen Vaterlands sind ihm als «ein Stück Welt»,
als Bestandteil des grossen «Ganzen» von allgemeinmenschlicher Bedeutung.

17



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 44 (2001)

Beispielhaft für seine weltgeschichtliche Auffassung lokaler Ereignisse
und Erscheinungen ist ein Brief, den Gotthelf am Ende des Jahres 1830

(18.10.1830) an Joseph Burkhalter schreibt. Das Jahr der Regeneration
der veralteten politischen Institutionen der Schweiz, in dem Gotthelf, wie
er hier schreibt, «durch die grossen Zeitereignisse von der Theologie weg
zur Politik gerissen wurde», begrüsst er als «ein grosses Jahr». («Wir
haben ein grosses Jahr erlebt»), in dem eine «Revolution» stattfand, die
nach seiner Ansicht ein Sieg der «Vernunft» war. Diese Revolution im

Kleinstaat bringt Gotthelf in Zusammenhang mit dem grossen
Weltgeschehen: «Allenthalben zeigt es sich, dass die Völker majorän werden.»
(4: 94 f.) Indem er sich an der Regeneration der Schweiz beteiligt, ist Gotthelf

überzeugt, an einem allgemeinen Mündigwerden der Völker
teilzunehmen.

Eine ähnliche Auffassung der politischen Konflikte in der damaligen
Schweiz entwickelt Gotthelf 1844 in einem Brief an den liberalen Luzerner

Arzt Maurus Feierabend (11.7.1844). Gotthelf befasst sich zwar
eingehend mit der damals drohenden Spaltung der Eidgenossenschaft in

konservative und radikale Kantone, seine Ansicht darüber mündet aber in

eine allgemeine Betrachtung über Radikalismus und Fortschritt im Gang
der Weltgeschichte. Diese Betrachtung setzt das Lokale, die Gesinnung
des «Bernervolks», das «vorwärts will, aber langsam», in Beziehung zu
dem Gang der «Geschichte» überhaupt, «die auf allen Blättern in bezug
auf Kulturentwicklung Geduld und Sanftmut predigt.» (6: 69 f.)
Wie seine ursprüngliche Bejahung eines nach seiner Ansicht vernünftigen
und natürlichen Fortschritts im politischen Leben der Schweiz, so hat auch

später seine heftige Ablehnung der radikalen Politik im Kanton Bern eine
weltanschauliche und weltgeschichtliche Dimension. Was nach seiner

Meinung in den Berner Wahlkämpfen auf dem Spiele steht, ist nicht der

Sieg oder die Niederlage einer lokalen Partei, sondern «das Christentum
überhaupt», wie er in einem Brief an Burkhalter (24.12.1846) erklärt:

«... ich wollte lang tolerant sein, bis mir endlich die Überzeugung ward,
dass mit einem durchaus unchristlichen materiellen Prinzip ohne Verrat
keine Vermittlung stattfinden könne.» (6: 336)
Seine theologische Deutung der lokalen Zeitgeschichte macht sein eigenes,

sehr begrenztes politisches Wirken in seinen Augen bedeutungsvoll.
Die politischen Kämpfe im Kanton Bern sind in seiner Vorstellung Teil

eines gewaltigen weltanschaulichen Krieges, in dem er an seiner Stelle und

18



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 44 (2001)

Abraham Emanuel Fröhlich

(1796-1865)

mit seinen Waffen mitkämpft. In einem eigenartigen Brief an die Prinzessin

Augusta von Preussen (April 1850), die künftige Kaiserin von Deutschland,

bezeichnet er die politischen Konflikte seiner Zeit als «ungeheuren
Kampf» «um die höchsten Güter» der Christenheit und schildert seine

eigene Beteiligung an diesem Kampf, in merkwürdig übersteigerter
Selbstdarstellung, als das Auftreten einer heldenhaften Rittergestalt im Stil der

spätromantischen Historienmalerei: «Auch ich fechte diesen Kampf und
werde fechten, so lange meine Hand die Waffe führen kann. Diese Waffe

ist zwar nur die Feder, aber ich legte sie ein für Gott, Wahrheit und
Vaterland, als ob es die beste Lanze wäre.» (8: 48 f.)
Von der Mitte der vierziger Jahre an häufen sich in Gotthelfs Briefen ähnliche

kriegerische Bilder aus heroischen Zeiten: er schreibt z.B. an Hagenbach

(16.2.1845), er «möchte zur Hellebarde greifen». (6: 165) Durch seine

Deutung des Zeitgeschehens lässt sich Gotthelf in seinen Briefen nicht

nur zur Heroisierung seiner eigenen Tätigkeit, sondern manchmal auch zu
bedenklichen Übertreibungen hinreissen. In einem Brief an Hagenbach
(21.12.1845) behauptet er, dass die Herrschaft der von Henri Druey
angeführten Radikalen in der Waadt «ein Beweis» sei, «wie die Kultur in

Barbarei sich verkehrt». (6: 224) Ein Wahlkampf im Kanton Bern wird in

einem Brief an Fröhlich (12.10.1849) geradezu zu einem apokalyptischen
Kampf gegen den «Antichrist»: «Wir müssen alles aufbieten, um im Früh-

19



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 44 (2001)

jähr bei neuen Wahlen den Antichrist loszuwerden. Gelingt dies nicht
dann erst streckt das greuliche Tier seine Hörner so recht lang und teuflisch

aus.» (7: 237) Bei dieser Verteufelung der radikalen Politik ist

allerdings die Lust des Briefschreibers am Spiel der Phantasie mit uralten
Vorstellungen unverkennbar.
Neben der weltgeschichtlichen Auffassung des Lokalen und Aktuellen ist

in der politischen Haltung, die Gotthelf in seinen Briefen zeigt, noch ein

anderer Grundzug hervorzuheben, nämlich die Behauptung seines

uneingeschränkten Rechts auf freie Meinungsäusserung. Er weist bei jedem
Anlass darauf hin, dass er als Bürger eines republikanischen Staatswesens
das Recht und die Pflicht hat, sich unter allen Umständen «sein freies

Wort zu wahren», wie er sich gern ausdrückt, und sich gegen jede
Unterdrückung oder Einschränkung dieser Freiheit durch die Obrigkeit
aufzulehnen. In einem Brief an den Hofwiler Lehrer Theodor Müller (Februar
1839) behauptet er selbstbewusst: «Mir fehlt es nicht an kühnem Berner

Mut und an der bernerischen Selbständigkeit..., die vor Autoritäten nicht

unbegrenzten Respekt hat.» (5: 15)

In den dreissiger Jahren richtet sich sein «freies Wort» noch vornehmlich

gegen das Berner «Patriziat», von dem er sich lange «niedergehalten»
fühlte. «Ich gestehe aufrichtig, ich hasse das Patriziat» (5: 34), schreibt er
noch Ende der dreissiger Jahre an Carl Bitzius (20.3.1839). Andere
Briefe lassen aber bald erkennen, dass er sich den «Oberen» überhaupt
widersetzt, insofern sie sich Vorrechte anmassen. An Johann Kaspar Möri-
kofer schreibt er einmal (15.4.1842): «... das meine ich, dass die Oberen

nicht geschont, kein Vorrecht haben sollen, dass man ihre Tünche nicht
heilig halten müsse, im Gegenteil. Aber wir Schweizer haben hier noch

etwas unendlich Philisterhaftes und meinen, wenn wir nach oben einen
Tätsch geben, es sei fast als versuchten wir es an Gott.» (5: 214)
Sobald die radikaleren Liberalen im Kanton Bern zur Herrschaft gelangen,
wendet er sich denn auch nicht minder heftig gegen die «Missbräuche
der Freiheit», deren er die neue politische Aristokratie beschuldigt. Zur

Rechtfertigung seiner «grossen Frechheit der Regierung gegenüber»
schreibt er an Hagenbach (5.10.1841): Ich hatte «mich vom Anfang
entschieden unter die freisinnige Fahne gestellt und stehe noch darunter. Das

gibt mir nicht nur das Recht, sondern macht es mir entschieden auch zur
Pflicht, gegen alle Missbräuche der Freiheit, gegen alle, die von Freiheit

schmarotzen wollen, unumwunden derb und hart zu reden.» (5: 159)

20



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 44 (2001)

Die politischen Vorgänge der späten vierziger Jahre empfindet Gottheit
als Verkehrung des ursprünglichen Freiheitsideals der Liberalen in eine

ideologische Despotie, die ihn mit Abscheu und Empörung erfüllt, wie er
einmal an Fröhlich schreibt (31.1.1848): «Die Despotie fängt an zu wachsen

aus der Freiheit heraus auf abscheuliche Weise.» (7: 110) Der

«Meinungsdespotie», dem «Meinungsterrorismus» der Radikalen setzt er sein

«freies Wort» entgegen, z.B. in einem Brief an Maurus Feierabend

(19.1.1845): «Aber in dieser Zeit, wo ein Meinungsterrorismus herrscht,
wie ich ihn noch nicht erlebt habe, und doch lebte ich unter den

gestrengen Herren von Bern, halte ich es für meine Pflicht, mir mein frei
Wort zu wahren.» (6: 161) Gotthelfs erster Biograph Carl Manuel, der ihn

noch persönlich gekannt hat, erkennt bei ihm «einen gewissen
Oppositionsgeist»; er meint, es sei «etwas Oppositionelles überhaupt in seinem
Charakter». Die Briefe bestätigen diese Beobachtung und zeigen, dass

sein freiheitlicher «Oppositionsgeist» jede Obrigkeit und Aristokratie der

Neigung zum Missbrauch ihrer Machtstellung verdächtigte.
Bei seiner oppositionellen Grundhaltung konnte aber Gottheit schwerlich
in der Politik den ersehnten grösseren Wirkungsbereich finden. Aus den
Briefen ersieht man, dass bei ihm der Drang zur politischen Tätigkeit
immer wieder in Überdruss an der «leidigen Politik» (an Burkhalter,

15.12.1831; 4: 110) umschlägt. Vom Verlauf der politischen Ereignisse
wird er ständig enttäuscht. Diese Erfahrung macht er schon gleich nach

dem von ihm begrüssten Erfolg der «Regeneration». Am 5.12.1831
schreibt er an Burkhalter: «Nun bin ich aber von den Politikern oder der
Politik selbst verlassen worden und sehe auf einmal verblüfft mich fast
vereinzelt dastehen mit offenem Maul.» (4: 111)
Ein Jahrzehnt später (16.11.1842), in einem Brief an den Bündner Politiker

Peter Conradin von Planta, der ihn um Mitarbeit an einer konservativen

Zeitschrift bat, nimmt Gotthelf entschieden Abstand von der Politik:

«... mit der Politik mag ich rein nichts mehr zu tun haben, da ist ein fauler

Sumpf Früher nahm ich lebhaften Anteil an allen öffentlichen
Angelegenheiten, hatte aber nichts als Galle dabei und endlich die

Überzeugung, dass man auf diesem Wege nichts wirke.» (18: 42) Dem

politischen Leben der Schweiz sieht der Briefschreiber mit zunehmender
Verbitterung zu. Er neigt dazu, die politischen Auseinandersetzungen als

Fieberanfälle, als krankhafte Störungen des gesellschaftlichen Lebens zu
betrachten, z.B. in einem Brief an Fröhlich (13.1.1850), wo er schreibt:

21



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 44 (2001)

«Jetzt geht hier das verfluchte politische Leben wieder an das, wie alle

Fieber, ein geordnetes Leben unmöglich macht.» (8: 16) Die Briefe verraten

allerdings auch, dass er wider besseres Wissen von diesem «Fieber»

immer wieder angesteckt wird.

Gotthelf wird Schriftsteller

Gotthelfs politische Enttäuschung wurde aber zur Triebkraft seines Schreibens,

die «von allen Seiten gelähmte» «Tatkraft», die er in sich fühlte,
brach sich im literarischen Schaffen Bahn, wie es im schon zitierten Brief

an Carl Bitzius heisst (16.12.1838): «So ist mein Schreiben auch gewesen
ein Bahnbrechen, ein wildes Umsichschlagen nach allen Seiten hin, woher
der Druck gekommen, um freien Platz zu erhalten.» (4: 281) «Die Welt»,
heisst es auch in einem Brief an Burkhalter (26.12.1838), «drückte so lange

auf mich, bis sie Bücher mir aus dem Kopfe drückte, um sie ihr an die

Köpfe zu werfen.» (4: 288) Die Literatur wird ihm zum einzigen Bereich,
in dem er sich von der Einengung seines Wirkens durch den «Druck» der

politischen und sozialen Verhältnisse befreien kann. In einem Brief an den
elsässischen Schriftsteller August Stöber (4.1.1845) bezeichnet Gotthelf
sein «Schreiben» ausdrücklich als Ersatz für das ihm verwehrte unmittelbare

Wirken: «Sie kennen wohl die Geschichte vom armen Mädchen, das

so innig sich sehnte, <wirken> zu können in der Welt, und am Ende ganz
glücklich ward, als es es dahin bringen konnte, ein Hündchen zu kaufen
und dasselbe pflegen zu dürfen? Einen ähnlichen Trieb hatte ich ebenfalls,
und als es mir ging wie dem Mädchen, niemand mein Wirken wollte, da

legte ich mich aufs Bücherschreiben.» (6: 151)
Was ihn bedrückte und zum «Bücherschreiben» bewog, war aber nicht
nur die persönliche Kränkung und Zurücksetzung, sondern es waren, wie
er in seinen Briefen stets betont, politische und soziale Zustände, die er als

empörend empfand, denen er aber nicht unmittelbar entgegenwirken
konnte. «Schriftsteller», schreibt er an Irenäus Gersdorf (28.9.1843), «wurde

ich unwillkürlich, durch den Drang unserer Zustände, durch den

Wunsch, unserem Volk treu die Wahrheit vorzuhalten.» (5: 331) In

einem Brief an den deutschen Schriftsteller Wolfgang Menzel, den Gegner
Heinrich Heines und des Jungen Deutschland, erklärt Gotthelf noch einmal

(19.8.1844): «Ich dachte nicht daran, Schriftsteller zu werden die

22



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 44 (2001)

Not des Volkes und der radikale Unsinn, der eine schön aufgehende Zeit
verdarb, zwangen mich dazu.» (6: 90)
Über die Anfänge seiner schriftstellerischen Laufbahn schreibt Gotthelf an
seinen ehemaligen Studienfreund Johann Heinrich Maurer von Constant
(1845) noch genauer, er sei zum Schreiben gekommen «ohne daran zu
denken, eigentlich Schriftsteller zu werden Aber das Armenwesen, die

Schule stunden in Frage! So sprang erst der Bauernspiegel, dann der
Schulmeister hervor, mit der gewohnten Rücksichtslosigkeit, die nach

nichts fragt, als ob es so gut und recht sei.» (6: 150) In einem anderen
Brief an Maurer von Constant (ebenfalls 1845) betont er, dass «eine Art
vaterländischen Zornes» (6: 225) auch einen Roman wie «Der Geltstag»
erzeugt habe.

Mit dem Zorn ist aber das Mitleid mit den Opfern der von ihm

angeprangerten Missstände stets gepaart, wie man einem Brief an den Berner

Arzt Eduard Fueter (15.11.1838) entnehmen kann, in dem Gotthelf sich

mit seinem Peter Käser identifiziert, dem Erzähler der «Leiden und Freuden

eines Schulmeisters». Käser, meint Gotthelf, schrieb seine Lebensgeschichte,

«weil ihm weh wurde über die Misshandlungen der Menschheit,
weil ihm die Augen überliefen über manches Schöne, das niemand sah.»

(4: 266) Gotthelfs grosse Romane sind «in Zorn und Weh geboren» (7:

170), wie er in einem Brief an Fröhlich im Bezug auf «Uli der Pächter»

schreibt (28.12.1848). Zorn und Weh waren nach Gotthelfs Selbstzeugnissen

die ursprünglichen Triebkräfte seines literarischen Schaffens.
Die Briefe geben jedoch zu erkennen, dass das Bücherschreiben ihm trotz
dieser starken Antriebe anfangs schwerer fiel, als zu erwarten wäre.
Besonders deutlich wird in einem Brief an Burkhalter (16.4.1841 der Zwang,
den Gotthelf bei der Arbeit am Schreibtisch seiner Natur auferlegt:

«Obschon ich lieber sitze als vor 15 Jahren und ziemlich daran
gewöhnt bin, so liebe ich doch das freie Leben noch mehr, laufe gerne und
würde weit lieber handeln als denken, lieber schwatzen als schreiben,
lieber selbst schaffen als raten.» (5: 114) Die «Abneigung gegen das Schreiben»

(4: 223), von der in einem anderen Brief an Burkhalter (22.1.1837)
die Rede ist, überwand Gotthelf aber bald, wie er in einer autobiographischen

Notiz erklärt, die einem späten Brief an Heinrich Pröhle beigefügt

ist (3.3.1851): «Ich war eigentlich nicht für den Schreibtisch geboren,

sondern mehr für äussere Tätigkeit, aber es gab sich anders, und
meine rasche Natur gewöhnte sich endlich auch ans Sitzen, und zwar

23



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 44 (2001)

ohne äusseren Zwang, sondern sie ward Untertan einem innern Triebe.»

(18: 46)
Stärker als die ursprüngliche Abneigung gegen das Sitzen und Schreiben

war also, was Gotthelf hier einen «inneren Trieb» nennt, was er anderswo

«eine innere Nötigung» nennt. Von «Nötigung» beim Bücherschreiben

ist eigentlich in den Briefen in einem zweifachen Sinne die Rede.

Gotthelf versteht zwar hauptsächlich darunter, wie schon gesagt, seine

Ergriffenheit bei der Vorstellung von der «Not des Volkes», von den
Missständen in der Schweizer Gesellschaft: «Wenn mich das einmal bewegt»,
schreibt er an Irenäus Gersdorf (8.1.1846), «so bin ich nicht mehr Meister,

da werde ich regiert.» (6: 248)
Zu dieser subjektiven «Nötigung» des Schriftstellers durch «Zorn und
Weh» kommt aber eine andere, sachliche hinzu, nämlich seine

«Nötigung» durch das Eigendasein der von ihm ins Leben gerufenen Figuren.
In einem Brief an Eduard Fueter (30.10.1842) schreibt er: «Sobald ich eine
Arbeit anfange, so kommt ein Geist in die Arbeit, und dieser Geist ist

mächtiger als ich, und in jede Person kommt ein Leben, und dieses Leben

fordert seine Rechte, will auswachsen und nach allen Richtungen sich
geltend machen.» (5: 243) Diesen Vorgang des «selbständigen Auswachsens»

der Figuren, der Verselbständigung der darzustellenden Wirklichkeit,

erkennt Gotthelf in einem Brief an Gersdorf (28.9.1843) als Gesetz
seines literarischen Schaffens überhaupt: «Allemal wenn ich zu einem
Buch ansetze, so will ich nur ein klein Büchlein machen, und allemal wird
ein grosses daraus, eine innere Nötigung zwingt mich dazu, und die einmal

ins Leben gestellten Gestalten fordern ein bestimmtes, abgerundetes
Leben, wollen sich nicht begnügen mit einem blossen gespensterartigen
Dasein.» (5: 334 f.)
Gerade indem er dieser zweifachen «inneren Nötigung» gehorcht, ohne
auf irgendwelche ästhetische Regeln und Konventionen Rücksicht zu
nehmen, entdeckt Gotthelf im Schreiben eine unumschränkte Freiheit,
die er in manchen Briefen durch übermütige Vergleiche anschaulich
macht. In den schon zitierten Briefen an Irenäus Gersdorf vergleicht er
sich einmal (28.9.1843) mit einem «kecken Husar», der in ein fremdes
Gebiet eindringt und sich das Eroberte nach Belieben aneignet: «In dieses

Gebiet [die Schriftstellerei] ritt ich aber ohne Theorie und Plan wie ein

kecker Husar in Feindesland, der auf alles haut, was ihm vor den Säbel

kommt, der das Beste nimmt von dem, was ihm in die Augen fällt.» (5:

24



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 44 (2001)

Gotthelfs Arbeitszimmer im Pfarrhaus Lützelflüh, Bleistiftzeichnung von Charlotte
Manuel-Kasthofer, um 1850 (Gottheit-Stube, Lützelflüh).

332) Ein anderes Mal (8.1.1846) vergleicht er sich mit einem «mutwilligen

Füllen», das sich im literarischen Raum frei herumtummelt: «Übrigens
bekenne ich gerne, dass ich was an mir habe von einem mutwilligen Füllen,

welches auf üppigerWeide steht, bald frisst und bald springt, seines

Lebens froh ist, nicht daran denkt, dass ihm jemand zusieht, sich seiner
freut oder über ihns sich ärgert.» (6: 248)
Dabei ist er sich dessen bewusst, dass die «freiere Schreibweise», die er
sich bald «angewöhnt» (5: 34) hat, wie es in einem Brief an Carl Bitzius
heisst (20.3.1839), einen breiten Spielraum verlangt und sich eigentlich
nur in der unbestimmten, dehnbaren Form des Romans voll entfalten
kann. Diese Erkenntnis spricht Gottheit mehrmals im Briefwechsel mit
Flerausgebern von Kalendern aus, für die er kleinere Erzählungen schrieb.

Dem Leipziger Verleger Georg Wigand gibt er z.B. zu bedenken (3.1.

25



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 44 (2001)

1850): «Nebenbei will ich Ihnen bekennen, dass ich kürzere Erzählungen
schlecht, daher auch ungerne mache, ich bin zu breit dafür.» (8: 12) Wie
frustrierend die Arbeit an kürzeren Erzählungen für ihn sein konnte, gibt
ein anderer Brief an Wigand zu erkennen, der das Manuskript einer
Erzählung (Der Besenbinder von Rychiswil) begleitet (2.12.1850): «Die
Geschichte hat viel zu viel Stoff, der wegen Mangel Raums nicht konnte
verarbeitet werden, es kribbelte mich während der Arbeit in allen Fingern.»
(8: 103) Den Zwang zur auch noch so relativen Kürze empfindet Gotthelf
als eine Störung seiner Freude am freien schriftstellerischen Schaffen.
Die Freiheit des Schriftstellers «ohne Theorie und Plan» nutzt Gotthelf
jedoch nicht so unbekümmert aus, wie es zunächst den Anschein hat. Die

Briefe verraten manchmal ein leises literarisches Minderwertigkeitsgefühl.
Seiner eigenen «vierschrötigen Prosa» stellt er in einem Brief an Hagenbach

(8.12.1842) die «schlanken eleganten Gestaltungen» (5: 257) in

Versen gegenüber. Auch in einem Brief an August Stöber (12.5.1844)
vergleicht er sich nicht ohne Neid, aber auch mit einem humoristischen

Schmunzeln, mit den Dichtern, die in ihren Versen «die Rede binden
können»: «Die Leute, welche dichten, d.h. die Rede binden können, haben

es leicht. Jeder Gedanke wird ihnen zum Edelgestein, den sie zierlich und
lieblich fassen können. Wir ungereimten Leute sind viel schlimmer daran.

Wir sind den Storchen ähnlich, die weiten Platz, gute Weile zu langem
Anlaufe bedürfen, um allgemach in Flug zu geraten.» (6: 50)

Das literarische Werk im Selbsturteil

In den Briefen aus den ersten Jahren seines literarischen Schaffens regt
sich manchmal bei Gotthelf der Zweifel am künstlerischen Wert seiner
Schriften. Im damaligen Briefwechsel mit Carl Bitzius neigt er dazu, an
sein Werk die klassischen Massstäbe der Ausgewogenheit, der Geschlossenheit,

der Abrundung der Form anzulegen und in dieser Hinsicht die

«Mängel» seiner Romane zuzugeben. Einmal gesteht er (20.3.1839):
«Dass ich in formeller Hinsicht ganz besonders grosse Mängel habe,
weiss ich wohl, ich habe durchaus keine schriftstellerische Bildung, werde

fortgerissen Ich kann daher zu wenig planieren und ökonomisieren
mit Stoff und Worten.» (5: 35) Die Fehler seiner Werke führt er meistens

wie hier auf seine mangelhafte «schriftstellerische Bildung» zurück.

26



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 44 (2001)

Im schon erwähnten Brief an Wolfgang Menzel (19.8.1844) gibt er zu
bedenken, dass die «Zustände», deren «Drang» ihn zum Schriftsteller
machte, ihm eben «nicht Zeit Hessen, eine schönere Form, grössere
technische Gewandtheit» sich «anzueignen». (6: 90) In einem späten Brief an
Heinrich Pröhle, in dem er auf seine «schriftstellerische Laufbahn» zurückblickt

(9.5.1851), betont er auch, dass er völlig unvorbereitet zum Schriftsteller

geworden sei: «Vorstudien habe ich keine gemacht, ich plumpste

ins Ding hinein, ungsinnet, wie wir hier sagen.» Dann fährt er aber fort,
wie folgt: «Das habe ich nicht vergessen, darum hole ich von Herzen gern
nach, was mir fehlt und bessere mich, wo ich mich auf Holzwegen fühle.»

(18: 51)
Dieses Bestreben, die ihm fehlende schriftstellerische Bildung nachzuholen

und als schon weithin anerkannter Schriftsteller den Schriftstellerberuf
erst recht zu erlernen, spricht Gottheit in mehreren Briefen aus. In Briefen

an Carl Bitzius nimmt er sich vor, sich zur Verbesserung seiner literarischen
Technik an Stoffen zu üben, von denen er sich nicht so unmittelbar
betroffen fühlt wie von den Stoffen seiner grossen Zeitromane. Er schreibt
einmal (20.3.1839): «Am besten wäre es vielleicht, wenn ich später einmal

an einem Stoff mich versuchte, der weder die Zeit noch mich subjektiv

und direkt berührt.» (5: 35) Als Übung und Versuch in diesem Sinne
betrachtet er seine visionäre Erzählung «Ein Silvestertraum», die er nach der

Vollendung des Romans «Uli der Knecht» unternimmt: an einem so ganz
andersgearteten Stoff hofft er, wie er an Carl Bitzius schreibt (22.1.1842),
seine «Kraft zu schärfen», seinen «Gedankenkreis zu erweitern», seine

«Sprache zu läutern», da er «so gerne in den Produktionen steigen» (5:

192) möchte. Zahlreiche Briefe bezeugen, dass er auch seine historischen
Novellen und Bearbeitungen von Schweizer Sagen als «Versuche» in einer
ihm ungewohnten literarischen Gattung auffasst. Die für ihn anstrengendere

und schwierigere Arbeit an solchen neuen Stoffen sieht er zumindest
anfangs als schriftstellerischen Lernprozess an.
Seine kleineren Erzählungen hat Gottheit aber nicht bloss aus eigenem
Antrieb zur Vervollkommnung seiner literarischen Technik und zur Erweiterung

seines Gesichtskreises verfasst. Die Briefe machen auch deutlich, wie
er getrieben wurde, der wachsenden Nachfrage der Verleger und Herausgeber

von Zeitschriften und Kalendern zu entsprechen. In zunehmendem
Masse schreibt Gottheit nicht nur aus «innerer Nötigung», sondern auch

«um nicht ganz ungefällig zu erscheinen» (5: 231), wie es in einem Brief

27



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 44 (2001)

an Burkhalter (22.8.1842) heisst. Die Verpflichtungen, die ihm aus dem

Erfolg seiner Schriften in Deutschland erwachsen, erwähnt Gottheit im

Briefwechsel mit offensichtlicher Genugtuung. Von 1843 an bemüht sich

der Berliner Verleger Julius Springer sehr eifrig um die Verbreitung seiner
Schriften in Deutschland, und die Leiter von deutschen Volksschriftenvereinen,

namentlich Irenäus Gersdorf in Altenburg und der Kirchenrat Döh-

ner in Zwickau, streiten sich um Gotthelfs Mitwirkung an ihren
Veröffentlichungen. Daraus erwachsen ihm weitere Verpflichtungen, die er mit
offensichtlicher Genugtuung im Briefwechsel erwähnt. Er schreibt einmal
«in Eile» an Emilie Graf (5.2.1846): «Ich bin nämlich ein armer gerittener
Teufel. Seit ich nicht mehr der Jagdhund des Erziehungsdepartements bin

[er war eben als Schulkommissär entlassen worden], soll ich der Bastesel

aller deutschen Volksvereine sein. In diesem Jahre habe ich nicht weniger
als zehn Briefe aus Deutschland, von denen vier aus Berlin, erhalten. Man
denke und kriege Respekt, potz Hagel!» (6: 269)
Um die Verleger zufrieden zu stellen, muss aber Gotthelf häufig «Kleinigkeiten»

schreiben, von denen er in seinen Briefen nicht viel zu halten
behauptet. In einem Brief an Burkhalter (3.10.1850) heisst es: «Kleinigkeiten

musste ich, von verschiedenen Seiten gedrängt, ausführen, und dies

ist das Fatalste der Schriftstellerei Solche kleinen Sachen brauchen am
meisten Zeit und Anstrengung, und am Ende ist es doch nichts.» (8: 82)
Gotthelf bedauert manchmal in seinen Briefen, dass die Arbeit an kleineren

Erzählungen, die er eher für Spielereien hält, die Vollendung wichtigerer

Werke verzögert. Er schreibt z.B. an Fröhlich (5.12.1851): «Ich gfät-
terle an einigen kleineren Erzählungen, um abgedrungenen Versprechen
nachzukommen. Nach dem Neujahr will ich dann anfangen, an etwas
Grösseres zu denken.» (8: 227)
Dennoch ist aus den Briefen zu ersehen, dass Gotthelf es in der Regel nicht
über sich bringen konnte, nein zu sagen, als er um Beiträge für Zeitschriften

und Kalender gebeten wurde. Seine Antwortbriefe sind meistens nach

demselben Muster entworfen: zuerst klagt er über Arbeitsbelastung,
erbittet sich dann eine längere Frist und stellt schliesslich doch «eine kleine

Erzählung» in Aussicht. Ein Paradebeispiel dafür ist Gotthelfs Antwort an
Eduard von Hallberger, den Herausgeber eines «Illustrierten Volkskalenders»

(15.7.1851): «Ihnen Ihren ehrenden Antrag bestens verdankend,
will ich recht gerne darauf eingehen - aber bitte um einige Frist für eine

Lieferung. Ich bin eben mit der Erfüllung von Versprechungen in einigem

28



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 44 (2001)

Rückstand. Der Reihe nach muss ich mich lösen, und bis zu den ersten
Monaten im Winter werde ich kaum damit fertig werden. Dann aber sehe ich

Zeit voraus, mich an eine kleine passende Erzählung zu machen.» (18: 36)
Solche Briefe lassen erkennen, wie Gotthelf zunehmend zum
Berufsschriftsteller wurde, der die ihn drängenden Verleger nicht abweisen wollte

und zu viele Verpflichtungen einging. Seine Briefe bestätigen eine
kritische Bemerkung Carl Manuels, der in seiner Gotthelf-Biographie (1861)
feststellte: «Es ist in mancher Beziehung als eine Calamität zu betrachten,
dass Bitzius, als er einmal in die Mode gekommen war und Jedermann
einen Artikel von ihm in seiner Bude haben wollte, durch dies allseitige
Drängen, dem er nicht widerstand, sich oft in einen wahren Notzustand
versetzen liess, in welchem von ruhigem Schaffen und sorgfältiger
Behandlung des Stoffes nicht mehr die Rede sein konnte.»
Von diesem zum Teil selbstverschuldeten «Notzustand» des Schriftstellers

zeugt unter anderen ein Brief an Burkhalter (12.6.1843), in dem Gotthelf
sich mit dem Sisyphus der griechischen Sage vergleicht: «Sie kennen die
Fabel vom Manne, der einen Stein den Berg auf wälzt und kaum oben,
ihn muss niederrollen sehen und aufs neue an die Arbeit. Ich glaube, der

Mann sei ich. Habe ich was unterhänds, so freue ich mich auf Freiheit,
mache Projekte aller Art; ist aber einmal das Ding fertig, so ist von Freiheit

keine Rede mehr; eine andere Arbeit liegt vor, will abgetan sein, und
aufs neue wälze ich den Stein, freue mich aber wiederum trotz so mancher

gemachten Erfahrung auf Freiheit.» (5:312)
In Gotthelfs Briefen wird sichtbar, dass die Schriftstellerei, die ihm

ursprünglich eine Selbstbefreiung vom äusseren und inneren Druck bedeutete,

ihn auf andere Weise unter Druck setzte und unfrei machte, wie er
in einem späten Brief an Fröhlich feststellt (25.7.1852): «Nehme mir alle

Jahre vor, mich freier zu machen, und komme alle Jahre tiefer ins Joch.»

(8: 298) Der unablässige Frondienst an der Literatur, von dem hier die
Rede ist, war aber wohl der Preis, den Gotthelf zu zahlen hatte für die

von ihm ersehnte und schliesslich auch erlangte Erweiterung seines

Wirkungskreises durch das Schreiben. Wie Gotthelf in einem Brief an Stöber

(4.1.1845) erklärt, erwies sich zwar seine ursprüngliche Hoffnung,
«einwirken zu können in die bedeutsamem Angelegenheiten» seines
Vaterlandes, als trügerisch, dagegen kam ihm die unbegrenzte Wirkung der
Literatur zum Bewusstsein: «Diese Hoffnung täuschte mich. Dagegen fand
ich, woran ich nicht dachte, einen weiteren Leserkreis und die Hoffnung,

29



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 44 (2001)

dass ein späteres Geschlecht es erkennen werde, wie gut ich es mit meinem

Lande gemeint.» (6: 151)
Daraus kann man, wie ich glaube, den Schluss ziehen, dass Gotthelf doch
nicht einfach aus Gefälligkeit gegen die Verleger soviel, vielleicht zu viel,

schrieb, sondern auch weil er das Weiterwirken seines Schreibens
bedachte und keine Gelegenheit versäumen wollte, ferne und künftige
Leser zu erreichen, zu ergreifen, zu erfreuen und zu erbauen. Die Vorstellung

von der geistigen Pflicht und Verantwortung des Schriftstellers

gegenüber potenziellen Lesern ist wohl ein Hauptgrund von Gotthelfs
hastigem Schaffen, darauf wird in einem Brief an Fröhlich (29.12.1845)
nachdrücklich hingewiesen: «Es ist eine gewisse Hast in mir, welche
immer glaubt, morgen sei kein Tag mehr, und was die andern nicht täten,
das liege alles bei mir.» (6: 236) Die Wirkung des geschriebenen Worts in

die Weite, in die Weite des Raums und in die Weite der Zeit, nennt Gotthelf

in einem schönen Brief an Jakob Melchior Ziegler, einen Lithografen
und Verfasser populärwissenschaftlicher Schriften (5.1.1850), «die Mystik
der Schriftstellerei»: «Aber wirklich hat es in den besten Weihestunden so

oft etwas wunderbar Bängliches, wenn man denkt, das stumme Wort,
welches du da schreibst, geht still und stumm viele, viele Stunden weit,
da fällt es auf ein Herz, und plötzlich wird es in demselben lebendig, ein

kleiner Funke beginnt zu glühen, wird vielleicht zur klaren schönen Flamme

und ein ander Wort schlägt alsbald ein, teilt gleich einem elektrischen

Funken manchem sich mit; und viele schlummern, und nach Jahren

vielleicht berühren sie doch noch ein Herz und wecken Leben in ihm.
Das ist die Mystik der Schriftstellerei.» (8: 13)

Das in diesem Sinne «mystische» Weiterwirken seiner Schriftstellerei hat
bis heute nicht aufgehört.

Gotthelfs Briefe werden nach der Gesamtausgabe zitiert: Jeremias Gotthelf,
sämtliche Werke in 24 Bänden und 18 Ergänzungsbänden. In Verbindung mit der
Familie Bitzius und mit Unterstützung des Kantons Bern herausgegeben von
Rudolf Hunziker, Hans Bioesch, Kurt Guggisberg und Werner und Bee Juker. Erlen-

bach-Zürich, 1911-1977.

Der Verweis auf die entsprechende Stelle in den Briefbänden (Ergänzungsbände
4 bis 9 und 18) steht in runden Klammern jeweils am Ende eines Zitats im Text
selber (erste Ziffer: Bandzahl, zweite Ziffer: Seitenzahl). Sacherklärungen stehen
in eckigen Klammern ebenfalls im Text.

30


	Gotthelf im Briefwechsel

