Zeitschrift: Jahrbuch Oberaargau : Menschen, Orte, Geschichten im Berner

Mitteland
Herausgeber: Jahrbuch Oberaargau
Band: 42 (1999)
Artikel: Schweizer Juden
Autor: Bloch, Rolf
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1071346

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1071346
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Schweizer Juden

Rolf Bloch

Referat, gehalten aus Anlass der Eréffnung der gleichnamigen
Ausstellung im Museum Langenthal am 6. Mai 1999

Nicht dass die Juden in der Schweiz heute in ihren Individual- oder Bir-
gerrechten noch eingeschrankt waren, vielleicht mit Ausnahme des Ver-
botes des ritualen Schachtens. Zwar haben die Schweizer Juden weder
Anlass, die Helvetik von 1798, noch das Jubildaum der Bundesverfassung
von 1848 zu feiern. Die Helvetik brachte ihnen zwar voriibergehend die
Einrdumung von Freiheitsrechten wie der Religionsfreiheit und der Nie-
derlassungsfreiheit, nicht aber der politischen Birgerrechte, und die Bun-
desverfassung von 1848 sah fur sie weder Religionsfreiheit noch Nieder-
lassungsfreiheit vor, auch nicht Rechtsgleichheit — sparte der berhmte
Artikel 4 der Bundesverfassung diese doch nur fir Schweizer christlichen
Glaubens auf: «Alle Schweizer christlichen Glaubens sind vor dem Ge-
setze gleich». Erst die Revisionen der Verfassung von 1866 und 1874
schafften da Remedur, und dies erst — schon damals — auf ausléandischen
Druck hin; nicht zuletzt, um in den Genuss vorteilhafter Handelsvertrage
zu kommen.

Auch bei uns in der Schweiz herrschte um die Jahrhundertwende noch
verbreitet kirchlicher Antijudaismus und burgerlicher Antisemitismus, kein
gewalttatiger zwar als Ausdruck von Hass, gipfelnd etwa in Verfolgung,
aber doch als eine ablehnende Haltung, als Allgemeinstimmung Juden
gehdrten nicht zur schweizerischen Gesellschaft, sie seien und blieben in
der Schweiz Fremde, auch wenn sie das Schweizer Burgerrecht besassen.
In der Verwaltung, unter den Offizieren, Bankiers und Industriellen be-
gegnete man wenigen Juden, wenn Uberhaupt einem.

So waren die Verhaltnisse damals in der Schweiz, wie auch im Ausland,
zur Zeit des Dreyfus-Prozesses in Frankreich, den Anfeindungen und Aus-

20



grenzungen bis zur héchsten kaiserlichen Stelle in Deutschland, bzw. zur
Zeit des Wiener Burgermeisters Lueger (als dort auch der Kunstmaler-
Schiler Adolf Hitler, der sich an der Kunstakademie versuchte, diesen An-
tisemitismus in sich aufsog). Fur alles Unglick galten die Juden immer
wieder als SUindenbdcke, und bei jedem angstproduzierenden Wandel in
der Welt sah man sie als Verschworer, die sich damit die Welt untertan
machen wollten.

Immerhin: die Juden in der Schweiz fihrten trotzdem ein ertragliches Le-
ben, zogen mit der Zeit, dank der Niederlassungsfreiheit von den landli-
chen Gegenden, in denen sie wohnten, in die Stadte, konnten die Schu-
len und Universitaten besuchen und erlernten liberale Berufe, wurden
also auch Arzte, Anwalte und Wissenschafter. Mit den herrschenden Vor-
urteilen und der sozialen Barriere, als Jude nicht zur Gesellschaft zu
gehdren, musste die kleine judische Gemeinschaft der Schweiz, 2-3 Pro-
mille der Bevolkerung zahlend, selber fertig werden. Eine akute Juden-
frage gab es bei wenigen — dafir aber bei vielen Indifferenz, auch bei sol-
chen, die in den dreissiger Jahren unseres Jahrhunderts als Demokraten
Uberzeugte Antinazis waren, was aber noch lange nicht Judenfreund-
schaft fir sie bedeutete.

Nur auf diesem Hintergrund ist es zu verstehen, dass die Schweiz
wahrend der Nazizeit den verfolgten Juden kein Asyl gewahren wollte,
und dies schon in der Zeit vor dem Kriege, so im Frihling 1938 beim An-
schluss Osterreichs, was ja zum J-Stempel im Herbst 1938 fuhrte, aber
auch zu dem menschlichen, aber bestraften Verhalten von Paul Grinin-
ger. Kein Asyl wollte die Schweiz gewadhren, sie sah sich hochstens als
Transitland fur anderswohin. Die offizielle Schweiz hatte dabei nicht etwa
Angst vor deutschen Drohungen, wenn sie zuviel Asylanten aufnahme,
nein, sie hatte Angst vor einer, wie es genannt wurde, «Verjudung» der
Schweiz. Diese Angst, oder diese Einstellung fihrte die Schweiz im Herbst
1942 sogar zur Schliessung der Schweizergrenze, obschon unsere Behor-
den wussten, was mit den Juden geschah und welche Lebensgefahr
ihnen im Auslande von den Nazis drohte. Die Schweiz wies Verzweifelte
ab, von denen etliche, wie wir heute wissen, statt in der rettenden
Schweiz Uberleben zu kdnnen, in Auschwitz zu Tode gekommen sind.
Dies ist ein dunkles Kapitel unserer Schweizer Geschichte, auch wenn wir
nicht schlechter gehandelt haben als andere Vélker, aber eben auch nicht
viel besser. Doch darf allerdings erwadhnt werden, dass es viele bekannte

21



Rolf Bloch, Prasident
des Schweizerischen
Israelitischen
Gemeindebundes,
eroffnet am

6. Mai 1999 die
Ausstellung
«Schweizer Juden»

im Museum Langenthal.
Foto:

Langenthaler Tagblatt.

und unbekannte Retter gab, die sich damals fir mehr Menschlichkeit ein-
setzten, Lichtpunkte in diesem dunklen Kapitel, wie es dann Uberhaupt
bei der Rolle der Schweiz im Zweiten Weltkrieg neben Schwarzem auch
Weisses gab, nebeneinander, und nicht zu mischen zu einheitlichem
Grau.

Auch nach den Kriegsjahren und den Erkenntnissen daraus ist es fur die
Juden in der Schweizer Gesellschaft nicht schlagartig anders geworden.
Eigentlich erst in den sechziger Jahren wurde eine Anderung spiirbar, als
sich auch die schweizerische Gesellschaft meiner Meinung nach ent-
wickelt und gewandelt hat, sich zu lockern und zu &ffnen begann. Um
dies an rein dusserlichen Zeichen zu illustrieren, Beispiele aus ganz ande-
ren Zusammenhangen: Die Kopfbedeckungen der Leute auf der Strasse
waren verschwunden (friiher trugen auch die Manner ausser Haus einen
Hut), auch altere Personen trugen nun farbenfrohere Kleidung, ja selbst
viele Gartenzaune und Abschrankungen verschwanden. So fielen auch
die Schranken zwischen Menschen verschiedenen Ursprungs und ver-
schiedener Religionen. Auch die Juden empfand man nicht mehr als
Fremde, hochstens noch als andere, als eine Minderheit innerhalb der
multikulturellen Gemeinschaft. Die 18000 Schweizer Juden — eine Zahl,

22



die sich seit dem Kriege kaum verandert hat — lebten nun unangefoch-
ten, wurden meistens nicht als Juden wahrgenommen. Antisemitische
Ausserungen gab es selten. Hochstens Auschwitz-Ligner beleidigten als
Negationisten KZ-Uberlebende und die jiidische Gemeinschaft, und woll-
ten dies wohl auch.

Diese judische Gemeinschaft in der Schweiz war nicht — und ist nicht —
ein homogener Block. Sie zerfallt vielmehr glaubensmassig in streng prak-
tizierende Gemeinden, in eher traditionelle oder solche reform-liberaler
Ausrichtung. Aber auch in allgemein kultureller Hinsicht unterscheiden
sich die Juden, da sie in der Diaspora, in der Zerstreuung, vieles von ihren
verschiedenen jeweiligen Gastlandern aufnahmen. So unterscheiden sich
die west- und osteuropaischen Juden vom Elsass bis Russland, die Asch-
kenazi (eigentlich heisst das die Deutschen) von den iberischen und nord-
afrikanischen Juden — den Sephardi, die meist in arabisch-islamischen
Gastlandern gewohnt hatten. Aschkenazi in Osteuropa sprechen eine Art
von rheinischem Mittelhochdeutsch ihres Ursprungswohnortes, mit he-
braischen und slawischen Einschlissen, die anderen, die Sephardi, spre-
chen Ladino, eine Art Spanisch, weil sie bis zur Vertreibung Ende des
15. Jahrhunderts in Spanien und Portugal gewohnt hatten. Beide Grup-
pen gibt es in der Schweiz, die Sephardi, meistens aus Nordafrika, der
Sprache wegen hauptsachlich in der franzésischen Schweiz. Der Gottes-
dienst beider ist weitgehend gleich strukturiert, doch die Melodien des
Vorgetragenen und Gesungenen sind etwas verschieden. Ein Besuch
einer Synagoge — es gibt dort nichts Geheimes oder Verborgenes (hoch-
stens angesichts der Moglichkeit von Terroranschlagen gewisse Sicher-
heitsvorkehrungen) — wirde Ihnen Uberdies zeigen, dass Ihnen manches
bekannt vorkommt, ist das Christentum doch im Judentum verankert,
oder, wie Paulus es ausdriickt, tragen doch die judischen Wurzeln auch
den christlichen Baum und seine Aste.

Zur Zeit der Pest Ende des 14. Jahrhunderts wurden die Juden aus der
Schweiz vertrieben. Sie sollten an der Seuche Schuld sein — wie oft dien-
ten Juden eben als Sindenbd6cke. Die ersten Juden, die danach wieder in
die Schweiz zurlckkehrten und hier wohnten, stammten aus dem Elsass
und Suddeutschland, woher sie vor den Wirren des 30jahrigen Krieges
vor 350 Jahren fluchteten. Sie wurden von der Tagsatzung in den soge-
nannten Judenddrfern Endingen und Lengnau angesiedelt. Eine zweite
grosse Einwanderungswelle gab es um die letzte Jahrhundertwende

23



als Folge von Progromen aus Osteuropa und eine dritte Welle in den
funfziger Jahren unseres Jahrhunderts aus Nordafrika und Agypten. Hit-
ler hat uns gelehrt, dass wir Juden bei allen Unterschieden doch alle Ju-
den sind.

Parallel zum Wandel der Gesellschaft hat auch der Staat Israel dazu bei-
getragen, das Bild des Juden in der Schweiz zu andern. Sah man fruher
im Juden eher den Intellektuellen, den koérperlich Schwachen, pradesti-
niert als Opfer, hat die Behauptung des jungen Staates gegentber allen
Angriffen, insbesondere zur Zeit des 6-Tage-Krieges 1967, den Juden
mehr Respekt verschafft, wenn nicht gar Bewunderung hervorgerufen.
Dadurch bewegt, sind auch aus der Schweiz viele Jugendliche nach Isra-
el ausgewandert und haben dort beim Aufbau des Landes mitgeholfen,
aber auch ihren Lebensinhalt gefunden. Dieses neue Bild des Juden, sei-
ne volle Akzeptanz in unserer Gesellschaft, hat aber in den letzten Mo-
naten Abstriche erfahren im Zusammenhang mit der Aufarbeitung der
Geschichte der Schweiz im Zweiten Weltkrieg. Druck von aussen — wie
wir ihn auch im Zusammenhang mit der Emanzipation der Schweizer Ju-
den schon einmal erfahren haben — seitens judischer Organisationen
spielt fur diesen Vorgang nattrlich auch eine Rolle. Dabei stosst sich in
der Schweiz niemand am Prinzip der Rlckerstattung, der Restitution des-
sen, was seinerzeit freiwillig von Juden in die Schweiz transferiert worden
war zu Banken, Anwalten, Treuhdandern und zu wem auch immer, oder
dessen, was als gestohlenes oder erpresstes Gut hierher gelangt ist.
Auch dem Gedanken, die Schweiz kdnnte doch, ja sollte den Opfern der
Shoa helfen, kann ich zustimmen, helfen insbesondere den erst jetzt nach
Uber 50 Jahren frei zuganglich gewordenen «Double Victims» in Zentral-
und Osteuropa, die Nazi-Verfolgung und kommunistische Herrschaft
Uberlebt haben, aber auch all denjenigen, die gelitten haben und ge-
zeichnet sind, in Armut leben. Erst recht wenn sie als Folge enger ge-
setzlicher Definitionen des Auslandes keine Wiedergutmachung erhalten
konnten.

Nicht als Wiedergutmachung aus Schuld ware dies zu sehen, viel eher als
ein Beitrag aus Dankbarkeit, den Krieg heil Gberstanden zu haben, einen
eigenen Wiederaufbau nach dem Kriege nicht finanziert haben zu mis-
sen; aus einem Gefhl der Verantwortung fir doch fehlerhaft Vorgefalle-
nes oder Reue fr nicht Vorgenommenes, aus Solidaritat mit denen, die
grosses Leid und Unrecht erleiden mussten. Mit dieser Zielsetzung kann

24



ich, kdnnen die Schweizer Juden und auch viele Nichtjuden sich identifi-
zieren. Was aufstdsst — was auch den Schweizer Juden aufstosst — sind
die Methoden und die Ausdrucksweise. Sicher sind amerikanische Ver-
handlungsbrauche anders als diejenigen, an die wir gewohnt sind, und
ebenso ist zuzugeben, dass ohne Druck von aussen viel weniger in dieser
Problematik bewirkt worden wadre. Aber eben: nicht jeder gute Zweck
heiligt die Mittel und Methoden. Unbegriindete oder unverhaltnismassi-
ge Forderungen provozieren.

Zum Schluss etwas Uber Klischees: Ich habe trotz allem nicht damit ge-
rechnet, dass alte Klischees wieder auferstehen kénnten. Zum Beispiel,
die Juden seien nur am Geld interessiert und auch darum gebe es so vie-
le judische Bankiers. Uberraschend ist, dass man von den Schweizern im
Ausland oft dasselbe sagt. Die Schweizer — wie die Schotten, Griechen
oder Armenier — seien am Geld stark interessiert und man sagt ja auch:
«Pas d’argent, pas de Suisses!» Alle Schweizer seien reich und die mei-
sten seien Bankiers. Man spricht oft von den Juden — und man meint dann
nicht den biblischen Sinn — als dem auserwahlten Volk; und es gibt
Schweizer, die behaupten: «ll n'y en a point comme nous!» Gab es ein-
mal bei den Juden ein oft allerdings nicht selbst gewahltes Ghetto, so
hiess die Uberlebensstrategie der Schweizer: «Réduit». Hat man einmal
all diese Parallelen festgestellt, mit denen man andere etikettiert, dann
weiss man, dass wenn diese Klischees fir die Schweizer nicht zutreffen,
sie auch fur die Juden nicht zutreffen konnen, dass Kollektivurteile eben
Vorurteile sind. Durchschaut man dies alles einmal, dann sind wir ge-
wappnet und kdnnen solche Anwuirfe gegen andere, Rassismus und
Antisemitismus, ablehnen und bekampfen.

So wurde ich meinerseits hoffen, dass die Tribung des Verhaltnisses zwi-
schen etlichen Schweizern zu ihren jadischen MitbUrgern nur eine vor-
Ubergehende ist, und wir alle zurtickfinden werden zum Dialog und ge-
genseitigen Verstandnis; dass wir wieder verstandnisvoll aufeinander
zugehen.

Rolf Bloch, 1930, Prasident des Verwaltungsrates des Familienunternehmens
Chocolats Camille Bloch in Courtelary, ist seit 1992 Prasident des Schweizerischen
Israelitischen Gemeindebundes. Im Frihjahr 1997 wurde er vom Bundesrat zum
Prasidenten des Schweizer Spezialfonds zugunsten bedtrftiger Opfer von Holo-
caust/Shoa ernannt.

25



	Schweizer Juden

