
Zeitschrift: Jahrbuch Oberaargau : Menschen, Orte, Geschichten im Berner
Mitteland

Herausgeber: Jahrbuch Oberaargau

Band: 42 (1999)

Artikel: Schweizer Juden

Autor: Bloch, Rolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1071346

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1071346
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 42 (1999)

Schweizer Juden

Rolf Bloch

Referat, gehalten aus Anlass der Eröffnung der gleichnamigen
Ausstellung im Museum Langenthal am 6. Mai 1999

Nicht dass die Juden in der Schweiz heute in ihren Individual- oder
Bürgerrechten noch eingeschränkt wären, vielleicht mit Ausnahme des
Verbotes des ritualen Schächtens. Zwar haben die Schweizer Juden weder
Anlass, die Helvetik von 1798, noch das Jubiläum der Bundesverfassung
von 1848 zu feiern. Die Helvetik brachte ihnen zwar vorübergehend die

Einräumung von Freiheitsrechten wie der Religionsfreiheit und der
Niederlassungsfreiheit, nicht aber der politischen Bürgerrechte, und die

Bundesverfassung von 1848 sah für sie weder Religionsfreiheit noch
Niederlassungsfreiheit vor, auch nicht Rechtsgleichheit - sparte der berühmte
Artikel 4 der Bundesverfassung diese doch nur für Schweizer christlichen
Glaubens auf: «Alle Schweizer christlichen Glaubens sind vor dem
Gesetze gleich». Erst die Revisionen der Verfassung von 1866 und 1874
schafften da Remedur, und dies erst - schon damals - auf ausländischen
Druck hin; nicht zuletzt, um in den Genuss vorteilhafter Handelsverträge
zu kommen.
Auch bei uns in der Schweiz herrschte um die Jahrhundertwende noch
verbreitet kirchlicher Antijudaismus und bürgerlicher Antisemitismus, kein

gewalttätiger zwar als Ausdruck von Hass, gipfelnd etwa in Verfolgung,
aber doch als eine ablehnende Haltung, als Allgemeinstimmung Juden

gehörten nicht zur schweizerischen Gesellschaft, sie seien und blieben in

der Schweiz Fremde, auch wenn sie das Schweizer Bürgerrecht besassen.

In der Verwaltung, unter den Offizieren, Bankiers und Industriellen

begegnete man wenigen Juden, wenn überhaupt einem.
So waren die Verhältnisse damals in der Schweiz, wie auch im Ausland,

zur Zeit des Dreyfus-Prozesses in Frankreich, den Anfeindungen und Aus-

20



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 42 (1999)

grenzungen bis zur höchsten kaiserlichen Stelle in Deutschland, bzw. zur
Zeit des Wiener Bürgermeisters Lueger (als dort auch der Kunstmaler-
Schüler Adolf Hitler, der sich an der Kunstakademie versuchte, diesen

Antisemitismus in sich aufsog). Für alles Unglück galten die Juden immer
wieder als Sündenböcke, und bei jedem angstproduzierenden Wandel in

der Welt sah man sie als Verschwörer, die sich damit die Welt Untertan
machen wollten.
Immerhin: die Juden in der Schweiz führten trotzdem ein erträgliches
Leben, zogen mit der Zeit, dank der Niederlassungsfreiheit von den ländlichen

Gegenden, in denen sie wohnten, in die Städte, konnten die Schulen

und Universitäten besuchen und erlernten liberale Berufe, wurden
also auch Ärzte, Anwälte und Wissenschafter. Mit den herrschenden
Vorurteilen und der sozialen Barriere, als Jude nicht zur Gesellschaft zu

gehören, musste die kleine jüdische Gemeinschaft der Schweiz, 2-3
Promille der Bevölkerung zählend, selber fertig werden. Eine akute Judenfrage

gab es bei wenigen - dafür aber bei vielen Indifferenz, auch bei

solchen, die in den dreissiger Jahren unseres Jahrhunderts als Demokraten

überzeugte Antinazis waren, was aber noch lange nicht Judenfreundschaft

für sie bedeutete.
Nur auf diesem Hintergrund ist es zu verstehen, dass die Schweiz

während der Nazizeit den verfolgten Juden kein Asyl gewähren wollte,
und dies schon in der Zeit vor dem Kriege, so im Frühling 1938 beim
Anschluss Österreichs, was ja zum J-Stempel im Herbst 1938 führte, aber
auch zu dem menschlichen, aber bestraften Verhalten von Paul Grüninger.

Kein Asyl wollte die Schweiz gewähren, sie sah sich höchstens als

Transitland für anderswohin. Die offizielle Schweiz hatte dabei nicht etwa
Angst vor deutschen Drohungen, wenn sie zuviel Asylanten aufnähme,
nein, sie hatte Angst vor einer, wie es genannt wurde, «Verjudung» der
Schweiz. Diese Angst, oder diese Einstellung führte die Schweiz im Herbst
1942 sogar zur Schliessung der Schweizergrenze, obschon unsere Behörden

wussten, was mit den Juden geschah und welche Lebensgefahr
ihnen im Auslande von den Nazis drohte. Die Schweiz wies Verzweifelte
ab, von denen etliche, wie wir heute wissen, statt in der rettenden
Schweiz überleben zu können, in Auschwitz zu Tode gekommen sind.
Dies ist ein dunkles Kapitel unserer Schweizer Geschichte, auch wenn wir
nicht schlechter gehandelt haben als andere Völker, aber eben auch nicht
viel besser. Doch darf allerdings erwähnt werden, dass es viele bekannte

21



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 42 (1999)

Rolf Bloch, Präsident
des Schweizerischen
Israelitischen
Gemeindebundes,
eröffnet am
6. Mai 1999 die

Ausstellung
«Schweizer Juden»
im Museum Langenthal.
Foto:

Langenthaler Tagblatt.

und unbekannte Retter gab, die sich damals für mehr Menschlichkeit
einsetzten, Lichtpunkte in diesem dunklen Kapitel, wie es dann überhaupt
bei der Rolle der Schweiz im Zweiten Weltkrieg neben Schwarzem auch
Weisses gab, nebeneinander, und nicht zu mischen zu einheitlichem
Grau.
Auch nach den Kriegsjahren und den Erkenntnissen daraus ist es für die
Juden in der Schweizer Gesellschaft nicht schlagartig anders geworden.
Eigentlich erst in den sechziger Jahren wurde eine Änderung spürbar, als

sich auch die schweizerische Gesellschaft meiner Meinung nach
entwickelt und gewandelt hat, sich zu lockern und zu öffnen begann. Um
dies an rein äusserlichen Zeichen zu illustrieren, Beispiele aus ganz anderen

Zusammenhängen: Die Kopfbedeckungen der Leute auf der Strasse

waren verschwunden (früher trugen auch die Männer ausser Haus einen
Hut), auch ältere Personen trugen nun farbenfrohere Kleidung, ja selbst

viele Gartenzäune und Abschrankungen verschwanden. So fielen auch
die Schranken zwischen Menschen verschiedenen Ursprungs und
verschiedener Religionen. Auch die Juden empfand man nicht mehr als

Fremde, höchstens noch als andere, als eine Minderheit innerhalb der
multikulturellen Gemeinschaft. Die 18000 Schweizer Juden - eine Zahl,

22



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 42 (1999)

die sich seit dem Kriege kaum verändert hat - lebten nun unangefochten,

wurden meistens nicht als Juden wahrgenommen. Antisemitische
Äusserungen gab es selten. Höchstens Auschwitz-Lügner beleidigten als

Negationisten KZ-Überlebende und die jüdische Gemeinschaft, und wollten

dies wohl auch.
Diese jüdische Gemeinschaft in der Schweiz war nicht - und ist nicht -
ein homogener Block. Sie zerfällt vielmehr glaubensmässig in streng
praktizierende Gemeinden, in eher traditionelle oder solche reform-liberaler

Ausrichtung. Aber auch in allgemein kultureller Hinsicht unterscheiden
sich die Juden, da sie in der Diaspora, in der Zerstreuung, vieles von ihren
verschiedenen jeweiligen Gastländern aufnahmen. So unterscheiden sich

die west- und osteuropäischen Juden vom Elsass bis Russland, die Asch-
kenazi (eigentlich heisst das die Deutschen) von den iberischen und
nordafrikanischen Juden - den Sephardi, die meist in arabisch-islamischen
Gastländern gewohnt hatten. Aschkenazi in Osteuropa sprechen eine Art
von rheinischem Mittelhochdeutsch ihres Ursprungswohnortes, mit
hebräischen und slawischen Einschlüssen, die anderen, die Sephardi, sprechen

Ladino, eine Art Spanisch, weil sie bis zur Vertreibung Ende des

15. Jahrhunderts in Spanien und Portugal gewohnt hatten. Beide Gruppen

gibt es in der Schweiz, die Sephardi, meistens aus Nordafrika, der

Sprache wegen hauptsächlich in der französischen Schweiz. Der Gottesdienst

beider ist weitgehend gleich strukturiert, doch die Melodien des

Vorgetragenen und Gesungenen sind etwas verschieden. Ein Besuch

einer Synagoge - es gibt dort nichts Geheimes oder Verborgenes (höchstens

angesichts der Möglichkeit von Terroranschlägen gewisse
Sicherheitsvorkehrungen) - würde Ihnen überdies zeigen, dass Ihnen manches
bekannt vorkommt, ist das Christentum doch im Judentum verankert,
oder, wie Paulus es ausdrückt, tragen doch die jüdischen Wurzeln auch
den christlichen Baum und seine Äste.

Zur Zeit der Pest Ende des 14. Jahrhunderts wurden die Juden aus der
Schweiz vertrieben. Sie sollten an der Seuche Schuld sein - wie oft dienten

Juden eben als Sündenböcke. Die ersten Juden, die danach wieder in

die Schweiz zurückkehrten und hier wohnten, stammten aus dem Elsass

und Süddeutschland, woher sie vor den Wirren des 30jährigen Krieges

vor 350 Jahren flüchteten. Sie wurden von der Tagsatzung in den
sogenannten Judendörfern Endingen und Lengnau angesiedelt. Eine zweite

grosse Einwanderungswelle gab es um die letzte Jahrhundertwende

23



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 42 (1999)

als Folge von Progromen aus Osteuropa und eine dritte Welle in den

fünfziger Jahren unseres Jahrhunderts aus Nordafrika und Ägypten. Hitler

hat uns gelehrt, dass wir Juden bei allen Unterschieden doch alle
Juden sind.
Parallel zum Wandel der Gesellschaft hat auch der Staat Israel dazu

beigetragen, das Bild des Juden in der Schweiz zu ändern. Sah man früher
im Juden eher den Intellektuellen, den körperlich Schwachen, prädestiniert

als Opfer, hat die Behauptung des jungen Staates gegenüber allen

Angriffen, insbesondere zur Zeit des 6-Tage-Krieges 1967, den Juden
mehr Respekt verschafft, wenn nicht gar Bewunderung hervorgerufen.
Dadurch bewegt, sind auch aus der Schweiz viele Jugendliche nach Israel

ausgewandert und haben dort beim Aufbau des Landes mitgeholfen,
aber auch ihren Lebensinhalt gefunden. Dieses neue Bild des Juden, seine

volle Akzeptanz in unserer Gesellschaft, hat aber in den letzten
Monaten Abstriche erfahren im Zusammenhang mit der Aufarbeitung der
Geschichte der Schweiz im Zweiten Weltkrieg. Druck von aussen - wie
wir ihn auch im Zusammenhang mit der Emanzipation der Schweizer
Juden schon einmal erfahren haben - seitens jüdischer Organisationen
spielt für diesen Vorgang natürlich auch eine Rolle. Dabei stösst sich in

der Schweiz niemand am Prinzip der Rückerstattung, der Restitution dessen,

was seinerzeit freiwillig von Juden in die Schweiz transferiert worden
war zu Banken, Anwälten, Treuhändern und zu wem auch immer, oder
dessen, was als gestohlenes oder erpresstes Gut hierher gelangt ist.

Auch dem Gedanken, die Schweiz könnte doch, ja sollte den Opfern der
Shoa helfen, kann ich zustimmen, helfen insbesondere den erst jetzt nach

über SO Jahren frei zugänglich gewordenen «Double Victims» in Zentral-
und Osteuropa, die Nazi-Verfolgung und kommunistische Herrschaft
überlebt haben, aber auch all denjenigen, die gelitten haben und
gezeichnet sind, in Armut leben. Erst recht wenn sie als Folge enger
gesetzlicher Definitionen des Auslandes keine Wiedergutmachung erhalten
konnten.
Nicht als Wiedergutmachung aus Schuld wäre dies zu sehen, viel eher als

ein Beitrag aus Dankbarkeit, den Krieg heil überstanden zu haben, einen

eigenen Wiederaufbau nach dem Kriege nicht finanziert haben zu müssen;

aus einem Gefühl der Verantwortung für doch fehlerhaft Vorgefallenes

oder Reue für nicht Vorgenommenes, aus Solidarität mit denen, die

grosses Leid und Unrecht erleiden mussten. Mit dieser Zielsetzung kann

24



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 42 (1999)

ich, können die Schweizer Juden und auch viele Nichtjuden sich identifizieren.

Was aufstösst - was auch den Schweizer Juden aufstösst - sind

die Methoden und die Ausdrucksweise. Sicher sind amerikanische

Verhandlungsbräuche anders als diejenigen, an die wir gewohnt sind, und
ebenso ist zuzugeben, dass ohne Druck von aussen viel weniger in dieser

Problematik bewirkt worden wäre. Aber eben: nicht jeder gute Zweck

heiligt die Mittel und Methoden. Unbegründete oder unverhältnismässige

Forderungen provozieren.
Zum Schluss etwas über Klischees: Ich habe trotz allem nicht damit
gerechnet, dass alte Klischees wieder auferstehen könnten. Zum Beispiel,
die Juden seien nur am Geld interessiert und auch darum gebe es so viele

jüdische Bankiers. Überraschend ist, dass man von den Schweizern im

Ausland oft dasselbe sagt. Die Schweizer - wie die Schotten, Griechen
oder Armenier - seien am Geld stark interessiert und man sagt ja auch:
«Pas d'argent, pas de Suisses!» Alle Schweizer seien reich und die meisten

seien Bankiers. Man spricht oft von den Juden - und man meint dann
nicht den biblischen Sinn - als dem auserwählten Volk; und es gibt
Schweizer, die behaupten: «II n'y en a point comme nous!» Gab es einmal

bei den Juden ein oft allerdings nicht selbst gewähltes Ghetto, so

hiess die Überlebensstrategie der Schweizer: «Réduit». Hat man einmal
all diese Parallelen festgestellt, mit denen man andere etikettiert, dann
weiss man, dass wenn diese Klischees für die Schweizer nicht zutreffen,
sie auch für die Juden nicht zutreffen können, dass Kollektivurteile eben
Vorurteile sind. Durchschaut man dies alles einmal, dann sind wir
gewappnet und können solche Anwürfe gegen andere, Rassismus und

Antisemitismus, ablehnen und bekämpfen.
So würde ich meinerseits hoffen, dass die Trübung des Verhältnisses
zwischen etlichen Schweizern zu ihren jüdischen Mitbürgern nur eine

vorübergehende ist, und wir alle zurückfinden werden zum Dialog und

gegenseitigen Verständnis; dass wir wieder verständnisvoll aufeinander

zugehen.

Rolf Bloch, 1930, Präsident des Verwaltungsrates des Familienunternehmens
Chocolats Camille Bloch in Courtelary, ist seit 1992 Präsident des Schweizerischen
Israelitischen Gemeindebundes. Im Frühjahr 1997 wurde er vom Bundesrat zum
Präsidenten des Schweizer Spezialfonds zugunsten bedürftiger Opfer von Holo-
caust/Shoa ernannt.

25


	Schweizer Juden

