
Zeitschrift: Jahrbuch Oberaargau : Menschen, Orte, Geschichten im Berner
Mitteland

Herausgeber: Jahrbuch Oberaargau

Band: 41 (1998)

Artikel: Die Bundesverfassung von 1848 im Lichte der Schweizer Literatur

Autor: Multerer, Thomas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1071395

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1071395
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 41 (1998)

Die Bundesverfassung von 1848
im Lichte der Schweizer Literatur

Thomas Multerer

Als ich vor geraumer Zeit angefragt wurde, zum Thema «Bundesverfassung

und Schweizer Literatur» einen Vortrag zu halten, sagte ich spontan
zu. Ich habe diese Spontaneität zwar keineswegs bereut, aber ihre
Prämissen haben sich im Laufe der Arbeit grundlegend verändert. Ich dachte

damals naiverweise, dass vielleicht ein halber Tag in der Bibliothek

genügen würde, um das Material zusammenzutragen, Material, aus dem
dieser Vortrag dann leicht zu kompilieren wäre. Hierin habe ich mich

grundlegend getäuscht.
Nach diesem halben Tag in der Bibliothek hatte ich den Eindruck, dass wir
wohl die ersten seien, die sich dieser Frage überhaupt stellen. Erst zögerlich

nach und nach stösst man auf Aussagen zu unserer Thematik, vieles

bleibt dabei vage, unverbindlich. Die Frage wird jeweilen höchstens am
Rande mit einigen Hinweisen behandelt, die Aussagen sind oft
widersprüchlich. Oft hat man gar den Eindruck, die Frage werde mit Absicht
ausgeklammert.
So präsentiert sich die Ausgangslage für diesen Vortrag. Sie ist schlecht,

wenn wir abschliessende Wahrheiten erwarten. Wie es nun wirklich war
und ist, kann ich Ihnen heute nicht sagen. Sie ist aber ausgezeichnet und

ganz in meinem Sinne, denn nun kann die subjektive Vermutung Urständ
feiern, und ihr hört man, glaube ich - vor allem in Feststimmung - weit
lieber zu, als der trockenen Germanistik.
Ich werde also versuchen, Ihnen einige Ideen, einige Gedanken zu

Bundesverfassung und Literatur mitzugeben. Sie sind vielleicht subjektiv,
Thesen eben, die einer wissenschaftlichen Durchleuchtung nicht oder
noch nicht haben standhalten müssen.
Ich beginne mit einer ersten These, welche zugleich eine Schlussfolgerung
sein könnte: Die Bundesverfassung von 1848 erscheint im Lichte der
Literatur nicht. Jedenfalls nicht in jener Literatur des 19. Jahrhunderts, die

41



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 41 (1998)

wirheute noch kennen. Und jedenfalls nicht als Bundesverfassung. Den

«Schweizerspiegel» dieser Zeit gibt es nicht. Die Nation Schweiz und ihre

Entstehung aus den grossen Staatskrisen von 1798-1848 und darüber
hinaus erscheint nicht.
Warum kommt in unserer Literatur das geschichtlich für die heutige
Schweiz unbestritten bedeutendste Ereignis nicht vor? Warum wird es

literarisch nicht reflektiert? Diese Frage möchte ich ansatzweise zu
beantworten versuchen. Es sind zwar grosse und ernstzunehmende Versuche

gemacht worden, diese Zeit in Literatur zu fassen. Vor allem ist Jakob
Bührers Romantrilogie «Im roten Feld» zu nennen. Jakob Bührer hat sich

in dieser Romantrilogie mit der Absicht getragen, diese Epoche
darzustellen, aufzuzeigen, wie der Weg der Schweiz von 1770 bis 1848
verlaufen ist. Bezeichnenderweise erzählen die drei Bände dann aber nur die
Zeit bis 1798, also nur die Anfänge. Bührer ist über den Anfang nicht
hinausgekommen.

Zwar gibt es eine Literatur, welche sich intensiv und direkt mit 1848
auseinandersetzt, wie Rémy Charbon in der NZZ vom 27./28. Juni 1998
aufzeigt. Aber die Namen der damals angeblich vielgelesenen Autoren, wie
Christian Wälti, Karl Knell, Reithard, Meyer-Merian, Wiederkehr sind heute

völlig vergessen, man findet ihre Literatur nicht einmal mehr in einer

Anthologie. Ich erspare Ihnen das Zitat der patriotischen Gedichte, die

heute völlig unerträglich geworden sind.

Gehen wir von den beiden Beispielen aus, so kommen wir zum Schluss,
dass es irgendwie nicht möglich scheint, die Entwicklungen der ersten
Hälfte des 19. Jahrhunderts in gültige Literatur, welche bleibt und die Zeiten

überdauert, zu fassen. Die Literatur, die sich direkt mit der Entwicklung

hin zur Bundesverfassung befasst, ist durch ihre Zeitbezogenheit
längst vergessen, oder die Vorgänge haben sich - wie bei Bührer - als

nicht darstellbar erwiesen. Oder die grossen Schweizer Weltliteraten dieser

Zeit, Gotthelf, Keller und Meyer, machen bei der Darstellung des

Politischen nicht Halt, sondern ihre Analyse geht tiefer.
Diese wenigen Beispiele müssen für den Moment genügen, um meine

These, die Bundesverfassung erscheine im Lichte der Schweizer Literatur
nicht, zu stützen. Es geht nun darum, den Versuch zu wagen, die Gründe

für diesen Umstand ansatzweise zu erörtern.
Ich möchte dies wiederum mit zwei Thesen zu erläutern versuchen. Die

erste lautet:

42



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 41 (1998)

Das Werden der modernen Schweiz spielt im Bewusstsein unseres Volkes

eine geringe Rolle. Die Vorgänge von 1798-1848 haben sich in unserem
Bewusstsein nicht verankert.

Ausgangspunkt zur Erörterung meiner ersten These mag das eigene Erleben

sein: Ich kenne, trotz einiger Semester Geschichtsstudium, die
Geschichte der Schweiz im 19. Jahrhundert nur sehr oberflächlich. Die

Zusammenhänge sind mir nicht klar. Auch nach der Lektüre einschlägiger
Kapitel ergeben sich immer wieder Unklarheiten. Man hat Mühe, die

Vorgänge zu überblicken. Dagegen kennen wir die Urgeschichte der

Schweiz, Wilhelm Teil, Rütlischwur, Morgarten, Sempach bis etwa zu den

Burgunderkriegen, ganz hervorragend, da glauben wir das echte Schwei-

zertum verkörpert, im Mittelalter wurzelt der schweizerische Geschichtsmythos,

im Sagenhaften und Irrationalen, im - um es spitz zu sagen - frei
Erfundenen. Ganz grosse Patrioten führen ihre Schweiz sogar noch auf
den heldenhaften Kampf der Helvetier gegen Cäsar bei Bibrakte zurück
und sehen in Divico einen ersten Schweizer Freiheitskämpfer.
Die Französische Revolution, die Revolutionen von 1830 und 1847/48
und die Gründung des Bundesstaates werden im geschichtsmythischen
Bewusstsein der Schweiz ausgeblendet. Der Bundesbrief von 1291, nicht
die Bundesverfassung, ist die Gründungsakte der modernen Schweiz. Der

Geschichtsmythos erzählt nichts von Auseinandersetzungen und
Staatskonzepten im 19. Jahrhundert, er wiederholt immer wieder die alten

Chroniken, erzählt vom wehrhaften Kampf des kleinen Landes gegen die

fremden Bedrücker.

Warum ist dies so? Die Gründe sind bestimmt vielfältig. Nur zwei seien

genannt: Die ausgeblendete Periode wird von der grossen Niederlage
der Alten Eidgenossenschaft eingeleitet. Die Entwicklungen, die zur
Bundesverfassung von 1848 führen, werden von aussen angestossen,
sind keine eigene Entwicklung. Daran erinnert man sich nicht gerne, und
daran einen Geschichtsmythos zu knüpfen, wäre wohl einfach nicht
passend. Das Werden der modernen Schweiz verläuft nicht geradlinig,
viel daran ist auch nicht besonders ehrenvoll für die einen oder anderen.
Viel ist aber auch heute schwer nachvollziehbar, gehört einer anderen Zeit

an.
Die Schweiz suchte nach einem einfachen Mythos, nach etwas, das nicht

komplex ist, woran man glauben kann. Die Vorgänge vom Ancien Régime

zur Bundesverfassung sind nicht mythoswürdig und deswegen auch

43



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 41 (1998)

Ausschnitt aus: Der Genius der Eidgenossenschaft (1886). Zeichnung nach der

Sempacher Schlachtfeier von K. Jauslin.

44



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 41 (1998)

nicht in Literatur gefasst worden. Sie vermitteln ein anscheinend zu wenig

hehres Bild unserer Nation.
Die nachaufklärerischen Staatskonzeptionen genügten zur Bildung eines

Nationalmythos und -gefühls nicht. An den Parteikämpfen und Geburtswehen

der modernen Schweiz liess sich das Nationalgefühl nicht aufhängen.

Dazu waren diese zu rational, zu sehr nachvollziehbar. Sie Hessen sich

schlecht idealisieren.
Die Notwendigkeit der Abgrenzung vom sich einigenden Deutschland ist

bestimmt der Hauptgrund, warum sich dieser schweizerische Mythos
gebildet hat. Diese Abgrenzung wird aber erst in den 70er Jahren nötig.
Die Zeit von 1848 dachte gar noch nicht an kulturelle Abgrenzung. Eine

kulturelle Abgrenzung ist für die Schweiz erst mit der deutschen Einigung
und der Gründung des zweiten Kaiserreiches von 1870 an wünschenswert

und notwendig. Erst mit dem Staate Bismarcks und dem deutschen

Mythos Richard Wagners sieht sich die Schweiz genötigt, sich nun auch
als Nation abzugrenzen. In Klammern sei bemerkt, dass wir heute kaum
einen Begriff mehr haben von der kulturellen Offenheit des alten Europa.
Die enge kulturelle Beziehung zu Deutschland war bis in die dreissiger
Jahre unseres Jahrhunderts weit selbstverständlicher als heute. So hatten
Gottheit und Keller deutsche Verleger, und auch Maria Wasers Werk
erschien nicht in der Schweiz, sondern in Deutschland.
Nun geschieht aber diese Abgrenzung nicht mit dem geschichtlichen
Material von 1830 und 1848, sondern mit dem Mittelalter, mit Teil und Rüt-
lischwur. Hier findet man einen mythischen Grund, der irrational genug
ist, um nicht gleich ins Wanken zu geraten. Sehr wohl hätte auch die
erste Hälfte des 19. Jahrhunderts Material zum Mythos geborgen. Immerhin

war die 48er-Revolution in der Schweiz die einzige in Europa, welche

zum Erfolg geführt hat!

Ungemein gefördert, ja bestimmt wurde diese Mythenbildung durch die

Tatsache, dass der Mythos von der Gründung der Schweiz bereits meisterhaft

in Literatur gefasst war. Ja, dieses Stück Literatur hat wesentlich dazu

beigetragen, dass unser Nationalmythos mittelalterlicher Provenienz ist.

Ich meine Friedrich Schillers Schauspiel «Wilhelm Teil». Die Bedeutung
von Schillers Teil kann für die Bildung des schweizerischen Nationalmythos

gar nicht überschätzt werden. In der Literatur der Weimarer Klassik

findet die Schweizer Mythenbildung genau das ausgearbeitet, was sie

braucht, ihre Urgeschichte wird auf eine einmalig adäquate Art interpre-

45



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 41 (1998)

k ==^- —: i=

cO^îtas fiünjige uriÖ öer tfinjigc

tiert und nationalmythisch aufbereitet. Zudem schreibt Schiller das Schauspiel

von 1802 bis 1804 - in jener Zeit also, in der sich die Ideen der
Französischen Revolution mit Napoleon in Europa auszubreiten beginnen. Die

Uraufführung findet im Jahre der Kaiserkrönung Napoleons statt. Der Teil

ist Schillers bewusste Antwort auf die Revolution - und diese, Schillers,
des Weimarer Klassikers, Antwort auf die Revolution konstituiert wesentlich

den Nationalmythos der Schweiz. «Wir wollen sein ein einzig Volk von
Brüdern, in keiner Not uns trennen noch Gefahr.» Diese Verse haben sich

so eingeprägt im Volke, dass wir sie für den Wortlaut des Bundesbriefes

von 1291 halten.
Kein Nachdenken über die Literatur der Schweiz - sofern diese auch ihr

Gegenstand ist - kommt um die Analyse dieser Verknüpfung von Fran-

46



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 41 (1998)

zösischer Revolution und Sagenfigur des Mittelalters in Schillers Drama
herum. Der Einfluss, der von Schillers Teil und mehr noch von dem darin

vertretenen Denken auf die Schweizer Literatur ausgegangen ist, ist meiner

Meinung nach enorm. Max Frischs «Wilhelm Teil für die Schule» ist
ein später Beweis dafür.
Es ist erstaunlich, dass der Nationalmythos der Schweiz auf einem Stück

Literatur beruht, das in jener Zeit geschrieben wurde, welche die Schweiz

so sorgfältig ausklammert.
Schauen wir aber Schillers Teil genauer an, zeigt sich auch warum das so
ist. Gewiss ist Schillers Teil ein Freiheitsdrama, gewiss hat Teil und haben
auch die Eidgenossen revolutionäre Züge. Aber es geht im Teil nicht um
politische Freiheit. Teil ist nicht der Verwirklicher von Demokratie, von Freiheit

im Sinne von Selbstverwaltung.
Teil ist bei Schiller ein grosser Einzelgänger. Er nimmt am Rütlischwur gar
nicht teil, die politischen Freiheits- und Autonomiebestrebungen der

Eidgenossen interessieren ihn explizit nicht. Mit dem Mord an Gessler ändert
sich nämlich auf der politischen Ebene noch gar nichts. Die Waldstätten
werden nicht frei vom Joch der Habsburger, wenn es denn eines war,
durch den Tyrannenmord. Der Kaiser würde wohl einfach einen anderen

Vogt schicken, und alles wäre wieder beim alten.
Es geht um eine höhere Form der Freiheit. Frei ist für Schiller immer nur,

wer bereit ist, alles zu geben für die absolute Idee der Gemeinschaft und
der Menschenwürde. Frei ist der, welcher ein absolutes Gesetz kompromisslos

und ohne jede Bedingung vertritt, unter dem Einsatz seines
Lebens. Freiheit ist für Schiller eine «Freiheit zu», freier Entschluss und
Einsatz für die absolute Idee einer menschenwürdigen Gemeinschaft.
Politische Freiheit wäre eine «Freiheit von» und damit ethisch weit weniger

bedeutend als die «Freiheit zu». Hört man im Monolog in der Hohlen
Gasse genauer hin, zeigt sich dies. Teil sagt zu Gessler:

Du bist mein Herr und meines Kaisers Vogt,
Doch nicht der Kaiser hätte sich erlaubt,
Was du - Er sandte dich in diese Lande,
Um recht zu sprechen - strenges, denn er zürnet -
Doch nicht um mit der mörderischen Lust

Dich jedes Greuels straflos zu erfrechen.
Es lebt ein Gott, zu strafen und zu rächen.

47



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 41 (1998)

Goethe: «Bei den
Göttern, Freund - wie
siehst Du aus?!»
Friedrich von Schiller,
Lt. d. R.: «Excellenz,
melde mich gehorsamst
von meiner
(Verherrlichung)
im deutschen Reiche

zurück.»
Aus Nebelspalter Nr. 19

vom 13. Mai 1905.

Mit dem Mord stellt Teil gleichsam jene göttliche Ordnung wieder her,

welche Gessler zerstört hat. In einer sittlichen Gemeinschaft kann es

keinen Gessler geben. Und Teil nimmt die Aufgabe auf sich, das Krebsübel

Gessler, das den sittlichen Kosmos der Waldstätten beschädigt hat, zu
entfernen. Der Mord an Gessler ist ein Akt der Freiheit zu Gunsten einer
absoluten Idee von menschenwürdiger Gesellschaft.
Für Schiller ist diese Haltung Teils die Voraussetzung, dass in einem zweiten

Schritt später auch politische Freiheit möglich sein wird. Aber die

Grundlage eines freien Staates ist nicht die Organisation der Selbstverwaltung,

sondern der freie Staat braucht die sittliche Grundlage, wie Teil

sie in seiner Tat für die Gemeinschaft verwirklicht.
Auch die Eidgenossen müssen diese sittliche Flöhe erreichen, damit ihr
Staat jene Grundlagen hat, die allein letztlich die Existenzberechtigung
eines Staatswesens ausmacht. Dies ist auf dem Theater in Flandlung nicht
mehr darstellbar, das Schauspiel endet deswegen in einer grossen
Festspielapotheose, in der die sittliche Kraft Teils symbolisch an die Eidgenos-

48



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 41 (1998)

sen übergeht. Der Staat der Waldstätten wird damit zur Allegorie eines
idealen Staates, wie er unabdingbare Voraussetzung für den wirklichen
Staat sein muss.
Schiller und Goethe - die Weimarer Klassik - haben die Literatur des

ganzen 19. Jahrhunderts bis weit in unser Jahrhundert hinein massgeblich

bestimmt, ja dominiert. Goethe war aber von der Französischen
Revolution abgestossen, und alle seine dichterischen Versuche, dieses

Ungeheuerliche zu gestalten, sind letztlich nicht gelungen. Schiller entrückt
das Revolutionsgeschehen in eine philosophische Gegenwelt, die sich den

praktischen Auswirkungen der Revolution nicht stellt.
Es fragt sich auch, ob das Menschenbild der Weimarer Klassik, das

immerhin bis heute Bildung und Erziehung mitbestimmt hat, überhaupt in

der Lage ist, sich in der Darstellung von Revolution und sozialen Fragen
zu entfalten. Ist es doch wesentlich und ganz bewusst unpolitisch. Die

Frage nach der unpolitischen deutschen Literatur, welche Geschichte
nicht machen, sondern sie wachsen lassen möchte, würde hier zu weit
führen, obwohl auch sie mit unserem Thema in engem Zusammenhang
steht. Thomas Manns Riesenwerk «Betrachtungen eines Unpolitischen»
ist ein später Beweis für diese Haltung in der deutschen Literatur, welche

von Politik und Staatsorganisation nichts wissen will.
So - eben im Schillerschen Sinne - wollen oder wollten unsere Vorfahren
in der zweiten Hälfte des letzten Jahrhunderts die Schweiz sehen: Die

ideale Nation, die über allen Parteikämpfen steht, der Sonderfall Schweiz,
der idealistische Kleinstaat, der in seiner Neutralität Hort ist der Humanität
und der Freiheit. Carl Hilty ging ja gegen Ende des letzten Jahrhunderts

sogar so weit, die Schweizer als das «auserwählte Volk» - ganz in altte-
stamentlichem Sinne - zu bezeichnen, das Volk, das auserwählt und

aufgerufen ist, Gott bei der Verwirklichung seines Heilsplans zu helfen. Hilty

prägte auch den Begriff der «Willensnation Schweiz», jener Nation, die

durch ihre sittliche Vollkommenheit und hohe Moral besteht. Dieses Bild

der Schweiz hat z.B. durchaus noch meine Kindheit und auch meine
Mittelschulzeit geprägt. Eine solche geschlossene und anspruchsvolle
philosophische Staatsidee im Bewusstsein des Volkes zu verankern, wäre mit
den Ereignissen von 1848 nicht möglich gewesen.
Unter dieser Idealisierung leidet die Schweizer Literatur bis in unsere Tage

- und nicht nur die Literatur. Schweizer Literatur konstituiert und definiert
sich geradezu an dieser Idealisierung. Sie macht sie entweder mit oder

49



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 41 (1998)

Ferdinand Hodler: Gesslers Tod. Entwurf für den Wettbewerb des Schweizerischen

Landesmuseums Zürich, 1896.

geht zu ihr in Opposition. Was sich mit der Idealisierung unseres Staates

befasst, zustimmend oder ablehnend, wird zur Schweizer Literatur
gezählt. So käme zum Beispiel niemand auf die Idee, Hermann Hesses Werk
zur Schweizer Literatur zu zählen, obwohl es zum allergrössten Teil in der
Schweiz geschrieben worden ist, zudem von einem Schweizer Bürger, der
Hesse von 1924 an war.
Ist diese hartnäckige Idealisierung einer Geschichte, die mit der modernen
Schweiz wenig zu tun hat, nicht auch ein Grund für die grossen
Imageprobleme, welche die Schweiz heute hat - vor allem in den USA? Hätte

man sich im Selbstverständnis eher auf die Wurzeln der modernen
Schweiz berufen, fiele uns wohl auch die Bewältigung der Weltkriegsvergangenheit

leichter, da wir gewohnter wären, pragmatisch zu denken.
Die Idealisierung verstellt den Blick auf die Wirklichkeit! Unter der Feder

von vielen Schweizer Literaten des ausgehenden 19. Jahrhunderts wird
die idealisierte Schweiz vor dem Ersten Weltkrieg zu einem Bergler-Idealstaat,

dem der böse Fortschritt fremd und alles Städtische und Weltoffene

suspekt ist. Es wird die alpine Bergwelt, die von den Krankheiten der
Zivilisation noch nicht angesteckt ist, immer wieder beschworen. Die Heimat

wird als gesund und einfach gepriesen. Erstaulicherweise wird gera-

50



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 41 (1998)

de Gottfried Kellers ironischstes Werk «Die Leute von Seldwyla» als Massstab

genommen für vorbildliches Bürgertum.
So gesund und einfach wie die Romane von J. C. Heer und Ernst Zahn,
die übrigens alle in Deutschland erschienen, die Schweiz darstellten, war
sie lange nicht mehr. Von 1888-1910 sank der Anteil der ländlichen
Bevölkerung von 41% auf 29%. Auch die Verstädterung schritt rasch voran:

Zürich hatte 1880 24000 Einwohner, 1900 waren es bereits 150000.
Die Industrialisierung der modernen Schweiz schritt sehr rasch und

konsequent voran - aber in der Literatur gibt es die Schweiz der Industrialisierung

mit der zu langen und schlecht bezahlten Fabrikarbeit noch lange

nicht.
Es ist zwar - wie bereits gesagt - eine Besonderheit der ganzen deutschen
Literatur, dass in ihr Fortschritt und technische Entwicklung, auch die

Notwendigkeit des Geldverdienens, die Niederungen der Alltäglichkeit also,

so gut wie gar nicht reflektiert werden. Nietzsche hat dies so ausgedrückt:
«Die Deutschen haben keine Kultur, sie wollen die Blume ohne die Wurzel.»

In der Schweizer Literatur ist diese Abneigung dem Fortschritt und
der Entwicklung gegenüber besonders hartnäckig.
Eduard Korrodi - der Feuilletonchef der NZZ - hat dies 1918 in seinen

«Schweizer Literaturbriefen» sehr deutlich gesagt. Er sagt, es könne nicht
sein, dass die Schweiz so glücklich sei wie in ihrer Literatur. Sei sie dies

aber nicht, dann sei ihre Literatur unzeitgemäss. Die Schweizer Literatur
müsse sich endlich lösen vom «Seidwylergeist». Der Älpler und der Bauer

seien längst nicht mehr die typischen Schweizer. Man solle sich an Kellers

Geist, nicht aber an den Seidwylergeist halten.
Auch die Zeit der geistigen Landesverteidigung in den Jahren vor und
während des Zweiten Weltkriegs bedient sich wieder dieser Motive. Auch
hier wird die Schweiz als Heimat nicht konstituiert durch die grossen
Leistungen eines General Dufour, nicht ist die Rede von ersten Bundesräten,

von jenen Männern, die zum Beispiel die Schweizerischen Bundesbahnen

geschaffen haben, welche als Verkehrsmittel zur Grundlage unseres
Wohlstands gehört haben. Nein, auch die geistige Landesverteidigung
verankert den Wehrwillen wieder im Mittelalter, nicht in der Neuzeit.
Erst die Bewegungen nach 1968 beginnen, den Blick frei zu geben auf
eine andere Möglichkeit, die Schweiz zu betrachten. Max Frischs «Wilhelm

Teil für die Schule» von 1970 ist ein gutes und repräsentatives
Beispiel für diese neue Sicht.

51



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 41 (1998)

Das war der Versuch einer Begründung meiner ersten These. Ich komme

nun zu meiner zweiten These.

Die grossen Dichter der Schweiz des 19. Jahrhunderts, Keller, Gottheit
und Meyer haben sich zwar immer wieder und mit grosser Vehemenz zur
Politik geäussert. Aber die Nation Schweiz ist nie Gegenstand ihres Werks.

Sie erörtern das Politische - wie noch zu zeigen sein wird - aus einer weit
höheren Warte als der nationalen. Sub specie aeternitatis gleichsam.
Ausgangspunkt dieser Erörterung ist wiederum die Mythosfigur Teil:

Schauen wir, wie Gottfried Keller mit dem Teil umgeht. Nichts von
Idealisierung, nichts von Mythos: Im «Grünen Heinrich» gestaltet die
Dorfgesellschaft eine Aufführung von Schillers Teil, dies aber nicht auf einer Bühne,

sondern direkt in der Landschaft. Es wäre dies eine wunderbare
poetische Schweizer Umsetzung des Teil-Mythos. Der Teil - im Sinne Schillers

- wird nicht in der Illusion des Theaters gegeben, sondern in der
Wirklichkeit der Landschaft und der Dorfgemeinschaft und verbindet sich
dadurch gleichsam mit der Scholle. Zwar sagt Keller, dass der Teil «auf eine

wunderbare Weise die Gesinnung der Leute ausdrücke», doch zerstört er
seine Teil-Interpretation immer wieder durch seine Ironie. In der
Apfelschussszene, dem patriotischen Höhepunkt des Spiels, kommt plötzlich
ein Dutzend Narren daher, welche sich ihre Hemden mit Senf verschmieren,

die Aufführung wird unterbrochen von Dorfpolitik, die wenig zu tun
hat mit dem Schillerschen Geist, am Schluss geraten sich die «barmherzigen

Brüder» in die Haare über die Frage, ob die Radikalen den Wein
verteuert hätten, so dass den Konservativen der Vorzug zu geben sei. Der Teil

im «Grünen Heinrich» endet zwar auch in einem allgemeinen Jubel, doch
ist er eher feucht-fröhlich, denn apotheotisch. Die Tell-Kapitel entstehen

genau in den Jahren der Entstehung des Bundesstaates, nämlich 1846-
1850.
Dieselbe ironische Teil-Behandlung gibt Keller in einem Aufsatz mit dem

zweideutig-schillernden Titel «Am Mythenstein». Er berichtet darin über
die Feier zur Einweihung des Schillersteins am Vierwaldstättersee 1859
und nennt Schiller einen Dichter, der, ohne die Schweiz je gesehen oder
ohne selbst ein Schweizer zu sein, aus reiner Intuition heraus ein Stück

schafft, das von den Schweizern als echtes Abbild einer zwar sagenhaften,

aber doch als wahr empfundenen Wirklichkeit geglaubt wird. «Welt
und Leben mit einer sicheren Ahnung, mit einem Hellsehen zu erfassen,
enthebt den Dichter einer nur nationalen Bindung.» Keller reklamiert den

52



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 41 (1998)

Teil keineswegs für die Schweiz, im Gegenteil, Teil ist für ihn ein

Freiheitsdrama, das für alle gilt. Deshalb auch die ironische Beschreibung der

Schillerstein-Einweihung, in der die Schweiz in seinen Augen Schiller und
Teil für sich in Anspruch nehmen will.
Gottfried Keller sieht einfach keinen Grund, in seinem Werk eine Nation
zu verherrlichen. Zwar spricht er immer wieder von seinem Volk, stellt seine

Stärken und Schwächen dar, in den «Leuten von Seldwyla» besonders,
aber es geht dabei nie um den Staat Schweiz. Es geht ums Vaterland

Schweiz, um die Schweizer Landschaft, um die Schweizer als Menschen,
um den Charakter unseres Volkes, aber um den Staat und damit um die

Bundesverfassung und ihren politischen Wert geht es nie. Für Gottfried
Keller als Dichter ist die Schweiz ein kultureller Begriff, eine kulturelle
Vorstellung, der politische Begriff Schweiz steht seiner Literatur fern. Gottfried

Keller hätte auch für den Begriff der «Schweizer Literatur» ein blosses

verständnisloses Kopfschütteln übriggehabt. Schweizer zu sein und

zugleich auch Deutscher in einem kulturellen Sinn war für Keller kein

Widerspruch.

Dasselbe gilt auch mutatis mutandis für Jeremias Gotthelf. Auch er sieht
in der Schweiz nicht in erster Linie etwas Politisches, sondern etwas
Kulturelles. Und seine bedingungslose Ablehnung der radikalen Bundesverfassung

ist nicht politischer, sondern religiöser, weltanschaulicher Art.
Politik ist für Gotthelf - ein wenig vereinfachend gesagt - ein Synonym für
Dekadenz, ein Sammelbegriff für jene Lebenshaltung, die nicht
durchdrungen ist von christlichem Denken.

Wir zitieren aus dem Roman «Zeitgeist und Berner Geist»: «Was ist Politik?

Im weitesten Sinne und objektiv genommen, ist es das äussere
Verhältnis der Länder, der Stände, der Menschen untereinander, subjektiv
bedeutet es die Ansichten des einzelnen über diese Verhältnisse. In guten
Zeiten, wenn es christlich geht, so gut es hier auf diesem Erdboden möglich

ist, wo weder Selbst- noch Genusssucht vorherrschen, jeder dem
anderen das Seine gönnt, und ein Genügen hat, an dem, was Gott ihm
beschert, wo überhaupt das Verhältnis zu Gott das eigentliche Leben des

Menschen ist, da gibt es wenig, oder keine Politik im gemeinen Leben

und in der Praxis der Menschen. Werden aber die Verhältnisse in Frage

gestellt, ob sie recht oder unrecht seien, entstehen darüber verschiedene

Ansichten, entstehen Parteien, an welchen wir jetzt so übel leben.»
Politik ist Krankheit - «eine wüste Cholera, über welche niemand Macht

53



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 41 (1998)

hat, als Gott alleine». Politik ist also ein Zustand, der überwunden werden

muss. Es gibt eine höhere Ordnung, eine göttliche Ordnung, welche
das regelt, was für das Zusammenleben der Menschen von Bedeutung ist.

Politik entsteht erst dort, wo die christliche Ordnung den Menschen nicht
mehr genügt, wo diese mutwillig die christliche Ordnung zerstören.
Dadurch wird Politik zu einer «Lebens- und Weltanschauung, die alle
Verhältnisse einfasst, der ganzen Menschheit sich bemächtigen will». Politik
ist eine Weltanschauung gegen Gott.
Gotthelfs ganzes Werk beschreibt im Grunde immer wieder die Welt, in

der die Gesetze des Menschen die Gesetze Gottes bedrohen und

verdrängen, sein Werk handelt immer wieder von der Welt, in der gekämpft
wird um die Synthese von Christentum und Leben. Das analysiert er
immer wieder: In den Uli-Romanen, in der «Käserei in der Vehfreude», welche

viele Anspielungen enthält auf die Tages-Politik seiner Zeit -
erstaunlicherweise vor allem derjenigen Deutschlands. Der Roman «Zeitgeist und

Bernergeist» redet von nichts anderem als von der Gesellschaft, welche
durch den Verlust der christlichen Lebensweise verkommt.
Der radikale Staat ist für Gotthelf ein Staat, der von Politik ohne christlichen

Geist allein bestimmt ist. In ihm herrschen nur noch Menschengesetze,

er ist im eigentlichen Sinne gottlos. Aus diesem Denken heraus sind

Gotthelfs unversöhnliche Angriffe auf die Radikalen und ihre Ideen und

Einrichtungen zu verstehen. Er sah die Radikalen als Menschen ohne
christlichen Geist, als Geldmenschen, wie der Dorngrüttbauer in «Geld
und Geist» einer ist. Dass er in diesen Angriffen oft zu weit ging und

unbegründete Vorwürfe erhob, gehört zu Gotthelfs Tragik. Es wäre aber
höchst interessant, diese Vorwürfe und Ausfälle nicht mehr auf dem
Hintergrund der Schweiz von 1850 zu beurteilen, sondern aus der heutigen
Sicht. Ich denke, dass man Gotthelf in vielem geradezu als Propheten
bezeichnen müsste. Übrigens beurteilt auch Gottfried Keller in seinem letzten

Roman, dem Martin Salander, die kapitalistische bürgerliche Gesellschaft

gegen Ende des Jahrhunderts ähnlich pessimistisch.
Dieses Denken hat mit der Schweiz als Nation nichts zu tun, obwohl die
Menschen der Schweiz, die schweizerische Gesellschaft zentral davon
betroffen sind. Nichts und doch alles zugleich. Gotthelf blickt tiefer. Ersieht
in den Entwicklungen seiner Zeit - er lebt von 1797-1854, sein Leben

deckt sich mit dem Werden der modernen Schweiz vollkommen - etwas,
das weiter reicht als bis zur organisatorischen Gründung des Staates. Er

54



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 41 (1998)

Aus: Woche, Berlin, 12. 4. 1913

sieht in den Entwicklungen die universellen Veränderungen und

Umwälzungen, welche den Menschen verändern. Er spürt die Moderne und ihre
Probleme. Diese polarisieren sich für ihn vor allem in der Loslösung des

gesellschaftlichen Lebens vom Christentum. Aber nicht nur: Er sieht die

Folgen der Industrialisierung voraus, er spürt - in seinem Roman «Jakobs

Wanderungen» -, dass die soziale Frage und ihre Lösung eines der grossen

Probleme der kommenden Zeit sein wird. Gotthelfs Blick geht tiefer,
es ist ein Weitblick in unser Jahrhundert hinein.
Ich komme zum Schluss und zu einer Zusammenfassung meiner
Gedankengänge. Ich bin ausgegangen von der These, dass die Entwicklung der
modernen Schweiz in der Literatur nicht reflektiert werde. Ich habe weiter

versucht, diese Tatsache, die Sie mir haben glauben müssen, zu
begründen mit der These, dass die erste Hälfte des letzen Jahrhunderts in

unserem Bewusstsein eine geringe Rolle spiele, vor allem weil unser
nationales Verständnis nicht in dieser Zeit wurzelt, sondern seinen Ursprung
in der Schweizer Urgeschichte findet.

55



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 41 (1998)

Salvador Dali: La vieillesse de Guillaume Tell (1931).

Ich habe weiter behauptet, dass im Werk der grossen Schweizer Erzähler
des 19. Jahrhunderts - vor allem bei Gottheit und Keller - zwar die

Entwicklung der modernen Schweiz sehr präsent ist, dass aber beide Dichter
die Vorgänge weit universaler sehen, weit mehr als Entwicklungen der
Gesellschaft in eine neue Zeit hinein deuten, denn als Gründung eines

Staatswesens.
Vielleicht gelingt es einem grossen, noch nicht bekannten Schweizer
Dichter in der Zukunft, die universale Sicht Gotthelfs und Kellers zu
verbinden mit einer Analyse der Ereignisse und Geburtswehen der modernen

Schweiz. Vielleicht ist das Jubiläumsjahr Anlass dazu. Ich denke, wir
alle könnten nur gewinnen.

Illustrationen aus: Paul Utz, Die ausgehöhlte Gasse. Stationen der Wirkungsgeschichte

von Schillers «Wilhelm Teil». (Hochschulschriften/Literaturwissenschaft
60) Königstein/Ts 1984.

Vortrag gehalten am 22. August 1998 im Kunsthaus Langenthal, anlässlich des
Stadtfestes 1998.

56


	Die Bundesverfassung von 1848 im Lichte der Schweizer Literatur

