
Zeitschrift: Jahrbuch Oberaargau : Menschen, Orte, Geschichten im Berner
Mitteland

Herausgeber: Jahrbuch Oberaargau

Band: 40 (1997)

Artikel: Johann Heinrich Pestalozzi und Albert Bitzius VDM : Pestalozzis
Langenthaler Rede und ihre Beziehung zu Jeremias Gotthelf

Autor: Multerer, Thomas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1071361

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1071361
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 40 (1997)

Johann Heinrich Pestalozzi und
Albert Bitzius VDM

Pestalozzis Langenthaler Rede und ihre Beziehung zu Jeremias Gottheit

Thomas Multerer

Im März 1825 kehrte Pestalozzi von Yverdon, dem Schauplatz seiner

grössten Erfolge, auf den Neuhof bei Brugg zurück. Er dachte aber nicht
daran, trotz des Zusammenbruchs des Unternehmens von Yverdon, sich

vor der Welt zu verschliessen. Bereits im Mai besuchte er die
Jahresversammlung der Helvetischen Gesellschaft im nahen Schinznach. Er gehörte
der Gesellschaft seit mehr als einem halben Jahrhundert an und hatte aus
den Reihen der Mitglieder Förderer und Freunde gewonnen. Kaum einer
dieser frühen Freunde lebte noch. Trotzdem hatte die Gesellschaft
Pestalozzi nicht vergessen. Als er sich in Schinznach bescheiden auf die

hinterste Bank setzen wollte, wurde er sofort nach vorne gerufen, um
neben dem Präsidenten Platz zu nehmen. Mit grosser Mehrheit wählte
ihn die Versammlung sodann zu ihrem Vorsitzenden für das Jahr 1826.
Mit dieser Wahl war die Verpflichtung verbunden, an der nächsten

Jahresversammlung zu sprechen. Als Tagungsort für 1826 wurde
Langenthal bestimmt. Tief gerührt nahm Pestalozzi Wahl und Verpflichtung
an und versprach, im Oberaargau über Vaterland und Erziehung sprechen
zu wollen.
So reiste denn Pestalozzi am 26. April 1826, einem unfreundlichen, rauhen

Nachwintertag, nach Langenthal. Er soll von der Bevölkerung sehr
herzlich empfangen worden sein; auch war er in Langenthal kein
Unbekannter. Immerhin hatten im Jahre 1817 acht Langenthaler die grosse
Cotta-Ausgabe seiner «sämtlichen Werke» subskribiert. Die ganze Stadt
Bern brachte es dagegen nur auf ganze zehn Exemplare. Die

Versammlung fand im grossen Saal des Hotels Bären statt. Die Tagung in

Langenthal war einer von Pestalozzis glücklichsten Tagen. Er wurde auf
Händen getragen, überall begegneten ihm Hochachtung und Anerkennung.

Trotzdem war die Freude nicht ganz ungetrübt, wie es in Pestalozzis

langem Leben kaum je ungetrübte Freude gegeben hat. Sein ehemaliger

51



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 40 (1997)

Mitarbeiter aus Yverdon - Niederer - hatte sich veranlasst gefühlt, die
Helvetische Gesellschaft vor Pestalozzi zu warnen, dessen Rührung sei nur
gespielt, er sei darin «ein vollendeter Schaupieler», die Gesellschaft solle

verhindern, dass Pestalozzi ihre Versammlung zum «Tummelplatz der
Leidenschaften» mache. Pestalozzi meinte zu den Ehrungen, die ihm zuteil

wurden, dass «man ihm wohl viel Schönes ins Angesicht» sage, man
müsse aber auch hören, «was man hinter seinem Rücken von ihm sage».
Dennoch überwiegen in Langenthal Glück und Genugtuung. «Erfühlt es

und sagt es auch: Dies ist der Dank meines Landes! Und alle bitteren
Jahrzehnte wiegen nun die eine Stunde nicht auf, da er sich im Kreise dieser

Männer und Jungmänner als eine Lebensquelle fühlt, die immer noch
über den Rand zu fliessen vermag. Er kommt beschüttet vom Glück und
mit der seligen Wehmut heim, dass es sein letzter Tag in ihrem Kreis

gewesen sei, weil er ein Nocheinmal nicht ertrüge.» So Wilhelm Schäfer
in seinem Pestalozzi-Roman «Lebenstag eines Menschenfreundes».

Lang ist die Liste der Teilnehmer, viele in der Schweizergeschichte des

letzten Jahrhunderts bedeutende Persönlichkeiten finden sich eingetragen.

An Bedeutung und Berühmtheit überragt sie aber alle ein Mann, der
sich selbstbewusst mit «Albert Bitzius VDM» (Verbi divini minister Diener

des göttlichen Worts) in die Präsenzliste eingetragen hat.

Man kann nun nicht sagen, der greise Pestalozzi und der junge Vikar
Bitzius aus Herzogenbuchsee seien in Langenthal zusammengetroffen.
Ein Zusammentreffen war es nicht, auch keine Begegnung. Pestalozzi hat
Albert Bitzius - einen Jeremias Gottheit wird es erst zehn Jahre später
geben - bestimmt nicht einmal wahrgenommen, er konnte ihn gar nicht
kennen; und dass beide Persönlichkeiten ein Wort gewechselt hätten, ist

so gut wie ausgeschlossen. Gottheit spricht später nie von seinem Besuch

im «Bären», er erwähnt Pestalozzis Rede nirgends. Vielleicht hat ihn das

Auftreten Pestalozzis auch nicht besonders beeindruckt. Dieser war zu

gerührt, zu schwach, um die Rede selber zu halten. Sie wurde vom
Sekretär der Gesellschaft verlesen. Dies hat den Vortrag bestimmt
beeinträchtigt, wenn nicht in seiner Bedeutung, so doch in seiner Wirkung.
Zudem enthält die Rede keine neuen Gedanken, nichts, was man aus
Pestalozzis bisherigen Schriften nicht bereits kennen konnte.
Man darf also Gotthelfs Anwesenheit bei der Rede Pestalozzis in

Langenthal nicht stilisieren und zur Bildung von Legenden missbrauchen -
wie Walter Nigg es tut: «In der Stunde zu Langenthal ist Gotthelf aus ei-

52



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 40 (1997)

nem blossen Leser von Pestalozzis Schriften zu seinem wahren Schüler
geworden, zum kongenialsten Schüler, den Pestalozzi je in der Schweiz
gefunden hat. Gotthelf nahm aus Pestalozzis Hand die lodernde Fackel,

er hielt sie hoch und zündete damit in seine Zeit hinein. Er ist

Elisa, auf den Pestalozzi, einem Elias gleich, seinen Mantel geworfen hat,
und er führte sein Werk in Helvetiens Gauen fort.» (Walter Nigg: Wallfahrt

zur Dichtung).
Die Bedeutung der gleichzeitigen Anwesenheit beider liegt auf einer
höheren, gleichsam symbolischen Ebene. Es ist eine fast mythische
Gleichzeitigkeit: An diesem 26. April 1826 sind zwei wirklich kongeniale
Menschen in Langenthal gewesen, und ihre gemeinsame Anwesenheit hat
einen tieferen Sinn. Die Beziehung Pestalozzis zu Gotthelf in Langenthal
ist nicht kausaler Art. Nicht weil Gotthelf Pestalozzis Rede gehört hat, ist

er Nachfolger oder gar Jünger geworden; nicht weil Gotthelf Pestalozzi

gelesen hat - übrigens wohl gar nicht besonders fleissig - übernimmt er
dessen Gedankenwelt, sondern es treffen hier zwei Menschen zusammen,

die gleichsam durch einen unterirdischen Strom des Denkens
verbunden sind, deren Bild vom Menschen aus einer gemeinsamen tieferen
Quelle kommt. Eine Gemeinsamkeit verbindet beide, deren sich Gotthelf

gar nicht bewusst war, sie war ihm wohl einfach selbstverständlich.
Pestalozzis Rede löst in Albert Bitzius nichts aus, da alles schon da ist, er
findet sich und sein Denken in Pestalozzis Worten bestätigt, was ihn aber
in keiner Weise erstaunt. Und in der Tat: Liest man die Langenthaler Rede

in Kenntnis von Gotthelfs Welt- und Menschenbild in seinem Werk,
erscheint sie wie ein Programm eben dieses Werks. Pestalozzi sagt in der

Langenthaler Rede als Denker das, was Gotthelf später in seinem Werk
als Dichter gestaltet.

«Von Vaterland und Erziehung» oder «Wie kann man den Gefahren des

Fabrikelendes und des Proletarismus wirksam entgegentreten?»

Pestalozzi versprach in Schinznach, von Vaterland und Erziehung sprechen

zu wollen, wenn «Gott ihm noch ein Jahr schenke». Damit
charakterisiert er seinen Vortrag zu bescheiden, denn die Langenthaler Rede

kann als sein geistiges Testament bezeichnet werden. Zwar hat er nur
über das Vaterland gesprochen, zu einem Vortrag über Erziehung reichte

53



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 40 (1997)

die Zeit nicht. Pestalozzi hat darum diesen zweiten Teil schriftlich als

Skizze formuliert und ihn den Tagungsakten beigelegt. Ob Albert Bitzius
diese Skizze gekannt hat, ist ungewiss und wenig wahrscheinlich.
Pestalozzi entwirft ein weitläufiges Bild seiner Zeit und seiner Gesellschaft,

«er wies die entlegenen und die näheren Quellen der Verderbnis
in unserem Vaterlande nach, aber auch die Heilquellen». Und wenn wir
der Rede einen Titel in unseren Worten geben müssten, so würde er wohl
etwa lauten: «Wie kann man den Gefahren des Fabrikelendes, des

Fabrikgeistes und des Proletarismus wirksam entgegentreten?» Ein für
das Jahr 1826 eigentlich erstaunlich vorausblickendes Thema. Wir
versuchen in der Folge, einen zusammenhängenden Überblick über die Rede

Pestalozzis zu geben, bevor wir uns der Frage zuwenden, inwiefern sein

Denken auch das Denken Gotthelfs ist. Pestalozzis Stil ist manchmal
äusserst komplex und umständlich, so dass es nicht erstaunt, wenn der

Vortrag einem Zuhörer als «endlose Schraube» vorkam, was aber für
einen Leser der Rede kein zutreffendes Urteil ist.

Pestalozzi entwirft eingangs ein idyllisches Bild der Urschweiz. Aus den

Tugenden und dem Gemeinsinn der Urväter sei der erste Bund der

Eidgenossen entstanden. Von der Natur sei dies Land zwar benachteiligt
worden, durch seine vielen Berge, aber gerade die Kargheit habe diesen

Gegenden Schutz, Spielraum und Selbständigkeit gewährt, den Gemeinsinn

gefördert. Pestalozzi bezeichnet es als Glücksfall, dass sich später
Gebirgsorte mit städtischen Orten haben verbinden können, ohne dass es

zum Bruch des Bundes gekommen wäre. «In dieser ursprünglichen
Vereinigung zwei so wesentlich heterogener Elemente in eine enge
Staatsverbrüderung, kannten die einzelnen Teile des neuen Staatskörpers kein

allgemeines, in bestimmte Formen geordnetes inneres Staatsrecht, als

dasjenige, das sich für einen jeden Teil aus der Natur und dem Wesen der
Briefe unserer einzelnen Städte und Länder selber ergab, aber in der
Einfachheit, Unschuld und Edelmut der bestehenden Gewalten in jedem
Kanton als das Fundament sowohl des allgemeinen Landessegens als

auch der allgemeinen Landesrechte anerkannt und mit heiliger Ehrfurcht
ins Auge gefasst und behandelt wurde.» Durch gegenseitige Achtung
und «menschenfreundliche Mässigung» funktionierte der Bund lange
Zeit, Stadt und Land profitierten voneinander, solange der Bund durch
Treu und Glauben, also von innen her gestützt wurde. Pestalozzi nennt
diesen Bund eine «Unschulds-einrichtung».

54



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 40 (1997)

Das Hotel Bären in Langenthal, wie es zur Zeit von Pestalozzis Langenthaler Rede

ausgesehen hat.

Pestalozzi sieht den Wert und die Bedeutung des alten Bundes verklärend
in folgendem Prinzip verwirklicht: Es besteht ein Gleichgewicht zwischen

ländlicher, sittigender, christlicher Tugend einerseits und Weltsinn,
Weltgewandtheit und Weltoffenheit der Städte andererseits. Im Ausgleich
dieser beiden Kräfte sieht Pestalozzi das tragende Fundament des

eidgenössischen Staatsgebildes.
Dieses Goldene Zeitalter des Ausgleichs ging mit den Burgunderkriegen
zu Ende, das Gold der Schlachtfelder von Murten und Grandson weckte
die Habgier; und das Stanser Verkommnis - so Pestalozzi - habe die

gegenseitige Achtung durch Selbstsucht und Machtstreben ersetzt. Unser
Land verdanke die Rettung letztlich allein dem Umstand, dass der alte
Schweizer Geist des Gleichgewichts im Volke noch stark genug gewesen
sei.

Pestalozzi sieht die Dekadenz der Eidgenossenschaft fortschreiten: In den
Städten beginnen einzelne Familien, die in ausländischen Diensten als

Söldner Erfahrungen im Kriegshandwerk und in der Verwaltung
gesammelt haben, den werktreibenden Bürgerstand aus den öffentlichen
Ämtern zu verdrängen, ja ihm sogar die Fähigkeiten zum Amte abzu-

55



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 40 (1997)

sprechen. «Die näheren und entferntem Verwandten der Militärpersonen,

die einen hohen Rang im Auslände besassen, fanden sich schon

seit sehr langem nicht mehr behaglich in den Werkstätten ihrer Väter und

Grossväter, und fremdartige Lebensweisen und Berufsarten gefielen
ihnen besser als die Lebensweise ihrer Vorfahren. Schreiberstellen im

Regierungs- und Privatdienst, Plätze in Tribunalien, Rechtsdienste,
Ehrendienste, Verwaltungsstellen, kurz Berufsarten, die das beschwerliche und
Unaesthetische auch einträglicher Handwerke nicht an sich trugen und
sich etwas mehr den Sitten, Gewohnheiten und Lebensweisen eines, von
dem gemeinen Volk unterschiedenen, scheingebildeten Zeittons näherten,

wurden den gemeinen bürgerlichen Berufen und auch den einträglichsten

Handwerken vielseitig vorgezogen.» Diese neue Gesellschaftsschicht

umgibt sich in den Städten mit einer Scheinkultur, mit einer
vermeintlichen Bildung, die sie angeblich allein für öffentliche Ämter
befähigt. Wer etwas scheint, nicht wer etwas ist, kommt in die höchsten
Ämter.
Diesem verderblichen Prozess gebietet die Reformation einen vorläufigen
Einhalt. Pestalozzi vergleicht den Kampf um die Glaubensfreiheit mit dem

Kampf um die «bürgerliche Freiheit», welche seine unmittelbaren
Vorväter haben erkämpfen müssen. Der Geist der Reformation ist für ihn

dem altschweizerischen Geist verwandt. Die Reformation ist eine sehr

glückliche Epoche und für unser Land segensreich gewesen: «Diese glückliche

Epoche stärkte den Fleiss und die Gewerbsamkeit in Verbindung mit
allen sittlichen Fundamenten des häuslichen und bürgerlichen Wohlstandes,

in allen Städten, die die Reformation annahmen, mit einer
bewundernswürdigen Kraft und Schnelligkeit. Auch mehrte sich seit dieser

Epoche der häusliche und bürgerliche Wohlstand der bedeutendsten
Kantone unseres Vaterlandes in einem auffallend hohen Grad.» Die
Reformation bringt jenes Gleichgewicht von christlichem Geist und Weltoffenheit

der Eidgenossenschaft wieder zurück, welches ihr die Reisläuferei

und ihre Folgen genommen haben.
Die reformierten Kantone verwirklichen die Synthese eines den Handel,
die Politik und den Erwerb kontrollierenden Christentums. Pestalozzi
unterscheidet in der Analyse des Entwicklungsstandes der Schweiz seit den

Glaubenskämpfen klar protestantische und katholische Gebiete und stellt
fest, dass die protestantischen Gebiete in der wirtschaftlichen Entwicklung

den katholischen weit vorausgeeilt waren. Der Zusammenhang zwi-

56



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 40 (1997)

sehen protestantischer Religion und wirtschaftlicher Prosperität im Sinne

einer Synthese wird bei Gottheit eine wichtige Rolle spielen.
Erst jetzt kommt Vater Pestalozzi - wie ihn der Versammlungsbericht
mehrfach nennt - zu seinem eigentlichen Thema: «Dieser Zustand (der

glückliche Zustand der Synthese und der menschenfreundlichen Mässi-

gung>) dauerte so lange, bis im Anfang des vorigen Jahrhunderts (also um
1700) die Folgen einer unpassenden, wie aus den Wolken herabgefallenen

Steigerung eines unnatürlichen, in unseren Lagen und Verhältnissen
keinen sicheren Boden findenden Fabrikverdiensts und Geldreichtums die

wesentlichen Fundamente des Ebenmasses unseres bisherigen Wohlstandes

auf mehreren bedeutenden Punkten des Vaterlands aus den Angeln
hob.» Das einträchtige Zusammenleben wurde durch die plötzlich reich

gewordenen Fabrikanten schwer beeinträchtigt. Der handwerkliche
Mittelstand war materiell nicht in der Lage mitzuhalten, er verarmte oder
wurde gesellschaftlich bedeutungslos. Auch für die ländliche Bevölkerung
brachte der Wandel keinen Segen: Die Landpreise verdoppelten sich und
machten damit ein selbständiges Bauerntum fast unmöglich, die
Dorfbewohner wurden eigentumslos oder mit gewaltigen Schulden belastet.
Dies alles begann, die sittlichen und religiösen Grundlagen des Volkslebens

zu zerstören, den Segen der Synthese aufzulösen. Das Proletariat
entstand. Die ganze Situation wurde in ihrem Elend noch verschärft durch
den Umstand, dass zu Beginn des 18. Jahrhunderts die industriellen
Produkte aus der Eidgenossenschaft besonders gefragt waren. Unser Land

folgte in der industriellen Revolution England an zweiter Stelle, hatte also

den meisten anderen Ländern Europas gegenüber einen Vorsprung;
deshalb die rasche Zunahme der geschäftlichen Erfolge. Es wurde in unserem
Lande fast ausschliesslich für den Export produziert. Pestalozzi sieht darin

ein vergängliches Scheinglück, das nur so lange währen konnte, bis die

anderen Staaten auch industrialisiert waren. Aber Verdienst und Luxus

waren da und - so Pestalozzi - haben das Volk verdorben, jenen alten
Geist der Väter begraben. Der «Erwerbsgeist der Väter» verwandelte sich

in einen «verwöhnten Verbrauchsgeist». Das Zunftwesen - Ausdrucksform

jener Synthese von Christentum und Politik,das über sehr lange Zeit

hinweg das Entstehen von Grossbetrieben verhindert hatte, «damit der
Reiche den Armen nicht verderbe» - wie es in manchen Zunftgesetzen
heisst - verlor seine Macht und seinen Einfluss.

Hier gilt es, einem Missverständnis vorzubeugen. Wenn Pestalozzi von ei-

57



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 40 (1997)

nem Fabrikverdienst spricht, dürfen wir uns nicht Fabriken des industriellen

Zeitalters mit rauchenden Schloten und Fliessbändern vorstellen. Am
Anfang des 18. Jahrhunderts gab es das noch nicht.
Pestalozzi spräche heute nicht von Fabriken, sondern von Manufakturen,
handwerklichen Betrieben in der Zeit des Frühkapitalismus, welche vor
allem in Heimarbeit herstellen Hessen. Und er hat hier vor allem die
Textilindustrie der Ostschweiz und seines Heimatkantons Zürich im Auge.
Zudem verfügte er über einschlägige Erfahrungen: Er war von 1796 -1798
als namengebender Associé an einer Seidenweberei in Zürich Fluntern
beteiligt. Aber Pestalozzis Worte hatten auch im Oberaargau eine besondere

Aktualität. Ende des 18. Jahrhunderts erreichte die Leinwandproduktion

im Oberaargau ihren Höhepunkt. Spinnerei und Weberei, als

Heimarbeit, waren in den Dörfern des oberen Langetentales angesiedelt,
die Veredelung konzentrierte sich auf den Raum Langenthal - Lotzwil. Im

Jahre 1826, als Pestalozzi in Langenthal spricht, hat das Oberaargauer
Leinwandgewerbe den Zenith überschritten und leidet an der erdrückenden

ausländischen, vor allem englischen Konkurrenz durch billiges
Maschinengarn. Im Kanton Bern wurde an Handwebstühlen im Webkeller

gewoben. Gotthelfs zweiter Roman, der «Schulmeister», wird ausführlich

von diesem Untergang der Oberaargauer Leinwandproduktion berichten.
Pestalozzi charakterisiert mit seiner Analyse der Zürcher Situation auch die

Verhältnisse im bernischen Oberaargau.
Pestalozzi kann sich nun fast nicht genug tun, die Verderbnis des
Fabrikverdienstes zu geissein. Er spricht vom «Traumleben des 18. Jahrhunderts»,

vom «Gesindelleben der Menge», «Leichtsinn des Zeitgeistes»,
sieht die Existenz des Vaterlandes bedroht.
Im Augenblick der Not wird nun in Schinznach die Helvetische Gesellschaft

gegründet, die in ihrem Bestreben, alles zu erforschen und zu
umschreiben, was helvetischer Eigenart ist, ein Bollwerk bilden soll gegen
diese wirtschaftlichen Entwicklungen. Auch Gotthelf hat später die Gründung

der Helvetischen Gesellschaft ausserordentlich hoch eingeschätzt.
Er sieht darin fast einen zweiten Rütli-Schwur.
Die Langenthaler Rede Pestalozzis muss Stunden gedauert haben, wurde
sie tatsächlich in der heute vorliegenden Fassung verlesen. Dass es bloss

eine «dritthalbstündige Rede» gewesen sein soll, wie der Tagungsbericht
vermerkt, scheint kaum glaubhaft. Denn erst jetzt kommt Pestalozzi zur
eigentlichen Hauptfrage, zum Thema. Wie kann die drohende Proletari-

58



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 40 (1997)

Kirche Herzogenbuchsee. Als Albert Bitzius hier Vikar war, wohnte er im Haus
rechts der Kirche.

sierung unserer Bevölkerung verhindert werden? Pestalozzi sieht die
Heilquellen vor allem in «einer Umkehrung unseres gewohnten
Routinedenkens». «Ich darf wohl sagen, wir bedürfen diesfalls in uns selbst eines

erneuerten Geistes, eines erneuerten Herzens und sehr veränderter
Massregeln.» Wir erreichen dies, kurz gesagt, durch zwei Heilmittel: Erstens

durch Sparsamkeit und zweitens durch Erhaltung und Steigerung der
Erwerbskraft des Volkes durch Erziehung. «Wir sind in ökonomischer
Hinsicht in grossen Partien in einen Zustand versunken, in dem wir uns der

Volksbildung halber nicht mehr den bisherigen Täuschungen überlassen

dürfen.» Nur durch die «Erhöhung der intellektuellen und der
Kunstkräfte» - der geistigen und manuellen Talente also - können die
ökonomischen Verhältnisse in unserem Land wieder gesunden. Endlich ist

Pestalozzi bei der Hauptsache angelangt: Welcher Art muss diese Erziehung

sein, wenn sie solche Ziele erreichen will? Es darf niemals eine

Bildung sein, «worin sie (die Kinder) durch jeden Brosamen oberflächlicher,

wissenschaftlicher Kenntnisse mehr gehindert als befördert wer-

59



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 40 (1997)

den». Nicht wissenschaftliche Bildung, vor allem aber - noch viel schlimmer

- nicht pseudowissenschaftliche Scheinbildung ist Gegenstand der

Erziehung. Die Schule muss tüchtig machen zur Arbeit, zum Handwerk
und zur Fabrikarbeit. Sie muss lebenstüchtig machen; die Menschen -
und gerade jene der mittellosen Klasse - zum Leben befähigen. Eine

Scheinbildung ist verderblicher als gar keine Bildung.
Es geht Pestalozzi keineswegs um die Beseitigung der industriellen
Entwicklung, er will das Rad der Zeit nicht zurückdrehen. «Es ist in unserer
Lage gar nicht um die Entfernung der Industrie aus unsern, sie jetzt
gefährdeten Gegenden, sondern um die Erneuerung ihrer Segensfundamente

zu tun.» Durch Erziehung wird jener Ausgleich zwischen
christlichem Geist und weltlichem Geld wieder erreicht. Doch Handeln tut not,
die Zahl der besitz- und mittellosen Menschen, die ihre Kraft nicht mehr
in den Dienst ihrer Erwerbsfähigkeit stellen können, wächst täglich. Der
einzelne Privatmann kann hier nichts mehr ausrichten. Es ist Pflicht des

Vaterlandes und vaterländische Pflicht, der um sich greifenden Armennot
mit aller Kraft zu begegnen. Armennot beseitigt man nicht mit mehr
Mitteln, ihr ist nur beizukommen, wenn man «seine Armen als Arme
erzieht». Das Vaterland ist aufgerufen, «sie von der Wiege auf zu
ununterbrochenem Gebrauch ihrer Kräfte und Anlagen zu bilden, ihre überlegte

und erfinderische Tätigkeit zu beleben und ihnen besonders eine
anhaltende Ausharrung, Anstrengung und Gewandheit in den täglichen
Erfordernissen ihres Berufslebens gleichsam zur anderen Natur zu
machen». Doch diese Erziehung kann die gesteckten Ziele nur dann
erreichen, wenn sie alle Stände unseres Volkes erreicht und einbezieht. Wir
bedürfen einer allseitigen und tiefgreifenden Volkskultur, einer Art
Nationalerziehung.
Pestalozzi sieht wohl, dass auch die anderen Länder Europas mit den
gleichen Problemen kämpfen. Allen voran England, das in der industriellen

Entwicklung am weitesten vorausgeschritten ist. England hat die «uner-
messlichen Geldresultate» seiner Industrie teuer mit der ins «Uner-
messliche steigenden Vermehrung seiner eigentumslosen Menschen»
bezahlt; so dass es nun «am Vorabend von öffentlichen Landesgefahren»
steht. Pestalozzi sagt dies mehr als zwanzig Jahre vor dem Kommunistischen

Manifest!
Wir fassen Pestalozzis Langenthaler Rede zusammen: Er sieht die
Geschichte der Schweiz als eine grosse Geschichte der Dekadenz. Als eine

60



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 40 (1997)

Geschichte des zunehmenden Verlustes der urschweizerischen Kräfte der
«menschenfreundlichen Mässigung», als ein dauernder Kampf auch um
eine Synthese von christlichem Geist und christlich-demütiger
Lebenshaltung einerseits und Weltoffenheit, welche mit dem Weltgetriebe
umzugehen versteht, andererseits. Diese Synthese ist der Garant für ein

moralisch aber auch wirtschaftlich gesundes und in jeder Beziehung
stabiles Staatsgebäude.
In der Zeit der Burgunderkriege beginnt dieses Gleichgewicht sich

aufzulösen. Habgier macht sich breit, Weltoffenheit wird nicht mehr von
einem christlichen Denken kontrolliert. Es entsteht eine Scheinkultur, welche

politische Tätigkeit gleichsam von ihrer religiösen Basis und damit
auch von der Scholle löst und damit zu Spiel und reinem Machtstreben
verkommen lässt. Nur in der Reformation sieht Pestalozzi den Ausgleich
wieder erreicht.
Die Dekadenz, der Verlust des Schweizer Geistes des Gleichgewichts
bricht endgültig aus in der Zeit des ersten Schubes der industriellen
Revolution. Der Fabrikverdienst, das leichte Geld einerseits, das Proletariat
andererseits, haben jene Kräfte, die die «Unschuldsnation» Eidgenossenschaft

zusammengehalten haben, zerstört.
Nur ein Mittel gibt es für Pestalozzi gegen diese Entartung, gegen diesen

«Leichtsinn des Zeitgeistes». Und das ist Erziehung. Keine Wissenschaft,

vor allem keine Scheinbildung, die zu nichts nütze ist, sondern eine

Bildung, die auf christlichem Fundament steht und den Menschen

befähigt, sich zurechtzufinden, den Aufgaben, die das Leben ihm stellt,
gerecht zu werden.

Jeremias Gotthelf: «Geld und Geist» - Politik und christliche Tugend

Abgesehen von Sprache und Stil könnte diese Langenthaler Rede Pestalozzis

ebensogut von Jeremias Gotthelf sein. Es gibt keinen Gedankengang

in dieser Rede, der in Gotthelfs Werk nicht dichterisch gestaltet wieder

erscheint.
Gotthelf spricht zwar nirgends von Dekadenz, er verwendet eine andere,

poetischere Terminologie. Er spricht von Politik. Politik ist für ihn - ein

wenig vereinfachend - ein Synomym für Dekadenz, ein Sammelbegriff für
jene Lebenshaltung, die nicht durchdrungen ist von christlichem Denken.

61



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 40 (1997)

Wir zitieren aus dem Roman «Zeitgeist und Berner Geist»: «Was ist

Politik? Im weitesten Sinne und objektiv genommen, ist es das äussere

Verhältnis der Länder, der Stände, der Menschen untereinander, subjektiv
bedeutet es die Ansichten des einzelnen über diese Verhältnisse. In

guten Zeiten, wenn es christlich geht, so gut es hier auf diesem Erdboden

möglich ist, wo weder Selbst- noch Genusssucht vorherrschen, jeder dem
anderen das Seine gönnt, und ein Genügen hat, an dem, was Gott ihm

beschert, wo überhaupt das Verhältnis zu Gott das eigentliche Leben des

Menschen ist, da gibt es wenig, oder keine Politik im gemeinen Leben

und in der Praxis der Menschen. Werden aber die Verhältnisse in

Frage gestellt, ob sie recht oder unrecht seien, entstehen darüber
verschiedene Ansichten, entstehen Parteien, an welchen wir jetzt so übel
leben.»

Gottheit geht dann der Frage nach, warum die Verhältnisse in Frage
gestellt werden und stellt dann fest, dass der Teufel im Paradies der erste
Politiker gewesen sei, weil er das Verhältnis zwischen Gott und den
Menschen zerstört hat, dadurch, dass er Eva unzufrieden gemacht habe, eben

an jenem Verhältnis.
Politik ist Krankheit - «eine wüste Cholera, über welche niemand Macht
hat, als Gott alleine». Politik ist also ein Zustand, der überwunden werden

muss. Es gibt eine höhere Ordnung, eine göttliche Ordnung, welche
das regelt, was für das Zusammenleben der Menschen von Bedeutung ist.

Politik entsteht erst dort, wo die christliche Ordnung den Menschen nicht
mehr genügt, wo diese mutwillig die christliche Ordnung zerstören.
Dadurch wird Politik zu einer «Lebens- und Weltanschauung, die alle
Verhältnisse einfasst, der ganzen Menschheit sich bemächtigen will». Politik
ist eine Weltanschauung gegen Gott.
Wird diese Form der Weltanschauung umfassend, dann verlässt Gott
diese Welt, und sie bleibt zurück ohne Massstab, den Politikern
überlassen. Diesen Zustand sieht Gotthelf in der Zeit der radikalen Berner

Regierung eigentlich verwirklicht. Eine Welt, in der nur noch die Gesetze
des Menschen gelten, nicht mehr jene Gottes, ist für Gotthelf ein

Alptraum. Er nimmt hier vieles vorweg, was in der Mitte unseres Jahrhunderts

unter dem Begriff der «verwalteten Welt» von sich reden gemacht
hat.
«Ich meine, weil man den Gesetzen vertraute und mit ihnen für alles

gesorgt zu haben glaubte und die Gesetze dem Buchtstaben nach hand-

62



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 40 (1997)

Das Pfarrhaus Herzogenbuchsee. Stich von Samuel Weibel (1771-1846).

63



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 40 (1997)

habte, so vergass man über den Gesetzen die Liebe, die einzige Mutter
aller Gaben, die Segen bringen, vergass über dem Leib die Seele; so

bildete sich das gefrässige Ungeheuer, das überall unter dem Schilde

der Gesetze hervor seinen hungrigen Leib hervorzudrängen beginnt»
(Armennot).
Gotthelfs ganzes Werk beschreibt im Grunde immer wieder die Welt, in

der die Gesetze des Menschen die Gesetze Gottes bedrohen und
verdrängen, sein Werk handelt immer wieder von der Welt, in der gekämpft
wird um die Synthese, welche Pestalozzi als Grundlage einer gesunden
Gesellschaft ansieht.

Immer wieder geht es Gotthelf um die grosse Frage, wie der Mensch in

den Anforderungen, welche Beruf und Erwerbsleben an ihn stellen, noch
christlich leben kann. Und wie für Pestalozzi, so ist auch für Gotthelf
ein richtiges Leben nur in einer Synthese beider Kräfte möglich. Dies gilt
für das Leben des einzelnen, wie für das Leben eines Staates und Volkes.
In diesen Grundpositionen stimmen Gotthelf und Pestalozzi völlig
überein.
Und wie Pestalozzi sieht auch Gotthelf die Synthese in den Phasen der
Schweizer Geschichte unterschiedlich verwirklicht.
Auch für Gotthelf ist die Reformation eine Zeit und eine Haltung, welche
die Synthese verwirklicht. Pestalozzis oben zitierter Gedanke, dass der
Geist der Reformation den «häuslichen und bürgerlichen Wohlstand in

hohem Grad» gefördert habe, nimmt Gotthelf immer wieder auf. Karl

Fehr nennt Gotthelf in seiner Biographie sogar einen «reformator perpetuus».

Ein paar wenige Stichworte müssen genügen, diesen Zusammenhang
zwischen Pestalozzi und Gotthelf zu erläutern.
Das Wort «Beruf» verwendet erst Luther in unserem, gleichsam ethischen
Sinn. Der lateinisch-katholischen Welt ist dieser Begriff fremd. Beruf ist für
Luther der höchste sittliche Inhalt des Lebens. Berufsarbeit ist Gottesdienst.

Leben ist Aufgabe. Wer sich entwickeln will, kann sich nur in der
Welt entwickeln, nicht ausserhalb ihrer. Vielleicht kann man dies - etwas
dunklerweise - als eine reformatorische Grundposition bezeichnen, welche

in der Folge zu jener Prosperität geführt hat, die Pestalozzi hervorhebt.

Der Weg des Menschen zu seiner Bestimmung führt nicht weg von
der Welt, sondern in sie hinein, durch die Welt hindurch.
Das ist nun aber eine der Grundpositionen Gotthelfs schlechthin: Der

64



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 40 (1997)

Mensch bildet sich in der Welt, der Weltflüchtling erfüllt seine Aufgabe
nicht, auch wenn er noch so gottesfürchtig lebt.
Hören wir den Anfang von «Geld und Geist»: «Das wahre Glück des

Menschen ist eine zarte Blume; tausenderlei Ungeziefer umschwirret sie,

ein unreiner Hauch tötet sie. Zum Gärtner ist ihr der Mensch gesetzt, sein

Lohn ist Seligkeit, aber wenige verstehen ihre Kunst, wie viele setzen mit
eigener Hand in der Blume innersten Kranz der Blume giftigsten Feind.

Wohl dem, welchem zu rechter Zeit ein Auge aufgeht; er wahret seines

Herzens Frieden, er gewinnt seiner Seele Heil, beide hängen zusammen
wie Leib und Seele, wie Diesseits und Jenseits.»

Und an «Uli des Knechts» Hochzeit sagt der Pfarrer: «Denn glaubt es mir
doch recht, das recht weltliche Glück und das himmlische Glück werden
akkurat auf dem gleichen Weg gefunden».
Ähnliches geht aus Gotthelfs Lehre von den beiden Büchern hervor aus
dem Anne-Bäbi-Roman: Das Buch des Lebens und das heilige Buch

zusammen ergeben erst die ganze Welt.
Glück ist nicht Fortuna, die willkürlich zuteilt. Glück ist Arbeit. Wer an

seinem irdischen Glück arbeitet, bringt es zu etwas, und wer es zu etwas
bringt, lebt gottgefällig. Geld zu verdienen, Wohlstand zu erlangen, ist für
Gotthelf keineswegs verwerflich, keineswegs unchristlich - im Gegenteil:
es ist der Beweis, dass man erfolgreich durch die Welt gegangen ist.
Irdisches Glück und himmlische Seligkeit hängen deswegen zusammen. Diese

Weisheit ist Gegenstand der Hochzeitspredigt in «Uli der Knecht».
Christen und seine Familie in «Geld und Geist» müssen zuerst die bittere

Erfahrung machen, wie Geld ihre Familie in Zwist stürzt. Erst als auch sie

durch diese Welt des Geldes geschritten sind, sie erfahren und beherrschen

gelernt haben, ist es ihnen möglich, sich gegen den Dorngrütt-
bauern - den absoluten Geldmenschen - zu behaupten.
Oder Peter Käser, der Schulmeister, steht am Ende nicht nur als ein guter
oder zumindest passabler Lehrer da, sondern auch als einer, der seine
Familie ernähren kann. Der Mensch ist in die Welt gestellt, dass er sie liebe.
Es braucht für Gotthelf eben beides: Diesseits und Jenseits, Weltgetriebe
und Transzendenz, Geld und Geist. Es braucht die Synthese im Sinne
Pestalozzis. Das ganze dichterische Werk spricht davon, das ganze Werk
handelt von Menschen, welche im Stande sind, die Synthese im Persönlichen

oder in der Gemeinschaft zu verwirklichen oder daran zu scheitern,
weil sie sie zu verhindern suchen.

65



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 40 (1997)

Das einzige Jugendbildnis von Albert
Bitzius, zur Zeit seines Besuchs bei der
Helvetischen Gesellschaft in Langenthal
Allerdings ist das Porträt mit Jeremias
Gottheit unterzeichnet. Einen Gottheit
wird es erst zehn Jahre später geben.
Die Authentizität des Bildes ist nicht

ganz gesichert.

Jeremias im Bauernspiegel will, als ihm Anneli wegstirbt, selbst ein Gott
sein und Gottes Allmacht nicht mehr anerkennen. Er begeht eine schwere

Sünde, die ihn in seiner Entwicklung weit zurückwirft.
Der Vikar im Annebäbi ist ein Mensch, der ganz dem Geist verfällt und

untauglich und unmenschlich handelt. Der Dorngrüttbauer ist ganz und

gar ein Geldmensch und geht daran zu Grunde. Der Erfolg und Misserfolg

der Käserei in der Vehfreude steht und fällt mit dieser Verbindung.
«Uli der Pächter» wird ein Geizhals, und es braucht Vreneli, seine Frau,

die ihn wieder auf den rechten Pfad führt. Und Christen in «Geld und
Geist» gefährdet durch seine Unerfahrenheit in Geldsachen Glück und

Seligkeit seiner Familie.

Hier lässt sich kurz auch ein Blick werfen auf Gotthelfs politische Stellung
und Haltung, die von aussen inkonsequent und sprunghaft erscheint, im

Grunde aber eigentlich konsequent ist. Im konservativen Staat der

Restauration, der Gotthelfs Jugend und Studienzeit bestimmt hat, ist die

Synthese nicht verwirklicht. Erst im liberalen Staat, der 1830 die
Herrschaft des Patriziats unblutig beseitigt, sieht Gottheit den Ausgleich aller
Kräfte auch im Sinne Pestalozzis verwirklicht. Der radikale Staat ist dann
für Gottheit Ausdruck eines allgemeinen Verlustes von Religiosität, von

66



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 40 (1997)

christlicher Grundhaltung. Darum kehrt er in seinem letzten Roman im

«Schuldenbauer» wieder zu einer konservativen Haltung zurück, welche
für ihn die Synthese von Geld und Geist doch noch besser verwirklicht.
Der radikale Staat ist für Gotthelf ein Staat, der von Politik ohne christlichen

Geist allein bestimmt ist. In ihm herrschen nur noch Menschengesetze,

er ist im eigentlichen Sinne gottlos. Aus diesem Denken heraus sind

Gotthelfs unversöhnliche Angriffe auf die Radikalen und ihre Ideen und

Einrichtungen zu verstehen. Er sah die Radikalen als Menschen ohne
christlichen Geist, als Geldmenschen, wie der Dorngrüttbauer einer ist.

Dass er in diesen Angriffen oft zu weit ging und unbegründete Vorwürfe
erhob, gehört zu Gotthelfs Tragik. Es wäre aber höchst interessant, diese

Vorwürfe und Ausfälle nicht mehr auf dem Hintergrund der Schweiz von
1850 zu beurteilen, sondern aus der Sicht der heutigen Schweiz. Ich

denke, dass man Gotthelf in vielem geradezu als Propheten bezeichnen

müsste.
Pestalozzi sieht den Höhepunkt der Dekadenz-Entwicklung in der
drohenden Proletarisierung des Volkes erreicht. Pestalozzi sagt dies als ein

Greis - ein Jahr vor seinem Tode. Die Zeit der Entstehung von Gotthelfs
Werk ist nun auch die Zeit der fortschreitenden Entwicklung der
Industrialisierung.

Gotthelf ist nicht gegen die Industrialisierung, welche seine Lebenszeit
bestimmt hat, er will ebenso wenig wie Pestalozzi das Rad der Zeit
zurückdrehen. Er sieht im Gegenteil in der Industrialisierung nicht zuletzt
auch - im eigentlichen Sinne des Wortes - das segensreiche Resultat des

Fleisses, der in den Himmel führt. Aber wenn Industrie mit Politik sich

verbindet, wenn die «industria» nicht mehr Gottes Gesetzen, sondern den
Gesetzen der Menschen folgt, dann ist sie verderblich. Wenn Industrie nur
den Geldmenschen hervorzubringen im Stande ist, dann muss sie

bekämpft werden. Gotthelf glaubt im radikalen Staat eine Gesellschaft

verwirklicht, die so denkt, handelt und politisiert.
In «Leiden und Freuden eines Schulmeisters» kämpft Gotthelf gegen diese

Form der Industrialisierung. Peter Käser wird Lehrer, nicht aus innerer

Berufung, sondern weil er als Weber keine Chance hat.
Vreneli sagt zu Uli, der sich neuer kapitalistischer Wirtschaftsmethoden
bedienen will und sich damit entfernt von einem christlichen Ethos: «Lass

uns beten und arbeiten, das andere auf Gott stellen, der soll unser
Rechenmeister sein.»

67



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 40 (1997)

Gottheit ist - das nebenbei - eigentlich der erste Dichter der deutschen

Literatur, der die soziale Frage aufgreift und sie in seinem ganzen Werk
immer wieder behandelt. Was im Naturalismus in Gerhart Hauptmanns
Webern mit aller Wucht dann in die deutsche Literatur fährt, das Elend

der schlesischen Weber, hat Gottheit im Schulmeister bereits ein halbes

Jahrhundert früher dargestellt. Er geht auch den grossen französischen
Naturalisten voraus.
Der drohenden Proletarisierung des Volkes, das seine Ordnung nicht mehr
in der göttlich-christlichen sucht, sondern sich seine Gesetze selber

macht, dieser drohenden Proletarisierung kann auch bei Gottheit - wie
bei Pestalozzi - nur durch Bildung und Erziehung begegnet werden.
Erziehung ist nicht wissenschaftliche Bildung, nicht pseudowissenschaftliche

Scheinbildung. Die Schule muss tüchtig machen zur Arbeit, zum Handwerk

und auch zur Fabrikarbeit. Sie muss lebenstüchtig machen; die

Menschen - und gerade jene der mittellosen Klasse - zum Leben befähigen,

so Pestalozzi. Und hierin steht Gottheit wohl Pestalozzi am nächsten.

Gotthelfs ganzes Werk kann man auch unter dem Aspekt der Erziehung
lesen. Immer wieder geht es um Erziehungsfragen, um Erziehung zu
jener Synthese, welche für Pestalozzi wie für Gottheit das richtige Leben

möglich macht.
In diesem Zusammenhang ist Gotthelfs ungestümes, nie erlahmendes,
aber nicht immer ganz glückliches Engagement für die Schule zu sehen.

Aber auch seine Ausfälle gegen die Sekundärschulen, die zu seiner Zeit

gegründet werden, haben hier ihren Ursprung. Gottheit wirft ihnen vor,
sie erzögen nicht, sie vermittelten nur Scheinbildung, die nicht zum
Leben tauge.
Wenn irgendwo, dann in der Frage der Schule ist Gottheit Pestalozzis Jünger.

Gottheit stellt - wie Pestalozzi - immer das Kind über die Schule.

Schule ist nur ein Hilfsmittel in der Ganzheit der Erziehung. Es gibt für
Gottheit keine Bildung, die nicht auch Erziehung ist. Alle Schule ist Erziehung

zu wahrer Christlichkeit. Eine Schule, die nur Wissen vermittelt, ist
das Verderben der Gesellschaft. Schule erzieht letztlich zur Einsicht in die

Gültigkeit der christlichen Weltordnung. Und für Gottheit wie für Pestalozzi

ist es diese Einsicht allein, die zum Leben befähigt. Diese Einsicht
kann gültig aber nur in der Familie aufgebaut werden. Die Familie ist für
beide - Gottheit wie Pestalozzi - der primäre Ort der Erziehung. Die
Familie ist die einzige Institution, die von Gott eingerichtet ist, alle anderen

68



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 40 (1997)

km
Johann Heinrich Pestalozzi

um 1824 nach einer Lithographie
von J. Thomson.

Institutionen sind Menschenwerk und kommen für Gottheit in verdächtige

Nähe zur Politik. So widmet Gotthelf diesem Gedanken seine Schrift
«Ein Wort zur Pestalozzi-Feier» zum 100. Geburtstag Pestalozzis im Jahre

1846. Er sagt darin: «Der Geist der Zeit ist ein abgöttischer Geist, der
sich selbst zum Götzen macht, ein Geist der Selbstsucht, daher der
Vereinzelung, des Isolierens, flüchtig und unbeständig in der Wahl seiner Mittel

zur Erreichung seiner Zwecke. Von diesem Geist war die Schule

ergriffen, sie isolierte oder emanzipierte sich, wie man zu sagen pflegt,
ward zum Selbstzweck oder zum eigenen Götzen, wie man sagen könnte.»

Damit entfernt sich die Schule von Pestalozzis Ideen und Grundanliegen,
wie er sie auch in der Langenthaler Rede zum letzten Mal öffentlich
vorgetragen hat. Die Schule hat sich vor allem vom Hause, der Familie
emanzipiert, sie ist wissenschaftlich geworden und dient damit nicht mehr der

eigentlichen Bildung, sondern höchstens noch einer beliebigen Ausbildung

zu einem Zweck, der gerade Mode ist oder besonders viele persönliche

Vorteile verspricht.
Im Hause muss beginnen, was leuchten soll im Vaterland. Nicht von
ungefähr ist dies ein Gotthelf-Wort.
Pestalozzi forderte in Langenthal eine Bildung, die das Leben meistern
lässt. Eine Bildung, die in einer christlichen Haltung den Anforderungen

69



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 40 (1997)

der Welt genügt, glücklich machen kann, ohne dass dies Glück vom
Materiellen allein bestimmt ist, ohne dass diese Bildung von einem platten
Nützlichkeitsdenken bestimmt ist. Und Gotthelf stellt in seinem ganzen
Werk immer wieder den Prozess dar, wie Menschen diese Bildung erlangen

und wie sie ihr Leben meistern oder - aus Mangel an dieser Bildung

- zu Grunde gehen.

Pestalozzis Langenthaler Rede ist abgedruckt im Band 27 der Sämtlichen Werke.

(Johann Heinrich Pestalozzi: «Sämtliche Werke» Band 27; Schriften aus den Jahren

1820-1826; Hrsg. von Emanuel Dejung und Käte Silber; Zürich 1976)

Die vorliegende Arbeit stützt sich vor allem auf den reichen Anmerkungsapparat
dieser Ausgabe und auf den Vortrag von J.R. Meyer über Pestalozzis Langenthaler
Rede, erschienen in der Sunndigspost - einer Beilage zum Langenthaler
Tagblatt -wiederabgedruckt in den Langenthaler Heimatblättern 1964, S.84-100.

70


	Johann Heinrich Pestalozzi und Albert Bitzius VDM : Pestalozzis Langenthaler Rede und ihre Beziehung zu Jeremias Gotthelf

