
Zeitschrift: Jahrbuch Oberaargau : Menschen, Orte, Geschichten im Berner
Mitteland

Herausgeber: Jahrbuch Oberaargau

Band: 40 (1997)

Artikel: Gerhard Meier und die bildende Kunst : nach einem Vortrag im
Kunsthaus Langenthal

Autor: Vögele, Christoph

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1071360

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1071360
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 40 (1997)

Gerhard Meier und die bildende Kunst

Nach einem Vortrag im Kunsthaus Langenthal

Christoph Vögele

«Paradies» heisst der Titel des Sommerprogramms im Kunsthaus Langenthal.

Aus dem nahen Niederbipp kommt der Schriftsteller Gerhard Meier.
In ein Programm - im übertragenen Sinne - passt der differenzierte und
feine Menschenfreund Gerhard Meier eigentlich nicht, aber im Programm
«Paradies» kann ich ihn mir gut vorstellen. Gerade er hat sich in seinen

Gedichten und Romanen, in seinen Sprachbildern immer wieder nach

dem Paradiesischen gesehnt. Nicht als Phantast oder Schöngeist aber,

sondern mit festem Boden unter den Füssen, dem Boden von Amrain,
sprich Niederbipp, von Herkunft und Geschichte. Das Vorausschauen ins

«weite Land» des Paradiesischen ist niemals losgelöst vom wachen
Hinschauen, das auch das Unmenschliche bemerkt, und vom relativierenden
Zurückschauen. Gerhard Meiers Sehnsucht kennt drei Richtungen: nicht
nur nach vorne ins «weite Land» und zurück zu den Toten, sondern auch

zur Seite hin, zu den Menschen, die ihn begleiten. Immer geht es um die

Aufhebung von Grenzen, um die Verbindung zur ersehnten Ganzheit.
Zwischen gestern, heute und morgen, Leben und Tod, Welt und Paradies

herrscht bei Gerhard Meier reger Grenzverkehr.
Ebenso durchlässig ist die Grenze zwischen Bild und Realität. Wenn er sich

mit den gemalten Bildern seiner Lieblingsmaler das Paradies ausmalt, so
sind diese gemalten Bilder für ihn ebenso wirklich wie die sogenannte
Wirklichkeit. Bilder finden sich bei Gerhard Meier allerorten, aller
Gattung. «Das Leben in Bildern», so sagt er in seinen Amrainer Gesprächen
mit Werner Morlang, «das Denken in Bildern ist eine Angelegenheit, die

mit unserem Überleben zu tun hat. Dort, wo wir nicht mehr fähig
sind, uns in Wörtern auszudrücken, sind wir auf das Bild angewiesen: auf
das Sprachbild, auf das Traumbild, auf das Farbbild. Solche Bilder sind

lebenswichtig.»
Unter den Bildern sind ihm die gemalten besonders lieb. An seinen soge-

13



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 40 (1997)

nannten «Stadttagen» ist der Gang ins Museum eine Lieblingsbeschäftigung.

Gewisse Bilder, die er auf Ausflügen und Reisen oder in

Kunstbüchern kennengelernt hat, befinden sich seit Jahrzehnten in seinem

«musée imaginaire» oder - im Sprachbild Gerhard Meiers - «an den
Wänden seiner Seele». Seit den frühen Gedichten ist die bildende Kunst
in seinem Werk präsent, in aller Klarheit ist die Rede von ganz bestimmten

Malern und Bildern.
Ich möchte Ihnen Gerhard Meiers «Galerie» gemalter Bilder vorstellen,
eine Auswahl von Werken, die in seinen Büchern vorkommen. Plastische

Werke, die in seinen Texten etwa durch Wiggli, Luginbühl oder Tinguely
vertreten sind, werden bewusst weggelassen. Das Gemälde kommt dem
immateriellen Erinnerungsbild, das für Meier so wichtig ist, näher als die

raumgreifende Plastik.

Die Bildfolge beginnt mit seinem Lieblingsmaler Caspar David Friedrich,
führt bis zur ungegenständlichen Malerei von Mark Rothko und endet mit
Werken der Naiven Kunst und der «art brut».

Friedrich: Kreidefelsen auf Rügen

Der Bilder-Reigen beginnt mit dem deutschen Romantiker Caspar David

Friedrich (Greifswald 1774-1840 Dresden). Mit Friedrich verbindet
Gerhard Meier der biographische Bezug zur Insel Rügen. Von hier stammt
Meiers Mutter Karoline Kasten, die als Schäferstochter auf der Ostsee-
Insel aufgewachsen ist. Friedrich hat zu verschiedenen Zeiten Rügen
besucht, erstmals 1801. Hier wird er zum selbständigen reifen Landschaftsmaler,

und hierhin führt ihn viele Jahre später, 1818, auch seine
Hochzeitsreise, von der das hier besprochene Bild Kreidefelsen auf Rügen
stammt (Museum Oskar Reinhart am Stadtgarten, Winterthur).
Für Gerhard Meier ist Rügen, im speziellen die Halbinsel Wittow, das

«Land der Winde», das seinem jüngsten Roman den Titel lieh, eine
Seelen-Landschaft, fast schon ein Bild vom «Sneewittchenland», das sich «in

unserer Seele befinde, die auch schon das weite Land geheissen worden
ist» Landder Winde, S. 89). In Friedrichs weiten lichterfüllten
Landschaften fühlt sich der Autor heimisch - und fast zärtlich spricht er von
den «Bildern meines Lieblings» (BaurundBindschädler, S. 260). Sein

Mutterland Rügen besucht Gerhard Meier mehrmals, gleichsam in zweifacher

14



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 40 (1997)



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 40 (1997)

«Mission», auf den Spuren seiner Mutter und der Motivwelt Friedrichs. Im

Film Die Ballade vom Schreiben, einem einfühlsamen Künstlerporträt, das

Friedrich Kappeler 1994 dem Autor gewidmet hat, sind die Szenen einer

gemeinsamen Rügen-Reise besonders berührend. Die filmischen Bilder

aus dem Mutterland zeigen den Wanderer Gerhard Meier als einen
Ankommenden - und machen zugleich deutlich, dass die Motivsuche nach

Friedrichs gemalten Bildern letztlich erfolglos bleiben muss. Meiers
Hingabe an Friedrichs Landschaften gilt in zweifacher Hinsicht der Heimat,
verbindet die Suche nach seiner biographischen Herkunft mit der Sehnsucht

nach einer spirituellen Ankunft. Die Insel Rügen wird solcherart zum
Schnittpunkt zweier Welten, einer irdischen und einer paradiesischen,
einer vergangenen und einer ersehnten.
Gerhard Meiers Vorliebe für Friedrichs Bilder gründet in einer tiefen
Wesensverwandtschaft. Beider Schaffen reflektiert eine ethisch-religiöse
Grundhaltung, welche sich mit der Sehnsucht nach dem Transzendenten
verbindet. Bereits zu Friedrichs Zeiten wuchsen diese Gefühle gerade vor
dem Hintergrund zunehmender Gotteszweifel. Sprechend ist hierzu eine

Passage aus der Toteninsel: «Ich sagte ferner, Otto Julius Bierbaum habe

gesagt, dem Menschen sei das Paradies genommen worden, und er habe
sich die Kunst dafür gegeben. Und die Kunst sei wiedergewonnenes
Paradies. Der Erlösungsgedanke habe das 19. Jahrhundert durchzogen,

im Fin de siècle und im Jugendstil eine Steigerung bis zur
Zwangsvorstellung erfahren. Vom Erlösungsdrang sei auch unsere Zeit besessen,
und der Reiz, der vom Fin de siècle auf sie ausgehe, habe hier eines seiner

Motive» (Baur und Bindschädler,S.143 f.).
Im Land der Windewird die Verbindung zwischen Kunst und Transzedenz
noch deutlicher: Bindschädler sagt zu Katharina, Kunst sei «vielleicht ein

Klang der sich gewissermassen aus dem grossen Klang herausgelöst
habe, als ein Nebenklang des grossen Klanges». Damit berühren die Künste,

allen voran die Musik, aber auch die Malerei mit ihren Farbtönen,
einen sphärisch-himmlischen Bereich.

Friedrich: Auf dem Segler

Gerhard Meier, der romantisches Ganzheitsdenken in unsere Tage

weiterträgt, verbindet in seinen Werken verschiedene Künste und Sinne. Ein

16



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 40 (1997)



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 40 (1997)

Beispiel hierfür ist eine Passage aus dem Roman Der Besuch. Der Mann
auf Zimmer 212 in der Psychiatrischen Klinik St. Urban wartet auf Besuch.

Dabei fällt sein Blick auf einen Segler, ein gemaltes Segelschiff wohl, das

sich aufgrund der Beschreibung auf eine Reproduktion von Friedrichs Bild

Auf dem Segler(Eremitage, St. Petersburg, um 1818) bezieht,
«...und auf dem Meer segelt ein Segler. Das Schwarz des

Schiffsrumpfes, zum Teil auch das Schwarz des Meeres geben sich

aufgefächert in mehrere Schwarz, in Violett auch, Oliv, Gelb und so weiter
(aber ohne Rottöne), während das Weiss der Segel opal-, ja alabasterfar-
bene, das Weiss des Himmels geradezu marmorne Töne (inklusive Änderung,

natürlich) und alle diese Töne zusammen zusätzlich noch wirkliche
oder eben tonale Töne annehmen, so dass es sich schliesslich oder
schlechthin um ein musikalisches Bild oder um bildhafte Musik zu handeln

scheint» DerBesuch, S. 107). Das Bild bezieht sich abermals auf
Friedrichs Hochzeitsreise. Auf dem Boot befindet sich ein Paar, das einer
Hafenstadt - wohl Stralsund - entgegensegelt. Indes verschränkt sich

auch hier eine abbildliche mit einer sinnbildlichen Ebene. Die Überfahrt
kann als die gemeinsame Lebensfahrt des Paares interpretiert werden; mit
der Hafenstadt verbinden sich Jenseitsvisionen, das Schiff ist auf Todeskurs.

Meiers Roman endet denn auch mit den Sätzen: «Nachdem sich ihre

Blicke getroffen haben [des Mannes auf Zimmer 212 und der
Krankenschwester], entfernt sich ein Segler, unter einer Musik, die immer stärker
wird» (Der Besuch, S. 202).

Friedrich: Der Abendstern

In Meiers späteren Romanen werden Friedrichs Werke bei ihren Titeln
genannt, so etwa das Bild Der Abendstern (um 182S, Freies Deutsches

Hochstift, Frankfurt am Main). Im Roman Der schnurgerade Kanal wird
dem Werk nachgesagt, «kaum je habe Caspar David Friedrich die Chiffren

des Todes zarter und tröstlicher ins Bild gesetzt» (Der schnurgerade
Kanal, S. 309). Während eines Besuches der Romanheldin Helene W. am
Untersee, geht die gesehene Wirklichkeit der Seelandschaft in die
erinnerte Wirklichkeit eines Musikstückes und des besagten Bildes Der
Abendstern über. Musik, gesehene und gemalte Landschaft verbinden
sich zu einem einzigen Stimmungsbild.

18



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 40 (1997)

Caspar David Friedrich: Der Abendstern. Um 1825

Caspar David Friedrich: Böhmische Landschaft mit dem Milleschauer. Um 1810/11

19



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 40 (1997)

Das Wesen von Friedrichs Abendstern tritt in Meiers einfühlsamer
Beschreibung klar hervor: «Über Dresden hing ein gelbes Wolkenband, nach

rechts hin sich verjüngend. Ein beinahe ebenso breites, nach rechts sich

verjüngendes Band freien Himmels erstreckte sich darüber. Den übrigen
Himmel bedeckte ein Wolkenfeld, kompakt, etwas weniger gelb. Auf
dem höchsten Punkt der dunklen Kuppe im Vordergrund breitete ein Knabe

seine Arme aus, während die Stellung der Beine auf ein baldiges Ab-
stossen schliessen liess. Von den Turmenden dreier Kathedralen flankiert,
berühren Kopf und rechte Hand das Wolkenband. Zwei Pappelkolonnen
standen vor Dresden, die eine von links, die andere von rechts. Eine Frau

und ein Mädchen, im Rücken des Knaben, behielten diesen im Auge.
Dr. Helene W. fragte sich wo denn auf dem Bild Der Abendstern der
Abendstern sei. Sie verspürte den Sog dieses Bildes» (Der schnurgerade
Kanal, S. 309 f.).
Der besagte Sog führt nach rechts, aus dem Bildgeviert hinaus, wo
unsichtbar, in unserer Imagination, der Abendstern leuchtet. Der Knabe
sieht ihm entgegen, vielleicht als einem Zeichen seines kommenden
frühen Todes. Es ist ihm jedoch nicht bang; auf dem höchsten Punkt der

Kuppe angelangt, geniesst er die abendlichen Winde, die ihn hier oben

umgeben - und träumt vom Fliegen. Der Wind hat es auch Gerhard Meier

angetan - nicht erst in seinem Land der Winde. Der Wind ist Lebenshauch

und zugleich Verbindung zwischen Himmel und Erde. Von Friedrich
heisst es im Schnurgeraden Kanal:«Apropos Luft: Von Caspar David
Friedrich weiss man, dass dieser, wenn er Luft malte, kein Gerede

vertrug» (Der schnurgerade Kanal, S. 207).

Friedrich: Böhmische Landschaften

Gerhard Meiers Vorliebe für die Landschafts-Malerei - andere Gattungen
wie Porträt oder Stilleben kommen in seinen Texten eher selten vor-gründet

wohl im Interesse für das Elementare von Licht und Luft, welche sich

im freien Landschafts- und Himmelsraum entfalten können. Zu seinen

Lieblingsbildern gehören Friedrichs Böhmische Landschaften, von
denen er im Schnurgeraden Kanalschreibt: «Den böhmischen Landschaften

von Caspar David Friedrich wird nachgesagt, sie gehörten zu den sanftesten,

menschlichsten, die Friedrich gemalt habe, obwohl auf diesen Bil-

20



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 40 (1997)

Caspar David Friedrich: Zwei Männer am Meer bei Mondaufgang. 1816/17.

21



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 40 (1997)

dem kein Mensch zu sehen sei, auch nicht auf den Wegen, kein Hirte,
kein Wanderer. Man könne die böhmischen Landschaften Caspar
David Friedrichs übrigens nicht betrachten, ohne über deren Himmel zu
reden. Kaum je seien bei Friedrich stillere, unbewegtere ins Bild gekommen.

Das Firmament, das sich über die Landschaft in der Abenddämmerung

spanne, sei ebenso friedlich wie jenes zur Zeit der Morgendämmerung.

Ein Tag sei vergangen - und nichts sei zerstört.» (Derschnurgerade
Kanal, S. 343 f.). Für Gerhard Meier sind Friedrichs Böhmische
Landschaften Bilder des ersehnten Pardieses des Sneewittchenlandes, jener
«Gemarkung, die etwas an sich hatte von Caspar David Friedrichs Böhmischer

Landschaft, mit einem Klang darüber, der an ein Weinglas denken
liess, dessen Rand mit feuchtem Finger bestrichen wird» der Winde,

S. 14). Die Menschlichkeit, die in Friedrichs Böhmischen Landschaften
beschrieben wird, finden wir im Roman Der Besuch als das eigentliche Ziel

der Kunst erkannt: «Zur Funktion der Kunst wäre vielleicht zu sagen:
Kunst könne einen nicht heiler machen. Kunst könne einen nicht einfacher

und somit nicht tüchtiger machen. Kunst könne einen höchstens für
Augenblicke glücklich und vor allem menschlicher machen, was aber keine

Kleinigkeit sei, denn das Gegenteil von menschlich sei eben
unmenschlich. Wobei es sich erübrige, näher einzugehen auf die
Unmenschlichkeit.» (Der Besuch, S. 167).

Friedrich: Zwei Männer in Betrachtung des Mondes

Die Werte von Liebe und Freundschaft sind Ausdruck der Menschlichkeit,
das Absehen von sich selbst eine Relativierung angesichts der Grösse von
Geschichte, Natur und Kosmos. Als Beispiel dafür steht in Friedrichs
Schaffen das Bild Zwei Männer in Betrachtung des Mondes (1819, Staatliche

Kunstsammlungen Dresden). Es kommt in Gerhard Meiers Romanen

Baur und Bindschädler und Land der Winde vor. Die beiden Freunde erleben

sich in der nächtlichen Betrachtung des Mondes über dem Jura

gleichsam als Teil eines zufälligen «Tableau vivant»: «Die Mondsichel hatte

sich indessen um ein beträchtliches Stück nach Westen verschoben und
berührte nun beinahe den Güggel. «Zwei Männer in Betrachtung des

Mondes», sagte Baur, nachdem man eine Zeitlang dagestanden hatte,
nach der Mondsichel starrend, die im Filigran der Holunderkrone verfan-

22



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 40 (1997)



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 40 (1997)

gen schien.» (Baur und Bindschädler, 220 f.). Der belesene Baur führt
erklärend aus, «Caspar David Friedrich soll Zwei Männer in Betrachtung des

Mondes um 1819 gemalt haben. Schon Jahre zuvor beginne man in

seinen Bildern einem Figurenpaar zu begegnen, das in der Betrachtung der
Landschaft versunken sei. Zwei Männer in Betrachtung des Mondes

gehört in die Reihe dieser Landschaften. Die silberne Sichel lässt die volle
Scheibe bereits ahnen. Brüderlich legt der jüngere Mann seinen Arm auf
die Schulter des Freundes. Gemeinsam betrachten sie das Gestirn. Man
habe darin die bündnisstiftende Kraft der Natur, den Freundschaftskult
der Zeit erkannt, angesichts des Göttlichen als einer unbegreiflichen,
zugleich Vertrauen und Schauer erweckenden Macht. Der Blick zum Mond
sei zugleich ein Blick nach innen.» (Baur und Bindschädler, S. 221 f.).
Gerhard Meier ist wie seine Figur Baur, der von sich einmal sagt, er sei

«ein Augenmensch» (Baur und Bindschädler, S. 10), stark visuell
ausgerichtet. Im Roman Der schnurgerade Kanal findet sich ein ganzer Exkurs

über das Sehen, in dem es unter anderem heisst: «Nahezu neunzig
Prozent aller Sinneseindrücke gehen über die Augen. Sehend erfasst man
zwanzigmal mehr Informationen als hörend.» (Der schnurgerade Kanal,
S. 246). In Meiers Texten wird die Welt denn auch sinnlich, in Farben und
Formen beschrieben, der Alltag wird zum klingenden Gemälde, immer
wieder werden gemalte Bilder zur Schilderung herangezogen. Auch Meiers

Figuren Baur und Bindschädler sind ganz der Bildwelt zugetan. Katharina

sagt über Baur, ihren verstorbenen Mann, er habe ganz «in Bildern

gelebt» (Land der Winde, S. 108). Sowohl Baur wie Bindschädler treffen
wir wiederholt beim Betrachten von Kunst- und Bildbänden an: «Ich

stand auf, griff nach dem Bildband Caspar David Friedrich, schlug das Bild

Die Lebensstufen auf, das quasi eine Toteninsel darstellt mit Ausblick ins

Leben.» Baurund Bindschädler, S. 274).

Friedrich: Die Lebensstufen

Das Bild Die Lebensstufen (1830/35, Museum der bildenden Künste Leipzig)

verbindet die Themen von Familie, von Zeit und Zeitlichkeit, die auch
in Meiers Büchern zentral sind. Bei der älteren Rückenfigur handelt es sich

wohl um Friedrich selber, bei den sitzenden Figuren um die Kinder des

Künstlers, beim Mann mit dem Zylinder um einen Neffen. Die aus- und

24



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 40 (1997)

Caspar David Friedrich: Das grosse Gehege. Um 1832

25



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 40 (1997)

einlaufenden Schiffe sind den fünf Personen am Strand zugeordnet. Das

grosse Schiff in der Mitte, das zurückkehrt und dessen Segel bereits
gerafft werden, bezieht sich auf den alten Friedrich, dessen Lebensreise bald
beendet ist. Auch Gerhard Meier folgt der Interpretation des Lebenslaufes,

wenn er von einer «Toteninsel mit Ausblick ins Leben» spricht.

Friedrich: Das Grosse Gehege

Beim weiteren Blättern im Bildband über Friedrich stösst Bindschädler
auch auf das Grosse Gehege (um 1832, Staatliche Kunstsammlung Dresden),

das «einen Augenblick des Übergangs darstelle, des Übergangs
vom Sommer zum Herbst, vom Abend zur Nacht, vom Leben zum Tod»

(Baur und Bindschädler, S. 274 f.). Dargestellt ist eine von Alleen durchzogene

Aue ausserhalb von Dresden. Einmal mehr verbindet sich eine
abbildliche mit einer sinnbildlichen Ebene. Der Wasserlauf ist wie durch
einen Hohlspiegel gesehen. Leicht gekrümmt mutet das fleckenhafte
Gebilde von Wasser und Land wie ein Teil des Erdballes an; thematisiert sind
Erde und Himmel schlechthin und ihre gegenseitige Annäherung. Der
Flusslauf wird zum Lebenslauf, das Schiff treibt seinem Ziel entgegen.

Friedrich: Eiche im Schnee

Um Übergang und Tod geht es auch in Friedrichs Bild Eiche im Schnee

(um 1828, Wallraf-Richartz-Museum Köln). Als Reproduktion hängt das

Bild im Spitalzimmer des sterbenden Baur. Bindschädler wacht am Bett
des Sterbenden und betrachtet Friedrichs Bild: «Ich betrachtete Caspar
David Friedrichs Eiche im Schnee mit dem Tümpel davor und bekam jene
Steingrube vor Augen, wo wir im Aktivdienst Einzelausbildung zu betreiben

hatten. Diese Grube war umstanden von Eichen. Baur erwachte,
schaute sich um, streifte dabei Friedrichs Eiche am Tümpel, deren Zweige
leicht bedeckt waren von Schnee.» Bund Bindschädler, S. 298). Später,

nach Baurs Tod, wird auch eine Reproduktion des Bildes bei Baurs Witwe

Katharina hängen, «vermutlich zur Erinnerung an Kaspar Baurs
Aufenthalt im Spital zu Amrain» Landder Winde, S. 64). Und Bindschädler
erinnert sich, «wie Baur in seiner letzten Nacht, während unseres Ge-

26



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 40 (1997)



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 40 (1997)

sprächs und auch sonst, immer wieder zu dieser Eiche geschaut hatte, der
Eiche, die so etwas wie einen Totenbaum darstelle.» Winde,
S. 64). Auch Friedrich versteht das Motiv als existentielle Metapher von
Leben, Geworfenheit und Tod. Die Äste vor dem Tümpel liegen im Schnee

wie Gefallene.

Unter dem Einfluss des befreundeten Theologen Gotthard Ludwig
Kosegarten (1758—1818) sieht Friedrich die Natur als eine Offenbarung Gottes.

Gerhard Meier wird ihm als überzeugter Christ darin folgen. Wie
Friedrich vertraut er der Intuition: «Schliesse dein leibliches Auge, damit
du mit dem geistigen Auge zuerst siehest dein Bild», lautet Friedrichs
vielzitierte Empfehlung. In Friedrich hat Meier einen Freund und Begleiter
gefunden; auf den letzten Seiten von Land der Winde heisst es, in

Dresden habe man auf Caspar David Friedrichs Grabplatte einen Früh-

lingsstrauss gelegt.
Die grosse Bedeutung von Friedrichs Bildern zeigt sich auch daran, dass

manche in den festen Erinnerungsschatz von Meiers Figuren eingegangen
sind. Eine Passage aus Land der Winde lautet: «Ich döste vor mich hin,
während Katharina für Momente die Augen geschlossen hielt, um
ungestört durch jene Galerie flanieren zu können, wo die Bilder an der

Ost-, West-, Süd- und Nordwand der Seele hängen, wie bei Kaspar die Drei
Frauen mit Winterastern, das Feld voller Gebeine, Base Elise am Ofen

stehend, Die Lebensstufen, Bilder, von denen er etwa geredet hatte.»
(Land der Winde, S. 106). Nur das letzte der erwähnten Bilder, Friedrichs

Lebensstufen, aber ist ein eigentliches Gemälde, bei den andern handelt
es sich um Erinnerungsbilder an Menschen und Orte, aufbewahrt im
Gedächtnis oder in Familien-Fotos. Erinnertes Bild und Erinnerungsbilder, alle
sind im Roman in kursiven Lettern betitelt, ganz so als wäre etwa auch
die Erinnerung an die Base Elise ein Kunstwerk. Sie ist es, dem inneren
Werte nach. Die Grenze zwischen Kunst und Leben ist aufgehoben, beides

ist für Gerhard Meier ebenso wirklich.

Böcklin: Die Toteninsel

Über Friedrichs Lebensstufen, die Gerhard Meier als die eigentliche
Toteninsel beschrieben hat, kommen wir in Meiers Kunstgeschichte zu
Arnold Böcklins Toteninsel, die dem ersten Teil der Baur und Tri-

28



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 40 (1997)

Arnold Böcklin: Die Toteninsel. 1880

logie den Namen gegeben hat. Das Bild ist 1880 entstanden - die erste

von insgesamt fünf Fassungen - und befindet sich im Kunstmuseum
Basel, wo es Meier gesehen hat. Böcklin gilt ein längerer, wie so oft
vor allem von Baur gespeister Diskurs: «Bindschädler, Böcklin hat fünf
Versionen der Toteninsel gemalt. Und es gibt so etwas wie fünf
Kontinente. Im Werkverzeichnis wurden diese fünf Versionen unter einer

einzigen Nummer aufgeführt, so dass es sich um eine einzige Toteninsel

zu handeln schien. Ich bin übrigens kürzlich im Kunstmuseum
Basel gewesen und habe Böcklins Toteninsel aufgesucht. Es stand bereits
einer da in schwarzer Pelerine. Ich ging weg. Kam später zurück.
Der Mann war immer noch da. Ich ging erneut weg. Kam erneut zurück.
Die Lage hatte sich nicht verändert. Ich gab auf.» und
Bindschädler, S. 135 f.).
Mit der Betonung der fünf Fassungen - verglichen mit den fünf
Kontinenten - unter derselben Katalognummer scheint erneut das romantische

29



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 40 (1997)

Moment des Ganzen und Gemeinsamen, des Allgemeinen auf. Beim The-

fma der Toteninsel geht es um die Gewissheit des allgemeinen Todes. Auf
dem Schiff wird ein Sarg zur Gräber-Insel gefahren. Wie bei Friedrich
verbindet es die Welt von Leben und Tod. Die Auftraggeberin der Toteninsel,

eine junge Witwe, hatte das Werk als «ein Bild zum Träumen» in Auftrag

gegeben. Und Böcklin schrieb ihr in einem Begleitbrief zum
vollendeten Bild: «Sie werden sich hineinträumen können in die dunkle
Welt der Schatten, bis Sie den leisen lauen Hauch zu fühlen glauben, der
das Meer kräuselt, bis Sie Scheu haben, die feierliche Stille durch ein lautes

Wort zu stören.» Böcklins Toteninsel begegnet uns bezeichnenderweise

ein letztes Mal im Krankenzimmer des sterbenden Baur, bei dem
sein Freund Bindschädler wacht: «Baur und ich mussten über längere Zeit

geschlafen haben. Mich fröstelte. Ich stand auf, verwarf die Beine, die

Arme, knöpfte den Mantel zu und setzte mich wieder hin.
«Bindschädler, im Mantel gemahnst du mich an den Mann vor der Toteninsel
im Museum zu Basel», sagte Baur, lächelnd.» Der Freund Bindschädler
wird für Baur zur freundlichen Figur des Todes; es ist ihm nicht bang, er
lächelt.
Gerhard Meier kommt in seinem Schreiben assoziativ von einem Bild zum
andern, im poetischen Strom fliessen die Bilder zusammen oder fügen
sich aneinander wie auf einer Collage von Schwitters. Letztlich geht es um
einen simultanen Zusammenklang, wie er in der Musik und der Malerei

möglich ist. Gerhard Meiers gesamtes Schaffen - von den frühen
Gedichten bis hin zum Land der Winde scheint wie ein Klang, ein Gedicht
oder - wie es bei Meier über das Wesen des Romans heisst - wie ein

Teppich, dessen musterartige Wiederholungen auch im sukzessiven Schreiben

simultane Ganzheit erahnen, erinnern lassen.

Van de Velde: Bucheinband

Das Wiederkehren gleicher Ornamente - oder bei Meier: gleicher
Satzwendungen - erinnert an den Jugendstil, auf den in den Romanen
immer wieder hingewiesen wird. Als Beispiel sei ein Bucheinband des

belgischen Jugendstilkünstlers Henry Van de Velde erwähnt. Im Roman Der
Besuch findet sich folgender Vergleich zwischen Redefigur und Ornament:

«Wobei ihn dieses Gerede gewissermassen an Redefiguren, an

30



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 40 (1997)



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 40 (1997)

Ferdinand Hodler: Flerbstabend. 1892.

Sprachfiguren gemahne. Sprachfiguren, welche einem mitunter als Ranken

erschienen, als Arabesken, arabeskale Ranken auf einem Cheminée

zum Beispiel, einem Jugendstil-Cheminée gleichsam.» Besuch, S.

34-f.). Und etwas später wird noch angefügt: «Einer der grossen, vielleicht
der grösste Spracharabeskler - Robert Walser - sei ja nun tatsächlich (oder
historisch eben) im Jugendstil anzusiedeln.» (Der Besuch, S. 35). Die
ornamentale Wiederholung erinnert Gerhard Meier an die Verwobenheit aller

Dinge, an die Wiederholung von Tages- und Jahreszeiten, an das Werden

und Vergehen der Natur.
Der Schweizer Hauptvertreter des Jugendstils ist Ferdinand Hodler, der bei

Meier mit dem Bild Herbstabend erwähnt wird.

Hodler: Herbstabend

Das Bild Herbstabend (1892, Musée des Beaux Arts Neuenburg) wird im

Roman Der schnurgerade Kanal als Schluss-Einstellung für einen Roman

32



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 40 (1997)



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 40 (1997)

gesehen: «Belletristische Bücher sollten mit einer Strasse enden, das

heisst, belletristische Helden sollten sich auf der Strasse davonmachen,
eventuell parallel zu einem schnurgeraden Kanal, dabei gleichsam in

einem hodlerschen Abend aufgehend, wobei auch Bäume mit dabei sein

müssten, in diesem Fall Kastanienbäume, hodlersche eben, also diese gar
nicht stämmigen, eher grazilen, vielleicht angekränkelten, transparenten
oder herbstlichen, hodlerschen Kastanienbäume. Und man hätte diese

belletristischen Helden zu verfolgen, bis sie punktklein in einem Himmel
verschwinden würden, der sich perlmuttern über eine Gegend wölbt
(...).» (Der schnurgerade Kanal, S. 240 f.). Zwei von Meiers Hauptmotiven,

Baum und Strasse, sind in Hodlers Bild miteinander verbunden. Der

Baum ist für Hodler - wohl auch für Meier - eine Metapher des
Menschen, in seiner Stärke und seiner Hinfälligkeit. Die Strasse ist ein Sinnbild
des Lebensweges. Damit folgt Hodler ganz der romantischen Tradition.
Interessant ist ein Vergleich zwischen einer Skizze zu Hodlers Herbstabend
und Friedrichs Frau vor der untergehenden Sonne. Mit Vorliebe wendet
sich Gerhard Meier der romantisch-nordischen Tradition der Malerei zu.
Hierzu können auch Vertreter der Moderne wie Paul Klee oder der
Amerikaner Mark Rothko zählen.

Klee: Ad Parnassum

Auf dem Bild Ad Parnassum (1932, Kunstmuseum Bern) leuchtet der

göttliche Berg Parnass, lädt ein, bestiegen zu werden. Meiers Bildbezug
ist assoziativ, beim Anblick alter Dächer erinnert sich sein Held im Roman

Der Besuch an Klees Bild. «Was diese Dächer besonders auszeichne,
sei deren Patina gleichsam, welche von Flechten und Moosen herrühre
und sich in den Tönen Grün, Orange, Grau und so weiter bewege, wobei

auch noch die unterschiedliche, mannigfaltige Tönung der Ziegel
dazukäme, dieses Farbenspiel zu bereichern eben. Und es gebe Dächer,
eben Nasen- und Biberschwanzdächer, die einen unvermittelt an Klee,
Paul Klee, erinnerten, auch wenn man kein hässlicher Schöngeist sei.»

(Der Besuch, S. 113 f.). Sprechend ist - rund 1S Seiten später - eine
minuziöse Beschreibung von Klees Grab und seiner Umgebung. Erfasst

werden vorerst die Gräber zur Rechten und zur Linken, von sog.
«gewöhnlichen» Frauen und Männern, welche in der langen Kette des

34



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 40 (1997)

Paul Klee: Ad Parnassum. 1932

Sterbens kurz vor oder kurz nach dem Künstler-Genie starben und nur
darum an seine Seite zu liegen kamen. Der Tod nun aber macht sie alle

gleich. Klees Grabinschrift wird erst ganz am Schluss, gleichsam als

Höhepunkt, erwähnt. Sie lautet: «Diesseitig bin ich gar nicht fassbar, denn
ich wohne grad so gut bei den Toten wie bei den Ungeborenen, etwas
näher dem Herzen der Schöpfung und noch lange nicht nahe genug.»
(Der Besuch, S. 132).

Rothko: White band

Der amerikanische Maler Mark Rothko (1903, in Russland - 1970 New
York) ist neben Friedrich wohl derjenige Künstler, der Gerhard Meier am
meisten beeindruckt hat. Entdeckt hat er ihn in einer Ausstellung im

35



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 40 (1997)

Mark Rothko: White band (Number 27). 1954.

Kunsthaus Zürich; das Plakat, das er damals für teures Geld erstanden hat,

hängt bis heute neben seinem Schreibtisch. Im Roman Der schnurgerade
Kanal bezieht er die beiden Künstler im gleichen Satz aufeinander;
beschrieben wird der Anblick eines Spiräen-Strauches: «Leicht verfärbt, der
Jahreszeit gemäss, bietet der Strauch einen Anblick, der etwas Evozieren-
des an sich hat: Tableaus, Landschaften von Caspar David Friedrich,

gleichsam rothkoeske Bilder stellen sich ein in dessen Anblick.» (Der

schnurgerade Kanal, S. 257 f.).

36



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 40 (1997)

Mark Rothko: Black on Grey. 1970.

Im gleichen Roman weist Meier nochmals auf Rothko hin; der Erzähler
betrachtet in einem Fotoband über Russland den blaugrünen Winterpalast
in St. Petersburg und erinnert sich an Rothkos Bilder: «Dieses Blaugrün,

37



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 40 (1997)

ursprünglich monochrom, ist ein Beispiel dafür, wie die Zeit aus dem
Monochromen etwas Strukturiertes macht. Man ist geneigt, daraus ge-
wissermassen eine Gesetzlichkeit abzuleiten: Vom Monochromen gibt es

eine Bewegung hin zum Strukturierten, Verwaschenen, Gebleichten, zum
Mit-geheimnisvollen-Schattierungen-Durchwirkten, was von einer
berückenden Eindrücklichkeit sein kann, wenn man gewillt ist, sich der
sanften Dominanz dieser Erscheinung zu beugen, wobei ein Sich-Sträu-
ben Ignoranz bedeutete. Dabei ist diese Bewegung paradoxerweise nicht
eine Bewegung hin zum Verlöschen allein, sondern eine Bewegung hin

zur Intensität, zur Spiritualität, was den Bildern Mark Rothkos diese zeitlose

Aktualität verleihen mag.» (Derschnurgerade Kanal, S. 291 f.).

Picasso: Frau mit Hahn

Friedrich und Rothko wurden als Marksteine in Gerhard Meiers privater
Kunstgeschichte erwähnt, als dritter kommt Pablo Picasso dazu, der von
der romantisch-nordischen Linie abweicht, mit seinem Bild Frau mit Hahn
aber die gleiche existentielle Richtung verfolgt, die auch Gerhard Meier
interessiert.
Das Bild aus dem Kunsthaus Zürich ist im Prosastück Der andere Tag
beschrieben: «Direkt über dem Zürcher Kunsthaus und in grosser Höhe
könnte eine grössere Anzahl Mauersegler im Aufwind genächtigt haben,
dieweil im Kunsthaus, auf Picassos Frau mit Hahn - ein Bild aus dem Jahre

1938 - der Hahn (rücklings auf dem Schoss der Frau, die Beine

zusammengebunden, seine Flügel von der linken Hand der Frau umklammert,

in Griffnähe der rechten Hand der Frau ein Messer) dem

Morgengrauen entgegengestarrt habe, ohne zu krähen; was sich, soll

Kaspar zu Katharina gesagt haben, das mit dem Hahn, jeden Morgen
jeweils wiederhole.» (Der andere Tag, S. 217).
Der Hahn wird zum Stellvertreter des Kreatürlichen schlechthin, sein

Schicksal, gefangen zu sein und bald geschlachtet zu werden, während
im Freien die Mauersegler im Aufwind treiben, erinnert an das allgegenwärtige

Leiden und Sterben. Mauersegler und Hahn stehen nicht nur für
die Dialektik von Freiheit und Gefangenschaft; mit den Vögeln am Himmel,

Symbolen der ausfliegenden Seele, wird dem alltäglichen Tod

zugleich ein neues Leben entgegengehalten. Für Baur ist Frau mit Hahn «Pi-

38



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 40 (1997)



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 40 (1997)

cassos schönstes Bild» (Baur und Bindschädler, S. 11), der Künstler ist ihm
ein Vorbild: «Picasso soll einmal zu Malraux gesagt haben, man müsse die

Leute aus dem Schlaf reissen, ihre Art, die Dinge zu identifizieren,
umkrempeln. Man müsse unannehmbare Bilder schaffen, damit sie schäumten.

Man müsse sie zwingen einzusehen, dass sie in einer verrückten Welt
lebten. Einer Welt ohne Sicherheit, die nicht so sei, wie sie glaubten,
Bindschädler, sollte ich jemals zum Schreiben kommen, will ich es tun im

Sinne Picassos.» (Baur und Bindschädler, S. 149).

Ziegelmüller: Vikna

Gerhard Meier hat sich nicht nur für die Kunstgeschichte und die Künstler

der internationalen Moderne interessiert, sondern auch für die

zeitgenössische Kunst seiner Umgebung. Sein eigener Sohn, Pedro Meier, ist

Maler, und auch einige seiner Bekannten und Freunde sind bildende
Künstler. Stellvertretend sei hier auf das Schaffen von Martin Ziegelmüller
hingewiesen, das Gerhard Meier seit langer Zeit kennt und schätzt.
Ziegelmüllers Aquarell Vikna von 1985 stellt eine norwegische Küstenlandschaft

dar. Gerhard Meier hat sich 1987 im Gespräch mit Tina Grütter zu
dem Werk geäussert:
«Ziegelmüllers Aquarelle stehen mir besonders nahe. Ich mag Aquarelle
ohnehin, vor allem jene von Turner. Vielleicht ist es das Schwerelose, das

Duftige, Hingehauchte, Rasche, Spontane, das mich trifft Man spürt
den schwarzen Granit, riecht das Wasser, das als Folge der vorgelagerten
Inseln ruhig daliegt, als Spiegel des Himmels und der Erde. Was mir in der
Literatur, im Leben schlechthin wichtig ist: die Musikalität hier kommt
sie ins Spiel, in hingehauchten Tönen sozusagen, in Blau-, Violett-,
Schwarz- und Beigetönen. Es freut mich, dass es bis auf den heutigen
Tag Maler gibt, die sich der Landschaft aussetzen können; Maler die
einem das Gefühl vermitteln, sie lebten mit ihrem Landstrich. Martin
Ziegelmüller wusste und weiss, dass man der Kontinuität nicht so ohne
weiteres entkommen kann, dass Gags und Minimalismus nicht
weiterführen, und dass die Landschaft oder die Umwelt eben mehr als nur Staffage

ist. Und in dieser Landschaft steckt ja immer auch jener Stoff, nach
dem wir heimlich unterwegs sind: Stille. Mit «Vikna» macht uns Martin
Ziegelmüller diese Stille sichtbar, ja geradezu hörbar.»

40



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 40 (1997)

Martin Ziegelmüller: Schatten. 1995

41



:r'\v. \
Mm

Adolf Wöfli: Irren-Anstalt Band-Hain. 1910.

42



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 40 (1997)

Wölfli: Irren-Anstalt Band-Hain

In Gerhard Meiers «Kunstgeschichte» sind wir bislang der Hauptstrasse
gefolgt, von der deutschen Romantik über den Jugendstil zur
internationalen Moderne gekommen. Im letzten Teil gehen wir auf Nebenwegen,

die Gerhard Meier ebenso lieb sind. Gemeint ist die Kunst der

Geisteskranken, die sogenannte art brut, die Kunst der Naiven und
Volkskünstler. Meiers Interesse für die art brut ist - wie das für Friedrich - mit
seiner Biographie verbunden. Sein Vater sowie zwei seiner Schwestern
haben als Pfleger und Pflegerinnen in der psychiatrischen Klinik Burg-
hölzli gearbeitet. Gerhard Meier hat seit jeher mit den Fragilen und

Randständigen sympathisiert, mit denen, die wie Robert Walser oder
Max Gubler am Leben zerbrochen sind. Im Land der Winde heisst es von
Baur: «Verfallen sei er von jeher der Hinfälligkeit gewesen, dem
zerbrechlichen Menschen, dem Klang, der die Welt ausmache.» der
Winde, S. 70).

Wölfli ist 1864 im Emmental geboren und in bitterster Armut
aufgewachsen, früh verlässt der Vater die kinderreiche Familie, und früh stirbt
die Mutter. Schon in Kinderjahren wird Wölfli als Knecht auf Bauernhöfe

verdingt. Mit 26 Jahren wird er erstmals wegen sexuellen Missbrauchs

zweier Mädchen zu zwei Jahren Gefängnis verurteilt. Als sich einige Jahre

später dasselbe Vergehen wiederholt, wird er für immer in die
psychiatrische Klinik Waldau eingewiesen. Hier beginnt er mit seinen

Zeichnungen und Kompositionen, denen er sich in manischer Weise bis zu
seinem Tod 1930 verschreibt. Eindrücklich ist darin Wölflis Bemühen, seine

verworrene Welt in Systemen zu ordnen, um daran Ruhe und Halt zu
finden.
Gerhard Meier bezieht das Schicksal von Robert Walser und Adolf Wölfli
aufeinander. In der Ballade vom Schneien, welche mit dem Erlebnis

des Walser-Textes Winter beginnt, wird ausgeführt: «Im Januar zog
er [Walser] von der Luisenstrasse 14/111 in die Waldau um, wo bereits
der Adolf Wölfli war. Ungefähr ein Jahr lang waren sie gemeinsam

Insassen dieser Liegenschaft, vermutlich ohne voneinander gewusst
zu haben.» In gewisser Weise gleicht das überexakte, umständliche,
aber gewissenhaft genaue Schreiben des Sprach-Arabesklers Robert
Walser der manischen Durchführung von Wölflis vielteiligen Kompositionen.

43



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 40 (1997)

Adolf Dietrich: Frühlingsgarten. 1926.

Dietrich: Frühlingsgarten

Das gewissenhafte Durchgestalten bis hin zum Kleinsten ist auch Adolf
Dietrichs «Sache» - und es ist, als wollte der oftmals übersehene Taglöh-
ner und Kleinbauer vom Untersee uns jene differenzierte Wahrnehmung
vormachen, die er selber von seinen Nachbarn vermissen musste. Im

benachbarten Frühlingsgarten hält er jedes Gräslein fest. Die Bilder des

schönen Gartens, den er immer nur von aussen betrachten, aber nie
betreten durfte, sind Bilder vom Paradiesgärtlein. Meistens hält Dietrich
Gartenmauer und Zaun in aller Klarheit fest: Das Paradies ist in dieser Welt
den Gutsituierten, in der andern Welt den Seligen vorbehalten. Das

Paradies ist ein abgeschlossener Garten, ein hortus conclusus.

44



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 40 (1997)



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 40 (1997)

Dietrich: Garten mit Geranien am Fenster

Nur einmal, im Bild Garten mit Geranien, sind die Grenzen fast ganz
aufgehoben. Das Paradies ist sowohl hier wie dort, alles verwebt sich zum
tausendblütigen Teppich - als wärs ein Roman von Gerhard Meier.
Gerhard Meier, der Berlingen von einem Ferienbesuch kennt, hat Dietrich
in seinen Büchern verschiedentlich erwähnt. Im Roman Der schnurgerade
Kanal, der von einem Ferienaufenthalt von Dr. Helene W. in Berlingen
berichtet, wird Dietrichs Nachbargarten beschrieben: «Das Gartenhaus in

Laubsägestil vis-à-vis des Hauses des Adolf Dietrich hoffte, gemalt und
gemalt und gemalt zu werden.» (Derschnurgerade Kanal, S. 239).
Dietrich hat den Nachbargarten tatsächlich in weit über dreissig Bildern

festgehalten, zu allen Jahreszeiten. Was für Meier Niederbipp, ist für Dietrich

Berlingen. Beide schöpfen gerade aus der örtlichen Beschränkung
einen enormen Reichtum an Farben und Formen, Stimmungen und
Gefühlen.

Dietrich: Die Kuh

Unter dem Titel Aufeinen Sonntagsmaler bezieht sich Meier bereits 1976,
in den Prosaskizzen Papierrosen, auf Dietrich und das Bild Die Kuh (1920,
Kunstmuseum Basel): «Apropos Kühe: Ich habe kürzlich Adolf Dietrichs
weisse Kuh gesehen, anlässlich der Ausstellung «Der Bauer in der Malerei»

in Trubschachen, der Gegend der Kalvarienberge. Und ich muss

sagen, dass diese Kuh mit dieser Welt und jener viel zu schaffen hat.»

pierrosen, S. 98).
Wie bei Picassos Frau mit Hahn interessiert sich Gerhard Meier auch hier
nicht für das Sujet an sich, sondern für den existentiellen Gehalt des
Bildes. Die Kuh steht in ihrem Stall und frisst vom frischen Gras, Dietrich hat
sein Tier in feinen, fast zärtlichen Pinselstrichen dargestellt: ein Bild von
Wärme und Geborgenheit. Und doch schaut die Kuh trüb und dumpf,
ergeben, als wüsste sie von ihrer kommenden Schlachtung.
Gerhard Meiers Hinwendung zur art brut und den naiven Malern - er
selbst wurde von Werner Weber einmal als peintre naif bezeichnet - ist

eine Frage des Vertrauens. Kandinskys Wort von der «inneren Notwendigkeit»

des künstlerischen Schaffens, bewahrheitet sich oft gerade bei

naiven und geisteskranken Künstlern. Der Mythos von künstlerischer Not-

46



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 40 (1997)

Adolf Dietrich: Die Kuh. 1920.

wendigkeit und Lauterkeit war seit jeher Ausdruck der Sehnsucht nach

einer wahrhaftigen Kunst in einem eher zweifelhaften Kunstbetrieb.
Gerhard Meier hält auch in postmodernen Zeiten am ethischen Postulat des

Künstler-Daseins fest.

Den Schluss unseres Bilder-Reigens macht die ungewöhnliche Sammlung
Zimmerer in Warschau, welche polnische Volkskunst zeigt, rund 7000
Objekte in einem kleinen Haus an der Ulica Dabrowiecka.
Gerhard Meier hat die Sammlung wohl über eine Fotoreportage in einem

Magazin kennengelernt, die in der Toterwähnt wird: «Ich sagte zu
Baur, dass die Seele vielleicht jenem kleinen Haus an der Ulica
Dabrowiecka zu Warschau gleiche, das eine Sammlung von ungefähr
siebentausend Bildwerken umfasse, die von Ludwig Zimmerer, dem Hausherrn,

47



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 40 (1997)

Haus Ludwig Zimmerer, Warschau: Haus,

Haus Ludwig Zimmerer, Warschau: Innenraum mit Decke

48



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 40 (1997)

Haus Ludwig Zimmerer, Warschau: Innenraum mit Seitenwand

als paradiesischer Käfig deklariert werde. Der ständige Zustrom neuer
Bildwerke erzwinge immer neue, technisch ausgeklügeltere platzsuchende

Präsentation. Durch eine Reportage seien übrigens Fotos aus dem

paradiesischen Käfig in Umlauf gekommen. Eine davon zeige den
Wandausschnitt über der Treppenwange, wo unter dem Radiator Lenin, Abendmahl

und Heilige Familie koexistierten, holzgeschnitzt. Ein weiteres Foto
lasse in die Wohnstube blicken, deren Wände und Decke lückenlos
bebildert seien.»
Über die Eigenart und ein einzelnes Stück der Sammlung heisst es weiter:
«Die Intensität der Bildwerke, denen man mit der Kennzeichnung «naiv»

nicht gerecht werde, lasse einen tief und unmittelbar in fremdartige
mitmenschliche Innenwelten blicken. Da gebe es zum Beispiel von Jozef Lur-

ka, der in Holz die Frohbotschaft verkünde, dabei in schlichter Frömmigkeit

theologische Kühnheiten hervorbringend, eine «Eva mit Forelle im

Paradies», womit Lurka aber nicht auf das altchristliche Fischsymbol für
Christus habe hinweisen wollen, sondern ihm sei es darum gegangen, das

Paradiesische des Paradieses anschaulich zu machen: Wenn sich ein Löwe

49



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 40 (1997)

streicheln lasse, das sei noch nichts, aber eine Forelle - wo je, seit dem

Sündenfall, habe eine Forelle sich streicheln lassen?» Gerhard Meiers

jüngster Roman Land der Winde endet mit der Erinnerung an dieses kleine

Haus an der Ulica Dabrowiecka und seine siebentausend Bildwerke,
die Bindschädler einstmals mit der Seele verglichen hatte.

Die Seele als Haus voller Bilder; gemalten, erinnerten. Die Führung durch
Gerhard Meiers «Musée imaginaire» ist abgeschlossen, wenn auch lange
nicht vollständig. Was nachzufügen bleibt, ist der Hinweis auf Gerhard
Meiers Sprachbilder, auch auf jene, die sich nicht auf gemalte Bilder
beziehen. Manche dieser Sprachbilder stehen mir so lebendig vor Augen, als

hätte ich sie als gemalte Bilder in einem Museum gesehen. Einige davon

hängen an meinen Seelenwänden.

Vortrag, gehalten am 4. Juni 1996 im Kunsthaus Langenthal. Die Form des Referats

wurde beibehalten, einzig einige vortragsmässige Stellen, so Überleitungen,
wurden der vorliegenden Form des geschriebenene Artikels angepasst. (Red.)

Die Seitenzahlen nach den Zitaten beziehen sich auf folgende Ausgaben von
Gerhard Meiers Schaffen:
Gerhard Meier. Werke. Bern: Zytglogge, 1987.
Erster Band: Einige Häuser nebenan. Papierrosen. Der andere Tag.
Zweiter Band: Der Besuch. Der schnurgerade Kanal. Romane.
Dritter Band: Baur und Bindschädler (Toteninsel, Borodino, Die Ballade vom
Schneien). Roman.
Gerhard Meier. Land der Winde. Frankfurt am Main: Suhrkamp, 1990.
Gerhard Meier/Werner Morlang. Das dunkle Fest des Lebens. Köln, Basel: Bruckner

&Thünker, 1995.

Hinweis betr. Illustrationen: Copyright ProLitteris, 1997, 8033 Zürich. Bilder Seiten

48 und 49: Christoph Keller, 8038 Zürich.

50


	Gerhard Meier und die bildende Kunst : nach einem Vortrag im Kunsthaus Langenthal

