
Zeitschrift: Jahrbuch Oberaargau : Menschen, Orte, Geschichten im Berner
Mitteland

Herausgeber: Jahrbuch Oberaargau

Band: 35 (1992)

Artikel: Schellengebimmel und Glockengeläute

Autor: Stettler, Karl

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1071711

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1071711
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 35 (1992)

SCHELLENGEBIMMEL
UND GLOCKENGELÄUTE

KARL STETTLER

Prolog

«Glockenschall, Glockenschwall supra urbem, über der ganzen Stadt, in
ihren von Klang überfüllten Lüften! Glocken, Glocken, sie schwingen und
schaukeln, wogen und wiegen ausholend an ihren Balken, in ihren Stühlen,

hundertstimmig, in babylonischem Durcheinander.»
Thomas Mann: «Der Erwählte»

«Vivos voco, Mortuos plango, Fulgura frango.» Ich rufe die Lebenden. Ich

beklage die Toten. Ich zerbreche die Blitze.
Schillers Motto für sein Lied von der Glocke (Inschrift auf der «Schillerglocke»

in Schaffhausen, Museum zu Allerheiligen).

«Guter Freund, das ist nicht löblich, wenn man so etwas alle Tage hört und

sieht, und fragt nie, was es bedeutet.» Johann Peter Hebel

Schelle und Glocke

Lärm galt seit Urzeiten als Abwehrmittel gegen schadenbringende Geister.

Lärmumzüge in der Winter-Frühlingsperiode, an Fastnacht, zwischen
Weihnachten und Dreikönigstag spielen eine hervorragende Rolle. Mit
Pfeifen und Peitschen, aber auch mit Schellen und Glocken wird die
Lärmkulisse produziert. So weit der Schall reicht, sind Dämonen und Hexen

machtlos, ist das Geflügel vor dem Wolf sicher. Dass vor allem der Klang
des Erzes dämonenvertreibend wirke, ist eine bei den Völkern der Antike
wie auch bis in die Neuzeit geläufige Vorstellung (obschon die Hinter-

53



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 35 (1992)

gründe all der Katzenmusik sich mehr und mehr verlieren und einer
vordergründigen Folklore Platz machen).

Beim prominenten Volkskundler Richard Weiss lesen wir: «An die
genieteten oder gelöteten Schellen aus Eisen- oder Kupferblech (welche
offensichtlich die älteren Toninstrumente sind als die gegossenen Glocken)

knüpfte sich ursprünglich der im Alpengebiet heute noch anzutreffende

Glaube, dass ihr Ton die bösen Mächte banne und so das Vieh vor Unglück
schütze. Neben dem praktischen Zweck, verirrte Weidtiere nach dem

Schellenklang wieder zu finden, ist der Glaube an die apotropäische Unheil

abwehrende) Wirkung des Klanges der ursprüngliche Beweggrund,
dem Weidvieh und auch den Zugtieren Schellen anzuhängen.»

Gegossene Glocken

Die Kulturhistoriker melden, dass die gegossenen Glocken seit dem neunten

Jahrhundert vor Christus in Vorderasien nachweisbar sind. Jahrhunderte

vergingen, bis das Abendland das Glockenerbe des Ostens antrat.
Offensichtlich erschallte die gegossene Glocke in unseren Landen vorerst
bei magischen und weltlichen Anlässen, bis sie nach ihrer Verbreitung in
Europa auch im sakralen, kirchlichen Bereich Einzug hielt.

Erst um das fünfte Jahrhundert nach Christus wurden die Kirchtürme
zu eigentlichen Glockenträgern, nachdem sie vorerst Wehranlagen gegen
feindliche Uberfälle oder Treppen für höhere Stockwerke des Gotteshauses

gewesen waren.

Abergläubisches Geranke um Glocken und Glockenschall

«Wie dem Klang der älteren Schelle, so wird auch dem der gegossenen
Glocke, besonders der Kirchenglocke, unheilabwehrende Wirkung
zugeschrieben», schreibt Richard Weiss. Aus der dämonenvertreibenden Eigenschaft

der Glocke hat sich zum Beispiel ihr besonderer Charakter als

Wetterglocke entwickelt, ihre wichtigste Funktion im Volksglauben. Sagen

erzählen, wie Hexen, die mit Gewitter, Sturm, Hagelschauer, Hochwasser,

Steinschlag Unheil über den Menschen heranwälzen, durch beginnendes Läuten

der Kirchenglocken in ihrer verderblichen Tätigkeit gelähmt werden.

54



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 35 (1992)



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 35 (1992)

Für die Verpflichtung, bei Gewittern zu läuten, erhielt der Sigrist oder

Schulmeister die sogenannten «Glockengarben» (auch Wettergarben oder

Donnergroschen genannt). «Noch im Jahre 1518», lesen wir in der
bernischen Kirchengeschichte von Guggisberg, «befahl die bernische Obrigkeit,

sobald man zur Vertreibung dieses Unwetters die Glocken läute, solle

jedermann niederknien und fünf Paternoster und Avemaria beten.» Auf die

Magie des Glockenklangs wollten viele auch nach der Reformation nicht
verzichten.

Nach Einführung der Reformation aber, am 18. Mai 1528, untersagte
ein Verbot das Wetterläuten zum Vertreiben des Gewitters; im Oktober
1529 verschwand auch das Ave-Maria-Läuten. Untersagt wurde ferner das

Läuten der Glocken bei Begräbnissen. Als immer wieder Übertretungen
vorkamen, statuierte der Rat ein Exempel. Am 2. Juli 1530 wurden «die

wyber, so über das wetter gelütet, drei stund in die kheby» gelegt.
Wie im Lexikon des Aberglaubens zu lesen ist, wirkt Glockengeläute

entzaubernd, vorbeugend, heilend:
— Schlangen, Mäuse, Ameisen werden in die Flucht gejagt.
— Diebe werden bei kurzem Läuten gebannt und können sich nicht mehr

von der Stelle bewegen.
— Glockengeläute hilft vor Zahnweh, hilft Warzen vertreiben und heilt

Krankheiten aller Art.
— Langes Läuten bei der Taufe bewirkt, dass das Kind klug wird.
— Wer während des Glockenläutens Grimassen schneidet, dem bleibt das

Gesicht in der Verzerrung stehen.

Der Glockenklang hat nicht nur die Macht, Geister zu vertreiben, er

vermag sie auch herbeizurufen. So ist zum Beispiel beim Eingang von
Dorfkirchen und Kapellen oft ein Glockenzug angebracht, den der Eintretende

benutzt, um mit kurzem Läuten Gott auf sein Kommen aufmerksam zu
machen und ihn herbeizunötigen.

Auch die Vorstellung vom prophetischen Charakter des Glockentons ist
überall auf deutschem Sprachgebiet nachweisbar. So zeigt zum Beispiel ein

Selber-Anschlagen oder das Selbstläuten der Glocke ein besonderes Ereignis
an: den Tod eines besonderen Menschen, aber auch drohende Feuersgefahr

usw.

56



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 35 (1992)



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 35 (1992)

Glockensagen

Die Verschmelzung von heidnischen und christlichen Vorstellungen hat zu
einer überaus reichen Sagenbildung geführt.

«In der deutschen Volkssage», lesen wir im Lexikon des Aberglaubens,
«erscheint die Glocke immer wieder als beseeltes, vernunftbegabtes Wesen,
das selbständig fühlen und handeln kann: Sie wehrt sich gegen das

Fortschaffen, indem sie in die Erde, häufiger ins Wasser versinkt... Verkauft,
wandert sie zurück... Die gestohlene Glocke will gerettet, die versunkene

gefunden sein... Sie kann ihren Ort verlassen und sich durch die Luft
anderswohin begeben... »

Hierher gehört die deutsche Sage von der Romreise der Glocken in der

Karwoche: Drei Tage vor Ostern «sterben» alle Kirchenglocken und fliegen
nach Rom, um erst am Karsamstag zurückzukehren und die Auferstehungsfeier

einzuläuten. Sie fliegen nach Rom, um zu beichten, vom Papst

gesegnet oder geweiht zu werden, um zu beten, mit dem Papst Mahlzeit zu

halten, Milchbrot zu essen, Kaffee zu trinken, um die Ostereier zu holen,
die sie bei ihrer Rückkehr im Vorüberfliegen ins Gras werfen.

Die Auffindung von Kirchenglocken, welche in Zeiten von Krieg und
Gefahr von den Ortsbewohnern versteckt oder von Feinden geraubt wurden,

hat die Phantasie des Volkes mächtig angeregt und zur Bildung der

sogenannten Ursprungssagen geführt. Liegen diese Glocken in der Erde von
Wiese, Wald und Berg, werden sie etwa von einem Hirten gefunden, von
einem Bauern herausgepflügt, meist aber von einem Eber, einer Sau, einem

Stier, einer Ziege usw. herausgewühlt.
Die Sage von der «Herzogenbuchseeglocke», aufgezeichnet von Georg

Küffer in «Sagen aus dem Bernerland» (siehe auch Jahrbuch 1979) liefert
ein typisches Beispiel dieses Sagenstoffes: «Als sich in wilder Kriegszeit
fremde Soldatenmassen durch die Schweiz wälzten, eilten die Herzogen-
buchseer zum Turm und holten ihre kostbare Glocke herunter, als sie noch

vom Sturmläuten hin- und herpendelte, und rasch verlochten sie sie. Der

Krieg fletschte so bluttriefend durch das Land, dass allen Leuten der
Schrecken noch jahrelang in den Gliedern zitterte, und er hatte ihnen solche

Bilder vor die Seele gemalt, dass kein Mensch mehr an die Glocke dachte.

Dort wurde später ein Haus errichtet, und ein Brunnen plätscherte
daneben. Als einmal der Ziegenhirt seine Herde tränkte, blieb der Ziegenbock
dort stehen und scharrte, und als sich dies wiederholte, grub der Hirt weiter

58



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 35 (1992)

und spürte etwas Hartes. Er holte Männer herbei, sie pickelten, und da

glänzte die schöne Glocke hervor. Sie hängten sie wieder in den Turm, und
seither läutet sie immer den gleichen Spruch: Bis Brachers Brunne het mi
der Geissbock gfunge.»

Die Glocken im Dienste der christlichen Gemeinde

Frühzeitig hat die Kirche die segensreichen Möglichkeiten von Glocke und
Glockenton erkannt und sie in ihren Dienst genommen. Es ist bekannt,
dass Mönche die ersten Glockengiesser waren. Zuerst haben die Geistlichen
wohl die Glocken mit Stöcken geschlagen, um die Gläubigen zum Gebet

zu rufen. Damit das Volk in nah und fern besser erreicht werden konnte,
wurden dann die vorhandenen Kirchtürme, die zuerst als Wehr- und

Beobachtungsanlagen dienten, in Glockentürme umfunktioniert.
Hans Stohler schreibt: «Erst um das fünfte Jahrhundert nach Christus

wurde der Turm zum eigentlichen Glockenträger und die Glocke zum Lehrer

und Mahner der christlichen Gemeinde.»

In ewiggültigen, hochgestimmten Worten besingt Friedrich Schiller die

christliche Bestimmung der Glocke:

«Und dies sei fortan ihr Beruf,
Wozu der Meister sie erschuf:

Hoch überm niedern Erdenleben
Soll sie in blauem Himmelszelt
Die Nachbarin des Donners schweben

Und grenzen an die Sternenwelt,
Soll eine Stimme sein von oben,

Wie der Gestirne helle Schar,

Die ihren Schöpfer wandelnd loben

Und führen das bekränzte Jahr.
Nur ewigen und ernsten Dingen
Sei ihr metallner Mund geweiht,
Und stündlich mit den schnellen Schwingen
Berühr im Fluge sie die Zeit:
Dem Schicksal leihe sie die Zunge,
Selbst herzlos, ohne Mitgefühl,
Begleite sie mit ihrem Schwünge

59



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 35 (1992)

Des Lebens wechselvolles Spiel.
Und wie der Klang im Ohr vergehet,
Der mächtig tönend ihr entschallt,
So lehre sie, dass nichts bestehet,
Dass alles Irdische verhallt.»

Die frühe christliche Kirche wollte mit dem metallnen Mund der Glok-
ken vor allem ihre Gebets- und Gottesdienstordnung immerwährend in
Erinnerung rufen. Es entstanden die christlichen oder kanonischen Hören, die
dem frommen Kirchenvolk durch Glockenzeichen bekanntgegeben wurden

(Hora, Mehrzahl Hören Gebetsstunden zu verschiedenen Tageszeiten).

Um das Jahr 500 n. Chr. unterschied man sieben Hören:

Matutin das Morgenlob, zwischen 5.00 und 6.00 Uhr
Prima (die erste Stunde), gegen 7.30 Uhr, kurz, bevor es hell wird
Tertia (die dritte Stunde), gegen 9-00 Uhr
Sexta (die sechste Stunde), 12.00 Uhr mittags; in Klöstern, deren

Mönche im Winter nicht auf den Feldern arbeiteten, war dies

auch die Stunde des Mittagsmahls
Nona (die neunte Stunde), zwischen 14.00 Uhr und 15.00 Uhr
Vesper (der Abendgottesdienst), gegen 16.30 Uhr, bei Einbruch der

Dämmerung (der Regel zufolge musste das Abendmahl
eingenommen werden, bevor es dunkel war)

Komplet (das Nachtgebet, auch Completorium genannt), gegen 18.00

Uhr; um 19.00 Uhr hatten die Mönche zu schlafen

Das sind dieselben Zeiten, nach denen noch heute die Breviergebete der

katholischen Geistlichen geordnet sind. Die Hören entsprechen der heiligen

Zahl sieben, die uns in den sieben Tagen der Schöpfung, den sieben

Bitten des Vaterunsers, den sieben Leiden des Herrn, den sieben Worten am
Kreuz, den sieben (katholischen) Sakramenten entgegentritt.

Die reformierte Kirche hat die Horengebete abgeschafft. Anklänge an
die Horengeläute aber sind geblieben: Überreste sind Morgen-, Mittagsund

Abendläuten. In unserer Region ist das Morgenläuten weitgehend
abgeschafft worden. Die Mittagsglocke hingegen, mit der ursprünglich zu
Gebeten für die Erflehung des Friedens aufgerufen wurde, erschallt noch

landauf und landab.

60



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 35 (1992)

y

pfegryti i

Kirche Wynau. Bleistiftzeichnung Carl Rechsteiner

«Das Abendläuten diente», wie Hans Stohler schreibt, «schon früh auch

als Zeichen für Feierabend (Feierabendläuten), für Feuerlöschen, Torschluss,
Antreten der Nachtwache usf.»

Neben den besinnlichen Anrufen aber erschallten die Glocken auch, um
Katastrophen zu künden: Beim Einfall feindlicher Horden, bei bedrohlichen

Wasserfluten und bei Brandfällen. Noch bis weit in unser Jahrhundert

hinein wurde bei Brandausbrüchen Alarm geläutet. In Schillers «Lied

von der Glocke» lesen wir:

«Hört ihrs wimmern hoch vom Turm!
Das ist Sturm!
Rot wie Blut
Ist der Himmel,
Das ist nicht des Tages Glut!»

61



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 35 (1992)

Alte Glocke im Eingang der Kirche Oberbipp. Foto Christoph Schütz, Langenthal

Seit Sirenen und Telefonalarm die Hilfsmannschaften aufschrecken,

schweigen die Kirchenglocken bei Brandfällen.
Einen gewichtigen Dienst leisten bis heute die Glocken, verbunden mit

der Ziffer-Turmuhr, als Zeitkünder. Auch in unserer Ära der mannigfaltigsten

persönlichen Uhren achten wir noch auf Viertel-, Halb- und Ganzstun-

denschlag.

Der Dienst der Glocken in der heutigen Zeit

Als Beispiel dienen die Verhältnisse in der Kirchgemeinde Lotzwil.

Glockeninventar

Fünf Glocken bilden das Geläute der Kirche Lotzwil. Die vier grösseren
befinden sich im vierten Kirchturmgeschoss und die kleinste hängt in der
Glockenlaube unter dem Turmhelm.

Im Läute-Plan werden die fünf Glocken mit den Nummern 1 bis 5,

eingeteilt nach ihrer Grösse, wobei Nr. 1 die grösste ist, angegeben.

62



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 35 (1992)

Läutezeiten

Tag und Zeit Nr. der Glocken Läutedauer

Montag bis Samstag 11.00 Uhr 1 5 Minuten
Montag bis Samstag 16.00 Uhr 2 5 Minuten
Freitag 9.00 Uhr 2, 3 5 Minuten
Samstag

im Sommer 20.00 Uhr
im Winter 19.00 Uhr 1, 2, 3,4 15 Minuten

Sonntag
Zeichenläuten 8.15 Uhr 1 5 Minuten
Einläuten 9.15 Uhr 1,2,3,4 15 Minuten
Ausläuten nach der Predigt 1 5 Minuten

Hochzeiten, Einläuten 2,3 je nach

Umständen
Beerdigungen:

Zeichenläuten 11.00 Uhr 5 5 Minuten

Beerdigung 12.00 Uhr 1 5-6 Minuter
Silvester:

Ausläuten des Jahres 23.30 bis 24.00 Uhr 1,2,3,4 30 Minuten
Einläuten des Jahres 24.00 bis 0.30 Uhr 1,2,3,4 30 Minuten

Gründonnerstag
vor Karfreitag 19.00 Uhr 1,2,3,4 15 Minuten

Auffahrt 20.00 Uhr 1,2,3,4 15 Minuten
1. August 20.00 Uhr 1, 2, 3,4 15 Minuten

Berneirkungen zu dieseni Läutezeiten

Die werktäglichen Läutezeiten von 11.00 und 16.00 und am Samstag abend

sind (weitgehend vergessene) Erinnerungen an Gebetsaufrufe.

Warum an den Freitagen in Lotzwil um 9-00 Uhr mit zwei Glocken
geläutet wird: Bei Karl Wälchli lesen wir: «Die Abschaffung der Messe

(Reformationsmandat vom 7. Februar 1528) bedingte eine Neugestaltung des

Gottesdienstes, in dessen Zentrum nun die Predigt gestellt wurde.
Predigtgottesdienste sollten in der Hauptstadt Bern täglich, auf dem Lande immerhin

— neben dem Sonntag — an drei Wochentagen abgehalten werden: nicht
nur für die Pfarrer, sondern auch für das Volk eine starke Belastung,
erschien doch 1546 eine Weisung des Rates, dass aus jedem Haus bei jeder

Predigt mindestens eine Person anwesend sein müsse. Der Pfarrer — oder der

Sigrist — hatte beim Gottesdienst auch öffentlichen Verlautbarungen — von

63



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 35 (1992)

den obrigkeitlichen Mandaten bis hin zur Anzeige verlorener und gefundener

Gegenstände — bekanntzugeben.»
Der Stress von drei Werktagspredigten konnte nicht durchgezogen werden.

Ein Überbleibsel war in Lotzwil die Freitagspredigt für Wöchnerinnen.

Pfr. Johann Flückiger, Geistlicher in Fotzwil von 1909 bis 1942,
erzählte, wie er zu Anfang seiner Amtszeit dieses Angebot der Kirche noch
habe beibehalten wollen. Da aber schliesslich die Kirchenbänke leer blieben

(allerdings nicht aus Mangel an Wöchnerinnen), musste der alte Brauch

fallengelassen werden. Geblieben ist der Glockenaufruf.
Zum Fäuten bei Beerdigungen: In vergangener Zeit wartete der Sigrist

im entsprechenden Tor der Kirchumfassungsmauer, bis der bekränzte, von
einem Pferd gezogene Totenwagen und das schwarzgewandete Totengeleite
in Sicht kamen. Dann gab er das Zeichen zum Fäuten. Unterschiedliche
Fäutezeiten konnten dabei nicht ausbleiben, wenn man bedenkt, dass sich

die Trauerzüge oft vom obersten Rütschelen oder untersten Steckholz zu
Fuss nach Fotzwil bewegten.

Zum Silvester- und Neujahrsläuten: Als noch von Hand geläutet wurde,
war es das Vorrecht von vier Fotzwiler Oberschülern (Sekundarschüler hatten

dabei keine Chance), das alte Jahr aus- und das neue Jahr einzuläuten.
Die Privilegierten wurden dann vom Sigristenpaar festlich mit Speise und
Trank bewirtet.

Seit kurzer Zeit auch Glockenschwall am 1. August: Bekenntnis, Dank,
Notwendigkeit.

Literatur

Handwörterbuch des deutschen Aberglaubens
Guggisberg Kurt, Bernische Kirchengeschichte.
Jahrbuch des Oberaargaus 1979.

Stohler Hans, Frühere Zeitmessung im Baselbiet.

Wälchli Karl u.a., Berner — deine Geschichte, Berner Enzyklopädie, Band 2.

Weiss Richard, Volkskunde der Schweiz.

64


	Schellengebimmel und Glockengeläute

