Zeitschrift: Jahrbuch Oberaargau : Menschen, Orte, Geschichten im Berner

Mitteland
Herausgeber: Jahrbuch Oberaargau
Band: 35 (1992)
Artikel: Schellengebimmel und Glockengelaute
Autor: Stettler, Karl
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1071711

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1071711
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

SCHELLENGEBIMMEL
UND GLOCKENGELAUTE

KARL STETTLER

Prolog

«Glockenschall, Glockenschwall supra urbem, tiber der ganzen Stadt, in
ihren von Klang tiberfiillten Liiften! Glocken, Glocken, sie schwingen und
schaukeln, wogen und wiegen ausholend an ihren Balken, in ihren Stiihlen,
hundertstimmig, in babylonischem Durcheinander.»

Thomas Mann: «Der Erwihlte»

«Vivos voco, Mortuos plango, Fulgura frango.» Ich rufe die Lebenden. Ich
beklage die Toten. Ich zerbreche die Blitze.
Schillers Motto fiir sein Lied von der Glocke (Inschrift auf der «Schiller-

glocke» in Schaffhausen, Museum zu Allerheiligen).

«Guter Freund, das ist nicht 16blich, wenn man so etwas alle Tage hort und
sieht, und fragt nie, was es bedeutet.» Johann Peter Hebel

Schelle und Glocke

Larm galt seit Urzeiten als Abwehrmittel gegen schadenbringende Geister.
Lirmumziige in der Winter-Frithlingsperiode, an Fastnacht, zwischen
Weihnachten und Dreikonigstag spielen eine hervorragende Rolle. Mit
Pfeifen und Peitschen, aber auch mit Schellen und Glocken wird die Lirm-
kulisse produziert. So weit der Schall reicht, sind Dimonen und Hexen
machtlos, ist das Gefliigel vor dem Wolf sicher. Dass vor allem der Klang
des Erzes dimonenvertreibend wirke, ist eine bei den Volkern der Antike
wie auch bis in die Neuzeit geliufige Vorstellung (obschon die Hinter-

53



griinde all der Katzenmusik sich mehr und mehr verlieren und einer vorder-
griindigen Folklore Platz machen).

Beim prominenten Volkskundler Richard Weiss lesen wir: «An die ge-
nieteten oder geldteten Schellen aus Eisen- oder Kupferblech (welche offen-
sichtlich die dlteren Toninstrumente sind als die gegossenen Glocken)
kntipfte sich urspriinglich der im Alpengebiet heute noch anzutreffende
Glaube, dass ihr Ton die bésen Michte banne und so das Vieh vor Ungliick
schiitze. Neben dem praktischen Zweck, verirrte Weidtiere nach dem
Schellenklang wieder zu finden, ist der Glaube an die apotropdische (= Un-
heil abwehrende) Wirkung des Klanges der urspriingliche Beweggrund,
dem Weidvieh und auch den Zugtieren Schellen anzuhidngen.»

Gegossene Glocken

Die Kulturhistoriker melden, dass die gegossenen Glocken seit dem neun-
ten Jahrhundert vor Christus in Vorderasien nachweisbar sind. Jahrhun-
derte vergingen, bis das Abendland das Glockenerbe des Ostens antrat.
Offensichtlich erschallte die gegossene Glocke in unseren Landen vorerst
bei magischen und weltlichen Anlédssen, bis sie nach ihrer Verbreitung in
Europa auch im sakralen, kirchlichen Bereich Einzug hielt.

Erst um das fiinfte Jahrhundert nach Christus wurden die Kirchtiirme
zu eigentlichen Glockentrigern, nachdem sie vorerst Wehranlagen gegen
feindliche Uberfille oder Treppen fiir hohere Stockwerke des Gotteshauses
gewesen waren.

Aberglaubisches Geranke um G locken und G lockenschall

«Wie dem Klang der dlteren Schelle, so wird auch dem der gegossenen
Glocke, besonders der Kirchenglocke, unheilabwehrende Wirkung zuge-
schrieben», schreibt Richard Weiss. Aus der dimonenvertreibenden Eigen-
schaft der Glocke hat sich zum Beispiel ihr besonderer Charakter als
Wetterglocke entwickelt, ihre wichtigste Funktion im Volksglauben. Sagen
erzdhlen, wie Hexen, die mit Gewitter, Sturm, Hagelschauer, Hochwasser,
Steinschlag Unheil iiber den Menschen heranwilzen, durch beginnendes Lau-
ten der Kirchenglocken in ihrer verderblichen Tatigkeit gelihmt werden.

54



Kirche Lotzwil. Foto Wilhelm Felber, Langenthal

55



Fiir die Verpflichtung, bei Gewittern zu lduten, erhielt der Sigrist oder
Schulmeister die sogenannten «Glockengarben» (auch Wettergarben oder
Donnergroschen genannt). «Noch im Jahre 1518», lesen wir in der ber-
nischen Kirchengeschichte von Guggisberg, «befahl die bernische Obrig-
keit, sobald man zur Vertreibung dieses Unwetters die Glocken ldute, solle
jedermann niederknien und fiinf Paternoster und Avemaria beten.» Auf die
Magie des Glockenklangs wollten viele auch nach der Reformation nicht
verzichten.

Nach Einfiihrung der Reformation aber, am 18. Mai 1528, untersagte
ein Verbot das Wetterliuten zum Vertreiben des Gewitters; im Oktober
1529 verschwand auch das Ave-Maria-Liuten. Untersagt wurde ferner das
Liuten der Glocken bei Begribnissen. Als immer wieder Ubertretungen
vorkamen, statuierte der Rat ein Exempel. Am 2. Juli 1530 wurden «die
wyber, so iiber das wetter geliitet, drei stund in die kheby» gelegt.

Wie im Lexikon des Aberglaubens zu lesen ist, wirkt Glockengeldute
entzaubernd, vorbeugend, heilend:

— Schlangen, Miuse, Ameisen werden in die Flucht gejagt.

— Diebe werden bei kurzem Liuten gebannt und konnen sich nicht mehr
von der Stelle bewegen.

— Glockengeldute hilft vor Zahnweh, hilft Warzen vertreiben und heilt

Krankheiten aller Art.

— Langes Lauten bei der Taufe bewirkt, dass das Kind klug wird.
— Wer wihrend des Glockenldutens Grimassen schneidet, dem bleibt das

Gesicht in der Verzerrung stehen.

Der Glockenklang hat nicht nur die Macht, Geister zu vertreiben, er ver-
mag sie auch herbeizurufen. So ist zum Beispiel beim Eingang von Dorf-
kirchen und Kapellen oft ein Glockenzug angebracht, den der Eintretende
benutzt, um mit kurzem Liuten Gott auf sein Kommen aufmerksam zu
machen und ihn herbeizunotigen.

Auch die Vorstellung vom prophetischen Charakter des Glockentons ist
iberall auf deutschem Sprachgebiet nachweisbar. So zeigt zum Beispiel ein
Selber-Anschlagen oder das Selbstlduten der Glocke ein besonderes Ereignis
an: den Tod eines besonderen Menschen, aber auch drohende Feuersgefahr
Usw.

56



Katholische Kirche Langenthal. Foto Hans Zaugg, Langenthal

57



G lockensagen

Die Verschmelzung von heidnischen und christlichen Vorstellungen hat zu
einer iiberaus reichen Sagenbildung gefiihrt.

«In der deutschen Volkssage», lesen wir im Lexikon des Aberglaubens,
«erscheint die Glocke immer wieder als beseeltes, vernunftbegabtes Wesen,
das selbstindig fiihlen und handeln kann: Sie wehrt sich gegen das Fort-
schaffen, indem sie in die Erde, hdufiger ins Wasser versinkt... Verkauft,
wandert sie zuriick... Die gestohlene Glocke will gerettet, die versunkene
gefunden sein... Sie kann ihren Ort verlassen und sich durch die Luft
anderswohin begeben...»

Hierher gehort die deutsche Sage von der Romreise der Glocken in der
Karwoche: Drei Tage vor Ostern «sterben» alle Kirchenglocken und fliegen
nach Rom, um erst am Karsamstag zuriickzukehren und die Auferstehungs-
feier einzulduten. Sie fliegen nach Rom, um zu beichten, vom Papst ge-
segnet oder geweiht zu werden, um zu beten, mit dem Papst Mahlzeit zu
halten, Milchbrot zu essen, Kaffee zu trinken, um die Ostereier zu holen,
die sie bei ihrer Riickkehr im Voriiberfliegen ins Gras werfen.

Die Auffindung von Kirchenglocken, welche in Zeiten von Krieg und
Gefahr von den Ortsbewohnern versteckt oder von Feinden geraubt wur-
den, hat die Phantasie des Volkes michtig angeregt und zur Bildung der
sogenannten Ursprungssagen gefiihrt. Liegen diese Glocken in der Erde von
Wiese, Wald und Berg, werden sie etwa von einem Hirten gefunden, von
einem Bauern herausgepfliigt, meist aber von einem Eber, einer Sau, einem
Stier, einer Ziege usw. herausgewiihlt.

Die Sage von der «Herzogenbuchseeglocke», aufgezeichnet von Georg
Kiiffer in «Sagen aus dem Bernerland» (siehe auch Jahrbuch 1979) liefert
ein typisches Beispiel dieses Sagenstoffes: «Als sich in wilder Kriegszeit
fremde Soldatenmassen durch die Schweiz wilzten, eilten die Herzogen-
buchseer zum Turm und holten ihre kostbare Glocke herunter, als sie noch
vom Sturmlduten hin- und herpendelte, und rasch verlochten sie sie. Der
Krieg fletschte so bluttriefend durch das Land, dass allen Leuten der
Schrecken noch jahrelang in den Gliedern zitterte, und er hatte ihnen solche
Bilder vor die Seele gemalt, dass kein Mensch mehr an die Glocke dachte.
Dort wurde spiter ein Haus errichtet, und ein Brunnen plétscherte da-
neben. Als einmal der Ziegenhirt seine Herde trinkte, blieb der Ziegenbock
dort stehen und scharrte, und als sich dies wiederholte, grub der Hirt weiter

58



und spiirte etwas Hartes. Er holte Minner herbei, sie pickelten, und da
gldnzte die schone Glocke hervor. Sie hingten sie wieder in den Turm, und
seither ldutet sie immer den gleichen Spruch: Bis Brachers Brunne het mi
der Geissbock gfunge.»

Die Glocken im Dienste der christlichen Gemeinde

Frithzeitig hat die Kirche die segensreichen Moglichkeiten von Glocke und
Glockenton erkannt und sie in ihren Dienst genommen. Es ist bekannt,
dass Monche die ersten Glockengiesser waren. Zuerst haben die Geistlichen
wohl die Glocken mit Stocken geschlagen, um die Gliubigen zum Gebet
zu rufen. Damit das Volk in nah und fern besser erreicht werden konnte,
wurden dann die vorhandenen Kirchtiirme, die zuerst als Wehr- und
Beobachtungsanlagen dienten, in Glockentiirme umfunktioniert.

Hans Stohler schreibt: «Erst um das fiinfte Jahrhundert nach Christus
wurde der Turm zum eigentlichen Glockentriger und die Glocke zum Leh-
rer und Mahner der christlichen Gemeinde.»

In ewiggiiltigen, hochgestimmten Worten besingt Friedrich Schiller die
christliche Bestimmung der Glocke:

«Und dies sei fortan ihr Beruf,

Wozu der Meister sie erschuf:

Hoch iiberm niedern Erdenleben

Soll sie in blauem Himmelszelt

Die Nachbarin des Donners schweben
Und grenzen an die Sternenwelt,

Soll eine Stimme sein von oben,

Wie der Gestirne helle Schar,

Die ihren Schopfer wandelnd loben
Und fiihren das bekrinzte Jahr.

Nur ewigen und ernsten Dingen

Sei ihr metallner Mund geweiht,

Und stiindlich mit den schnellen Schwingen
Beriihr im Fluge sie die Zeit:

Dem Schicksal leihe sie die Zunge,
Selbst herzlos, ohne Mitgefiihl,
Begleite sie mit ihrem Schwunge

59



Des Lebens wechselvolles Spiel.

Und wie der Klang im Ohr vergehet,
Der michtig tonend ihr entschallt,
So lehre sie, dass nichts bestehet,
Dass alles Irdische verhallt.»

Die friihe christliche Kirche wollte mit dem metallnen Mund der Glok-
ken vor allem ihre Gebets- und Gottesdienstordnung immerwihrend in Er-
innerung rufen. Es entstanden die christlichen oder kanonischen Horen, die
dem frommen Kirchenvolk durch Glockenzeichen bekanntgegeben wurden
(Hora, Mehrzahl Horen = Gebetsstunden zu verschiedenen Tageszeiten).

Um das Jahr 500 n. Chr. unterschied man sieben Horen:

Matutin das Morgenlob, zwischen 5.00 und 6.00 Uhr

Prima (die erste Stunde), gegen 7.30 Uhr, kurz, bevor es hell wird

Tertia (die dritte Stunde), gegen 9.00 Uhr

Sexta (die sechste Stunde), 12.00 Uhr mittags; in Klostern, deren
Monche im Winter nicht auf den Feldern arbeiteten, war dies
auch die Stunde des Mittagsmahls

Nona (die neunte Stunde), zwischen 14.00 Uhr und 15.00 Uhr

Vesper  (der Abendgottesdienst), gegen 16.30 Uhr, bei Einbruch der
Dimmerung (der Regel zufolge musste das Abendmahl einge-
nommen werden, bevor es dunkel war)

Komplet (das Nachtgebet, auch Completorium genannt), gegen 18.00
Uhr; um 19.00 Uhr hatten die Monche zu schlafen

Das sind dieselben Zeiten, nach denen noch heute die Breviergebete der
katholischen Geistlichen geordnet sind. Die Horen entsprechen der heili-
gen Zahl sieben, die uns in den sieben Tagen der Schopfung, den sieben
Bitten des Vaterunsers, den sieben Leiden des Herrn, den sieben Worten am
Kreuz, den sieben (katholischen) Sakramenten entgegentritt.

Die reformierte Kirche hat die Horengebete abgeschafft. Anklinge an
die Horengeldute aber sind geblieben: Uberreste sind Morgen-, Mittags-
und Abendlduten. In unserer Region ist das Morgenlduten weitgehend ab-
geschafft worden. Die Mittagsglocke hingegen, mit der urspriinglich zu
Gebeten fiir die Erflehung des Friedens aufgerufen wurde, erschallt noch
landauf und landab.

60



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 35 (1992)

Kirche Wynau. Bleistiftzeichnung Carl Rechsteiner

«Das Abendliuten diente», wie Hans Stohler schreibt, «schon friih auch
als Zeichen fiir Feierabend (Feierabendliduten), fiir Feuerloschen, Torschluss,
Antreten der Nachtwache usf.»

Neben den besinnlichen Anrufen aber erschallten die Glocken auch, um
Katastrophen zu kiinden: Beim Einfall feindlicher Horden, bei bedroh-
lichen Wasserfluten und bei Brandfillen. Noch bis weit in unser Jahrhun-
dert hinein wurde bei Brandausbriichen Alarm geldutet. In Schillers «Lied
von der Glocke» lesen wir:

«Hort ithrs wimmern hoch vom Turm!
Das ist Sturm!

Rot wie Blut

Ist der Himmel,

Das ist nicht des Tages Glut!»

61



M T . e S
LR

Alte Glocke im Eingang der Kirche Oberbipp. Foto Christoph Schiitz, Langenthal

Seit Sirenen und Telefonalarm die Hilfsmannschaften aufschrecken,
schweigen die Kirchenglocken bei Brandfillen.

Einen gewichtigen Dienst leisten bis heute die Glocken, verbunden mit
der Ziffer-Turmuhr, als Zeitkiinder. Auch in unserer Ara der mannigfaltig-
sten personlichen Uhren achten wir noch auf Viertel-, Halb- und Ganzstun-
denschlag.

Der Dienst der G locken in der heutigen Zeit
Als Beispiel dienen die Verhiltnisse in der Kirchgemeinde Lotzwil.

G lockeninventar
Funf Glocken bilden das Geldute der Kirche Lotzwil. Die vier grosseren
befinden sich im vierten Kirchturmgeschoss und die kleinste hingt in der
Glockenlaube unter dem Turmhelm.
Im Liute-Plan werden die fiinf Glocken mit den Nummern 1 bis 5, ein-
geteilt nach ihrer Grosse, wobei Nr. 1 die grosste ist, angegeben.

62



Liutezeiten

Tag und Zeit Nr. der Glocken — Lautedaner
Montag bis Samstag 11.00 Uhr 1 5 Minuten
Montag bis Samstag 16.00 Uhr 2 5 Minuten
Freitag 9.00 Uhr 2,3 5 Minuten
Samstag

im Sommer 20.00 Uhr

im Winter 19.00 Uhr 1,2,3,4 15 Minuten
Sonntag

Zeichenlduten 8.15 Uhr 1 S Minuten

Einlduten 9.15 Uhr 1,2,3,4 15 Minuten

Auslduten nach der Predigt 1 5 Minuten
Hochzeiten, Einlduten 2,3 je nach

Umstinden

Beerdigungen:

Zeichenlduten 11.00 Uhr 5 5 Minuten

Beerdigung 12.00 Uhr 1 5—-6 Minuten
Silvester:

Auslduten des Jahres 2330 bis 24.00 Uhr 1,2,3,4 30 Minuten

Einlduten des Jahres 24.00 bis 0.30 Uhr 1,2,3,4 30 Minuten
Griindonnerstag

vor Karfreitag 19.00 Uhr 1,2,3,4 15 Minuten
Auffahrt 20.00 Uhr 1,2,3,4 15 Minuten
1. August 20.00 Uhr 1,2,3,4 15 Minuten

Bemerkungen zu diesen Lautezeiten

Die werktiglichen Liutezeiten von 11.00 und 16.00 und am Samstag abend
sind (weitgehend vergessene) Erinnerungen an Gebetsaufrufe.

Warum an den Freitagen in Lotzwil um 9.00 Uhr mit zwei Glocken ge-
lautet wird: Bei Karl Wilchli lesen wir: «Die Abschaffung der Messe (Re-
formationsmandat vom 7. Februar 1528) bedingte eine Neugestaltung des
Gottesdienstes, in dessen Zentrum nun die Predigt gestellt wurde. Predigt-
gottesdienste sollten in der Hauptstadt Bern tiglich, auf dem Lande immer-
hin — neben dem Sonntag — an drei Wochentagen abgehalten werden: nicht
nur fir die Pfarrer, sondern auch fiir das Volk eine starke Belastung, er-
schien doch 1546 eine Weisung des Rates, dass aus jedem Haus bei jeder
Predigt mindestens eine Person anwesend sein miisse. Der Pfarrer — oder der
Sigrist — hatte beim Gottesdienst auch offentlichen Verlautbarungen — von

63



den obrigkeitlichen Mandaten bis hin zur Anzeige verlorener und gefun-
dener Gegenstinde — bekanntzugeben.»

Der Stress von drei Werktagspredigten konnte nicht durchgezogen wer-
den. Ein Uberbleibsel war in Lotzwil die Freitagspredigt fiir Wochnerin-
nen. Pfr. Johann Fliickiger, Geistlicher in Lotzwil von 1909 bis 1942, er-
zdhlte, wie er zu Anfang seiner Amtszeit dieses Angebot der Kirche noch
habe beibehalten wollen. Da aber schliesslich die Kirchenbinke leer blieben
(allerdings nicht aus Mangel an Wochnerinnen), musste der alte Brauch
fallengelassen werden. Geblieben ist der Glockenaufruf.

Zum Liuten bei Beerdigungen: In vergangener Zeit wartete der Sigrist
im entsprechenden Tor der Kirchumfassungsmauer, bis der bekrinzte, von
einem Pferd gezogene Totenwagen und das schwarzgewandete Totengeleite
in Sicht kamen. Dann gab er das Zeichen zum Lauten. Unterschiedliche
Liutezeiten konnten dabei nicht ausbleiben, wenn man bedenkt, dass sich
die Trauerziige oft vom obersten Riitschelen oder untersten Steckholz zu
Fuss nach Lotzwil bewegten.

Zum Silvester- und Neujahrslduten: Als noch von Hand gelautet wurde,
war es das Vorrecht von vier Lotzwiler Oberschiilern (Sekundarschiiler hat-
ten dabei keine Chance), das alte Jahr aus- und das neue Jahr einzulduten.
Die Privilegierten wurden dann vom Sigristenpaar festlich mit Speise und
Trank bewirtet.

Seit kurzer Zeit auch Glockenschwall am 1. August: Bekenntnis, Dank,
Notwendigkeit.

Literatur

Handworterbuch des deutschen Aberglaubens

GUGGISBERG KURT, Bernische Kirchengeschichte.

Jahrbuch des Oberaargaus 1979.

STOHLER HANS, Frithere Zeitmessung im Baselbiet.

WALCHLI KARL u.a., Berner — deine Geschichte, Berner Enzyklopiddie, Band 2.
WEIss RICHARD, Volkskunde der Schweiz.

64



	Schellengebimmel und Glockengeläute

