
Zeitschrift: Jahrbuch Oberaargau : Menschen, Orte, Geschichten im Berner
Mitteland

Herausgeber: Jahrbuch Oberaargau

Band: 26 (1983)

Artikel: Ein Teppich mit Motiven, zerbrechlich wie Glas : zu Gerhard Meiers
Roman "Toteninsel"

Autor: Rettenmund, Jürg

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1071837

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1071837
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 26 (1983)

EIN TEPPICH MIT MOTIVEN,
ZERBRECHLICH WIE GLAS

Zu Gerhard Meiers Roman «Toteninsel»

JÜRG RETTENMUND

1981 wurde der Grosse Literaturpreis des Kantons Bern dem in Niederbipp
lebenden Schriftsteller Gerhard Meier verliehen. Damit ist ein Autor
ausgezeichnet worden, der sein bisheriges Werk — anfänglich Gedichte, denen

später auch Prosastücke und bis heute drei Romane folgten — in aller Stille,
fast unbeachtet von einer breiteren Öffentlichkeit, geschaffen hat.

Die Bücher von Gerhard Meier sind gewiss nicht leicht zugänglich. Mit
diesem Aufsatz möchte ich versuchen, am Beispiel der Thematik «Schreiben

— Leben — Tod » im bisher letzten Roman, «Toteninsel», einen möglichen
Zugang zu diesem Autor aufzuzeigen und etwas von der Faszination
aufzudecken, die seine Werke für den Leser bereithalten. Zu diesem Zweck ziehe

ich auch einige Stellen aus dem vorletzten Roman, «Der schnurgerade

Kanal», bei.

Übers Schreiben

11. November 1977. Bindschädler und Baur, alte Dienstkameraden, machen einen

Kundgang in Ölten. Ungefähr in der Hälfte der Wegstrecke sagt Baur zu Bindschädler:

«Ohne dich nun mit meinem Literaturverständnis quälen zu wollen, muss ich doch

sagen, dass für mich der Roman einem Teppich vergleichbar ist, einem handgewobenen,

bei dessen Herstellung besonders auf die Barben, Motive achtgegeben wird, die sich

wiederholen, abgewandelt natürlich, eben handwerklich gefertigt, beinahe mit einer

gewissen Schwerfälligkeit behaftet, und der einen an ein Mädchen aus der Schulzeit

erinnert und an eine Blumenmatte mit Kirschbäumen darauf, die gerade blühen; wobei

man über diese Blumenmatte schreiten möchte, zumindest noch einmal und natürlich
nicht allein. » Am Schluss beginnt es zu schneien.1

Das im Klapptext verwendete Zitat aus dem Roman selbst wird an einer
anderen Stelle noch verdeutlicht:

9



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 26 (1983)

Bindschädler, Amrain ist ein Teppich, wenn auch kein Perser, so doch einer mit
Motiven. Die Motive sinddie Geschlechter, die Sippen. Der Zettel sind der Landstrich,
die Zeit. Einige der Motive sindfrisch und leuchtend, andere erscheinen etwas abgetreten,

wieder andere geben sich fadenscheinig, ferner gibt es Stellen, wo nur noch der

Zettel ersichtlich ist.2

Im «Schnurgeraden Kanal» führt Gerhard Meier einen Kumpel ein, der

als Rentner ins Malen kam, aber nichts aus seiner bisherigen Arbeitswelt
malte, «sondern Dahlien zum Beispiel, überhaupt kleine Gärten, Weiden

an einem schnurgeraden Kanal entlang, Häuser, Mädchen, Wolken und
Luft.»3

Diese Ausschnitte deuten eher auf ein beschönigendes Schreiben hin, ein

Schreiben, das das wirkliche Leben auf der Seite lässt, das sich statt dessen der

Farbigkeit eines Motivteppichs widmet, ja die Wirklichkeit mit diesem Teppich

gerne überdecken möchte.

Ganz am Schluss der «Toteninsel» stellt sich diesen Äusserungen aber ein
Picasso-Zitat entgegen, das von einem ganz anderen Kunst-Verständnis
ausgeht:

Picasso soll einmal zu Malraux gesagt haben, man müsse die heute aus dem Schlaf
reissen, ihre Art, die Dinge zu identifizieren, umkrempeln. Man müsse unannehmbare

Bilder schaffen, damit sie schäumten. Man müsse sie zwingen, einzusehen, dass sie in
einer verrückten Welt lebten. Einer Welt ohne Sicherheit, die nicht so sei, wie sie glaubten»,

sagte Baur.4

Diese Textstelle stellt sich nicht nur den bisher genannten Stellungnahmen

entgegen, sie dürfte auch bei vielen Lesern die Eindrücke der ersten
Lektüre des Buches in Frage stellen, denn sie wirft natürlich die Frage nach

dem Sinn der äusserst bildhaften, von Stimmungen geprägten Sprache,
Erzählweise und Motivwelt des ganzen Romans auf.

Ein weiterer Widerspruch scheint sich zu ergeben, wenn man das dem

Roman vorangestellte Zitat von Gustave Flaubert betrachtet: «Was mir
schön erscheint und was ich machen möchte, ist ein Buch über nichts.»5 Es

wird ergänzt durch eine Bemerkung Baurs, der sich äussert, es sei vielleicht
eine Anmassung zu schreiben, «man sollte es halten wie die Winterastern»,
«anspielend auf ihr Schweigen in Schönheit.»6

Diese Widersprüche will ich nun vorerst als solche stehen lassen und
versuchen, ihnen auf die Spur zu kommen, indem ich mich der Thematik des

Buches zuwende. Dabei möchte ich vom Motiv der Schmeissfliege ausgehen,
für mich eines der eindrücklichsten des Buches.

10



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 26 (1983)

Die Schmeissfliege1

Eingebettet in die Gedanken Baurs über einen beabsichtigten Gang durch

Amrain, erscheint jene Schmeissfliege, die in der Laube ins Netz einer Spinne

gerät, sich zweimal befreien kann, um schliesslich im Netz einer grösseren

Spinne doch noch zu erliegen. Ein Grund für den nachhaltigen Eindruck, den

dieses Motiv hinterlässt, dürfte in der raffinierten Regie des Bildmaterials zu
finden sein: In den Todeskampf der Fliege mischen sich plötzlich das Licht,
die Wolken und die Blätter. Licht und Umwelt spielen aber im ganzen
Roman immer wieder eine ähnliche Rolle, und erst aus diesen immer neuen

Wiederholungen und Variationen, aus dem Zusammenwirken der
zahlreichen Bilder, entsteht die Bedeutung des Schmeissfliegen-Motivs. Dies zu

illustrieren, dienen die nun folgenden Abschnitte über das Licht und den

November.

Das Licht

Die drei Schwestern Julia, Gisela und Johanna, die nach einem Besuch auf
dem Friedhof ihren Bruder Baur aufsuchen, tauchen in einer ähnlichen

Staffage auf. Sie sprechen von einem Land nach dem Tod, «wo keine Schatten

sind, kein Winter», das einen an Reproduktionen der Toteninsel
gemahne.8

Nach der Schilderung der stürmischen Seefahrt auf die Insel bei Kos, während

der das Schiff mehrmals fast kenterte, bevor man in einen friedlichen
Hafen einfuhr, erklärt Baur, es sei hart, es sei «eine harte Sache, wenn der Tod

Katz und Maus spielt mit einem.»
Ich glaube, wenn er zugeschlagen hat, dann wird es anders. Man hat von Leuten

gehört, die schon weg waren, die aber irgendwie zurückgeholt wurden — von diesen

Leuten hat man gehört, dass der Tod dann als geradezu wünschenswert empfunden

werde. Und viel Licht sei mit dabei.9

Deshalb erscheinen Baur die Bewohner der Insel nach jener Schiffahrt

«quasi als Kinder des Lichts.»10 Es ist aber überhaupt dieses Licht über den

Ruinenfeldern der Aegäis, das sich am Abend auf den Kuppeln griechischorthodoxer

Kapellen zu Partituren vereinigt und zusammen mit dem Ge-

zirpe der Zikaden und dem Gemurmel alter Frauen jenen Jahrtausend-Raum
öffnet, der dann Odysseus, Ithaka oder Böcklins «Toteninsel» in Erinnerung
ruft;11 dieses Licht der Antike erscheint auch in den Schilderungen über Am-

11



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 26 (1983)

rain immer wieder.12 Doch das Licht gehört nicht nur zum Tod und zum
Jenseits, es gehört auch zur Liebe, denn die Liebe, die neues Leben zeitigt, ist
«ein Brand mit viel Licht darumherum.»13

Der November

Die Todesnähe, die durch diese Rolle des Lichts in den Bildern immer wieder

durchbricht, wird noch dadurch verstärkt, dass der Roman im November

spielt: Der November ist die Zeit der Toten, am 1. und 2. dieses Monats sucht

man die Gräber auf, um der Verstorbenen zu gedenken.14

Der November ist weiter die Zeit der Sturmnächte, in denen man sich

fürchtet, dass einem das Dach über dem Kopf zusammenfällt; nach solchen

Nächten kommt dann auch ein Licht auf, «das einen an das andere mahnt.»15

Dieses Licht, das Licht der Novembersonne, deren Lichtkegel die Bäume

phosphoreszieren oder einen Hang ergrünen lässt, ist es, was Baur glauben
macht, «der November sei eigentlich alles, sozusagen der Gipfel des Jahres,

er übertreffe den Frühling, den Sommer, den gleissenden Winter — alles. »16

So wird klar, warum der November der intensivste Monat ist, «in bezug auf
Farben zumindest, Bewegung, Licht; in bezug aber auch auf Verzweiflung,
Verzückung»,17 und dies erklärt, warum Baur das Novemberbild «Drei
Frauen mit Winterastern» in seiner Seele aufhängt. Das besondere Grün des

Novembers wird durch den ersten Schnee nur noch hervorgehoben. Dieses

Grün der Gräser unter den Bäumen stellt aber auch bereits die Verbindung
wieder her zu den Schneeglöckchen und Märzenglöckchen; die Knospen des

Martinisommers sind die Voraussetzung für den nächsten Frühling.18

Rückblick aufdie Schmeissfliege

Nach diesen Betrachtungen erscheint das Schicksal der Schmeissfliege plötzlich

in einem anderen Licht: Das Aufleuchten der Bäume, das Ergrünen der

Landschaft (durch kursive Schrift noch hervorgehoben) sind nicht als die

konventionellen Zeichen des Frühlings eingesetzt, Gerhard Meier verwendet
sie als Symbole des Herbstes, als Symbol des nahen, bereits unabwendbaren
Todes. Deshalb ist das Schicksal der Schmeissfliege bereits besiegelt, als Baur

in die Laube tritt und das Licht hereinlässt. Alle Anstrengungen, sich aus den

12



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 26 (1983)

Fäden der Spinne zu befreien, erweisen sich als vergeblich. Die Lichtkegel,
das abrollende Wolkengemälde, das Zittern der Bäume sind also nicht bloss

Staffage zum Todeskampf der Fliege, sondern bestimmen diesen geradezu.

Mitten in den Alltag Baurs (er will gerade einkaufen gehen) bricht unvermittelt

und unabwendbar der Tod herein.

Nun wird auch deutlich, warum sich plötzlich das Geschick des Meret-
leins aus Gottfried Kellers «Grünem Heinrich» und die letzten paar Minuten
der Schmeissfliege zusammentun. Wie die Fliege sträubt sich auch das

Meretlein gegen den Tod, doch dass dieser siegen wird, dass Meretleins
Wesen immer mehr abgetötet wird, bis es noch das letzte Stück Leben

aushaucht, ist dort durch seine Umgebung, die «adelige, stolze und höchst

orthodoxe Familie» und den «wegen seiner Frömmigkeit und Strenggläubigkeit

berühmten Pfarrherrn»19 vorausbestimmt. Dass es noch einmal
seinem Särglein entflieht, versetzt zwar Familie und Bevölkerung in Schrecken

und Entsetzen, ist aber genauso vergebliche Mühe wie die Anstrengungen
der Fliege im Netz der Spinne. Ahnliche Figuren sind Baurs Cousinen, die
dieser als Hiobsfiguren bezeichnet und Anna, die ihren Fängern entwich,
aber «nicht für lange natürlich.»20

In den gleichen Rahmen passt auch die Schiffahrt auf die Insel bei Kos.

Das vergebliche Gewichtsausgleichen der Passagiere auf den Wogen der

sturmgepeitschten See gemahnt stark an die Figuren von Brants Narrenschiff,

die Einfahrt in den friedlichen Hafen auf der Insel der «Kinder des

Lichts» erscheint wie eine Vorwegnahme des Todes, dem man noch einmal
entwichen ist, ohne zu wissen, für wie lange.21 Doch auch der ganze Roman
lehnt sich bei genauem Hinsehen ans Motiv der Schmeissfliege an: Das

Gerüst des Romans bildet ein gemeinsamer Spaziergang von Baur und

Bindschädler, in den die Gespräche und Gedanken der beiden eingeflochten

sind. Die Gegend, durch die die beiden ziehen, ist eigentlich die
Altstadt von Ölten und deren Umgebung. Doch diese ist lediglich an den

Ortsnamen und den beschriebenen Gebäuden erkennbar, sonst ist sie total
verfremdet, eine eigentliche Toteninsel. Strassen und Geschäfte erscheinen

wie von allen Menschen entleert, lediglich Autos, Eisenbahnen und Vögel
bewegen sich vor der gespenstischen Staffage, die Licht und Wolken
bilden. Menschen erscheinen in dieser Welt nur noch als Fratzen, und als

endlich zwei andere Menschen auftauchen, entpuppen sie sich als Spiegelungen

der beiden Spaziergänger in einem Schaufenster.22 Zwar verspricht
die durchbrechende Sonne noch einen Martinisommer (es ist Martinstag,

13



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 26 (1983)

der 11. November), doch am Schluss des Romans beginnt es zu schneien.23

Auch dies erwies sich als ein vergebliches Hoffen auf ein Entkommen von
dieser Toteninsel.

Tod und Leben

Jedesmal, wenn Baur Böcklins «Toteninsel» im Kunstmuseum Basel

aufsuchen wollte, stand dort bereits einer in einer schwarzen Pellerine.24 Diese

überall spürbare Allgegenwart des Todes führt jedoch nicht zu einer

Resignation, sondern ermöglicht eine andere, neue Sicht des Lebens, denn es

gibt eigentliche Verbindungsstellen zwischen dem Tod und neuem Leben,

wie wir bereits bei früherer Gelegenheit gesehen haben: Das Licht erscheint

uns als Zeichen des Todes und der Liebes-Brände; der November als Zeit
der Toten ist die Voraussetzung für das Keimen und Blühen im Lrühling.
Auch die todbringende Spinne erhält plötzlich eine andere Rolle: sie zieht
verbindende Läden zu den Dingen und wird dadurch vergleichbar mit der
Poesie.25

Aus diesem dauernden Spannungsverhältnis zwischen der konventionellen,

das Leben betonenden Bedeutung, die auch im Text wieder aufgenommen

wird, und der neuen, durch die Todesstimmung des Romans geprägten,
erhalten die Symbole ihre schillernde Laszination, die ihren tief nachwirkenden

Eindruck erzeugt.
Die angetönte neue Lebensauffassung ordnet den Menschen wieder in die

natürlichen Kreisläufe ein. Der Mensch und seine Umwelt beeinflussen sich

im ganzen Roman gegenseitig und hängen gegenseitig voneinander ab. Auch
bei andern Motiven als der Schmeissfliege «erlebt» die Umgebung — die

Bäume, die Landschaft, der Himmel — das Schicksal des Einzelnen mit.
Ähnliches geschieht mit der Liegenschaft eines Turners:

Ähnliches geschieht mit den Häusern, was stellt die Zeit nicht alles an mit diesen?

Dabei liegt mir gerade die Liegenschaft eines Turners im Sinn, der sein Leben als

selbständiger Velomechaniker fristete, bei dem ich mein Velo seinerzeit nicht kaufte. Diese

Liegenschaft weist einen groben Verputz (Besenwurf) auf, der ursprünglich in einem

hellen Rot gestrichen war, eine Holzlaube, ebenfalls ein beinahe barockes Schmiedeisengitter

vor dem Fenster der Kellerwerkstatt. Bindschädler, wie dann das Rot eindunkelte,

die Laube die Farbe liess, wie die Liegenschaft eben alterte mit dem Altern des

Turners, um dann, als er tot war, rapid zu verkommen, obschon sie weiter bewohnt

wurde, war geradezu bewegend.26

14



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 26 (1983)

Die Winterastern erscheinen wie Täuflinge in den Armen der drei

Schwestern, haben aber einen Geruch, «den Leichname auszuströmen
pflegen.»27 Auch die Fäkalien des Menschen und seine sterblichen Uberreste sind

Teil in einem grossen Kreislauf, wie überhaupt das irdische Leben nur ein
Punkt in den Bewegungen des Universums ist. Die Gespräche über die Toten
bleiben nicht einseitig beschränkt, denn auch die Toten sprechen zu den

Lebenden, wie etwa Ferdinand angesichts der Kirschbäume.28
Oder es konnte sich geben, Bindschädler, dass manJoachim Schwarz antraf, wie er

aufder Brücke stand, das Defilee der heimkehrendenJauchekutscher abnehmend, vier

oderfünfan der Zahl, indes ein Taubenschwarm außrach, um über den Gehöften eine

liegende Acht zu fliegen, dabei auch das Haus des Uhrmachers Albert Baur mit
einbeziehend.29

Diese liegende Acht, das Zeichen für die Unendlichkeit, fasst alle diese

Zusammenhänge, die Amrain im ganzen Universum einbetten, in einem

einzigen Sinnbild zusammen. Nun wird auch die Faszination erklärbar, die
für Baur und Bindschädler vom Jugendstil ausgeht, dessen Feier des Lebens

sich in «heimlich-unheimlicher Nachbarschaft zur Sympathie mit dem Tod»

halte.30

Die künstlichen Blumen

Den Gegensatz zu diesen natürlichen und kosmischen Kreisläufen bilden die
künstlichen Plastik-Blumen, die auf den Gräbern immer häufiger auftreten.
Sie sind das Symbol einer Epoche, in der die Menschen auf linkisch-schmerzliche

Weise in Konkurrenz zur Natur zu treten versuchen und immer weniger

bereit sind, Verflossenes, Dahingegangenes, Unwiederbringliches in die

Gräber hineinzunehmen. Die gleiche Mentalität zeigen die drei Schwestern,

wenn sie Baur auffordern, den Grabstein der Mutter einmal zu waschen, um
die Flechten und Moose, Spuren der Vergänglichkeit, zu entfernen.31 Die
künstlichen Blumen aber sind nichts als Machwerke, Werke jener Macher,
denen Gerhard Meier die letzten Seiten im «Schnurgeraden Kanal» widmet,
weil sie, die an die totale Machbarkeit glauben, auf eine Reduzierung,
«Reduzierung des Menschen vor allem», hinwirken, und dabei das Gespür für
Zusammenhänge und Prioritäten verloren haben.32 Dies hat zwar zu einer

Verelendung und zu Verblödungserscheinungen geführt, doch immerhin
sind die Machwerke so raffiniert, dass sie ihre natürlichen Vorbilder
überdauern und dass sogar die natürlichen Blumen dem künstlichen Licht einer

15



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 26 (1983)

Strassenlampe entgegenwachsen und länger grün bleiben als die am Licht der

natürlichen Sonne.33

In diesem Zusammenhang ist auch die Umdeutung des Meretlein-Schick-
sals von Gewicht: Sind es bei Gottfried Keller Gesellschaft und Familie, die

Ursache und Rahmen bilden für den ausweglosen Lebenslauf des Mädchens,

so verschwinden diese Faktoren bei Gerhard Meier zwar überhaupt nicht,
man denke nur an die zahlreichen tragischen Einzelschicksale in der «Toteninsel»,

sie werden aber in einen Zusammenhang gestellt, der über den

menschlichen Einflussbereich hinausgeht. Das Licht, die Farben des Himmels,

die Bewegungen der Landschaft werden von einer aussermenschlichen,

göttlichen Kraft bestimmt und gelenkt. Der Mensch kann hier höchstens,

wie die Einzelschicksale zeigen, eigene Gefahren hinzufügen, nie aber den

Gang der Bestimmung aufhalten.

Wieder von den Bäumen sprechen

Mit dieser Forderung, sich wieder in die Ordnung der Natur einzureihen,
nach ihren Gesetzen zu leben, und die linkischen Versuche aufzugeben, sie zu
übertreffen oder auszuschalten, steht Gerhard Meier in einer breiten Tradition

der neuesten deutschen und schweizerischen Literatur. Ich denke hier

etwa an E. Y. Meyers «In Trubschachen» und «Die Rückfahrt», Max Frischs

«Der Mensch erscheint im Holozän» oder Allain Tanners Film «Light Years

Away».
Daraus wird aber auch die Provokation, die in Gerhard Meiers Schreiben

steckt, sichtbar: Die Literatur soll die linkischen Versuche des täglichen
Lebens aufzeigen, sich den Kreisläufen der Natur, den Kreisläufen von Leben

und Tod, von Entstehen und Vergehen, zu entziehen; sie soll von den
oberflächlichen Problemen den Blick zurück zu den grundlegenden Fragen der

menschlichen Existenz lenken. Das Schweigen in Schönheit erscheint als

Alternative zum allzu vordergründig-agitatorischen Schreiben. Im «Schnurgeraden

Kanal» fordert Gerhard Meier in einem abgewandelten Brecht-

Zitat, man sollte wieder, «vermutlich nur noch von den Bäumen sprechen.»34

Statt von all den Dingen unserer Wohlstands- und Konsumgesellschaft zu

schreiben, möchte Gerhard Meier diese Dinge einmal beiseite schieben, um
sich den Fragen des Lebens zuzuwenden, die wohl jenes von allen materiellen

Dingen entblösste «nichts» im Zitat von Gustave Flaubert bedeuten können,

16



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 26 (1983)

für den, der sich damit beschäftigt aber jenes «alles» sind, um das der Dialog
zwischen Bindschädler und Baur kreist.

Apropos Wind: Erst seit ich «Blow up» gesehen habe, Antoninis Film, weiss ich,

dass dieser durch die Gräser streicht, durch die Bäume. Und erst seit ich «Blow up»

gesehen habe, weiss ich richtig, dass die Bäume grün sind und auch die Gräser.

Eine ähnliche Funktion, wie sie Gerhard Meier hier, im «Schnurgeraden

Kanal», Antoninis Film zuschreibt, erhofft er sich wohl auch für seine

Werke: Wie dort hinter der idyllischen Fassade einer Fiebesszene durch das

Vergrössern der Fotografie ein Mord zum Vorschein kommt, versteckt sich

hinter den stimmungsgeladenen Bildern von Gerhard Meiers Sprache eine

Welt, die gar nicht so heil ist, in der Tod und Bedrohung das Feben der
Menschen prägen und es in grössere Zusammenhänge stellen, in denen aber auch

diese gerne verdrängten Dinge einen Sinn bekommen. So werden Grenzen

sichtbar, die der Mensch nicht überschreiten kann, wo jedes Anrennen mit
noch so raffinierten Machwerken ohne Erfolg bleiben muss.

Der Motiv-Teppich, den Gerhard Meier in seinem Roman «Toteninsel»

wob, ist also nicht, wie auf den ersten Blick vermutet, eine wohlgeordnete
Decke über eine verdorbene Wirklichkeit. Im Verlauf der Fektüre schimmert
die Wirklichkeit immer wieder und immer bedrohlicher durch. Die Motive
des Teppichs sind zerbrechlich wie Glas, ihr erster Eindruck vermittelt eine

trügerische Sicherheit. Darunter aber wird eine Welt sichtbar, wie sie Picasso

beschrieb, aus der unsere Welt, eine Scheinwelt, ver-rückt worden ist. Erst

wenn dieser Hintergrund durch die Motive durchzubrechen beginnt, dürfte
es aber möglich sein, dem «Fandstrich Feben» beizukommen, ohne zu
mogeln und weisse Flächen nach der Fantasie auszufüllen, wie es in der älteren

Fiteratur vorkommt. Indem man sich gelegentlich mit «weissen, zumindest
monochromen Flächen» abfindet,36 verwirft man zwar den Glauben an die

totale Machbarkeit, erkennt aber hinter den Motiven eine Wirklichkeit, die
sich zwar der Beeinflussung durch den Menschen entzieht, aber auch ohne

dessen Vereinfachungen auskommt. Erst wenn man den Blick ausweitet auf
diese Wirklichkeit und die Grenzen der Machbarkeit zu erkennen beginnt,
dürfte eine neue Sicherheit erreichbar werden, die ohne trügerische
Vereinfachungen auskommt. Dies ist die Hoffnung, die uns aus Gerhard Meiers
«Toteninsel» entgegenspricht.

17



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 26 (1983)

1 Toteninsel, a.a.O., Text der vordem Umschlagklappe, das Zitat stammt von S. 77.

Ebda. S. 111.

Toteninsel, a.a.O., S. 141.

Ebda. S. 41.

vgl. ebda. S. 13.

Ebda. S. 86.

vgl. etwa ebda. S. 108, 126, 135.

vgl. ebda. S. 16.

Ebda. S. 90.

vgl. ebda. S. 97.

vgl. Toteninsel, a.a.O., S. 140, 58.

vgl. ebda. S. 17, 88.

vgl. ebda. S. 128.

Ebda. S. 115.

vgl. ebda. S. 17, 11, 9, 51, 16.

vgl. ebda. S. 135.

vgl. Der schnurgerade Kanal, a.a.O.

3 Der schnurgerade Kanal, a.a.O., S. 5.
5 Ebda. S. 5.
7 vgl. ebda. S. 22—25.
9 Ebda. S. 68.

11 vgl. ebda. S. 123/24.
13 Ebda. S. 68, 70.
15 Ebda. S. 69.
17 Ebda. S. 33.
19 Der Grüne Heinrich, a.a.O., S. 77.
21 vgl. ebda. S. 66.
23 vgl. ebda. S. 94, 142.
25 vgl. ebda. S. 35.
27 Ebda. S. 28.
29 Ebda. S. 62.
31 vgl. ebda. S. 18, 13.
33 vgl. Toteninsel, a.a.O., S. 159, S. 108.

Der schnurgerade Kanal, a.a.O., S. 36. Bertolt Brecht hatte im 1938 entstandenen Gedicht
«An die Nachgeborenen» ausgerufen:
Was sind das für Zeiten, wo

Ein Gespräch über Bäume fast ein Werbrechen ist

Weil es ein Schweigen über so viele Untaten einschliesst!

(Bertolt Brecht: Gedichte W, Frankfurt 1961

Ebda. S. 155.

vgl. Toteninsel, a.a.O., S. 25/26.

Literaturverzeichnis

Gerhard Meier: Toteninsel, Bern 1979.
Gerhard Meier: Der schnurgerade Kanal, Bern 1977.

Gottfried Keller: Der grüne Heinrich (Erste Fassung), München 1978 (dtv Tb. 2034).
Bertold Brecht: Gedichte IV, 1934—1941, Frankfurt a.M. 1961.

Max Frisch: Der Mensch erscheint im Holozän, Frankfurt a.M. 1979.
E. Y. Meyer: In Trubschachen, Frankfurt a.M. 1979 (Suhrkamp Tb. 501).
E. Y. Meier: Die Rückfahrt, Frankfurt a.M. 1980 (Suhrkamp Tb. 578).
Beatrice von Matt: Fahrten zurück, Anzeichen eines Umdenkens in der Literatur, NZZ Nr. 43,

21./22.2.1981, S. 67.

Gerda Zeltner: Das Ich ohne Gewähr, Gegenwartsautoren aus der Schweiz, Frankfurt a.M.

1980.
Die vorliegende Arbeit wurde von Jürg Rettenmund 1981 als Proseminararbeit bei Frau Dr.

B. von Matt abgelegt.
1982 ist von Gerhard Meier der Roman «Borodino» erschienen.

18


	Ein Teppich mit Motiven, zerbrechlich wie Glas : zu Gerhard Meiers Roman "Toteninsel"

