
Zeitschrift: Jahrbuch Oberaargau : Menschen, Orte, Geschichten im Berner
Mitteland

Herausgeber: Jahrbuch Oberaargau

Band: 21 (1978)

Artikel: Das Pfarrkapitel Langenthal

Autor: Rubi, Christian

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1071933

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1071933
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 21 (1978)

DAS PFARRKAPITEL LANGENTHAL
CHRISTIAN RUBI

Die Berner Kirche war seit der Reformation bis zum Umbruchjahr 1798
ein festgefügtes, von der Obrigkeit geleitetes Gebilde. Mit der Glaubensänderung

hatte der Staat, das heisst das Patriziat, die Verantwortung für das irdische

Wohl und das Seelenheil des Volkes übernommen. Nicht dieses und auch

nicht die Geistlichen führten damals die Reformation ein, sondern «Wir der

Schultheiss, klein und gross Räte der Stadt Bern» waren es, welche «das Papsttum

verworfen und nach gehaltener Disputation für uns und unsere Untertanen

zu Stadt und Land das heilige Evangelium angenommen».
So schrieb es die Obrigkeit Anno 1532 im sogenannten «Berner Synodus»,

welches Büchlein von da an bis zu Ende des 18. Jahrhunderts in jedem
bernischen Pfarrhaus vorhanden sein musste. Darin stehen auch die Kernsätze:

«Nun geziemt es der Obrigkeit, die ein christliches Regiment und eine

gottselige Herrschaft führen will, allen Fleiss daran zu wenden, dass ihre Gwalt
Gottes Dienerin sei, und dass sie des Evangeliums Lehre und Leben bei ihren
Untertanen erhalte. Wofür sie einst vor dem strengen Gericht Gottes Rechenschaft

ablegen muss.»
Dieser Grundsatz galt im Berner Rathaus von da an bis zum Jahr 1798

ununterbrochen, und nach ihm wurde auch die Geistlichkeit gelenkt. Noch viele

Jahrzehnte nach 1528 war diese eine bunte Gesellschaft von Frommen,
Säufern, im Evangelium Bewanderten, geistig Faulen, Tüchtigen im Predigen
und hierin Unbeholfenen.

1587 warf ihnen die Obrigkeit in einem Rundschreiben vor, wie sie leichtfertig

seien, «nichts oder wenig der heiligen Gschrift obliegen, derhalben auch

gar schlecht, hinlässig und mit kleiner Frucht predigen, ihre Haushaltungen
auch gar liederlich anrichten, und mit Zächen, Märckten, Vagieren in viel

Weg ein ärgerliches Leben führen. Daraus dann folget, dass nicht allein ihre
Persohnen bey männiglichen in grosse Verkleinerung und Verachtung, auch

ihre Weib und Kind in höchste Armut kommen».

177



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 21 (1978)

Dieses Ungenügen kam zum Teil daher, weil die Predikanten in ihrem Amt
überfordert waren. Die gedruckte Ordnung von 1688, welche auf einer ältern

fusste, schrieb ihnen vor, «alle Wochen zum wenigsten drey Predigten» und

zu Sommerszeit alle Sonntage Kinderlehre, in welche sich auch die erwachsene

Jugend zu begeben hatte, zu halten. «Zum andern wollen wir auch, dass sie

ihre Predigen fleissig schreiben, auch bey einer jeden den Tag verzeichnen, auf
welchem die gehalten. Und dass sie auch ihre Predigen dermassen studieren

und in Kopf fassen, dass sie dieselben nicht müssten vor der Gemein aus dem

Zedel lesen, das spöttlich ist anzusehen und den Predigen alle Frucht und
Gnad bey den Zuhöreren nimpt.»

Eine der zwei Wochenpredigten wurde zwar mit der Zeit fallen gelassen. Es

oblag den Pfarrern aber auch das Führen der Zivilstands- und Kirchenrödel, der

Tauf-, Ehe- und Totenregister sowie das anspruchsvolle Amt eines Schreibers

beim Chorgericht. Dazu hatten sie bei den Kranken zu beten, in Todesfällen

und andern Heimsuchungen die Familien zu trösten, Beerdigungen abzuhalten,

das Armenwesen zu betreuen und von 1628 an im Winter die Schulen der

Gemeinde allwöchentlich zu besuchen und die Schulmeister zu beraten.

Wenn die Geistlichen des Staates Bern unter dieser Amtslast nicht
zusammenbrachen oder wenigstens auf ihren einsamen Posten, da es ihnen an jedem
Seelenbeistand gebrach, verzweifelten, sondern ihren Aufgaben immer geflis-
sener nachkamen und ein ihnen gemässes Leben führten, so ist dies wohl zu
einem grossen Teil den raffiniert aufgebauten Kapiteln zu verdanken.

Die Kapitel des deutschsprechenden Kirchengebiets

Sie wurden im Jahrzehnt nach der Einführung der Reformation errichtet.
Ihnen ähnlich in der Struktur waren in katholischer Zeit die sogenannten
Dekanate mit einem Dekan an der Spitze.

Es entstanden damals im ganzen 8 Kapitelkreise. Das Bernkapitel umfasste

neben den Pfarreien der Stadt 40 Kirchgemeinden der nähern und weitern

Umgebung. Zum Kapitel Thun gehörten alle Pfarreien des Oberlandes, zu

Burgdorf 30 Kirchgemeinden seiner Nachbarschaft, Nidau zählte 21, Büren
20 Pfarrämter.

Im Kapitelkreis von Langenthal befanden sich Aarwangen, Bleienbach,

Dürrenroth, Eriswil, Herzogenbuchsee, Huttwil, Langenthal, Lotzwil, Madis-

wil, Melchnau, Nieder- und Oberbipp, Roggwil, Rohrbach, Thunstetten,

178



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 21 (1978)

Ursenbach, Walterswil, Wangen und Wynau. Dazu kamen noch die Pfarreien

Aarburg, Brittnau, Niederwil und Zofingen im heutigen Kanton Aargau. Hier
gab es noch die Kapitel Aarau und Lenzburg/Baden.

Langenthal war aus dem ehemaligen Dekanat Wynau hervorgegangen und
bestand zunächst unter der Bezeichnung Thunstetten. Als dann 1538 Langenthal

von dieser Kirchgemeinde gelöst und eine eigene Pfarrei wurde, erhielt das

Kapitel seinen Namen. Hier fanden auch die Kapitelversammlungen statt.
Dem Kapitel stand der Dekan vor. Ein sogenannter Kammerer verwaltete

das Vermögen, und einige Auserwählte, die man als Juraten bezeichnete, muss-

ten alljährlich ihre Kollegen inspizieren. Mit diesen «Visitationen» wollen wir
uns nun befassen. In einem dickleibigen Buch des Staatsarchivs in Bern, welches

wahllos zusammengebundene Dokumente aus dem 16.—18. Jahrhundert
enthält, steckt auch ein hochformatiges, schlankes Heft, das die Aufschrift

trägt:

«Rodeil, wie mann im Capitell Langenthall visitieren soll. »

«Actum 25. Fehruarii 1333.»

In einer längern Einleitung des «Dächans, Cammerers und Juraten», die

sich liest wie das Konzept zu einer Rede «an gmeine Capitel Brüder», wird
ausgeführt, wie seit der Reformation aus jedem Kapitel einige Brüder gewählt
wurden, die man Juraten oder Deputaten nenne, welche im Jahr einmal oder

so oft sie es als nötig finden, die ihnen zugeteilten Kirchhören «mit Trüwen
und höchstem Flyss visitieren und heimsuchen sollend». Dies habe stets
gemäss «ihres gethanen Glüpts, so sy einem Decano vor gmeinen Capitelsbrüde-

ren in sin Hand than» zu geschehen.
Solche Visitationen bezwecken, heisst es, unsere Kirche «nach dem Richt-

schytt göttlichen Worts und biblischer Gschrift einzurichten», und dass darin
alles seinen Fortgang und Bestand haben möge. Denn man sehe ja immer wieder,

«was Anputschens und Anrennens lydet und treit die allgemeine christliche

Kylchen», und wie an allen «Enden und Orten von dem Widerchristen
und synen Gschwornen falsche Lehren und erdichteter Gottesdienst» aufkommen

wollen und es deshalb «von höchsten Nöten, zewachen im Huss Gotts,
dass wir in Lehr und Läben als das Liecht der Welt nach der Lehr Christi und

siner Apostlen lüchtind und schynind».
Überdies sollen sich die Brüder auch vor Augen halten, wie seit dem

Reformationsjahr «beträffend Lehr und Läben under etlichen Dienern der Kilchen»

179



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 21 (1978)

verschiedene Richtungen aufgekommen seien, was zur Folge hatte, dass die

Obrigkeit «etliche Mandate und Missive uns und andern Capittlen
zugeschickt». Denn diese Uneinigkeit hatte «under uns selber und unserer
Oberkeit grossen Unwillen, bösen Verdacht und Argwohn» gebracht,
wodurch «des Rychs Christi wenig Ufgangs, sonder grosser Abgang und Minderung

erwachsen ist». Der nachfolgende, letzte Abschnitt dieser einleitenden

Worte scheint einem Beschluss jener Kapitelsversammlung zu entsprechen:
Um «sölicher schädlichen Yrrtummen und Yrrsalen in unserer Kylchen» zu
wehren und jedermann «mit Lehr und Läben ein gut Exempel vorzutragen,
lassen wir uns gefallen, unsere Kylchen ze visitieren und darum jedem Visitatori

ein Instruktion» geben, nach welcher er sich inskünftig verhalten soll.

Obwohl dies nirgends ausdrücklich gesagt ist, war diese Visitationsordnung

damals vom Vorstand des Kapitels nach allgemeiner Weisung von Bern

her aufgestellt worden. In den andern Kapiteln ging wohl ähnliches vor, denn

Uneinigkeiten und Irrsale bestanden damals im ganzen bernischen Kirchengebiet.

Und zwar hauptsächlich in der Abendmahlsfrage. Offiziell galt die

Ansicht Zwingiis, nach welcher Wein und Brot lediglich Symbole des Bluts
und Leibs Christi seien. Dem gegenüber gab es im Lande bedeutende Prediger,
die Anhänger von Luthers Glaubenslehre waren und sagten, beim Abendmahl
sei der Leib Christi wirklich präsent.

Unter Leitung des jungen Münsterpfarrers Johannes Haller fand 1549 in
Bern eine allgemeine Kirchensynode statt, die sich für die zwinglische Richtung

entschied. Haller wurde 1552 dann oberster Dekan der Landeskirche,
und seinem Aufbauwerk ist wohl das Reglement der Kirchenvisitation in erster

Linie zuzuschreiben, welches im Frühjahr 1553 im Kapitel Langenthal in
Kraft trat.

Die «Artikel und Form, unsere Kilchen ze visitieren»

«Ein jeder Visitator» soll sich zum Bruder, den er zu «visitieren willens, am

Sonntag, so die Gmeind Gottes versamlet ist, an sin Predig verfügen und flys-
sig uf des Pfarrers Predig, den Anfang, Lehr, Ordnung und End losen». Dabei

sei darauf zu achten, «was er us heiliger Gschrift vortrage, wie er biblische

Gschrift mit biblischer Gschrift interpretiere, uslege und verglyche, wie er die

dunklen, figürlichen, anders verstendigen Glychnüsse und sacramentlichen

Reden nach Glychmässe und Ähnlichkeit des Gloubens ze verstahen gäbe.

Und was er us vorgetragenem Text in einer Summa lehre».

180



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 21 (1978)

Diese Vorschrift zeigt deutlich, in welchem theologischen Zwiespalt die

Geistlichkeit sich damals befand. Wie sollte es anders sein, waren doch seit der

Glaubensänderung erst fünfundzwanzig Jahre verflossen. Mancher betagte

Herr, wie ein Theobald Frey in Wynigen, hatte noch der alten Kirche gedient,
und er konnte beim Ubertritt nicht ein fixfertiges Lehrgebäude betreten. Dieses

musste erst mühsam errichtet werden, woran sich neben besonnenen Männern

auch junge Hitzköpfe, Starr- und Eigensinnige betätigten.
Dies wird aus dem nachfolgenden Abschnitt ersichtlich: «Wo der Visitator

etwas Fähler an sollicher Predig gehört», solle er den Predikanten «darumb

brüderlich vermahnen». Aber wäre dann «der Bruder widerspänig, unwyrsch,

kybig, hochtragen und eigensinnig», solle dies der Visitator «unverzügenlich
dem Dekano selbs anzeigen». Was natürlich erst am Tag nach der Visitation
geschehen konnte, denn «zu End der Predig» musste er die Vorgesetzten der

Kirchgemeinde, das waren die «Ehegöümer», später Chorrichter genannt,
«auch andere glaubwürdige Personen» zusammen berufen.

Der Visitator ermahnte sie zunächst «umb Gottes und siner Ehren willen,
ihme die Wahrheit zu bekennen, wie es frommen Ehrenlütten zustadt».

«Uf diese Vermahnung soll der Pfarrer abtretten.» Und nun gelangten an

die Männer folgende Fragen:

1. «Ob ihr Pfarrer der heiligen Gschrift flyssig obliege mit studieren und

läsen, oder ob er hierinnen hinlässig und liederlich sye und sich mehr uf weltliche

Gschäft ergäbe.»
2. «Ob er Heiliger Gschrift und was je zu Zeiten zur Lehre, Vermahnung,

Zucht, Trost, Erbauung dienen mag, am Cantzel mit höchstem Flyss und
Ärnst nachkomme, oder ob er hierinnen eine Gstalt der falschen Propheten
führe, die usswendig in Schafskleideren kommind, inwendig aber fräsige und

unersettige Wolf seyind, Geldsucht und Ehrsucht haben.» Diese den ganzen

geistlichen Stand diskriminierende Frage zielte sicherlich nur auf einzelne

reale Fälle. Immerhin gab es sie wohl.
3. «Darby soll der Visitator Nachfrag han, ob sich ihr Pfarrer sampt sinem

Wyb, Kind und Husgsind mit gutem Exempel nach der Lehre Pauli und Petri

verhalte, oder ob er denen Lastern einem, als Trunkenheit, Güdery, Hadery,

Gydt, Eigennutzes begierig.»
4. «Diewyl nach Christenlicher und Apostolischer Lehr und Unserer

gnädigen Herren Mandaten in der Kilchen Christi nit mehr dann zwöy Sacrament

sind, die Thouff und das Nachtmahl des Herrn», so solle der Visitator Nach-

181



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 21 (1978)

frage halten, «ob ihr Pfarrer obgedachte Sacrament nach Inhalt des Cantzel-

büchlins und usgangnen Mandats übe und bruche, oder ob ihr Pfarrer anders

mit Ceremonien und Nüwrungen umbgange.»
5. «Ob ihr Pfarrherr sampt einem Amtmann und den Ehegöümeren am

Ehegricht lasterhaftige Lüt strafe, christliche Zucht erhalte, ob er die

Ehesatzungen und andere christenliche Mandate je zun Zyten am Cantzel verläse,

oder ob er an dem allem oder mehrteils liederlich und hinlässig sye.»
6. «Ob ihr Pfarrherr mit Arnst und Yfer daran sye, dass die Juget wohl

angeführt und in christlicher Zucht uferzogen wärde, denn daran vil gelägen

will sin, oder ob ihr Pfarrherr hierinnen unflyssig, dass solcher wohlgefällige
Gottesdienst underlassen wärde.»

7. Da die «biblische Gschrift, ouch Mandate Unserer Gnädigen Herren und

Obren, die Armen für empfohlen will han», soll der Visitator nachforschen,

«ob ihr Pfarrer daran sye, dass das Kylchengut und andere Handreichungen
den Armen» gemäss den obrigkeitlichen Verordnungen verwendet werde. Der
Predikant hatte also über die Verwendung des Kirchen- und Armengutes

Kontrollpflicht.
8. «Der Visitator soll ouch Nachfrag haben, ob ihr Pfarrherr die alten Kranken

und übelmögende Pfarrkind, die Stäg und Wäg nit mehr mögen bru-
chen», besuche, «oder ob er hierinnen hinlässig und liederlich sye.»

Dieser lange Fragenkatalog zeigt, wie ernst man es zu jener Zeit mit der

Seelsorge nahm, aber auch wie sehr der Geistliche unter offizielle Kontrolle
gestellt wurde. Wenn man bedenkt, dass er auf seinem Posten auch der Kritik
seines Kirchenvolkes ständig ausgesetzt war, muss ihm das Lob des stillen,
alltäglichen Heldentums im Dienste des Glaubens und der Volksgesittung
zugebilligt werden.

War bei dieser Befragung «nütt dann Guts und Ehrbers» vernommen worden,

«soll der Visitator den Bruder widerum harin berufen», ihne mit einem

trostlichen Spruch uss der Heiligen Gschrift vermahnen, dass er als ein trüwer
Diener Christi in siner Kilchhöri mit göttlicher Hilf geduldig und beständig
fürfahren wolle, bis an sin End».

Der Jurat, hier stets Visitator genannt, versah ein Doppelamt. Er war
Abgeordneter des Kapitels, übte aber auch das Amt eines obrigkeitlichen Inspektors

aus. Dies zeigte sich im Fortgang der Visitation, da er feststellen musste,
ob in gutem Stand sei «der Tempel, den Christus nannte ein Bätthuss, und der

KyIchhof, da christgläubige Lüt, die abgestorben sind in der Hoffnung der

Uferstendnuss des Fleischs, ruwend».

182



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 21 (1978)

«Und zum Lätsten soll der Visitator des Pfarrers Bücher beschouwen. Ob

er mit guten biblischen Büchern wider alle Porten der Höllen zestrytten als ein

Ritter Christi und siner Gemeind gewappnet sye.»
Dabei war es gegeben, «des Pfarrers Wyb und Kind freundlich

anzusprächen und sie zu vermahnen, dass sy Gott ze Lob und der Gmeind Gottes

ze Erbuwung sich nach apostolischer Lehr unsträflich tragind».
Aber auch den Männern des Sittengerichts, der damaligen Gemeinde- und

Kirchenbehörde, hatte der Visitator nahezulegen, dass sie «ihrem Pfarrherrn in
Trüwen» beistehen sollen, «ouch sy vermahnen, dass sy ihren Amptern, als

Gottes Diener fürder besser wäder bisshar» obliegen sollen.

Die Einrichtung der Ehegerichte lag damals noch in den Anfängen; sie war
beim Landvolk unbeliebt und funktionierte vielfach nicht im Sinne der
obrigkeitlichen Verordnungen.

Mit dieser Juratenverordnung hatte sich das Kapitel auch den Charakter

einer Gewerkschaft gegeben. Wenn nämlich «der Visitator den trüwen
Seelhirten fragte, ob ihme etwas Beschwärnuss angelegen wäre, was die immer sin

möchte», war diesem zugesichert, «ein Decan, Cammerer, Jurat sampt
gemeinem Capitelsbrüder» würden ihm «gägen Unsere gnädigen Herren und

Obern zu Gutem alle Zyt hilflich und rätlich beistehen».

Wie wir noch sehen werden, geschah dies bis 1798 immer wieder. Das

Kapitel Langenthal war damals, wie auch nachher, in vier Visitationskreise

eingeteilt und jedem ein Jurat vorgesetzt. Darum steht am Schluss dieses

Reglements: «Es sind dysser Instruktionen 5 Manualia gschryben, eine dem

Decano und jedem Juraten eine gäben, mit Geding, so sy ihre Ämpter ufgänd,
dass sy alldann dysse Instruktionen wyderumb für gmeine Capitel Brüder

darlägen, damit, welliche zu denen Ämpteren nüw erwählt, dysse ihnen

mögend und sollen gäben wärden.»

Die bernische Kirchenorganisation erfuhr in den nächsten Jahrhunderten
mehrere Male Abänderungen durch obrigkeitliche Erlasse. Sie erhellen die

jeweiligen Zustände oft bis in alle Einzelheiten. So tritt uns nun auch das

Kapitel Langenthal in seinem Aufbau klar vor Augen.

Der Dekan

In der 1638 gedruckten «Dechan-Ordnung» hatte die Obrigkeit verfügt:
«Die Capitel sollen nicht Gwalt haben, einen allein zum Dechanat zu erwählen

183



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 21 (1978)

und uns fürzuschlagen, sondern der Fürnembsten zum wenigsten zwen oder

drey. Aus welchen wir alsdann einen der uns gefällig, confirmieren und Eyden

mögen.»
Dieser Eid lautete: «Ich schwöre, Unsern gnädigen Herren Trew und

Wahrheit zu leisten, allen und jeden ihren Ordnungen und Satzungen, besonders

denen, so der Predigkanten Disciplin belangend, getrewlich zu halten, auf
alle Capittels-Brüder ein getrewes und fleissigs Aufsehen zu haben, dass Gottes

Wort getrewlich und wahrhaftig von ihnen gepredigt, keine falsche, Ihr
Gnaden Reformation widrige Lehren under ihnen vorgebracht und ein
ehrlicher gottseliger Wandel von ihnen allen geführt werde.»

Er war also wichtiger Mittelsmann zwischen dem Kapitel und der Obrigkeit.

Demzufolge hatte er alljährlich, sobald ihm das bestimmte Datum von
Bern aus mitgeteilt worden war, die Kapitelsversammlung einzuberufen. Seine

Eröffnungsrede musste «kurz seyn, damit sowohl die Juraten ihre Zeugnisse

abzulegen, als aber den übrigen Capitularen, ihre Gravamina Beschwerden)

anzubringen, die Zeit nicht benommen wird». So hat es die Obrigkeit 1748 in
der «Predicanten-Ordnung» verfügt.

DieJuraten

Sie hatten, wie oben erwähnt, an jeder Versammlung über ihre Kollegen
«Zeugnis abzulegen». Der Jurat musste «zum wenigsten des Jahres einmal,
ehe das Capitel gehalten wird, die Kirchen, so ihm anbefohlen worden, visitieren.

Und damit die Visitationen mit desto minderem Argwohn, hingegen mit
mehrerem Ansehen verrichtet werden, so mag ein Jurat einer seiner Capitels-
Brüderen, der ihm am gelegensten ist, mit sich nehmen».

Die Visitation

Alljährlich wiederkehrend, konnte sie für manches Pfarrerehepaar ein Tag

der Aufregung und Ärgernisse sein; für solche aber, die mit der Gemeinde auf

gutem Fuss standen, ihres Amtes mit innerer Sicherheit walteten, auch ein Tag

der Genugtuung.
Sie fand im 18. Jahrhundert an einem Predigtwochentag statt, musste

«Sonntags zuvor öffentlich von der Canzel verkündet und die Chorrichter,

184



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 21 (1978)

Vorgesetzten und Hausväter angemahnt werden, der vorstehenden Visitation
flyssig bey zuwohnen».

Eine gewisse Zeit vor Predigtbeginn begaben sich der Jurat und sein

Begleiter ins Pfarrhaus und befragten ihren «zu visitierenden Bruder über seine

Beschwerden». In der Kirche dann sollten sie sich merken, ob die Predigt nach

obrigkeitlicher Vorschrift und dem Evangelium gemäss gehalten und «kurz,

einfältig und zur Erbauung eingerichtet sey». Im Anschluss an die Predigt
musste der Pfarrer «seine Zuhörer darüber examinieren». War dies geschehen,

kam die Schuljugend an die Reihe. Der Predikant katechisierte mit ihr eine

Frage aus dem «Heidelberger». Dies geschah alles, «damit der Jurat sowohl

die Geschicklichkeit des Predigers, als das Wachstum der Zuhörer in der Lehre

der Gottseligkeit wahrnehmen könne».

Dann wandte sich der Jurat mit den Fragen an das Kirchenvolk, die wir
bereits kennen. Nach der Visitation in der Kirche begaben sich die Herren ins

Pfarrhaus, wo sie sich «in des Predigers Studierstube anzeigen liessen», ob die

Predigten alle aufgeschrieben seien, dies besonders, wenn der Geistliche jung
«und im Predigen noch keine lange Übung hatte», ob er «mit einer hinlänglichen

theologischen Bibliothek versehen sey und dieselbe fleissig brauche».

Wichtig war auch festzustellen, ob alle Mandatenbücher, Kirchen- und

Gemeinderödel, wie Taufe-, Ehe-, Toten- und Comunikantenregister, gut geführt
seien und vor allem das Chorgerichtsprotokoll. Dann musste auch kontrolliert
werden, ob die von der Obrigkeit seit der Reformation veröffentlichten Druckwerke,

wie die «Akten der Berner Disputation», der «Berner Synodus», die

«Helvetische Konvention», die «Chorgerichts-Satzungen», die Predikanten-

Ordnung» und die «Schulordnung» vorhanden seien.

Anschliessend nahm man «das Pfrundhaus, die Scheure, die übrigen
Pfrund-Gebäude, den Garten und die Güter, so nahe gelegen», in Augenschein.

Mittlerweile war es Zeit zum Mittagessen oder, wie man einst sagte, zum

«Morgenbrot» geworden. Ausdrücklich hatte die Obrigkeit in der schon

erwähnten «Predikanten-Ordnung» verfügt: «Damit aber die Juraten, neben

ihrer Beschwerde nicht zur Verköstigung kommen, so sollen die Prediger, so

visitiert werden, demselben ein Morgenbrot schuldig seyn.» Es stand nun die

Ehre der Pfarrfrau auf dem Spiel. Sehr anschaulich beschreibt diesen Abschluss

Gotthelf im zweiten Band von «Anne Bäbi Jowäger», wo ein wohlwollender
alter Herr die «Visitatz» durchgeführt hatte.

Die Juraten visitierten sich gegenseitig; der Dekan wurde von einem be-

185



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 21 (1978)

nachbarten Juraten und dem Kammerer, welcher das Kapitelgut verwaltete,

inspiziert.

Die Kapitelsversammlung

Sie nahm nach der kurzen Eröffnungsrede des Dekans gleich die Berichte
der Juraten entgegen. Und zwar wurden in diesen «Censuren» den einzelnen

Pfarrern nicht nur Rügen erteilt, sondern, wenn dies am Platz war, auch Lob

zugebilligt. Wer glaubte, Vorwürfe aus der Kirchgemeinde seien unberechtigt,

konnte sich rechtfertigen.
War dieses Traktandum erledigt, fragte der Dekan an, «ob jemand aus den

Capitels-Brüderen zur Ehre Gottes und zum Heyl der Kirchen etwas

vorzubringen habe».

Nicht selten hatte eine Kapitelsversammlung auf diese Weise Begehren an

die Obrigkeit gestellt, sei es, dass das Schulwesen besser gefördert werde, oder,

wie im Bernkapitel vom Jahr 1680, dass die Bibel in der Ubersetzung des

Johann Piscator in grosser Auflage auf Kosten der Regierung gedruckt würde.

Dann hatte die Obrigkeit vorgeschrieben: «Weil aber alle Capitels-Ver-

handlungen vor uns gelangen sollen, ist unser Wille, dass einer aus der Zahl
der Juraten zu einem Aktuario verordnet werde, welcher die Acta des Capitels

fleissig und getreulich aufzeichne.»

Dieses Protokoll musste nachher in zwei Doppeln ausgefertigt werden und
eines dem regierenden Schultheissen, das andere dem Dekan des Bernkapitels
als dem obersten kirchlichen Würdenträger des Staates zukommen. Er und der

stillstehende Schultheiss durchgingen dann im Laufe des Sommers alle

eingegangenen Akten, liessen sich Wesentliches daraus notieren, und in einer

Sitzung des Vorwinters brachte dies dann der alt Schultheiss vor den Rat.

So wurde die Obrigkeit alljährlich über das kirchliche Leben im Staat

eingehend unterrichtet, was dann gelegentlich entsprechende Weisungen, Erlasse

und Mandate zur Folge hatte.

Diese allgemeinen Zustände, wie sie eben geschildert wurden, belegen in
allen Einzelheiten

die Akten des Kapitels Langenthal.

Leider sind die «Acta classica» des Staates Bern, wie diese Archivalien von

jeher genannt wurden, erst vom Jahr 1622 an vorhanden. Damals fand die

186



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 21 (1978)

Langenthal: Geissberg und alte Kirche um 1950. Foto: Hans Zaugg, Langenthal



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 21 (1978)



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 21 (1978)

Versammlung am 27. Mai statt. Ohne Zweifel geschah dies, obwohl nirgends
und zu keiner Zeit ausdrücklich erwähnt, in der Kirche.

Neben sämtlichen Pfarrherren fanden sich vorschriftsgemäss auch die

Landvögte von Wangen, Aarwangen, Bipp und Zofingen ein, in deren
Amtsbezirken sich die Kirchgemeinden des Kapitels befanden. Abwesend war
damals der Landvogt von Trachselwald, unter dessen Jurisdiktion Huttwil,
Eriswil und Dürrenroth standen.

Als Aktuarius war bestimmt der Predikant «Jacobus Moserus in Herzogen-
buchsi»; seine Duzfreunde nannten ihn natürlich Köbi Moser. Die Latinisierung

der Namen war damals unter den Studierten und Halbstudierten grosse

Mode, wenn sie ein Schriftstück unterzeichneten.

Uber das Traktandum der Zensuren meldete er ausführlich nach Bern. Hier
sollen nur einzelne Beispiele folgen:

«Rohrbach, Herr Beat Delspärger, sye Zügnus ist gut.»
«Lotzwyl, Herr Hans Mäser hat ein gutes Lob in Lehr.»

«Thunstetten, Herr Andreas Rosenfäld hat ein gut Lob, sich wohl angelassen,

allein sein Frouw sol sich in Kleidung besser unserem Stand gemäss ynrich-
ten.» Er war im Jahr zuvor von Biel her, wo er Pfarrhelfer gewesen, an diese

Stelle gekommen. Die Frau hatte sich wohl noch nach der dort herrschenden

Mode gekleidet.
«Wynouw, Herr Hans Gruner hat ein gut Lob, in Verbesserung früherer

Klegten.»
«Huttwyl, Herr Gabriel Mutach hat ein gut Lob»; doch ihm wurden nun

verschiedene Vorwürfe gemacht. Man ermahnte ihn zunächst, die «Ehelüth

zesammen z'gän ohne Miet und Gaben»; denn das Einsegnen einer Ehe gehöre

zu seinen Amtspflichten, also dürfe er hiefür kein Geld fordern. Sodann war er

einer Unzucht des Ubertrinkens beschuldigt worden. Das Erbrechen infolge
übermässigen Weingenusses galt damals als strafwürdig, und Herr Pfarrer

Mutach war deshalb in Gerichtshändel verwickelt worden. Da er das

Vorkommnis bestritt und sich keine «Kundschaft» einstellte, wurde der Angeber
zu einer Busse verurteilt. Doch Herr Mutach, wohl vom schlechten Gewissen

getrieben, ging nachher hin und erlegte «das Gält zur Buss der klagenden
Person». «Ob er sich nun hiemit schuldig gäben», schrieb Jacobus Moserus in
die Akten, «möge die Obrigkeit entscheiden.»

Die Zensuren des Jahres 1626 brachten von einigen Geistlichen des Kapitels

ein recht betrübliches Bild zu Tage. Samuel Vogler zu Eriswil, welcher
auch Jurat war, hatte zwar «ein gut Lob syner Lehr». Allein er sei «dem Gyt

187



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 21 (1978)

etlichermassen z'vast» ergeben. So habe er sich in diesen wirtschaftlich
bedrängten Zeiten geweigert, den Kirchgenossen Getreide aus seinem Speicher

abzugeben und dieses um hohen Preis ins Luzernerbiet verkauft.

Von Arnold Spengler zu Walterswil war gemeldet worden, er sei «ungsal-

zen» in Predigt und Unterweisung, «hinlässig im Chorgericht und Husshal-

tung, vertrunken und unverschampt, laufe den Grebden und Kindstaufen
nach». Überdies habe er auch «ein überuss schantlichs, zänkisches und gottloses

Wyb».
Eine schwere Bürde als Ehemann trug Predikant Hans Maser zu Lotzwil.

Wohl hatten die Nachbaren und Kilchgenossen «einmündig» erklärt, er sei

«geflissen, fromm, unergerlich und arbeitsam». Allein, obwohl «er syne
Stiefkinder mit grossen Kosten erzogen, auch für syn Husfrouw den Wirten und
Medicis täglich und jährlich» viel Geld geben müsse, dass er in grosse Schulden

gekommen sei, habe er von ihnen «kein Dank, sonder stäter Zanck».
Conrad Bäckli zu Ursenbach wurde als im Dienst und in der Haushaltung

«guter Mann» geschildert, solange er nüchtern bleibe. «Im Trunk aber sey er

etwas hochtragen und zänkisch.»

Ähnlich war es um den Oberbipper Pfarrer Christoffel Fischmann bestellt. Er
hatte das Zeugnis, «er tüie sines Diensts halben soviel ihme muglich. Soll aber

dem Trunk und den gladnen Mähleren etwas minder nachzüchen.»

Solche vor allen Kollegen und den Landvögten vorgebrachte Tadel waren
für die Betroffenen äusserst peinlich, konnten aber gute Früchte zeitigen. So

heisst es in den Akten vom Jahr 1629 von Arnold Spengler in Walterswil: «Von

diesem ist dissmal nüt klagt worden, sondern züget, dass er durch färndrige
ernstliche Censur erschreckt, syne Fähler verbesseret habe.»

Bei andern hingegen nützten die Vorwürfe und Ermahnungen wenig. Jost

Anderegg in Rohrbach hatte 1628 «die Zügnuss, dass er syn Amt betreffend die

Kilchen ohn Klag versehe». Daneben aber habe «er ein schlechte Husshaltung,
wicklet sich in Geldschuld, also dass er unlängst vor dem Gericht wegen ge-
wüsser Schuld in Gfengknuss ist erkennt worden», dass er «sich der Schul nüt»
annehme und «im Gegenteil schlimmer Gsellschaft» nachziehe. Auch müsse

er «das Brot vom Becken kaufen»; was bedeutete, dass es im Pfarrhaus, wo
doch ein Backofen vorhanden, und im Speicher nicht zum besten bestellt war.
Es scheint auch an seiner Frau gefehlt zu haben.

Mit zwei «Pfarrhauskreuzen» musste man sich in der Kapitelsversamm-

lung vom Jahr 1629 befassen. Pfarrer Michel Rickert in Aarwangen erhielt
damals «die Zügnuss, dass er flyssig syn Amt verrichte, allein im Allmusen

188



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 21 (1978)

allzu karg sye». An dieser Kargheit gegen die Armen, wird in den Akten
weitergefahren, «trage die Fraw die meiste Schuld». Denn sie sei «sehr nydig
und gytig». Dies habe man sogar an der Visitation erfahren, an welcher auch

der Landvogt teilgenommen. Das Essen sei «nicht nur kärglich» gewesen,
sondern sie habe die Herren «mit Schalksaugen empfangen und darnach

schantlich gelesteret». Darum bat die Versammlung die gnädigen Herren in
Bern, sie möchten sich, «anderen schalkhaften, nydigen Wyberen zur Wahr-

nung und Schrecken», mit ihr näher befassen.

Ebenso hatte der Pfarrer zu Wynau, Urs Wirz, «ein gute und ehrliche

Zügnuss syner Bruffs halber». Aber es wurde auch «ab syner Frauwen geklagt,
dass sy ein sehr ungutes, hässlichs und hässigs Wyb sey, eines mit Gyt durch-
tribnen Herzens, ein rechte Xantippe». Die Kapitelbrüder erkannten, sie

möge «dera von Aarwangen Gesellschaft halten», also auch der Obrigkeit
anempfohlen werden.

Ziemlich sicher brachte dann der stillstehende Schultheiss diese Kasus in
der Ratsstube nicht vor, und die beiden Geistlichen mussten wohl ihr Kreuz

in christlicher Geduld weitertragen.
Im übrigen wurde der Pfarrfrauen in den Kapitelsversammlungen nicht

gedacht. Denn sie standen offiziell nicht im Dienst der Kirche und der

Obrigkeit. In Wirklichkeit aber versah eine solche an der Seite ihres Ehemannes

ein sehr anspruchsvolles und entsagungsreiches Amt. Sie war Pflegerin
des Pfrundhauses, des Gartens, des Speichers mit seinem Zehntgetreide, sie

war Verwalterin der Abgaben an Gespinst, Eiern, Hühnern. Daneben hatte
sie die Anliegen der hilfe- und trostsuchenden Gemeindeleute mit
teilnehmendem Sinn anzuhören, wenn der Herr Pfarrer nicht zuhause war, oder als

seine gerngesehene Begleiterin in entfernter Gegend an ein Krankenbett zu

treten.
Dies alles spielte gar oft im Hintergrund eine bestimmende Rolle, wenn ein

Predikant in der Zensur ein volles Lob über «syn Lehr und Leben» erhielt.

Von der Mitte des 17. Jahrhunderts an mussten die Pfarrer wenig mehr

Rügen über sich ergehen lassen. Einzig von Pfarrer Jakob Vogel zu Wangen

wurde 1656 gemeldet, er und seine Frau seien «an ein Letzimal gangen, aida

sye vor synen Ougen getantzet worden». Und im Wirtshaus «Zum Rössli»

habe er «mit einer Wybsperson ein Däntzli gethan». Das Tanzen gehörte eben

damals, laut Chorgerichtssatzungen, zu den schlimmsten Lastern.

Sonst aber vernahm die Versammlung stets lauter Lob. So heisst es zum
Beispiel unter dem 14. Mai 1688, die Zensuren seien zu aller Geistlichen

189



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 21 (1978)

«Ruhm durchgehends mit einem guten Zeugnus abgangen». Und ähnlich
lauten die Berichte in allen Jahrzehnten zwischen 1650 und 1700.

Welche Ursachen diesen erfreulichen Wandel herbeigeführt haben mochten,

ist auf den ersten Blick nicht ersichtlich. Allgemein bekannt dürfte das

zügellose Volksleben zur Zeit des Dreissigjährigen Krieges sein. Doch,
zeitweiliges Prassen und Völlerei hatten schon am Anfang des Jahrhunderts

begonnen. Wie sollte da der auf einsamem Posten stehende Geistliche, wenn er

charakterschwach war, nicht in dieses Leben hineingezogen worden sein?

Besonders, wenn es in seinem Hauswesen nicht zum besten bestellt war, oder er

im Beruf Schwierigkeiten hatte.

Doch das ungebärdige Wesen bestand im Lande weiterhin, aber der Lebenswandel

im Kapitel Langenthal war jetzt gesittet und in den Augen des Volkes

vorbildlich. So ist man versucht, dies der Auswirkung der jährlichen Visitationen

und Zensuren zuzuschreiben. Es wurde der Schwache durch diese

Einrichtung gleichsam in eine Zange genommen, sie wurde ihm zur Stütze, und,
da ja in manchen Erwachsenen und somit auch Geistlichen noch etwas vom
Kinde steckt, er wurde dadurch auf rechter Bahn gehalten.

Eines wohltätigen Umstandes bei diesen Kapitelsversammlungen muss
noch gedacht werden. Der damalige Pfarrer kam oft über Monate weg nicht
aus der Gemeinde heraus, nicht zu seinesgleichen. Begab er sich nun jeden

Frühling nach Langenthal, traf er hier Kollegen, mit denen er seine Nöte
besprechen, ihnen auch seine Anliegen unterbreiten konnte. Auf diesem Wege
erhielt er auch Einblicke in das Tun und Wesen von solchen, die er als Vorbild
schätzen lernte, und mit neuem Mut und guten Vorsätzen kehrte er in sein

anspruchsvolles Amt zurück.

Anliegen und Sorgen der Kapitelsbrüder

Am Tage der Visitation durfte der Predikant dem Juraten auch vorbringen,
was für Sorgen ihm das Gemeindevolk im verflossenen Jahr bereitet hatte.

Waren Vorkommnisse oder latente Zustände besonders schwerwiegend, riet
ihm dieser, in der Kapitelsversammlung darüber Mitteilung zu machen. Hier
wurde dann befunden, ob solche «Anzüge» protokolliert und der Obrigkeit
unterbreitet werden sollen.

Gar oft kam es auch vor, dass das ganze Kapitel auf diesem Wege über
Missstände in seinem Bezirk den Rat aufmerksam machte und um Hilfe zur

190



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 21 (1978)

Behebung bat. Auch fehlte es in den Gemeinden oder Pfrundhäusern gelegentlich

an Druckwerken, wie Bibeln, Katechismen oder amtlichen Verordnungen,
welche ja in obrigkeitlichem Verlag waren.

So melden die Akten der Versammlung vom Mai 1631:
1. «Es ist ein Klag fürbracht worden, wie dass man keine Predicanten-

Ordnung mehr finden könne. Desglychen mangle es auch an der Chorgricht-
Satzung.»

2. Herrsche im Volk ein allgemeiner Aberglauben, indem man «wegen
langwierigen Krankheiten das allgemeine Gebätt in dryen verschiednen Kil-
chen» sprechen lasse.

3. Beklagte sich Herr Jakob Wullschleger, Predikant in Niederbipp, über

seine Gemeinde, welche ihm die Mitbenutzung der gemeinen Hölzer
verwehre. Er habe zwar schon beim Oberhirten der Kirche, dem Dekan in Bern,
hierüber Erkundigungen eingezogen und vernommen, «dass von altem her ein

jeder Predicant in gemeinen Hölzern und Wälden auch syn Antheil z'Nutz
und Gniess han solle». Allerdings unter der Bedingung, «dass er gmeine
Bschwärden mittrage».

Dem war tatsächlich im ganzen Staate Bern so. Die Pfrundgüter im Mittelland

fügten sich der dörflichen Dreifelderwirtschaft ein; das Gross- und Kleinvieh

hatte gleich demjenigen der Bauern Weidrecht auf der Allmende, und
seine Schweine waren im Vorwinter an der Seite aller dörflichen Borstentiere
der Eichelmast in den Wäldern teilhaftig. Und gerade dies wollten offenbar

die Niederbipper ihrem Pfarrer nicht gestatten.
Grosse Sorgen bereitete zu jenen Zeiten der Geistlichkeit das tanzlustige

Volk. Ratsherr und Predikant waren damals überzeugt, dass das Tanzen, wie

sonst kein Laster, den Himmel sehr erzürne, welcher als gerechte Strafe Krankheiten,

Misswachs, Pest, Hungersnot oder gar Krieg über ein Land verhänge.
Darum verbot die Chorgerichtssatzung das Tanzen «höchsten Emsts, in was

Häusern, Orten und Enden das seye, weder öffentlich, noch heimlich, Tags

noch Nachts». Die Chorgerichte sollten Widerhandelnde mit hohen
Geldbussen bestrafen und die Spielleute ins Gefängnis führen lassen.

Doch sie versagten. Standen sündige Söhne und Töchter vor den ehrbaren

Männern des Sittengerichts, und sie kamen aus Nachbarhäusern oder waren

gar verwandt, so wurden nur geringe oder gar keine Bussen verhängt, und der

eifernde Geistliche kam sich verloren vor. So gelangte er ans Kapitel.
Die Akten vom Frühling 1642 melden: «Laut Mandat söllind die Holztänz

und Kilbinen umb 10 Pfund ohne Unterscheid der Personen gestraft werden.»

191



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 21 (1978)

Es seien aber im vergangenen Sommer in vielen Wäldern «schier alle Sonntage
solche lesterliche Zusammenkünften im Schwang gangen». Die Chorgerichte
hätten dann im Herbst alle Übertretungen des Sommers ins gesamt nur mit
einmaliger Busse belegt. «Us Ringheit dieser Buss» konnte deshalb «das

schedliche Übel nicht ausgerottet werden». So bat das Kapitel die Obrigkeit
inständig, sie möchte «Mittel an die Hand gäben, damit dieser schantliche

und gottlose Mutwillen als ein recht Lasterschul möge usgerottet werden».

Doch der Obrigkeit standen die gewünschten Mittel nicht zur Verfügung.

Einige Jahrzehnte später, im Mai 1664, wurde in Langenthal zu Protokoll
gegeben, wie die Jugend «allerley Gottlosigkeit verübe». Besonders die
ärgerlichen Waldtänze seien hoch im Schwang «mit Springen, Tanzen, Jauchzen
und Schreyen, Füllerey mit gebrannten Wassern, Unzucht, Spielen, Fluchen

und Schwören». Es sei deshalb notwendig, die Spielleute, Geiger und solche,

die Kirschwasser feilhalten, nicht nur mit Gefangenschaft, «sondern auch mit
Leibesstraf und Schmach zu züchtigen». Gelinge es nicht, «solchen unchristlichen,

satanyschen Mutwillen» auszurotten, so sei zu befürchten, «dass der

gerechte Gott vom Himmel seine Strafe über uns ausschütten würde».

Dies hatte man im Berner Rathaus, wohin aus allen Landesteilen immer
wieder derartige Klagen kamen, schon lange befürchtet. 1657 war ein Mandat

erschienen, in welchem den Tanzmusikanten mit dem «Schallenwerch»
gedroht wurde. Von Zeit zu Zeit verfügte die Obrigkeit, dass es wieder auf den

Kanzeln verlesen werde. Entsprechende Predigten führten aus Gottes Wort das

Lasterhafte des Tanzes dem Volk vor Augen. «Aber ohne allen Effect», stellte
das Kapitel Langenthal am 3. Mai 1686 fest. Obwohl man ernsthaft und

frühzeitig in Predigt und Kinderlehre gerwarnt habe, seien «hinder Madiswyl auf
dem Hunzen, hinder Ursenbach auf dem Hubberg, bei der weissen Tannen im
Amt Lenzburg, wo nicht noch an mehrreren Orten, diese Holzkilben
angestellt» worden. Ja, es verlaute, man plane sogar «Nachttänze an gewissen

Orten» abzuhalten. Da «diese freche Leüt die Oberkeitlichen Mandate ver-
lachind und mit den Chorgrichten ihr Gspött treibind», bat das Kapitel «um

kräftige und schleunige Remedierung, damit diesem einreissenden Übel und
heidnischen Wesen bei Zeiten möge gesteuert und vorgebogen werden».

Man darf diesen Eifer der damaligen Geistlichkeit nicht aus heutiger Sicht

heraus belächeln. Einmal handelte sie gemäss ihrer Weltanschauung. Die

Angst vor Bestrafung der Sünden vom Himmel her herrschte in ganz Europa.
Dazu kam, dass just in den achtziger Jahren sich ein unabsehbarer Strom von
vertriebenen Hugenotten von Genf her über unser Land ergoss, weil der Fran-

192



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 21 (1978)

zosenkönig Ludwig XIV. nur noch Katholiken in seinem Lande dulden wollte.
Darum fand das Kapitel 1686, es sei «zu beklagen, dass bey diesen trübseligen
Zeiten, da wir das Elend unserer Glaubensbrüder täglich vor Augen sehen, die

leichtfertigen, gottlosen Holztänz je länger je mehr in Schwang gehen».
Doch wenn umgekehrt diese Tanzanlässe in den Wäldern trotz Verbot und

Verfolgung immer wieder stattfanden, geschah dies als Reaktion eines von
Lebenslust sprühenden Volkes auf den Kirchenzwang.

Ins gleiche Band mit den Holztänzen wurde auch das einsam gelegene

Wirtshaus zu Schmidigen genommen. «Diewyl daselbst allerley liechtfertige
Üppigkeit ungeschücht verübt wird, sollte es gänzlich abgeschafft werden»,
hiess es 1642 in der Kapitelversammlung. Da die Obrigkeit nicht willfahrte,
blieb es bestehen, und mit der Zeit entstand hier aus irgendwelchen Umständen

heraus eine kalendarisch wiederkehrende Festivität. Die Kapitelsakten

vom 28. Mai 1736 melden: «Es laufen abermalen schwere Klägten ein wider
die ärgerlichen Üppigkeiten, so jeweilen begangen werden auf das heilige Fest

der Himmelfahrt unseres Herrn Jesu Christi zu Schmidigen, mit Sauffen, Tanzen,

Spielen, Aufrichtung von Krämerständen und dergleichen.» Dieser An-
lass, eine richtige Kilbi, war «tief eingewurzelt», und aus vielen
Nachbargemeinden sei «ein grosser Zulauf jungen Volks».

Deflorierte Bräute

Seit jeher hatte die christliche Kirche gegen den vorehelichen Beischlaf

angekämpft, und schon in den ersten Jahren ihres Bestehens war es ein

Hauptanliegen der Chorgerichte, die Verlobten zum baldigen Eheabschluss zu drängen.

Sie wünschten, dass die Braut beim Kirchgang den Kranz, das Zeichen

ihrer Jungfräulichkeit, mit Recht tragen könne. Doch im Volk herrschten

andere Anschauungen, und gerade im 17. Jahrhundert kam es je länger je

mehr vor, dass Bräute vor den Altar traten, denen der Blumenkranz nicht
zukam. Die Predikanten bezeichneten sie in den Chorgerichtsmanualen oft als

deflorierte Bräute.

Im Kapitel Langenthal kam diese Angelegenheit häufig zur Sprache. So im
Mai 1648: «Etliche Herren Predikanten hand sich beklagt, wie dass ledig
Personen underem Landvolk den schantlichen Missbrauch haben, wenn sie die

Ehe einanderen gelobt, sich lange fleischlich vermischen bis die Weibspersonen

zur Geburt nächig sind, erst den Kilchgang begären zu tun.» Gleicher-

193



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 21 (1978)

massen lauteten die Klagen an der Kapitelsversammlung des Jahres 1672:

«Wyl bald keine oder gar wenig Parteyen sich ynsägnen lassen, bis sy es thun

müssen, weil sy schwanger», bat man die Obrigkeit «umb Rat, wie mit
solchen Personen zu prozedieren».

Dieser Rat blieb aus, offensichtlich weil man in Bern darum verlegen war.

Erst als 1684 bei der Revision sämtlicher Kapitelakten des Staates neben

Langenthal auch andere Kapitel klagbar waren, befasste sich am 6. Dezember die

Regierung mit dieser Sache. Sie kam aber zu keinem befriedigenden Schluss

und unterbreitete die ganze Angelegenheit in einem Brief den Geistlichen der

Stadt. Darin stand: «Schon vor langen Zeiten dahar sind von den Herren Ca-

pituls-Brüderen von Langenthal und anderen Orten Ihr Gnaden erinnert worden,

wie ärgerlich und gefahrlich es seye, dass die Eheversprechungen erst bey

schwangerem Leib der Braut öffentlich vollzogen werden.» Die Herren gaben

zu, es sei höchste Zeit, gegen dieses Übel einzuschreiten. «Ob aber Geldstrafen
das rechte Mittel sein werde, könnend Jhr Gnaden sich annoch nicht einbilden.»

Einige Herren hätten zu bedenken gegeben, «dass es villicht besser

angehen wurde, wann ihnen am Hochzeittag eine Schmach zugefügt würde,

etwa, dass Braut und Bräutigam anstatt der Blumen, Strohkränze tragen
sollen». Doch, da die Ratsherren «sich hierüber in keinen Weg entschliessen

konnten», wurden eben die Stadtgeistlichen beauftragt, «über diese Materi zu
sitzen» und dann ihre Gedanken «Meinen gnädigen Herren» zu unterbreiten.

Die beiden Problemkreise der menschlichen Natur und der von der Kirche

geprägten Sittlichkeit sind eben bis heute durch Verfügungen nicht
zusammengebracht worden. Gotthelf zeigt in «Schulmeister», «Uli der Knecht»
und «Anne Bäbi Jowäger», unter welchen Umständen durch einzelne dies

geschehen kann.

Einen kulturgeschichtlichen Umstand, der nicht allgemein bekannt sein

dürfte, deuten die Kapitelakten des Jahres 1663 an. Es wurde damals

allgemein gerügt, «wie in den dreyen Ämtern Wangen, Aarwangen und Bipp in
den Bädern am Samstag, und auch den Sonntag durch, viel Üppigkeit verübt
werde».

Es bestanden also in jenem Jahr noch in den Dörfern die im 16. Jahrhundert
aufgekommenen öffentlichen Bäder mit ihrem Ofen, dem aufgesetzten
Wasserkessel und der grossen Holzbütte. Hierin begab man sich mit Vorliebe über
das Wochenende zum Körperreinigen, Schräpfen und Haarschneiden. Die
angedeuteten Üppigkeiten bestanden gemäss den Chorgerichtsprotokollen im

194



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 21 (1978)

Weintrinken, Karten- und Würfelspielen, wohl auch Jauchzen, Singen,
Fluchen und letzten Endes handgreiflichem Streit, was alles dem Sonntagsruhegebot

zuwiderlief.

Das Examen mit den Alten

Gemäss damaligem Dogma konnte der Mensch nur selig werden «in der

Erkanntnuss Gottes und seines Sohns Jesu Christi». Dies musste in Lehrsätzen,
die dem Gedächtnis eingeprägt waren, dokumentiert werden können. Solcher

Buchstabenglaube wurde der Jugend in Schule, Kinderlehre und
Unterweisung beigebracht. Nicht weniger als drei Katechismen standen zum
Auswendiglernen bereit, allen voran der «Heidelberger».

In der zweiten Hälfte des 17. Jahrhunderts bemerkten die Geistlichen zu

ihrem Leid, wie die Erwachsenen hierin gar nicht beschlagen waren. Der

pflichteifrige, wohlgelehrte Pfarrer Johannes Erb in Grindelwald schrieb 1669

ins Chorgerichtsmanual, dass ihm selbst Siebzigjährige nicht sagen können,

wer sie erschaffen und erlöst habe und sie noch viel weniger wüssten, «dass

Gott einig im Wäsen, dreyfach aber in der Person syge». Darum erachte er es

als hochnotwendig, dass die Alten und Betagten «zu ihrem Heyl» aufs neue

unterwiesen würden. Er begann, alle Ehepaare durch ein sogenanntes «Haus-

Examen» zu katechisieren. Andere Geistliche im Land werden wohl ähnlich

vorgegangen sein, und 1673 las man in den Kapitelsversammlungen ein

obrigkeitliches Mandat vor, welches «die Catechisation mit den Alten» zur
allgemeinen Pflicht der Pfarrer machte.

In Burgdorf hiess es 1674, die Unterweisungen und Examen der Erwachsenen

seien im ganzen Kapitel im Gang. Pfarrer Gysi in Eriswil hatte schon im
Herbst zuvor damit begonnen, aber der Hohfuhren-Bauer opponierte ihm in
der Kirche «vor der ganzen Gmeind in unverschampter Wys».

1675 meldete das Langenthaler Kapitel, die Katechisationen würden von
allen «Kirchendieneren» auf vorgeschriebene Weise «fleissig und bey denen

anwesenden Zuhörern erbaulich verrichtet». Doch es gebe in «vast allen
Gemeinden unwillige und widerspänstige Zuhörer, die trotz Vermahnungen sich

bei solchen Underweisungen entweders niemahlen oder gar selten einstellen».
So wurde denn wiederum die Obrigkeit gebeten, «erhebliche Mittel an die

Hand zu geben, solche Personen zu gebührender Submission zu bringen».
Der Konvent, als höchste Kirchenbehörde des Staats, glaubte dann, die

Schwierigkeit liege in der unpassend angelegten Zeit der Katechisation und

195



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 21 (1978)

schlug vor, «dass solche winterszeits alle Montag Morgen anstatt der Predigt,
sommerszeits aber alle Sonntag zu einer bequemen Zeit gehalten werden

könnte».

Im allgemeinen liess sich das Landvolk in den nächsten Jahren willig
examinieren, und viele Geistliche waren darüber des Lobes voll. Solche werden es

verstanden haben, mit den Leuten religiöse Grundfragen erbaulich zu erörtern
und dabei auch Einblicke in manche Zweifel und Seelennöte erhalten haben.

Anders war es in gewissen Landstädten. Von Zofingen wurde 1679 gemeldet,

die dortige Burgerschaft habe «nit wollen in der Kilchen bleiben, wann
die Predicanten haben wollen catechisieren».

Und gerade in jenem Jahr ging in der Kapitelsversammlung die alarmierende

Nachricht ein, im Herbst zuvor hätten Berner Theologiestudenten, die

auf ihrer Reise in den Urlaub in Pfarrhäusern eingekehrt, dort «in Discursen

seltsame Sachen und neue, anstössige Opinionen» vorgebracht. So hätten sie

zum Exempel gegen die «Moralität und Heiligung des Sabbats geredet»:
«Item Rationem et Sanctam Scriptoram esse coordinata» (Vernunft und Heilige

Schrift seien eine Einheit). Im Einverständnis mit den anwesenden Herren

Landvögten wurde dies nach Bern berichtet, «damit weiteren Neuerungen bei

Zeiten könne vorgebogen werden».

Am bestehenden Lehrgebäude sollte eben nicht gerüttelt werden. Bis 1698

hatte die Obrigkeit auf Betreiben der Professoren an der Theologenschule und
der Stadtgeistlichen gegen dreissig «gefährliche deistische, mystische und

phantastische Bücher» streng verboten. Auf der Liste zuhanden der in Eid

genommenen Buchbinder und Buchhändler befanden sich u.a. «Sebastian

Francken Bücher», «Spinozae Opera», «Macchiavelli Opera», «Hobbesii

Opera», «des Böhms Bücher».

Der Pietismus

Dem ungeachtet hatte beim Volk schon einige Jahrzehnte zuvor ein ganz
neuer Geist Eingang gefunden. In den ersten Monaten des Jahres 1667 waren

zu Dürrenroth in mehreren Häusern religiöse Versammlungen abgehalten
worden. Vor Chorgericht geladen, erklärten die vornehmsten Teilnehmer, dass

sie sich «aus Betrachtung vorstehenden Strafgerichten Gottes» zusammengetan,

um einander zu einem bussfertigen Lebenswandel anzumahnen. Zu
diesem Zweck sei ihnen aus verschiedenen Büchern vorgelesen worden, als da

196



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 21 (1978)

Langenthal: Von der Greppe aus gegen den Jura. Foto: Hans Zaugg, Langenthal



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 21 (1978)



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 21 (1978)

waren «Die Übung der Gottseligkeit», «Das höllische Sodoma», «Der
Selbstbetrug», «Das Kleine Martyr Buch», «sonderlich aber die Bibel».

Diese auf frommes Gemütsleben hinzielenden Buchtitel bewogen Pfarrer

Spengler, einen Vorgeladenen zu fragen, ob «sölliches ein Anlass sein möchte,
die schädliche Sekt der Teüfferey einzuführen». Worauf dieser antwortete:
«Wollte Gott, er wäre ein Teüffer, ein rechter Teüffer.»

Was hier in Dürrenroth vorgegangen, waren Anzeichen dessen, was wenige

Jahrzehnte später dann mit Macht eintreten sollte. Pfarrer Wyss in Lauperswil
schilderte 1699 einen solchen Vorgang: «Den 4., 5., 6., 7. Tag Merzen kam in
Schachen von Langnau nahen Hans Bärfuss, ein unverschanter Plauderer, und

predigte in sechs Häuseren von 8 Uhr abends bis etwan gen 11 Uhr mit solcher

Frequenz von unden und oben, ab den Bergen und aus anderen Gemeinden. Da
läse er das allgemeine Kilchenbätt vor, hernach sangen sie und brauchten alle

Formalität einer öffentlichen Kilchenpredig gar andächtig, als wann sie in der

Kilchen an reinem Wort Gottes grossen Mangel litten. So abgöttisch waren

sie, unangesehen ich im Schachen umbherging, das Volk abmahntete, auch den

Weibel nachsetzte, mochten wir es doch nit erwehren. Da ging das Volk mit
höchster Begier, welches sonst lange Zeiten in keine Kirchen kommt.»

So präsentierte sich die pietistische Bewegung erstmalig im Emmental; so

sollte sie sich auch bald im Kapitel Langenthal zeigen. Der Pietismus strebte

einem religiösen Leben nach, das nicht auf obrigkeitlichen Gesetzen und starrem

Buchstabenglauben beruhte, sondern auf Herzensfrömmigkeit und innerer

Gesinnung. Religion war für ihn Sache des Gemüts. Er hatte in Deutschland

seinen Ursprung genommen, fand bald auch Verfechter in Bern, wo dann

Samuel Lutz, Pfarrer in Amsoldingen und später in Oberdiessbach, sein

hervorragendster Vertreter wurde.
Es liegt stets im Wesen einer aufkommenden Geistesrichtung, dass ihre

Vertreter missionarischen Eifer an Tag legen. Die Pietisten waren hierin nicht
anders. Selbst der wohlbestallte Luzius, wie Samuel Lutz sich nannte, unternahm

weite Werbereisen, und viele seiner aus übervollem Herzen quellenden

Predigten erweiterte er nachwärts und liess sie in dickleibigen Büchern
drucken. Ihre Titel sind charakteristisch für die Bewegung: «Betrachtung über

die himmlische Perle», «Gute und gesunde Lämmerweide», «Das Schweizerische

Canaan», «Die Neue Welt Dero Schöpferfürst» und viele andere.

In solch geistig-religiösem Spannungsfeld befanden sich die Brüder des

Kapitels Langenthal im Mai 1717, als sie klagten, «wie so viel fanatische

Bücher einschleichen und Versammlungen gehalten werden». Dieser Kurz-

197



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 21 (1978)

notiz in den Akten ist beigefügt, man wolle darüber dem Herrn Regierenden
Schultbeissen «in einem sonderbaxen Brief berichten.» Sie fühlten sich also in

grosser Not.
Ein Auszug aus diesem Brief ist noch vorhanden: «Von Seiten des Langenthaler

Capitels ist geklagt worden, wie so viel fanatische Bücher samt dem

Pietismo einschleichen und sich in den Gemeinden Herzogenbuchsee, Langenthal,

Lotzwil, Madiswil, Wangen, Aarwangen, Rohrbach etc. auch mit
Versammlungen hervorthund. Und weilen alle die Predicanten Liebe, Geduld,

Unterweisen, Widerlegen, Vermahnen und Bestrafen ohne obrigkeitliche Hülf
nicht genugsam, begähren sie Meiner gnädigen Herren und Oberen

Wägweisung und Befähl, wie sie hierin sich ferner zu verhalten.»

Die Regierung, im Verein mit den Stadtgeistlichen, stand seit Jahren in
hartem Kampf gegen die pietistische Welle. Von ihr befallene Geistliche hatten

entweder abzuschwören oder das Land zu verlassen. Landesverweisung traf
auch Burger der Stadt, wie einen alt Landvogt Nikiaus von Rodt.

Doch mit der Zeit gab man die Pietistenverfolgung auf. Mancher ihrer

Anhänger äusserte sich auch milder gegen die Staatskirche; selbst Luzius

wollte nicht ihr Leind sein, weshalb er im Amt bleiben konnte.

Einzig im Jahr 1735 enstand im Kapitel Langenthal neues Unbehagen:
«Weilen die Berleburger Bibel will in die hiesige Gemeinden geworfen werden,

darinnen viel gefährliche Irrtummen enthalten», wurde dies nach Bern

berichtet. Auch im Kapitel Burgdorf machte man damals auf dieses Buch in
ähnlicher Weise aufmerksam. Es lasse nur «das innere Wort» gelten und

bringe «das äussere in Verachtung».
Tatsächlich war diese «Berleburger Bibel» ein damals entstandenes

schwärmerisches Machwerk, das von der dreifachen Geburt Christi, der Geschlechtslosigkeit

Adams faselte und Kirche und Geistlichkeit schmähte. Trotzdem
fand es im Volk Anklang und wurde durch dubiose Sendlinge in den Gemeinden

verteilt. So befand sich die Kirche in den Jahrzehnten um 1700 in grosser
Unruhe.

Unliebsame Volgen des Zwölferkriegs

Die zweite im Sommer 1712 geschlagene Schlacht bei Villmergen hatte
den Reformierten den Sieg gebracht. Aber für die Kirche entstanden daraus

indirekt unliebsame Lolgen, welche auch die Geistlichen des Kapitels Langenthal

zu spüren bekamen und sie in Gegensatz zur Obrigkeit brachten. Statt der

198



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 21 (1978)

Bitte um Hilfe und Rat in irgendwelcher Angelegenheit gelangte nun ein

Protest nach Bern.

Die Obrigkeit musste trotz des Sieges um die Kriegsbereitschaft des Volkes

besorgt sein. Durch sommerliche Musterungen der Mannschaft aller Gemeinden
hatte man von jeher diesem Zweck gedient. Nun kam im Frühling 1713 ein

Mandat in alle Pfarrhäuser zum Verlesen auf der Kanzel, in welchem stand,
diese Musterungen seien in Zukunft ausnahmslos an einem Sonntag
durchzuführen. Der Kriegsrat erwartete offenbar den Widerstand der Geistlichkeit,
denn im Begleitschreiben stand, «dass niemand sich gelüsten lassen solle,

etwas darwider zu reden oder zu schryben». Seine fadenscheinige Begründung
dieser verordneten Sonntagsentheiligung lautete, «der allgütige Gott hat uns

ferndrigen Jahrs einen herrlichen Sieg wider unsere Find verliehen». Also seien

Kriegsübungen am Tag des Herrn keine Sünde.

In der Kapitelsversammlung kam man zum Schluss, dass in dieser Sache

bei der Obrigkeit nichts ausgerichtet werden könne. Also wurde beschlossen,

der Sekretär Johann Ulrich Scheurer, Pfarrer in Eriswil, solle beim Kirchenkonvent

in Bern vorstellig werden. Er verrichtete dies in einem langen, sehr

deutlich gehaltenen Brief: Vorjahren, schrieb er, «da wir von gleichen Finden
sind geschlagen worden», das war im Januar 1656 bei Villmergen, habe die

Obrigkeit gesagt, der Grund zu dieser Niederlage sei gewesen, weil man vorher

immer an einem Sonntag gemustert habe. Darum sei dieser Anlass auf

einen Werktag verlegt worden. Das Volk habe zwar darüber gemurrt, aber

mancher sei in sich gegangen und habe die Heiligung des Sonntags strenger
befolgt.

Nun solle sich doch «unsere christliche Obrigkeit erbätten lassen, diese

sonntäglichen Musterungen, wodurch des Herrn Tag sehr leiden müsste»,
wieder auf einen Wochentag zu verlegen. Das Landvolk wäre willig, «nit nur
einen, sonder zwen Tag in der Wuchen darzu zegeben». In der Schrift «stehet

nüt von Musteren an Sabbattagen», gibt er zu bedenken. Heilige man diesen

Tag, so verheisse Gott «die Erhaltung des Vaterlands und der wahren Religion
wider der Find böses Beginnen. Die Religion muss florieren, so man Gottes

Stimm gehorchet und seinen Sabbattag haltet.»
So war am 20. Juni 1713 im Pfarrhaus zu Eriswil an die Oberbehörde der

Berner Kirche geschrieben worden. Impulsiver und weniger vorsichtig war in

Burgdorf der rühmlichst bekannte Pfarrhelfer und Lehrer an der Lateinschule

vorgegangen. Als er das Mandat auf der Kanzel zu verlesen hatte,
brandschatzte er die sonntäglichen Musterungen in der Predigt als Sabbatentheili-

199



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 21 (1978)

gung. Nur weil er als «ein gelehrter und exemplarischer Mann» galt und das

Kapitel für ihn bat, verzieh ihm die Obrigkeit.
Sie widerrief das Mandat nicht; die Musterungen am Sonntag wurden für

die Pfarrer des ganzen Landes in verschiedener Hinsicht das ganze Jahrhundert
herauf ein Stein des Anstosses.

Eine weitere indirekte Folge des zweiten Villmergerkrieges war die
obrigkeitliche Verordnung, dass jeder Hochzeiter vor dem Kirchgang sich
ausweisen müsse, im Besitze einer Militärausrüstung zu sein. Das Mandat vom
10. Dezember 1712 sagt, «in dem letst verwichenen Krieg habe sich hervorgetan,

dass eine grosse Anzahl der Underthanen nicht nach der Ordnung mit
Ober- und Undergwehr versehen war», so dass sie im Zeughaus erst ausgerüstet

werden mussten. «Derowegen wir zu Beschützung des Vatterlands statuiert
und erkennt haben wollend, dass fürohin niemand mehr ehlich solle eingesäg-

net wärden, er könne dann einen glaubwürdigen Schein von einem Ambts-

mann ausweisen, dass er mit einem guten Füsitbajoneten, so man an das Rohr

stosset, Patronentäschen und Dägen versehen seye.»

Die Kontrolle durch den Landvogt erwies sich bald als unzweckmässig.
Auch die Trüllmeister glaubte man nicht immer dazu verwenden zu können.

In Dürrenroth wollte sich 1714 ein Knecht mit der Nebenmagd verehelichen.

Er wurde vom Geistlichen und Chorrichtern befragt, «ob er mit Wehr und
Waffen versehen seye».

Schliesslich stellte sich heraus, dass die Pfarrer eigentlich die gegebenen

Kontrolleure wären, da die Hochzeiter ohnedem bei ihnen vorsprechen mussten.

1726 verordnete der Kriegsrat denn noch, dass ein Hochzeiter auch «mit
einem grauen guttuchenen Rock mit roten Aufschlägen, roten Hosen und

roten Strümpfen versehen sein müsse». Er fand, dieses Kleid des Vaterlands

würde einem Bräutigam auch vor dem Altar wohl anstehen und ihm ein teures

Hochzeitsgewand ersetzen.

Dadurch wurde die Kontrolle noch vielschichtiger. In der Kapitelsversammlung

vom 9- Juni 1732 wurde in Langenhal der Wunsch laut, «dass die

Besichtigung der Kriegsmontur der Neüverlobten dem Ministerio möchte

abgenommen und den Hauptleuten anbefohlen werden». Wäre dies nicht

angängig, könnten «dergleichen Personen sich mit aller Montur vor Meinen

gnädigen Herren Landvögten stellen und allda Quitanzen vorweisen, wie sie

eint und anders an sich gebracht».
Die Obrigkeit hatte ein Einsehen. Schon im September verfügte sie, «dass

200



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 21 (1978)

solche Visitationen allein durch die Amtleute oder die Vorgesetzten der Gmein
oder die Trüllmeister geschehen soll». Diese hatten einen Schein auszustellen,

welcher dann dem Pfarrer vor der Eheverkündigung auszuhändigen war. Damit

fanden diese Nachwehen des Zwölferkrieges für die Kirchendiener einen

befriedigenden Abschluss.

Einst Holztänze, nun Theater im Dorf

Nicht die Zeiten ändern sich, sondern das Volk und die ihm Vorstehenden

benehmen sich nach Jahr und Tag anders als zuvor. Dies widerspiegeln auch

die Kapitelsakten von Langenthal.
Im 17. Jahrhundert hatte die Obrigkeit ein langes Mandat erlassen, welches

alljährlich am ersten Maisonntag auf allen Kanzeln des Landes verlesen

werden muss te und deshalb «Das Grosse Meyen-Mandat» genannt wurde.

Darin wurde ernsthaft verboten: «Alles sonntägliche Karren, Lahren, Pflügen,
Säyen, Mäyen, Einführen, Zäunen, Grämplen, Jauchzen, Schreyen, Jagen,

Lischen, Spielen und Kurzweilen.»
Als am 2. Juni 1738 in Langenthal «Capitels-Versammlung gehalten

worden durch Unseren Hochgeehrten Decanum Jeremiam Müller, Pfarrherren

zu Lotzweil» und die Predikanten «allesamt ein rühmliches Zeügnuss»
erhalten hatten, kam eine sehr betrübliche Angelegenheit zur Sprache.

Schlauköpfe im Lande herum behaupteten, was im Maimandat nicht
ausdrücklich verboten werde, sei erlaubt. So zum Beispiel «das Brügi-Halten an

den Sonntagen». Es sei in den letzten Jahren immer mehr vorgekommen,
dass in den Dörfern im Land herumziehende «Marktschreyer und Quaksalber
mit ihren Possentreibern erscheinen, die durch ihre sündlichen Gauckeleien

das junge Volk von dem Gottesdienst und sonderlich den Kinderlehren
abhalten». Zu diesem Gaukelwesen wurde auf Wagen mit Brettern eine

«Brügi» hergerichtet.
Und «dergleichen Brügi-Possen» zögen viel Volk aus verschiedenen

Kirchspielen an, besonders wenn hier dann noch «nächtliche Comedien» aufgeführt
würden.

Welch ein Wandel: einst sonntägliche Tänze in abgelegenen Waldlichtungen,

von denen man befürchtete, dass sie Himmelsstrafen über das ganze Volk

zur Lolge hätte; jetzt Lreilichttheater im Dorf, ohne dass Blitz, Donner und
Erdbeben oder gar Kometen den Zorn des Höchsten ankündigten. Das Kapitel

201



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 21 (1978)

fragte lediglich in Bern an, «ob solche Ärgernussen an Sonntagen mögen
gestattet werde».

Innerkirchliche Wünsche

Neben solchen unerspriesslichen Vorkommnissen blieben auch im 18.

Jahrhundert innerkirchliche Dinge Gegenstand der Kapitelsverhandlungen. Anno
1722 wurde die Obrigkeit «demütigst ersucht, ihre ehemalige Vatterhand
nochmals aufzutun und eine Bibel zu gutem dem armen Landvolk trucken zu
lassen». Es war also die im Jahr 1684 erschienene Piscator-Bibel vergriffen.
Obwohl auch aus andern Kapiteln ein solcher Wunsch nach Bern gelangte,

ging es bis zum Jubiläumsjahr 1728, da ein Neudruck erschein. Dieser findet
sich heute noch in diesem und jenem Bauerngehöft.

Scharf ins Gericht ging das Kapitel 1738 mit einem Produkt aus der
obrigkeitlichen Druckerei. Das erstmals 1675 erschienene Psalmenbuch des Johann
Ulrich Sultzberger war in Kirche und Schule alleinherrschend geworden, fand

aber nach fünfzig Jahren auch seine Kritiker, und mancher Geistliche wünschte

sich zudem eine Ergänzung an Festliedern. Der Rat erteilte dem musikbeflis-

senen Pfarrer Joh. Rudolf Keller in Meikirch anfangs der dreissiger Jahre einen

entsprechenden Auftrag. Dieser ging unverzüglich ans Werk, und 1736
erschien «in Hoch-Oberkeitl. Truckerey» ein Psalmenbuch «samt gewöhnlichen
und einichen neuen Festgesängen». Es kam im Verlauf des folgenden Jahrs im
Land in Gebrauch. Doch an jenem schon erwähnten 2. Juni 1738 erklärten
mehrere Kapitelsbrüder, dieses «unter hohem Privilegio» der Obrigkeit
gedruckte Psalmenbuch enthalte «viel hundert Fehler in der Musik». Der Rat

erschrak, beauftragte den musikalisch gebildeten Landvogt Engel, eine

Uberprüfung vorzunehmen. Dieser fand 850 Notenfehler; man hatte also im Kapitel

Langenthal nicht übertrieben.

Seit 1628 waren die Predikanten Aufseher über die Schulen und
Schulmeister. 1769 hiess es im Kapitel Langenthal, «dass überhaupt alle
Schulbücher auf sehr schlecht geleimtem Papier gedruckt werden, dadurch die
Gemeinden in grossen Schaden kommen». Diese Kritik galt wiederum der

obrigkeitlichen Druckerei.

Umgekehrt war die Regierung 1739, und zwei Jahre später nochmals,

demütig angehalten worden, sie möchte erwirken, dass die Rohrbacher auf dem

Ganzenberg eine Schule begründen würden, da diejenige im Dorfüberfüllt sei.

Das damalige Gesetz schrieb vor, Schulhausbauten und Lehrerlöhne seien

202



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 21 (1978)

Sache der Kirchgemeinden; also wird der Rat hier nicht viel ausgerichtet
haben.

Eine andere Bitte, die Schule betreffend, richtete das Kapitel 1772 an die

Obrigkeit. Es waren Nachrichten eingelangt, an einigen Orten hätten die

Schulmeister angefangen, «sich mit Prozessen zu beladen», indem sie

Streitschriften verfassten und diese dann vor dem Richter verfechten. Da dieser

nebenamtliche Advokatendienst nicht «ohne Abbruch der Schularbeit
geschehe und auch der Schulordnung zuwiderlauft, so werden Unsere Gnädigen
Herren um gütige Remedur gebeten».

Eine andere Nebenbeschäftigung hatte das Kapitel den Schulmeistern

schon 1709 zugebilligt. Es war damals angefragt worden, «ob die Schul -

meyster uf dem Land ihre aufgesetzten und vom Predicanten durchgesehenen
Leichtreden in den Kirchen abläsen dörfind». Dies wurde in der Versammlung
bejaht, allerdings unter der Bedingung, «dass sie by der ufgesetzen Formel
verbleibind» und nichts abändern. «Sonst sy ihres Schuldiensts sollind entsetzt
werden.»

Bei den Visitationen musste der Jurat gemäss Vorschrift auch die Pfrund-
gebäude in Augenschein nehmen. Diese standen ja im Besitz des Staates. Pfarrer

Beat Ludwig Benteli in Huttwil und der Jurat meldeten 1729 in der

Versammlung:

1. Dass das dortige «sehr schlechte und baufällige Pfrundhaus in bessern

Stand möchte gesetzt werden», und
2. «Der allzuenge Kirchhof allda zur Begräbnuss der sich täglich mehrenden

Gemeind genugsam erweitert werde.»

Da in Bern keine Reaktion erfolgte, wiederholten sie im nächsten Jahr die

Bitte. Doch Pfarrer Benteli erlebte den Neubau nicht. Als er 1752 starb, waren

lediglich Vorbereitungen dazu getroffen; erst im folgenden Jahr wurde gebaut.
Benteli war 1721 hieher gekommen; er hatte also über dreissig Jahre in einem

«sehr schlechten und baufälligen» Pfrundhaus wohnen und seines strengen
Amts walten müssen.

Wichtig für eine Pfarrfamilie war einst der Pfrundspeicher. Denn ein Teil
des Lohnes bestand in Getreideabgaben der Bauern. Dieses Zehntkorn

musste bis zu seinem Verwerten und Verwenden im Speicher aufbewahrt

werden. So erhielt zum Beispiel der Pfarrer von Dürrenroth jährlich an Roggen,

Dinkel, Hafer und Gerste über 80 Hektoliter eingeliefert. Was tun,
wenn hier 1731 der Speicher kaum mehr brauchbar war? Das Kapitel, mit
Unterstützung des Landvogts von Sumiswald, gelangte an die Obrigkeit.

203



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 21 (1978)

Ebenso erfolgte 1733 ein «Anzug wegen des baufälligen, unbrauchbaren

Spychers zu Walterswyl».
Man ersieht: Auch in rein materiellen Dingen bestanden damals enge

Beziehungen zwischen dem Kapitel Langenthal und der bernischen Obrigkeit.

DasJuratenkollegium und die Kapitelsversammlungen

Im Staatsarchiv befindet sich seit 1962 ein dickleibiges Buch, das die
Aufschrift trägt: «Acta des Collegii Juratorum in Langenthal. Seit Ao. 1767.»

Wie aus vielen Eintragungen hervorgeht, bestand dieses Juratenkollegium
aus dem Dekan, dem Kammerer und den Juraten. Es bildete gleichsam die

vorberatende Behörde und funktionierte als Vorstand, wobei auch hier einer

der Juraten Aktuarius-Sekretarius war. Ordentlicherweise hielt es am Tag nach

der Kapitelsversammlung seine Sitzung ab. Der Kammerer hatte auf diesen

Zeitpunkt seine Jahresrechnung zum Prüfen bereitgestellt. 1786 erwies es

sich, dass im abgelaufenen Jahr 13 Kronen, 24 Batzen und 13 Kreuzer mehr

ausgegeben worden waren als eingenommen. Darum wurde «zum Behuf einer

den Finanzen angemessenen Wirtschaft» folgendes Sparprogramm aufgestellt:

1. Wenn der Dekan und der Kammerer die Kapitelsmahlzeit bestellen, soll

in Zukunft auf Rechnung der Klass (des Kapitels) niemand als der Pfarrer von

Langenthal zum Essen eingeladen werden.

2. Am Abend vor dem Kapitel soll in Zukunft nur mehr für meinen hohen

Herrn Dekan, den Kammerer, die Prediger an der Versammlung und die Brüder,

welche auf über drei Stunden entfernten und schlecht honorierten Pfründen

sich befinden, aus der Kasse bezahlt werden.

3. Dabei darf der Kammerer nur bezahlen für «fremden Wein nicht über
sechs Flaschen Burgunder und drey Flaschen süssen».

4. Das Nachtessen am Haupttage wird nur noch den Juraten bezahlt.

5. Für die Bedienten bewilligt man eine Extrazugabe von einem Taler.

Mit diesen «Bedienten» hatte man sich gar oft herumschlagen müssen.

1781 war die Bestimmung aufgestellt worden, dass «inskünftig Meinem
hohen Herrn Dekan, dem Cammerer und den Juraten für ein Pferd und ein

Knecht beyde Tage bezahlt werden. Alle übrigen Capituls Brüder sollen ein

jeder für sein Pferd und Knecht aus seinem Gelt ohne Widerred bezahlen».

Damals wurden auch «alle Trinkgelder gänzlich abgestellt und aufge-

204



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 21 (1978)

hoben, ausgenommen 6 Kronen 10 Batzen in die Kuchi und 10 Batzen in den

Stall».
Sehr belastet wurde die Kasse offenbar durch die Weinrechnungen. 1791

verfügt das Juratenkollegium, «es mag sowohl am Capitelstag zur grossen

Mahlzeit, als am Nachtag fremder Wein auf die Tafel kommen, aber nur
Champagner, Malaga oder Geres, Burgunder hingegen soll abgestellt seyn».
Dieser war also damals teurer als Champagner. Ebenso wurde der Malaga nicht
als Likör, sondern als gewöhnlicher Wein ins Land geführt.

Am grossen Kapitelbankett nahmen natürlich auch die anwesenden Landvögte

teil. Sie wurden freigehalten, spendeten aber bis 1768 in die Kasse als

«Diskretion» je einen Louisdor. In jenem Jahr wurde beschlossen, man wolle
auf diesen verzichten und sie brieflich bitten, dagegen «für ihre Bedienten und
Pferde zu bezahlen».

Dies wurde bald einmal nicht mehr eingehalten, und «die Bedienten und

Kutscher» stellten wieder «unbescheidene Lorderungen». 1795 verfügte das

Juratenkollegium, «in Zukunft werde man nicht mehr als ein Mass Wein (1,67

Liter) per Mann und ein halbes Mass Haber auf Pferd für den ganzen Tag in

Rechnung setzen lassen».

Als dann 1797 eine «durch die theure Zeit veranlasste ungewöhnlich starke

Rechnungsrestanz» von 51 Kronen, 4 Batzen und lVi Kreuzern vorhanden

war, wurden «bis zur verhoffenden Erholung der Linanzen nachfolgende
wirtschaftliche Verfügungen» getroffen:

1. Wird «aufVerdingung der nächstkünftiegen Kapitelsmahlzeit bestmögliche

Ökonomie empfohlen».
2. «Sollen sich alle Kapitularen mit der Verköstigung ihrer Bedienten,

Sigristen und Pferden selbst beladen.»

3. «Um die unverschämten Lorderungen und Exzessen der oberamtlichen

Bedienten, über welche sich sowohl der Herr Kammerer, als auch der Wirt
bitter beklagen, loszuwerden, will man forthin Meinen Hohen Herren keine

Diskretion mehr abnehmen, aber die Verköstigung ihrer Bedienten und Pferden

denselben überlassen.»

Doch im nächsten Lrühling hatten das verführte Volk und die freiheitbringenden

Kriegsbanden des Nachbarlandes bei uns alles über den Haufen geworfen.

Die nächste «Juraten-Zusammenkunft» fand erst am 8. Januar 1801 zur

Prüfung der Rechnungen bis zum Herbst 1800 statt.
Trotz des nunmehrigen «helvetischen Einheitsstaates», da Bern alle

Selbständigkeit verloren hatte, bestand die alte Kirchenorganisation weiterhin.

205



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 21 (1978)

Das Kapitel Langenthal war um die vier aargauischen Kirchspiele kleiner
geworden und zählte nurmehr zwanzig Mitglieder. Im Juni 1802 befand sich die

Rechnung wieder im Gleichgewicht: 148 Kronen Einnahmen standen nur 72

Kronen Ausgaben gegenüber. Ahnlich blieb es auch in den nächsten Jahren, so

dass das Juratenkollegium am 8. Mai 1807 verfügen konnte, es seien «in
Zukunft an den Kapitels Mahlzeiten die Pferde der Herren Capitularen auf Capi-
tels-Unkosten, wie gleicher Weise die Pferde und Bedienten der Herren
Oberamtmänner zu unterhalten». Allerdings mit der Einschränkung, für einen

solchen Bedienten nur 15 Batzen und für ein Pferd 9 Batzen in die Rechnung

zu nehmen. Und «bringt ein Capitular einen Knecht mit auf das Capitel, so

soll er denselben selbst verköstigen».
Im Frühling 1812 kam vom Kirchenrat in Bern die Aufforderung, es sei ein

Bericht über die Entstehung des Kapitelsguts einzusenden. Der Sekretär

schrieb ins Protokoll: «Hierüber konnte nichts anders aufgefunden und
einberichtet werden, als dass das hiesige Capitelgut aus Intranten und Ersparnissen

gesammelt worden.»

Von jeher hatten die neu ins Amt gekommenen Geistlichen einen gewissen

Geldbetrag als Eintritt ins Kapitel zahlen müssen und zwar nach Massgabe

ihres Pfrundeinkommens, welches hierzulande sehr unterschiedlich war. Nach
der Anno 1769 aufgestellten Tabelle der «Annehmungsgelder» stand Eriswil
mit 10 Kronen an der Spitze und Thunstetten mit 1 Krone 5 Batzen am
Schluss. Ein nach Huttwil gewählter Predikant musste 4 Kronen Intranten-

geld entrichten, wer in Walterswil einzog 8 Kronen. Herzogenbuchsee war
mit 3 Kronen 15 Batzen eingestuft, Roggwil mit 2 Kronen, Langenthal mit
1 Krone und 15 Batzen usw.

Die Visitationen waren 1824 vom Kirchenrat neu eingerichtet worden. Im
Verlaufe des Nachwinters erhielten von da an die Pfarrer ein gedrucktes
Fragenschema, nach welchem sie schriftlich Auskunft geben mussten:

a) «über die Gottesdienstlichkeit und die sittliche Aufführung der

Gemeindeeinwohner» ;

b) «über die Besuchung der Schulen und Unterweisung durch die Kinder;
über den Schulunterricht und das daherige Verhalten der Eltern»;

c) «über die Gottesdienstlichkeit und das sittliche Betragen der
UnterBeamten und Gemeindevorgesetzten.»

Diese Schriftstücke mussten dann am Visitationstage dem Juraten
übergeben werden, welcher sie nach Durchsicht im Kollegium der Oberbehörde in
Bern zuzusenden hatte. So blieb es bis 1854, zwei Jahre in das Regime des

206



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 21 (1978)

1852 in Kraft getretenen neuen Kirchengesetzes hinein, laut welchem Staat

und Kirche in ein neues Verhältnis traten.
Die über dreissig Jahre weg nach Bern gesandten Pfarrberichte aus jeder

Kirchgemeinde sind heute, nach Kapiteln geordnet, im Staatsarchiv
aufbewahrt und bieten ein reiches kultur-, schul- und sittengeschichtliches Material

aus jener Zeit. Uber sie sollte auch einmal im Jahrbuch berichtet werden.

Im Juni 1854 war in Langenthal, gemäss dem neuen Kirchengesetz, ein

«Visitatoren Kollegium» gewählt worden, welchem nun auch Laien angehörten.

Die Visitation fand von da an nur noch jedes zweite Jahr statt. So hatte

Pfarrer Frank in Langenthal mit Herrn Oberst Geiser in den Jahren 1856,

1858 und I860 Aarwangen, Bleienbach und Oberbipp zu inspizieren, Pfarrer

Rehfues in Madiswil mit Herrn Käser von Melchnau in den gleichen Jahren

Eriswil, Huttwil und Langenthal; Pfarrer Walther in Wangen mit Herrn
Rauscher hatte in den Jahren 1855, 1857 und 1859 Wynau, Ursenbach und Nie-
derbipp zu besuchen.

Die Zensuren vor dem ganzen Kapitel waren schon vorher in Abgang
gekommen. Im sogenannten Vorkapitel prüfte das Juratenkollegium lediglich
die Rechnungen und, wie zum Beispiel 1833, wurde «wegen den Visitations-

Rapporten und Pfarrberichten nur ganz kurz referiert». 1842 hatte dieses

Kollegium «den Herrn Dekan ersucht», drei Kollegen «die geeigneten
Vorstellungen und Ermahnungen in Bezug auf Hausbesuchungen zukommen zu

lassen, welche von denselben nicht gemacht zu werden scheinen». Und 1845

erteilte man ebenfalls im Vorkapitel «dem Herrn Pfarrer Funk in Bleienbach
als Visitator zu Lotzwil den Auftrag, den dortigen Pfarrer brüderlich zu ermahnen,

auf seinen schriftlichen Pfarrbericht etwas mehr Fleiss zu verwenden».

1854 war das Buch der «Acta des Collegii Juratorum» bis auf die letzte
Seite vollgeschrieben, und somit schliessen wir die Betrachtung über das

ehemalige Pfarrkapitel Langenthal.
Seine Geschichte widerspiegelt sowohl die inneren, geistigen, theologischen

Spannungen in der Bernerkirche als auch das unentwegte Bemühen der

Geistlichen um die Hebung von Sittlichkeit und Religiosität des einst in
dumpfer Sinnlichkeit dahinlebenden Volkes.

207



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 21 (1978)

Quellen (im bernischen Staatsarchiv)

— Acta classica, 17. und 18. Jahrhundert.
— Miscellanea historico-ecclesiastica; darin: Rodell wie man im Capitell Langenthall

visitieren soll, Anno 1553
— Acta des Collegii Juratorum in Langenthal, seit Anno 1767.

Druckwerke

— Berner Synodus, Ordnung wie sich pfarrer und prediger zu Statt und Land Bern in leer
und leben halten sollen Anno MDXXXII.

— Ordnungen der Predicanten, Wie sich die Decanen, Juraten, Predicanten in ihren
Ämptern halten und tragen sollend, 1587, Neudruck MDCXXXVIII.

— Predicanten-Ordnung des sammtlichen Ministerii der deutschen Landen Hoch-Loblicher

Stadt Bern, 1748.

— Kurt Guggisberg, Bernische Kirchengeschichte, 1958.

208



Bleienbach: Moosseeli Foto: Val. Binggeli, Langenthal



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 21 (1978)


	Das Pfarrkapitel Langenthal

