Zeitschrift: Jahrbuch Oberaargau : Menschen, Orte, Geschichten im Berner

Mitteland
Herausgeber: Jahrbuch Oberaargau
Band: 21 (1978)
Artikel: Das Pfarrkapitel Langenthal
Autor: Rubi, Christian
DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1071933

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1071933
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DAS PFARRKAPITEL LANGENTHAL

CHRISTIAN RUBI

Die Berner Kirche war seit der Reformation bis zum Umbruchjahr 1798
ein festgefiigtes, von der Obrigkeit geleitetes Gebilde. Mit der Glaubensidnde-
rung hatte der Staat, das heisst das Patriziat, die Verantwortung fiir das irdi-
sche Wohl und das Seelenheil des Volkes iibernommen. Nicht dieses und auch
nicht die Geistlichen fithrten damals die Reformation ein, sondern «Wir der
Schultheiss, klein und gross Rite der Stadt Bern» waren es, welche «das Papst-
tum verworfen und nach gehaltener Disputation fiir uns und unsere Unter-
tanen zu Stadt und Land das heilige Evangelium angenommen».

So schrieb es die Obrigkeit Anno 1532 im sogenannten «Berner Synodus»,
welches Biichlein von da an bis zu Ende des 18. Jahrhunderts in jedem ber-
nischen Pfarrhaus vorhanden sein musste. Darin stehen auch die Kernsitze:
«Nun geziemt es der Obrigkeit, die ein christliches Regiment und eine gott-
selige Herrschaft fithren will, allen Fleiss daran zu wenden, dass ihre Gwalt
Gottes Dienerin sei, und dass sie des Evangeliums Lehre und Leben bei ihren
Untertanen erhalte. Wofiir sie einst vor dem strengen Gericht Gottes Rechen-
schaft ablegen muss.»

Dieser Grundsatz galt im Berner Rathaus von da an bis zum Jahr 1798
ununterbrochen, und nach ihm wurde auch die Geistlichkeir gelenkt. Noch viele
Jahrzehnte nach 1528 war diese eine bunte Gesellschaft von Frommen, Siu-
fern, im Evangelium Bewanderten, geistig Faulen, Tiichtigen im Predigen
und hierin Unbeholfenen.

1587 warf ihnen die Obrigkeit in einem Rundschreiben vor, wie sie leicht-
fertig seien, «nichts oder wenig der heiligen Gschrift obliegen, derhalben auch
gar schlecht, hinldssig und mit kleiner Frucht predigen, ihre Haushaltungen
auch gar liederlich anrichten, und mit Zichen, Mirckten, Vagieren in viel
Weg ein drgerliches Leben fithren. Daraus dann folget, dass nicht allein ihre
Persohnen bey minniglichen in grosse Verkleinerung und Verachtung, auch
thre Weib und Kind in héchste Armut kommen».

177



Dieses Ungeniigen kam zum Teil daher, weil die Predikanten in ihrem Amt
iberfordert waren. Die gedruckte Ordnung von 1688, welche auf einer dltern
fusste, schrieb ihnen vor, «alle Wochen zum wenigsten drey Predigten» und
zu Sommerszeit alle Sonntage Kinderlehre, in welche sich auch die erwachsene
Jugend zu begeben hatte, zu halten. «Zum andern wollen wir auch, dass sie
ithre Predigen fleissig schreiben, auch bey einer jeden den Tag verzeichnen, auf
welchem die gehalten. Und dass sie auch ihre Predigen dermassen studieren
und in Kopf fassen, dass sie dieselben nicht miissten vor der Gemein aus dem
Zedel lesen, das spottlich ist anzusehen und den Predigen alle Frucht und
Gnad bey den Zuhéreren nimpt.»

Eine der zwei Wochenpredigten wurde zwar mit der Zeit fallen gelassen. Es
oblag den Pfarrern aber auch das Fithren der Zivilstands- und Kirchenrddel, der
Tauf-, Ehe- und Totenregister sowie das anspruchsvolle Amt eines Schreibers
beim Chorgericht. Dazu hatten sie bei den Kranken zu beten, in Todesfdllen
und andern Heimsuchungen die Familien zu trosten, Beerdigungen abzuhal-
ten, das Armenwesen zu betreuen und von 1628 an im Winter die Schulen der
Gemeinde allwéchentlich zu besuchen und die Schulmeister zu beraten.

Wenn die Geistlichen des Staates Bern unter dieser Amtslast nicht zusam-
menbrachen oder wenigstens auf ihren einsamen Posten, da es ihnen an jedem
Seelenbeistand gebrach, verzweifelten, sondern ihren Aufgaben immer geflis-
sener nachkamen und ein ihnen gemisses Leben fiithrten, so ist dies wohl zu

einem grossen Teil den raffiniert aufgebauten Kapiteln zu verdanken.

Die Kapitel des deutschsprechenden Kirchengebiets

Sie wurden im Jahrzehnt nach der Einfithrung der Reformation errichtet.
Ihnen dhnlich in der Struktur waren in katholischer Zeit die sogenannten De-
kanate mit einem Dekan an der Spitze.

Es entstanden damals im ganzen 8 Kapitelkreise. Das Bernkapitel umfasste
neben den Pfarreien der Stadt 40 Kirchgemeinden der nihern und weitern
Umgebung. Zum Kapitel Thun gehorten alle Pfarreien des Oberlandes, zu
Burgdorf 30 Kirchgemeinden seiner Nachbarschaft, Nidau zihlte 21, Biiren
20 Pfarrdmter.

Im Kapitelkreis von Langenthal befanden sich Aarwangen, Bleienbach,
Diirrenroth, Eriswil, Herzogenbuchsee, Huttwil, Langenthal, Lotzwil, Madis-
wil, Melchnau, Nieder- und Oberbipp, Roggwil, Rohrbach, Thunstetten,

178



Ursenbach, Walterswil, Wangen und Wynau. Dazu kamen noch die Pfarreien
Aarburg, Brittnau, Niederwil und Zofingen im heutigen Kanton Aargau. Hier
gab es noch die Kapitel Aarau und Lenzburg/Baden.

Langenthal war aus dem ehemaligen Dekanat Wynau hervorgegangen und
bestand zundchst unter der Bezeichnung Thunstetten. Als dann 1538 Langen-
thal von dieser Kirchgemeinde geldst und eine eigene Pfarrei wurde, erhielt das
Kapitel seinen Namen. Hier fanden auch die Kapitelversammlungen statt.

Dem Kapitel stand der Dekan vor. Ein sogenannter Kammerer verwaltete
das Vermégen, und einige Auserwihlte, die man als Juraten bezeichnete, muss-
ten alljdhrlich ihre Kollegen inspizieren. Mit diesen «Visitationen» wollen wir
uns nun befassen. In einem dickleibigen Buch des Staatsarchivs in Bern, wel-
ches wahllos zusammengebundene Dokumente aus dem 16.—18. Jahrhundert
enthilt, steckt auch ein hochformatiges, schlankes Heft, das die Aufschrift
tragt:

«Rodell, wie mann im Capitell Langenthall visitieren soll. »
«Actum 25. Februarii 1553. »

In einer lingern Einleitung des «Ddchans, Cammerers und Juraten», die
sich liest wie das Konzept zu einer Rede «an gmeine Capitel Briider», wird
ausgefiihrt, wie seit der Reformation aus jedem Kapitel einige Briidder gewihlt
wurden, die man Juraten oder Deputaten nenne, welche im Jahr einmal oder
so oft sie es als notig finden, die ihnen zugeteilten Kirchhoren «mit Triiwen
und hochstem Flyss visitieren und heimsuchen sollend». Dies habe stets ge-
miss «ihres gethanen Gliipts, so sy einem Decano vor gmeinen Capitelsbriide-
ren in sin Hand than» zu geschehen.

Solche Visitationen bezwecken, heisst es, unsere Kirche «nach dem Richt-
schytt gottlichen Worts und biblischer Gschrift einzurichten», und dass darin
alles seinen Fortgang und Bestand haben mége. Denn man sehe ja immer wie-
der, «was Anputschens und Anrennens lydet und treit die allgemeine christ-
liche Kylchen», und wie an allen «Enden und Orten von dem Widerchristen
und synen Gschwornen falsche Lehren und erdichteter Gottesdienst» auftkom-
men wollen und es deshalb «von héchsten Noten, zewachen im Huss Gotts,
dass wir in Lehr und Lidben als das Liecht der Welt nach der Lehr Christi und
siner Apostlen ltiichtind und schynind».

Uberdies sollen sich die Briider auch vor Augen halten, wie seit dem Refor-
mationsjahr «betriffend Lehr und Liben under etlichen Dienern der Kilchen»

179



verschiedene Richtungen aufgekommen seien, was zur Folge hatte, dass die
Obrigkeit «etliche Mandate und Missive uns und andern Capittlen zu-
geschickt». Denn diese Uneinigkeit hatte «under uns selber und unserer
Oberkeit grossen Unwillen, bosen Verdacht und Argwohn» gebracht, wo-
durch «des Rychs Christi wenig Ufgangs, sonder grosser Abgang und Minde-
rung erwachsen ist». Der nachfolgende, letzte Abschnitt dieser einleitenden
Worte scheint einem Beschluss jener Kapitelsversammlung zu entsprechen:
Um «solicher schiddlichen Yrrtummen und Yrrsalen in unserer Kylchen» zu
wehren und jedermann «mit Lehr und Liben ein gut Exempel vorzutragen,
lassen wir uns gefallen, unsere Kylchen ze visitieren und darum jedem Visita-
tori ein Instruktion» geben, nach welcher er sich insktinftig verhalten soll.

Obwohl dies nirgends ausdriicklich gesagt ist, war diese Visitationsord-
nung damals vom Vorstand des Kapitels nach allgemeiner Weisung von Bern
her aufgestellt worden. In den andern Kapiteln ging wohl dhnliches vor, denn
Uneinigkeiten und Irrsale bestanden damals im ganzen bernischen Kirchen-
gebiet. Und zwar hauptsichlich in der Abendmahlsfrage. Offiziell galt die
Ansicht Zwinglis, nach welcher Wein und Brot lediglich Symbole des Bluts
und Leibs Christi seien. Dem gegeniiber gab es im Lande bedeutende Prediger,
die Anhidnger von Luthers Glaubenslehre waren und sagten, beim Abendmahl
sei der Leib Christi wirklich présent.

Unter Leitung des jungen Miinsterpfarrers Johannes Haller fand 1549 in
Bern eine allgemeine Kirchensynode statt, die sich fur die zwinglische Rich-
tung entschied. Haller wurde 1552 dann oberster Dekan der Landeskirche,
und seinem Aufbauwerk ist wohl das Reglement der Kirchenvisitation in ers-
ter Linie zuzuschreiben, welches im Frithjahr 1553 im Kapitel Langenthal in
Kraft trat.

Die «Artikel und Form, unsere Kilchen ze visitieren»

«Ein jeder Visitator» soll sich zum Bruder, den er zu «visitieren willens, am
Sonntag, so die Gmeind Gottes versamlet ist, an sin Predig verfigen und flys-
sig uf des Pfarrers Predig, den Anfang, Lehr, Ordnung und End losen». Dabei
sei darauf zu achten, «was er us heiliger Gschrift vortrage, wie er biblische
Gschrift mit biblischer Gschrift interpretiere, uslege und verglyche, wie er die
dunklen, figiirlichen, anders verstendigen Glychniisse und sacramentlichen
Reden nach Glychmisse und Ahnlichkeit des Gloubens ze verstahen gibe.
Und was er us vorgetragenem Text in einer Summa lehre».

180



Diese Vorschrift zeigt deutlich, in welchem theologischen Zwiespalt die
Geistlichkeit sich damals befand. Wie sollte es anders sein, waren doch seit der
Glaubensinderung erst funfundzwanzig Jahre verflossen. Mancher betagte
Herr, wie ein Theobald Frey in Wynigen, hatte noch der alten Kirche gedient,
und er konnte beim Ubertritt nicht ein fixfertiges Lehrgebdude betreten. Die-
ses musste erst mithsam errichtet werden, woran sich neben besonnenen Min-
nern auch junge Hitzkopfe, Starr- und Eigensinnige betitigten.

Dies wird aus dem nachfolgenden Abschnitt ersichtlich: «Wo der Visitator
etwas Fihler an sollicher Predig gehort», solle er den Predikanten «darumb
briiderlich vermahnen». Aber wire dann «der Bruder widerspdnig, unwyrsch,
kybig, hochtragen und eigensinnig», solle dies der Visitator «unverziigenlich
dem Dekano selbs anzeigen». Was natiirlich erst am Tag nach der Visitation
geschehen konnte, denn «zu End der Predig» musste er die Vorgesetzten der
Kirchgemeinde, das waren die «Ehegoiimer», spdter Chorrichter genannt,
«auch andere glaubwiirdige Personen» zusammen berufen.

Der Visitator ermahnte sie zunichst «umb Gottes und siner Ehren willen,
ithme die Wahrheit zu bekennen, wie es frommen Ehrenliitten zustadt».

«Uf diese Vermahnung soll der Pfarrer abtretten.» Und nun gelangten an
die Minner folgende Fragen:

1. «Ob ihr Pfarrer der heiligen Gschrift flyssig obliege mit studieren und
lasen, oder ob er hierinnen hinlidssig und liederlich sye und sich mehr uf welt-
liche Gschift ergibe.»

2. «Ob er Heiliger Gschrift und was je zu Zeiten zur Lehre, Vermahnung,
Zucht, Trost, Erbauung dienen mag, am Cantzel mit héchstem Flyss und
Arnst nachkomme, oder ob er hierinnen eine Gstalt der falschen Propheten
fithre, die usswendig in Schafskleideren kommind, inwendig aber frisige und
unersettige Wolf seyind, Geldsucht und Ehrsucht haben.» Diese den ganzen
geistlichen Stand diskriminierende Frage zielte sicherlich nur auf einzelne
reale Fille. Immerhin gab es sie wohl.

3. «Darby soll der Visitator Nachfrag han, ob sich ihr Pfarrer sampt sinem
Wyb, Kind und Husgsind mit gutem Exempel nach der Lehre Pauli und Petri
verhalte, oder ob er denen Lastern einem, als Trunkenheit, Giidery, Hadery,
Gydt, Eigennutzes begierig.»

4. «Diewyl nach Christenlicher und Apostolischer Lehr und Unserer gni-
digen Herren Mandaten in der Kilchen Christi nit mehr dann zwdy Sacrament

sind, die Thouff und das Nachtmahl des Herrn», so solle der Visitator Nach-

181



frage halten, «ob ihr Pfarrer obgedachte Sacrament nach Inhalt des Cantzel-
biichlins und usgangnen Mandats iibe und bruche, oder ob ihr Pfarrer anders
mit Ceremonien und Niwrungen umbgange.»

5. «Ob ihr Pfarrherr sampt einem Amtmann und den Ehegtiimeren am
Ehegricht lasterhaftige Liit strafe, christliche Zucht erhalte, ob er die Ehe-
satzungen und andere christenliche Mandate je zun Zyten am Cantzel verldse,
oder ob er an dem allem oder mehrteils liederlich und hinlédssig sye.»

6. «Ob ihr Pfarrherr mit Arnst und Yfer daran sye, dass die Juget wohl
angefithre und in christlicher Zucht uferzogen wirde, denn daran vil geligen
will sin, oder ob ihr Pfarrherr hierinnen unflyssig, dass solcher wohlgefdllige
Gottesdienst underlassen wirde.»

7. Dadie «biblische Gschrift, ouch Mandate Unserer Gnddigen Herren und
Obren, die Armen fiir empfohlen will han», soll der Visitator nachforschen,
«ob ihr Pfarrer daran sye, dass das Kylchengut und andere Handreichungen
den Armen» gemiss den obrigkeitlichen Verordnungen verwendet werde. Der
Predikant hatte also iiber die Verwendung des Kirchen- und Armengutes
Kontrollpflicht.

8. «Der Visitator soll ouch Nachfrag haben, ob ihr Pfarrherr die alten Kran-
ken und tibelmégende Pfarrkind, die Stdig und Wig nit mehr mogen bru-
chen», besuche, «oder ob er hierinnen hinldssig und liederlich sye.»

Dieser lange Fragenkatalog zeigt, wie ernst man es zu jener Zeit mit der
Seelsorge nahm, aber auch wie sehr der Geistliche unter offizielle Kontrolle
gestellt wurde. Wenn man bedenkt, dass er auf seinem Posten auch der Kritik
seines Kirchenvolkes stindig ausgesetzt war, muss ihm das Lob des stillen,
alltdglichen Heldentums im Dienste des Glaubens und der Volksgesittung
zugebilligt werden.

War bei dieser Befragung «niitt dann Guts und Ehrbers» vernommen wor-
den, «soll der Visitator den Bruder widerum harin berufen», ithne mit einem
trostlichen Spruch uss der Heiligen Gschrift vermahnen, dass er als ein triiwer
Diener Christi in siner Kilchhéri mit gottlicher Hilf geduldig und bestdndig
fiirfahren wolle, bis an sin End».

Der Jurat, hier stets Visitator genannt, versah ein Doppelamt. Er war Ab-
geordneter des Kapitels, tibte aber auch das Amt eines obrigkeitlichen Inspek-
tors aus. Dies zeigte sich im Fortgang der Visitation, da er feststellen musste,
ob in gutem Stand sei «der Tempel, den Christus nannte ein Bdtthuss, und der
Kylchhof, da christgldubige Liit, die abgestorben sind in der Hoffnung der
Uferstendnuss des Fleischs, ruwend».

182



«Und zum Litsten soll der Visitator des Pfarrers Biicher beschouwen. Ob
er mit guten biblischen Biichern wider alle Porten der Hollen zestrytten als ein
Ritter Christi und siner Gemeind gewappnet sye.»

Dabei war es gegeben, «des Pfarrers Wyb und Kind freundlich anzu-
sprachen und sie zu vermahnen, dass sy Gott ze Lob und der Gmeind Gottes
ze Erbuwung sich nach apostolischer Lehr unstriflich tragind».

Aber auch den Midnnern des Sittengerichts, der damaligen Gemeinde- und
Kirchenbehorde, hatte der Visitator nahezulegen, dass sie «ihrem Pfarrherrn in
Tritwen» beistehen sollen, «ouch sy vermahnen, dass sy ihren Amptern, als
Gottes Diener fiirder besser widder bisshar» obliegen sollen.

Die Einrichtung der Ehegerichte lag damals noch in den Anfingen; sie war
beim Landvolk unbeliebt und funktionierte vielfach nicht im Sinne der obrig-
keitlichen Verordnungen.

Mit dieser Juratenverordnung hatte sich das Kapitel auch den Charakter
einer Gewerkschaft gegeben. Wenn ndmlich «der Visitator den tritwen Seel-
hirten fragte, ob ithme etwas Beschwirnuss angelegen wire, was die immer sin
mochte», war diesem zugesichert, «ein Decan, Cammerer, Jurat sampt ge-
meinem Capitelsbriidder» wiirden ihm «gdgen Unsere gnddigen Herren und
Obern zu Gutem alle Zyt hilflich und ritlich beistehen».

Wie wir noch sehen werden, geschah dies bis 1798 immer wieder. Das
Kapitel Langenthal war damals, wie auch nachher, in vier Visitationskreise
eingeteilt und jedem ein Jurat vorgesetzt. Darum steht am Schluss dieses
Reglements: «Es sind dysser Instruktionen 5 Manualia gschryben, eine dem
Decano und jedem Juraten eine giben, mit Geding, so sy ihre Ampter ufgind,
dass sy alldann dysse Instruktionen wyderumb fiir gmeine Capitel Briider
darligen, damit, welliche zu denen Ampteren niiw erwihlt, dysse ihnen
mogend und sollen gidben wirden.»

Die bernische Kirchenorganisation erfuhr in den ndchsten Jahrhunderten
mehrere Male Abdnderungen durch obrigkeitliche Erlasse. Sie erhellen die
jeweiligen Zustinde oft bis in alle Einzelheiten. So tritt uns nun auch das Ka-
pitel Langenthal in seinem Aufbau klar vor Augen.

Der Dekan

In der 1638 gedruckten «Dechan-Ordnung» hatte die Obrigkeit verfiigt:
«Die Capitel sollen nicht Gwalt haben, einen allein zum Dechanat zu erwdhlen

183



und uns fiirzuschlagen, sondern der Fiirnembsten zum wenigsten zwen oder
drey. Aus welchen wir alsdann einen der uns gefillig, confirmieren und Eyden
mogen.»

Dieser Eid lautete: «Ich schwore, Unsern gniddigen Herren Trew und
Wahrheit zu leisten, allen und jeden ihren Ordnungen und Satzungen, beson-
ders denen, so der Predigkanten Disciplin belangend, getrewlich zu halten, auf
alle Capittels-Briider ein getrewes und fleissigs Aufsehen zu haben, dass Got-
tes Wort getrewlich und wahrhaftig von ihnen gepredigt, keine falsche, Ihr
Gnaden Reformation widrige Lehren under ihnen vorgebracht und ein ehr-
licher gottseliger Wandel von ihnen allen gefiihrt werde.»

Er war also wichtiger Mittelsmann zwischen dem Kapitel und der Obrig-
keit. Demzufolge hatte er alljghrlich, sobald ihm das bestimmte Datum von
Bern aus mitgeteilt worden war, die Kapitelsversammlung einzuberufen. Seine
Eroffnungsrede musste «kurz seyn, damit sowohl die Juraten ihre Zeugnisse
abzulegen, als aber den iibrigen Capitularen, ihre Gravamina (= Beschwerden)
anzubringen, die Zeit nicht benommen wird». So hat es die Obrigkeit 1748 in
der «Predicanten-Ordnung» verfiigt.

Dze Juraten

Sie hatten, wie oben erwihnt, an jeder Versammlung iiber ihre Kollegen
«Zeugnis abzulegen». Der Jurat musste «zum wenigsten des Jahres einmal,
ehe das Capitel gehalten wird, die Kirchen, so thm anbefohlen worden, visitie-
ren. Und damit die Visitationen mit desto minderem Argwohn, hingegen mit
mehrerem Ansehen verrichtet werden, so mag ein Jurat einer seiner Capitels-

Briideren, der thm am gelegensten ist, mit sich nehmen».

Dze Visitarion

Alljdhrlich wiederkehrend, konnte sie fiir manches Pfarrerehepaar ein Tag
der Aufregung und Argernisse sein; fiir solche aber, die mit der Gemeinde auf
gutem Fuss standen, ihres Amtes mit innerer Sicherheit walteten, auch ein Tag
der Genugtuung.

Sie fand im 18. Jahrhundert an einem Predigtwochentag statt, musste
«Sonntags zuvor offentlich von der Canzel verkiindet und die Chorrichter,

184



Vorgesetzten und Hausviter angemahnt werden, der vorstehenden Visitation
flyssig bey zuwohnen».

Eine gewisse Zeit vor Predigtbeginn begaben sich der Jurat und sein Be-
gleiter ins Pfarrhaus und befragten ihren «zu visitierenden Bruder iiber seine
Beschwerden». In der Kirche dann sollten sie sich merken, ob die Predigt nach
obrigkeitlicher Vorschrift und dem Evangelium gemiss gehalten und «kurz,
einfiltig und zur Erbauung eingerichtet sey». Im Anschluss an die Predigt
musste der Pfarrer «seine Zuhorer dariiber examinieren». War dies geschehen,
kam die Schuljugend an die Reihe. Der Predikant katechisierte mit ihr eine
Frage aus dem «Heidelberger». Dies geschah alles, «damit der Jurat sowohl
die Geschicklichkeit des Predigers, als das Wachstum der Zuhorer in der Lehre
der Gottseligkeit wahrnehmen kénne».

Dann wandte sich der Jurat mit den Fragen an das Kirchenvolk, die wir
bereits kennen. Nach der Visitation in der Kirche begaben sich die Herren ins
Pfarrhaus, wo sie sich «in des Predigers Studierstube anzeigen liessen», ob die
Predigten alle aufgeschrieben seien, dies besonders, wenn der Geistliche jung
«und im Predigen noch keine lange Ubung hatte», ob er «mit einer hinling-
lichen theologischen Bibliothek versehen sey und dieselbe fleissig brauche».
Wichtig war auch festzustellen, ob alle Mandatenbiicher, Kirchen- und Ge-
meinderddel, wie Taufe-, Ehe-, Toten- und Comunikantenregister, gut gefithrt
seien und vor allem das Chorgerichtsprotokoll. Dann musste auch kontrolliert
werden, ob die von der Obrigkeit seit der Reformation versffentlichten Druck-
werke, wie die «Akten der Berner Disputation», der «Berner Synodus», die
«Helvetische Konvention», die «Chorgerichts-Satzungen», die Predikanten-
Ordnung» und die «Schulordnung» vorhanden seien.

Anschliessend nahm man «das Pfrundhaus, die Scheure, die iibrigen
Pfrund-Gebadude, den Garten und die Giiter, so nahe gelegen», in Augen-
schein.

Mittlerweile war es Zeit zum Mittagessen oder, wie man einst sagte, zum
«Morgenbrot» geworden. Ausdriicklich hatte die Obrigkeit in der schon er-
wihnten «Predikanten-Ordnung» verfiigt: «Damit aber die Juraten, neben
ihrer Beschwerde nicht zur Verkdstigung kommen, so sollen die Prediger, so
visitiert werden, demselben ein Morgenbrot schuldig seyn.» Es stand nun die
Ehre der Pfarrfrau auf dem Spiel. Sehr anschaulich beschreibt diesen Abschluss
Gotthelf im zweiten Band von «Anne Bébi Jowidger», wo ein wohlwollender
alter Herr die «Visitatz» durchgefihrt hatte.

Die Juraten visitierten sich gegenseitig; der Dekan wurde von einem be-

185



nachbarten Juraten und dem Kammerer, welcher das Kapitelgut verwaltete,

inspiziert.
Die Kapitelsversammlung

Sie nahm nach der kurzen Eroffnungsrede des Dekans gleich die Berichte
der Juraten entgegen. Und zwar wurden in diesen «Censuren» den einzelnen
Pfarrern nicht nur Riigen erteilt, sondern, wenn dies am Platz war, auch Lob
zugebilligt. Wer glaubte, Vorwiirfe aus der Kirchgemeinde seien unberech-
tigt, konnte sich rechtfertigen.

War dieses Traktandum erledigt, fragte der Dekan an, «ob jemand aus den
Capitels-Briidderen zur Ehre Gottes und zum Heyl der Kirchen etwas vorzu-
bringen habe».

Nicht selten hatte eine Kapitelsversammlung auf diese Weise Begehren an
die Obrigkeit gestellt, sei es, dass das Schulwesen besser gefordert werde, oder,
wie im Bernkapitel vom Jahr 1680, dass die Bibel in der Ubersetzung des Jo-
hann Piscator in grosser Auflage auf Kosten der Regierung gedruckt wiirde.

Dann hatte die Obrigkeit vorgeschrieben: «Weil aber alle Capitels-Ver-
handlungen vor uns gelangen sollen, ist unser Wille, dass einer aus der Zahl
der Juraten zu einem Aktuario verordnet werde, welcher die Acta des Capitels
fleissig und getreulich aufzeichne.»

Dieses Protokoll musste nachher in zwei Doppeln ausgefertigt werden und
eines dem regierenden Schultheissen, das andere dem Dekan des Bernkapitels
als dem obersten kirchlichen Wiirdentrdger des Staates zukommen. Er und der
stillstehende Schultheiss durchgingen dann im Laufe des Sommers alle ein-
gegangenen Akten, liessen sich Wesentliches daraus notieren, und in einer
Sitzung des Vorwinters brachte dies dann der alt Schultheiss vor den Rat.

So wurde die Obrigkeit alljahrlich {iber das kirchliche Leben im Staat ein-
gehend unterrichtet, was dann gelegentlich entsprechende Weisungen, Erlasse
und Mandate zur Folge hatte.

Diese allgemeinen Zustinde, wie sie eben geschildert wurden, belegen in
allen Einzelheiten

die Akten des Kapitels Langenthal.

Leider sind die «Acta classica» des Staates Bern, wie diese Archivalien von

jeher genannt wurden, erst vom Jahr 1622 an vorhanden. Damals fand die

186



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 21 (1978)

>

Langenthal: Geissberg und alte Kirche um 1950. Foto: Hans Zaugg, Langenthal



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 21 (1978)



Versammlung am 27. Mai statt. Ohne Zweifel geschah dies, obwohl nirgends
und zu keiner Zeit ausdriicklich erwihnt, in der Kirche.

Neben simtlichen Pfarrherren fanden sich vorschriftsgemiss auch die
Landvogte von Wangen, Aarwangen, Bipp und Zofingen ein, in deren Amts-
bezirken sich die Kirchgemeinden des Kapitels befanden. Abwesend war da-
mals der Landvogt von Trachselwald, unter dessen Jurisdiktion Huttwil,
Eriswil und Diirrenroth standen.

Als Aktuarius war bestimmt der Predikant «Jacobus Moserus in Herzogen-
buchsi»; seine Duzfreunde nannten ihn natiirlich Kobi Moser. Die Latinisie-
rung der Namen war damals unter den Studierten und Halbstudierten grosse
Mode, wenn sie ein Schriftstiick unterzeichneten.

Uber das Traktandum der Zensuren meldete er ausfithrlich nach Bern. Hier
sollen nur einzelne Beispiele folgen:

«Robrbach, Herr Beat Delspirger, sye Ziignus ist gut.»

«Lotzwyl, Herr Hans Miser hat ein gutes Lob in Lehr.»

«Thunstetten, Herr Andreas Rosenfdld hat ein gut Lob, sich wohl angelassen,
allein sein Frouw sol sich in Kleidung besser unserem Stand gemaiss ynrich-
ten.» Er war im Jahr zuvor von Biel her, wo er Pfarrhelfer gewesen, an diese
Stelle gekommen. Die Frau hatte sich wohl noch nach der dort herrschenden
Mode gekleidet.

«Wynouw, Herr Hans Gruner hat ein gut Lob, in Verbesserung fritherer
Klegten.»

«Huttwyl, Herr Gabriel Mutach hat ein gut Lob»; doch ihm wurden nun
verschiedene Vorwiirfe gemacht. Man ermahnte ihn zunichst, die «Eheliith
zesammen z'gin ohne Miet und Gaben»; denn das Einsegnen einer Ehe gehore
zu seinen Amtspflichten, also diirfe er hiefiir kein Geld fordern. Sodann war er
einer Unzucht des Ubertrinkens beschuldigt worden. Das Erbrechen infolge
libermissigen Weingenusses galt damals als strafwiirdig, und Herr Pfarrer
Mutach war deshalb in Gerichtshindel verwickelt worden. Da er das Vor-
kommunis bestritt und sich keine «Kundschaft» einstellte, wurde der Angeber
zu einer Busse verurteilt. Doch Herr Mutach, wohl vom schlechten Gewissen
getrieben, ging nachher hin und erlegte «das Gilt zur Buss der klagenden
Person». «Ob er sich nun hiemit schuldig gidben», schrieb Jacobus Moserus in
die Akten, «mdge die Obrigkeit entscheiden.»

Die Zensuren des Jahres 1626 brachten von einigen Geistlichen des Kapi-
tels ein recht betriibliches Bild zu Tage. Samuel Vogler zu Eriswil, welcher
auch Jurat war, hatte zwar «ein gut Lob syner Lehr». Allein er sei «dem Gyt

187



etlichermassen z'vast» ergeben. So habe er sich in diesen wirtschaftlich be-
dringten Zeiten geweigert, den Kirchgenossen Getreide aus seinem Speicher
abzugeben und dieses um hohen Preis ins Luzernerbiet verkauft.

Von Arnold Spengler zu Walterswil war gemeldet worden, er sei «ungsal-
zen» in Predigt und Unterweisung, «hinldssig im Chorgericht und Husshal-
tung, vertrunken und unverschampt, laufe den Grebden und Kindstaufen
nach». Uberdies habe er auch «ein iiberuss schantlichs, zinkisches und gott-
loses Wyb».

Eine schwere Biirde als Ehemann trug Predikant Hans Maser zu Lorzwil.
Wohl hatten die Nachbaren und Kilchgenossen «einmiindig» erklire, er sei
«geflissen, fromm, unergerlich und arbeitsam». Allein, obwohl «er syne Stief-
kinder mit grossen Kosten erzogen, auch fiir syn Husfrouw den Wirten und
Medicis tdglich und jdhrlich» viel Geld geben miisse, dass er in grosse Schul-
den gekommen sei, habe er von ihnen «kein Dank, sonder stiter Zanck».

Conrad Bickli zu Ursenbach wurde als im Dienst und in der Haushaltung
«guter Mann» geschildert, solange er niichtern bleibe. «Im Trunk aber sey er
etwas hochtragen und zinkisch.»

Ahnlich war es um den Oberbipper Pfarrer Christoffel Fischmann bestellt. Er
hatte das Zeugnis, «er tiiie sines Diensts halben soviel ihme muglich. Soll aber
dem Trunk und den gladnen Mihleren etwas minder nachziichen.»

Solche vor allen Kollegen und den Landvégten vorgebrachte Tadel waren
fiir die Betroffenen dusserst peinlich, konnten aber gute Friichte zeitigen. So
heisst es in den Akten vom Jahr 1629 von Arnold Spengler in Walrerswil: «Von
diesem ist dissmal niit klagt worden, sondern ziiget, dass er durch fiarndrige
ernstliche Censur erschreckt, syne Fihler verbesseret habe.»

Bei andern hingegen niitzten die Vorwiirfe und Ermahnungen wenig. Jost
Anderegg in Robrbach hatte 1628 «die Ziignuss, dass er syn Amt betreffend die
Kilchen ohn Klag versehe». Daneben aber habe «er ein schlechte Husshaltung,
wicklet sich in Geldschuld, also dass er unldngst vor dem Gericht wegen ge-
wisser Schuld in Gfengknuss ist erkennt worden», dass er «sich der Schul niit»
annehme und «im Gegenteil schlimmer Gsellschaft» nachziehe. Auch miisse
er «das Brot vom Becken kaufen»; was bedeutete, dass es im Pfarrhaus, wo
doch ein Backofen vorhanden, und im Speicher nicht zum besten bestellt war.
Es scheint auch an seiner Frau gefehlt zu haben.

Mit zwei «Pfarrhauskreuzen» musste man sich in der Kapitelsversamm-
lung vom Jahr 1629 befassen. Pfarrer Michel Rickert in Aarwangen erhielt

damals «die Ziignuss, dass er flyssig syn Amt verrichte, allein im Allmusen

188



allzu karg sye». An dieser Kargheit gegen die Armen, wird in den Akten
weitergefahren, «trage die Fraw die meiste Schuld». Denn sie sei «sehr nydig
und gytig». Dies habe man sogar an der Visitation erfahren, an welcher auch
der Landvogt teilgenommen. Das Essen sei «nicht nur kidrglich» gewesen,
sondern sie habe die Herren «mit Schalksaugen empfangen und darnach
schantlich gelesteret». Darum bat die Versammlung die gnidigen Herren in
Bern, sie mochten sich, «anderen schalkhaften, nydigen Wyberen zur Waht-
nung und Schrecken», mit ihr ndher befassen.

Ebenso hatte der Pfarrer zu Wynau, Urs Wirz, «ein gute und ehrliche
Ziignuss syner Bruffs halber». Aber es wurde auch «ab syner Frauwen geklagt,
dass sy ein sehr ungutes, hisslichs und hissigs Wyb sey, eines mit Gyt durch-
tribnen Herzens, ein rechte Xantippe». Die Kapitelbriider erkannten, sie
moge «dera von Aarwangen Gesellschaft halten», also auch der Obrigkeit an-
empfohlen werden.

Ziemlich sicher brachte dann der stillstehende Schultheiss diese Kasus in
der Ratsstube nicht vor, und die beiden Geistlichen mussten wohl ihr Kreuz
in christlicher Geduld weitertragen.

Im iibrigen wurde der Pfarrfrauen in den Kapitelsversammlungen nicht
gedacht. Denn sie standen offiziell nicht im Dienst der Kirche und der
Obrigkeit. In Wirklichkeit aber versah eine solche an der Seite ihres Eheman-
nes ein sehr anspruchsvolles und entsagungsreiches Amt. Sie war Pflegerin
des Pfrundhauses, des Gartens, des Speichers mit seinem Zehntgetreide, sie
war Verwalterin der Abgaben an Gespinst, Eiern, Hithnern. Daneben hatte
sie die Anliegen der hilfe- und trostsuchenden Gemeindeleute mit teilneh-
mendem Sinn anzuhoren, wenn der Herr Pfarrer nicht zuhause war, oder als
seine gerngesehene Begleiterin in entfernter Gegend an ein Krankenbett zu
treten.

Dies alles spielte gar oft im Hintergrund eine bestimmende Rolle, wenn ein
Predikant in der Zensur ein volles Lob tiber «syn Lehr und Leben» erhielt.

Von der Mitte des 17. Jahrhunderts an mussten die Pfarrer wenig mehr
Riigen iiber sich ergehen lassen. Einzig von Pfarrer Jakob Vogel zu Wangen
wurde 1656 gemeldet, er und seine Frau seien «an ein Letzimal gangen, alda
sye vor synen Ougen getantzet worden». Und im Wirtshaus «Zum R&ssli»
habe er «mit einer Wybsperson ein Dintzli gethan». Das Tanzen gehorte eben
damals, laut Chorgerichtssatzungen, zu den schlimmsten Lastern.

Sonst aber vernahm die Versammlung stets lauter Lob. So heisst es zum
Beispiel unter dem 14. Mai 1688, die Zensuren seien zu aller Geistlichen

189



«Ruhm durchgehends mit einem guten Zeugnus abgangen». Und &hnlich
lauten die Berichte in allen Jahrzehnten zwischen 1650 und 1700.

Welche Ursachen diesen erfreulichen Wandel herbeigefiihrt haben moch-
ten, ist auf den ersten Blick nicht ersichtlich. Allgemein bekannt diirfte das
ziigellose Volksleben zur Zeit des Dreissigjdhrigen Krieges sein. Doch, zeit-
weiliges Prassen und Véllerei hatten schon am Anfang des Jahrhunderts be-
gonnen. Wie sollte da der auf einsamem Posten stehende Geistliche, wenn er
charakterschwach war, nicht in dieses Leben hineingezogen worden sein? Be-
sonders, wenn es in seinem Hauswesen nicht zum besten bestellt war, oder er
im Beruf Schwierigkeiten hatte.

Doch das ungebirdige Wesen bestand im Lande weiterhin, aber der Lebens-
wandel im Kapitel Langenthal war jetzt gesittet und in den Augen des Volkes
vorbildlich. So ist man versucht, dies der Auswirkung der jdhrlichen Visita-
tionen und Zensuren zuzuschreiben. Es wurde der Schwache durch diese Ein-
richtung gleichsam in eine Zange genommen, sie wurde ithm zur Stiitze, und,
da ja in manchen Erwachsenen und somit auch Geistlichen noch etwas vom
Kinde steckt, er wurde dadurch auf rechter Bahn gehalten.

Eines wohltitigen Umstandes bei diesen Kapitelsversammlungen muss
noch gedacht werden. Der damalige Pfarrer kam oft iber Monate weg nicht
aus der Gemeinde heraus, nicht zu seinesgleichen. Begab er sich nun jeden
Frithling nach Langenthal, traf er hier Kollegen, mit denen er seine Note be-
sprechen, ihnen auch seine Anliegen unterbreiten konnte. Auf diesem Wege
erhielt er auch Einblicke in das Tun und Wesen von solchen, die er als Vorbild
schidtzen lernte, und mit neuem Mut und guten Vorsitzen kehrte er in sein

anspruchsvolles Amt zuriick.

Anliegen und Sorgen der Kapitelsbriider

Am Tage der Visitation durfte der Predikant dem Juraten auch vorbringen,
was fur Sorgen ithm das Gemeindevolk im verflossenen Jahr bereitet hatte.
Waren Vorkommnisse oder latente Zustinde besonders schwerwiegend, riet
thm dieser, in der Kapitelsversammlung dariiber Mitteilung zu machen. Hier
wurde dann befunden, ob solche «Anziige» protokolliert und der Obrigkeit
unterbreitet werden sollen.

Gar oft kam es auch vor, dass das ganze Kapitel auf diesem Wege tiber
Missstinde in seinem Bezirk den Rat aufmerksam machte und um Hilfe zur

190



Behebung bat. Auch fehlte es in den Gemeinden oder Pfrundhidusern gelegent-
lich an Druckwerken, wie Bibeln, Katechismen oder amtlichen Verordnungen,
welche ja in obrigkeitlichem Verlag waren.

So melden die Akten der Versammlung vom Mai 1631:

1. «Es ist ein Klag fiirbracht worden, wie dass man keine Predicanten-
Ordnung mehr finden kdnne. Desglychen mangle es auch an der Chorgricht-
SatZung.»

2. Herrsche im Volk ein allgemeiner Aberglauben, indem man «wegen
langwierigen Krankheiten das allgemeine Gebitt in dryen verschiednen Kil-
chen» sprechen lasse.

3. Beklagte sich Herr Jakob Waullschleger, Predikant in Niederbipp, tiber
seine Gemeinde, welche ithm die Mitbenutzung der gemeinen Holzer ver-
wehre. Er habe zwar schon beim Oberhirten der Kirche, dem Dekan in Bern,
hieriiber Erkundigungen eingezogen und vernommen, «dass von altem her ein
jeder Predicant in gemeinen Hélzern und Wilden auch syn Antheil z’Nutz
und Gniess han s6lle». Allerdings unter der Bedingung, «dass er gmeine
Bschwirden mittrage».

Dem war tatsichlich im ganzen Staate Bern so. Die Pfrundgiiter im Mittel-
land fiigten sich der dorflichen Dreifelderwirtschaft ein; das Gross- und Klein-
vieh hatte gleich demjenigen der Bauern Weidrecht auf der Allmende, und
seine Schweine waren im Vorwinter an der Seite aller dorflichen Borstentiere
der Eichelmast in den Wildern teilhaftig. Und gerade dies wollten offenbar
die Niederbipper ihrem Pfarrer nicht gestatten.

Grosse Sorgen bereitete zu jenen Zeiten der Geistlichkeit das tanzlustige
Volk. Ratsherr und Predikant waren damals tiberzeugt, dass das Tanzen, wie
sonst kein Laster, den Himmel sehr erziirne, welcher als gerechte Strafe Krank-
heiten, Misswachs, Pest, Hungersnot oder gar Krieg tiber ein Land verhidnge.
Darum verbot die Chorgerichtssatzung das Tanzen «hochsten Ernsts, in was
Hiusern, Orten und Enden das seye, weder offentlich, noch heimlich, Tags
noch Nachts». Die Chorgerichte sollten Widerhandelnde mit hohen Geld-
bussen bestrafen und die Spielleute ins Gefingnis fithren lassen.

Doch sie versagten. Standen siindige Sohne und T6chter vor den ehrbaren
Minnern des Sittengerichts, und sie kamen aus Nachbarhdusern oder waren
gar verwandt, so wurden nur geringe oder gar keine Bussen verhidngt, und der
eifernde Geistliche kam sich verloren vor. So gelangte er ans Kapitel.

Die Akten vom Friihling 1642 melden: «Laut Mandat s6llind die Holztinz
und Kilbinen umb 10 Pfund ohne Unterscheid der Personen gestraft werden.»

191



Es seien aber im vergangenen Sommer in vielen Wildern «schier alle Sonntage
solche lesterliche Zusammenkiinften im Schwang gangen». Die Chorgerichte
hitten dann im Herbst alle Ubertretungen des Sommers ins gesamt nur mit
einmaliger Busse belegt. «Us Ringheit dieser Buss» konnte deshalb «das
schedliche Ubel nicht ausgerottet werden». So bat das Kapitel die Obrigkeit
instdndig, sie mochte «Mittel an die Hand gidben, damit dieser schantliche
und gottlose Mutwillen als ein recht Lasterschul moge usgerottet werden».

Doch der Obrigkeit standen die gewiinschten Mittel nicht zur Verfiigung.
Einige Jahrzehnte spiter, im Mai 1664, wurde in Langenthal zu Protokoll
gegeben, wie die Jugend «allerley Gottlosigkeit veriibe». Besonders die drger-
lichen Waldtdnze seien hoch im Schwang «mit Springen, Tanzen, Jauchzen
und Schreyen, Fiillerey mit gebrannten Wassern, Unzucht, Spielen, Fluchen
und Schworen». Es sei deshalb notwendig, die Spielleute, Geiger und solche,
die Kirschwasser feilhalten, nicht nur mit Gefangenschaft, «sondern auch mit
Leibesstraf und Schmach zu ziichtigen». Gelinge es nicht, «solchen unchrist-
lichen, satanyschen Mutwillen» auszurotten, so sei zu befiirchten, «dass der
gerechte Gott vom Himmel seine Strafe iber uns ausschiitten wiirde».

Dies hatte man im Berner Rathaus, wohin aus allen Landesteilen immer
wieder derartige Klagen kamen, schon lange befiirchtet. 1657 war ein Mandat
erschienen, in welchem den Tanzmusikanten mit dem «Schallenwerch» ge-
droht wurde. Von Zeit zu Zeit verfiigte die Obrigkeit, dass es wieder auf den
Kanzeln verlesen werde. Entsprechende Predigten fiithrten aus Gottes Wort das
Lasterhafte des Tanzes dem Volk vor Augen. «Aber ohne allen Effect», stellte
das Kapitel Langenthal am 3. Mai 1686 fest. Obwohl man ernsthaft und friih-
zeitig in Predigt und Kinderlehre gerwarnt habe, seien «hinder Madiswy! auf
dem Hunzen, hinder Ursenbach auf dem Hubberg, bei der weissen Tannen im
Amt Lenzburg, wo nicht noch an mehrreren Orten, diese Holzkilben an-
gestelle» worden. Ja, es verlaute, man plane sogar «Nachttdnze an gewissen
Orten» abzuhalten. Da «diese freche Leiit die Oberkeitlichen Mandate ver-
lachind und mit den Chorgrichten ihr Gspott treibind», bat das Kapitel «um
kriftige und schleunige Remedierung, damit diesem einreissenden Ubel und
heidnischen Wesen bei Zeiten moge gesteuert und vorgebogen werden».

Man darf diesen Eifer der damaligen Geistlichkeit nicht aus heutiger Sicht
heraus beldcheln. Einmal handelte sie gemiss ihrer Weltanschauung. Die
Angst vor Bestrafung der Stinden vom Himmel her herrschte in ganz Europa.
Dazu kam, dass just in den achtziger Jahren sich ein unabsehbarer Strom von

vertriebenen Hugenotten von Genf her iiber unser Land ergoss, weil der Fran-

192



zosenkonig Ludwig XIV. nur noch Katholiken in seinem Lande dulden wollte.
Darum fand das Kapitel 1686, es sei «zu beklagen, dass bey diesen triibseligen
Zeiten, da wir das Elend unserer Glaubensbriider tdglich vor Augen sehen, die
leichtfertigen, gottlosen Holztdnz je linger je mehr in Schwang gehen».

Doch wenn umgekehrt diese Tanzanldsse in den Wildern trotz Verbot und
Verfolgung immer wieder stattfanden, geschah dies als Reaktion eines von
Lebenslust sprithenden Volkes auf den Kirchenzwang.

Ins gleiche Band mit den Holztinzen wurde auch das einsam gelegene
Wirtshaus zu Schmidigen genommen. «Diewyl daselbst allerley liechtfertige
Uppigkeit ungeschiicht veriibt wird, sollte es ginzlich abgeschafft werden»,
hiess es 1642 in der Kapitelversammlung. Da die Obrigkeit nicht willfahrte,
blieb es bestehen, und mit der Zeit entstand hier aus irgendwelchen Umstin-
den heraus eine kalendarisch wiederkehrende Festivitdt. Die Kapitelsakten
vom 28. Mai 1736 melden: «Es laufen abermalen schwere Kldgten ein wider
die drgerlichen Uppigkeiten, so jeweilen begangen werden auf das heilige Fest
der Himmelfahrt unseres Herrn Jesu Christi zu Schmidigen, mit Sauffen, Tan-
zen, Spielen, Aufrichtung von Krimerstinden und dergleichen.» Dieser An-
lass, eine richtige Kilbi, war «tief eingewurzelt», und aus vielen Nachbar-

gemeinden sei «ein grosser Zulauf jungen Volks».

Deflorierte Brute

Seit jeher hatte die christliche Kirche gegen den vorehelichen Beischlaf
angekdmpft, und schon in den ersten Jahren ihres Bestehens war es ein Haupt-
anliegen der Chorgerichte, die Verlobten zum baldigen Eheabschluss zu drin-
gen. Sie wiinschten, dass die Braut beim Kirchgang den Kranz, das Zeichen
ithrer Jungfraulichkeit, mit Recht tragen kénne. Doch im Volk herrschten
andere Anschauungen, und gerade im 17. Jahrhundert kam es je linger je
mehr vor, dass Briaute vor den Altar traten, denen der Blumenkranz nicht zu-
kam. Die Predikanten bezeichneten sie in den Chorgerichtsmanualen oft als
deflorierte Briute.

Im Kapitel Langenthal kam diese Angelegenheit hdufig zur Sprache. So im
Mai 1648: «Etliche Herren Predikanten hand sich beklagt, wie dass ledig
Personen underem Landvolk den schantlichen Missbrauch haben, wenn sie die
Ehe einanderen gelobt, sich lange fleischlich vermischen bis die Weibsperso-
nen zur Geburt nichig sind, erst den Kilchgang begiren zu tun.» Gleicher-

193



massen lauteten die Klagen an der Kapitelsversammlung des Jahres 1672:
«Wyl bald keine oder gar wenig Parteyen sich ynsignen lassen, bis sy es thun
miissen, weil sy schwanger», bat man die Obrigkeit «umb Rat, wie mit sol-
chen Personen zu prozedieren».

Dieser Rat blieb aus, offensichtlich weil man in Bern darum verlegen war.
Erst als 1684 bei der Revision simtlicher Kapitelakten des Staates neben Lan-
genthal auch andere Kapitel klagbar waren, befasste sich am 6. Dezember die
Regierung mit dieser Sache. Sie kam aber zu keinem befriedigenden Schluss
und unterbreitete die ganze Angelegenheit in einem Brief den Geistlichen der
Stadt. Darin stand: «Schon vor langen Zeiten dahar sind von den Herren Ca-
pituls-Briideren von Langenthal und anderen Orten Ihr Gnaden erinnert wor-
den, wie drgerlich und gefahrlich es seye, dass die Eheversprechungen erst bey
schwangerem Leib der Braut offentlich vollzogen werden.» Die Herren gaben
zu, es sei hochste Zeit, gegen dieses Ubel einzuschreiten. «Ob aber Geldstrafen
das rechte Mittel sein werde, konnend Jhr Gnaden sich annoch nicht einbil-
den.» Einige Herren hitten zu bedenken gegeben, «dass es villicht besser an-
gehen wurde, wann ihnen am Hochzeittag eine Schmach zugefiigt wiirde,
etwa, dass Braut und Bridutigam anstatt der Blumen, Strohkrinze tragen sol-
len». Doch, da die Ratsherren «sich hiertiber in keinen Weg entschliessen
konnten», wurden eben die Stadtgeistlichen beauftragt, «iiber diese Materi zu
sitzen» und dann ihre Gedanken «Meinen gnidigen Herren» zu unterbrei-
ten.

Die beiden Problemkreise der menschlichen Natur und der von der Kirche
gepragten Sittlichkeit sind eben bis heute durch Verfigungen nicht zusam-
mengebracht worden. Gotthelf zeigt in «Schulmeister», «Uli der Knecht»
und «Anne Bibi Jowiger», unter welchen Umstidnden durch einzelne dies
geschehen kann.

Einen kulturgeschichtlichen Umstand, der nicht allgemein bekannt sein
diirfte, deuten die Kapitelakten des Jahres 1663 an. Es wurde damals all-
gemein geriigt, «wie in den dreyen Amtern Wangen, Aarwangen und Bipp in
den Bidern am Samstag, und auch den Sonntag durch, viel Uppigkeit veriibt
werde».

Es bestanden also in jenem Jahr noch in den Dérfern die im 16. Jahrhundert
aufgekommenen offentlichen Bdder mit ihrem Ofen, dem aufgesetzten Was-
serkessel und der grossen Holzbiitte. Hierin begab man sich mit Vorliebe tiber
das Wochenende zum Korperreinigen, Schripfen und Haarschneiden. Die an-

gedeuteten Uppigkeiten bestanden gemiss den Chorgerichtsprotokollen im

194



Weintrinken, Karten- und Wiirfelspielen, wohl auch Jauchzen, Singen, Flu-
chen und letzten Endes handgreiflichem Streit, was alles dem Sonntagsruhe-

gebot zuwiderlief.
Das Examen mit den Alten

Gemiss damaligem Dogma konnte der Mensch nur selig werden «in der
Erkanntnuss Gottes und seines Sohns Jesu Christi». Dies musste in Lehrsdtzen,
die dem Gedichtnis eingepragt waren, dokumentiert werden kénnen. Solcher
Buchstabenglaube wurde der Jugend in Schule, Kinderlehre und Unter-
weisung beigebracht. Nicht weniger als drei Katechismen standen zum Aus-
wendiglernen bereit, allen voran der «Heidelberger».

In der zweiten Hilfte des 17. Jahrhunderts bemerkten die Geistlichen zu
threm Leid, wie die Erwachsenen hierin gar nicht beschlagen waren. Der
pflichteifrige, wohlgelehrte Pfarrer Johannes Erb in Grindelwald schrieb 1669
ins Chorgerichtsmanual, dass ihm selbst Siebzigjihrige nicht sagen konnen,
wer sie erschaffen und erlost habe und sie noch viel weniger wiissten, «dass
Gott einig im Wisen, dreyfach aber in der Person syge». Darum erachte er es
als hochnotwendig, dass die Alten und Betagten «zu ithrem Heyl» aufs neue
unterwiesen wiirden. Er begann, alle Ehepaare durch ein sogenanntes «Haus-
Examen» zu katechisieren. Andere Geistliche im Land werden wohl dhnlich
vorgegangen sein, und 1673 las man in den Kapitelsversammlungen ein ob-
rigkeitliches Mandat vor, welches «die Catechisation mit den Alten» zur all-
gemeinen Pflicht der Pfarrer machte.

In Burgdorf hiess es 1674, die Unterweisungen und Examen der Erwach-
senen seien im ganzen Kapitel im Gang. Pfarrer Gysi in Eriswil hatte schon im
Herbst zuvor damit begonnen, aber der Hohfuhren-Bauer opponierte ihm in
der Kirche «vor der ganzen Gmeind in unverschampter Wys».

1675 meldete das Langenthaler Kapitel, die Katechisationen wiirden von
allen «Kirchendieneren» auf vorgeschriebene Weise «fleissig und bey denen
anwesenden Zuhdorern erbaulich verrichtet». Doch es gebe in «vast allen Ge-
meinden unwillige und widerspéanstige Zuhorer, die trotz Vermahnungen sich
bei solchen Underweisungen entweders niemahlen oder gar selten einstellen».
So wurde denn wiederum die Obrigkeit gebeten, «erhebliche Mittel an die
Hand zu geben, solche Personen zu gebiihrender Submission zu bringen».

Der Konvent, als hochste Kirchenbehorde des Staats, glaubte dann, die
Schwierigkeit liege in der unpassend angelegten Zeit der Katechisation und

195



schlug vor, «dass solche winterszeits alle Montag Morgen anstatt der Predigt,
sommerszeits aber alle Sonntag zu einer bequemen Zeit gehalten werden
konnte».

Im allgemeinen liess sich das Landvolk in den nidchsten Jahren willig exa-
minieren, und viele Geistliche waren dariiber des Lobes voll. Solche werden es
verstanden haben, mit den Leuten religiose Grundfragen erbaulich zu er6rtern
und dabei auch Einblicke in manche Zweifel und Seelennéte erhalten haben.

Anders war es in gewissen Landstidten. Von Zofingen wurde 1679 gemel-
det, die dortige Burgerschaft habe «nit wollen in der Kilchen bleiben, wann
die Predicanten haben wollen catechisieren».

Und gerade in jenem Jahr ging in der Kapitelsversammlung die alarmie-
rende Nachricht ein, im Herbst zuvor hitten Berner Theologiestudenten, die
auf ihrer Reise in den Urlaub in Pfarrhdusern eingekehrt, dort «in Discursen
seltsame Sachen und neue, anstossige Opinionen» vorgebracht. So hitten sie
zum Exempel gegen die «Moralitit und Heiligung des Sabbats geredet»:
«Item Rationem et Sanctam Scriptoram esse coordinata» (Vernunft und Hei-
lige Schrift seien eine Einheit). Im Einverstindnis mit den anwesenden Herren
Landvigten wurde dies nach Bern berichtet, «damit weiteren Neuerungen bei
Zeiten konne vorgebogen werden».

Am bestehenden Lehrgebidude sollte eben nicht geriittelt werden. Bis 1698
hatte die Obrigkeit auf Betreiben der Professoren an der Theologenschule und
der Stadtgeistlichen gegen dreissig «gefdhrliche deistische, mystische und
phantastische Biicher» streng verboten. Auf der Liste zuhanden der in Eid
genommenen Buchbinder und Buchhindler befanden sich u.a. «Sebastian
Francken Biicher», «Spinozae Opera», «Macchiavelli Opera», «Hobbesii
Opera», «des Bohms Biicher».

Der Pietismus

Dem ungeachtet hatte beim Volk schon einige Jahrzehnte zuvor ein ganz
neuer Geist Eingang gefunden. In den ersten Monaten des Jahres 1667 waren
zu Diirrenroth in mehreren Hausern religidse Versammlungen abgehalten
worden. Vor Chorgericht geladen, erkldrten die vornehmsten Teilnehmer, dass
sie sich «aus Betrachtung vorstehenden Strafgerichten Gottes» zusammen-
getan, um einander zu einem bussfertigen Lebenswandel anzumahnen. Zu

diesem Zweck sei ihnen aus verschiedenen Biichern vorgelesen worden, als da

196



Langenthal: Von der Greppe aus gegen den Jura. Foto: Hans Zaugg, Langenthal



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 21 (1978)



waren «Die Ubung der Gottseligkeit», «Das hollische Sodoma», «Der Selbst-
betrug», «Das Kleine Martyr Buch», «sonderlich aber die Bibel».

Diese auf frommes Gemiitsleben hinzielenden Buchtitel bewogen Pfarrer
Spengler, einen Vorgeladenen zu fragen, ob «solliches ein Anlass sein méochte,
die schddliche Sekt der Teiifferey einzufithren». Worauf dieser antwortete:
«Wollte Gott, er wire ein Teiiffer, ein rechter Teiiffer.»

Was hier in Diirrenroth vorgegangen, waren Anzeichen dessen, was wenige
Jahrzehnte spiter dann mit Macht eintreten sollte. Pfarrer Wyss in Lauperswil
schilderte 1699 einen solchen Vorgang: «Den 4., 5., 6., 7. Tag Merzen kam in
Schachen von Langnau nahen Hans Biérfuss, ein unverschanter Plauderer, und
predigte in sechs Hduseren von 8 Uhr abends bis etwan gen 11 Uhr mit solcher
Frequenz von unden und oben, ab den Bergen und aus anderen Gemeinden. Da
lase er das allgemeine Kilchenbitt vor, hernach sangen sie und brauchten alle
Formalitit einer offentlichen Kilchenpredig gar andichtig, als wann sie in der
Kilchen an reinem Wort Gottes grossen Mangel litten. So abgéttisch waren
sie, unangesehen ich im Schachen umbherging, das Volk abmahntete, auch den
Weibel nachsetzte, mochten wir es doch nit erwehren. Da ging das Volk mit
hochster Begier, welches sonst lange Zeiten in keine Kirchen kommt.»

So prisentierte sich die pietistische Bewegung erstmalig im Emmental; so
sollte sie sich auch bald im Kapitel Langenthal zeigen. Der Pietismus strebte
einem religiosen Leben nach, das nicht auf obrigkeitlichen Gesetzen und star-
rem Buchstabenglauben beruhte, sondern auf Herzensfrommigkeit und inne-
rer Gesinnung. Religion war fiir ihn Sache des Gemiits. Er hatte in Deutsch-
land seinen Ursprung genommen, fand bald auch Verfechter in Bern, wo dann
Samuel Lutz, Pfarrer in Amsoldingen und spiter in Oberdiessbach, sein her-
vorragendster Vertreter wurde.

Es liegt stets im Wesen einer aufkommenden Geistesrichtung, dass ihre
Vertreter missionarischen Eifer an Tag legen. Die Pietisten waren hierin nicht
anders. Selbst der wohlbestallte Luzius, wie Samuel Lutz sich nannte, unter-
nahm weite Werbereisen, und viele seiner aus iibervollem Herzen quellenden
Predigten erweiterte er nachwirts und liess sie in dickleibigen Biichern
drucken. Thre Titel sind charakteristisch fir die Bewegung: «Betrachtung tiber
die himmlische Perle», «Gute und gesunde Limmerweide», «Das Schweize-
rische Canaan», «Die Neue Welt Dero Schopferfiirst» und viele andere.

In solch geistig-religidsem Spannungsfeld befanden sich die Briider des
Kapitels Langenthal im Mai 1717, als sie klagten, «wie so viel fanatische

Biicher einschleichen und Versammlungen gehalten werden». Dieser Kurz-

197



notiz in den Akten ist beigefiigt, man wolle dariiber dem Herrn Regierenden
Schultbeissen «in einem sonderbaxen Brief berichten.» Sie fiihlten sich also in
grosser Not.

Ein Auszug aus diesem Brief ist noch vorhanden: «Von Seiten des Langen-
thaler Capitels ist geklagt worden, wie so viel fanatische Biicher samt dem
Pietismo einschleichen und sich in den Gemeinden Herzogenbuchsee, Langen-
thal, Lotzwil, Madiswil, Wangen, Aarwangen, Rohrbach etc. auch mit Ver-
sammlungen hervorthund. Und weilen alle die Predicanten Liebe, Geduld,
Unterweisen, Widerlegen, Vermahnen und Bestrafen ohne obrigkeitliche Hiilf
nicht genugsam, begidhren sie Meiner gnddigen Herren und Oberen Wig-
weisung und Befdhl, wie sie hierin sich ferner zu verhalten.»

Die Regierung, im Verein mit den Stadtgeistlichen, stand seit Jahren in
hartem Kampf gegen die pietistische Welle. Von ihr befallene Geistliche hat-
ten entweder abzuschworen oder das Land zu verlassen. Landesverweisung traf
auch Burger der Stadt, wie einen alt Landvogt Niklaus von Rodt.

Doch mit der Zeit gab man die Pietistenverfolgung auf. Mancher ihrer
Anhinger dusserte sich auch milder gegen die Staatskirche; selbst Luzius
wollte nicht ihr Feind sein, weshalb er im Amt bleiben konnte.

Einzig im Jahr 1735 enstand im Kapitel Langenthal neues Unbehagen:
«Weilen die Berleburger Bibel will in die hiesige Gemeinden geworfen wer-
den, darinnen viel gefdhrliche Irrtummen enthalten», wurde dies nach Bern
berichtet. Auch im Kapitel Burgdorf machte man damals auf dieses Buch in
dhnlicher Weise aufmerksam. Es lasse nur «das innere Wort» gelten und
bringe «das dussere in Verachtung».

Tatsdchlich war diese «Berleburger Bibel» ein damals entstandenes schwir-
merisches Machwerk, das von der dreifachen Geburt Christi, der Geschlechts-
losigkeit Adams faselte und Kirche und Geistlichkeit schmihte. Trotzdem
fand es im Volk Anklang und wurde durch dubiose Sendlinge in den Gemein-
den verteilt. So befand sich die Kirche in den Jahrzehnten um 1700 in grosser
Unruhe.

Unliebsame Folgen des Zwilferkriegs

Die zweite im Sommer 1712 geschlagene Schlacht bei Villmergen hatte
den Reformierten den Sieg gebracht. Aber fur die Kirche entstanden daraus
indirekt unliebsame Folgen, welche auch die Geistlichen des Kapitels Langen-
thal zu spiiren bekamen und sie in Gegensatz zur Obrigkeit brachten. Statt der

198



Bitte um Hilfe und Rat in irgendwelcher Angelegenheit gelangte nun ein
Protest nach Bern.

Die Obrigkeit musste trotz des Sieges um die Kriegsbereitschaft des Volkes
besorgt sein. Durch sommerliche Musterungen der Mannschaft aller Gemeinden
hatte man von jeher diesem Zweck gedient. Nun kam im Frithling 1713 ein
Mandat in alle Pfarrhiuser zum Verlesen auf der Kanzel, in welchem stand,
diese Musterungen seien in Zukunft ausnahmslos an einem Sonntag durch-
zufithren. Der Kriegsrat erwartete offenbar den Widerstand der Geistlichkeit,
denn im Begleitschreiben stand, «dass niemand sich geliisten lassen solle,
etwas darwider zu reden oder zu schryben». Seine fadenscheinige Begriindung
dieser verordneten Sonntagsentheiligung lautete, «der allgiitige Gott hat uns
ferndrigen Jahrs einen herrlichen Sieg wider unsere Find verliehen». Also seien
Kriegsitbungen am Tag des Herrn keine Stinde.

In der Kapitelsversammlung kam man zum Schluss, dass in dieser Sache
bei der Obrigkeit nichts ausgerichtet werden kdnne. Also wurde beschlossen,
der Sekretdr Johann Ulrich Scheurer, Pfarrer in Eriswil, solle beim Kirchen-
konvent in Bern vorstellig werden. Er verrichtete dies in einem langen, sehr
deutlich gehaltenen Brief: Vor Jahren, schrieb er, «da wir von gleichen Finden
sind geschlagen worden», das war im Januar 1656 bei Villmergen, habe die
Obrigkeit gesagt, der Grund zu dieser Niederlage sei gewesen, weil man vor-
her immer an einem Sonntag gemustert habe. Darum sei dieser Anlass auf
einen Werktag verlegt worden. Das Volk habe zwar dariiber gemurrt, aber
mancher sei in sich gegangen und habe die Heiligung des Sonntags strenger
befolgt.

Nun solle sich doch «unsere christliche Obrigkeit erbitten lassen, diese
sonntdglichen Musterungen, wodurch des Herrn Tag sehr leiden miisste»,
wieder auf einen Wochentag zu verlegen. Das Landvolk wire willig, «nit nur
einen, sonder zwen Tag in der Wuchen darzu zegeben». In der Schrift «stehet
niit von Musteren an Sabbattagen», gibt er zu bedenken. Heilige man diesen
Tag, so verheisse Gott «die Erhaltung des Vaterlands und der wahren Religion
wider der Find boses Beginnen. Die Religion muss florieren, so man Gottes
Stimm gehorchet und seinen Sabbattag haltet.»

So war am 20. Juni 1713 im Pfarrhaus zu Eriswil an die Oberbehorde der
Berner Kirche geschrieben worden. Impulsiver und weniger vorsichtig war in
Burgdorf der rithmlichst bekannte Pfarrhelfer und Lehrer an der Lateinschule
vorgegangen. Als er das Mandat auf der Kanzel zu verlesen hatte, brand-
schatzte er die sonntdglichen Musterungen in der Predigt als Sabbatentheili-

199



gung. Nur weil er als «ein gelehrter und exemplarischer Mann» galt und das
Kapitel fiir ihn bat, verzieh ihm die Obrigkeit.

Sie widerrief das Mandat nicht; die Musterungen am Sonntag wurden fiir
die Pfarrer des ganzen Landes in verschiedener Hinsicht das ganze Jahrhundert
herauf ein Stein des Anstosses.

Eine weitere indirekte Folge des zweiten Villmergerkrieges war die obrig-
keitliche Verordnung, dass jeder Hochzeiter vor dem Kirchgang sich aus-
weisen miusse, im Besitze einer Militarausriisiung zu sein. Das Mandat vom
10. Dezember 1712 sagt, «in dem letst verwichenen Krieg habe sich hervor-
getan, dass eine grosse Anzahl der Underthanen nicht nach der Ordnung mit
Ober- und Undergwehr versehen war», so dass sie im Zeughaus erst ausgeriis-
tet werden mussten. «Derowegen wir zu Beschiitzung des Vatterlands statuiert
und erkennt haben wollend, dass fiirohin niemand mehr ehlich solle eingesidg-
net wirden, er konne dann einen glaubwiirdigen Schein von einem Ambts-
mann ausweisen, dass er mit einem guten Fuisitbajoneten, so man an das Rohr
stosset, Patronentdschen und Digen versehen seye.»

Die Kontrolle durch den Landvogt erwies sich bald als unzweckmissig.
Auch die Triillmeister glaubte man nicht immer dazu verwenden zu kénnen.
In Diirrenroth wollte sich 1714 ein Knecht mit der Nebenmagd verehelichen.
Er wurde vom Geistlichen und Chorrichtern befragt, «ob er mit Wehr und
Waffen versehen seye».

Schliesslich stellte sich heraus, dass die Pfarrer eigentlich die gegebenen
Kontrolleure wiren, da die Hochzeiter ohnedem bei ihnen vorsprechen muss-
ten.

1726 verordnete der Kriegsrat denn noch, dass ein Hochzeiter auch «mit
einem grauen guttuchenen Rock mit roten Aufschligen, roten Hosen und
roten Striimpfen versehen sein miisse». Er fand, dieses Kleid des Vaterlands
wiirde einem Briutigam auch vor dem Altar wohl anstehen und ihm ein teures
Hochzeitsgewand ersetzen.

Dadurch wurde die Kontrolle noch vielschichtiger. In der Kapitelsver-
sammlung vom 9. Juni 1732 wurde in Langenhal der Wunsch laut, «dass die
Besichtigung der Kriegsmontur der Neiiverlobten dem Ministerio méchte
abgenommen und den Hauptleuten anbefohlen werden». Wire dies nicht
angingig, konnten «dergleichen Personen sich mit aller Montur vor Meinen
gnddigen Herren Landvigten stellen und allda Quitanzen vorweisen, wie sie
eint und anders an sich gebracht».

Die Obrigkeit hatte ein Einsehen. Schon im September verfiigte sie, «dass

200



solche Visitationen allein durch die Amtleute oder die Vorgesetzten der Gmein
oder die Triillmeister geschehen soll». Diese hatten einen Schein auszustellen,
welcher dann dem Pfarrer vor der Eheverkiindigung auszuhidndigen war. Da-

mit fanden diese Nachwehen des Zwolferkrieges fur die Kirchendiener einen
befriedigenden Abschluss.

Einst Holztanze, nun Theater im Dorf

Nicht die Zeiten dndern sich, sondern das Volk und die ihm Vorstehenden
benehmen sich nach Jahr und Tag anders als zuvor. Dies widerspiegeln auch
die Kapitelsakten von Langenthal.

Im 17. Jahrhundert hatte die Obrigkeit ein langes Mandat erlassen, wel-
ches alljdhrlich am ersten Maisonntag auf allen Kanzeln des Landes verlesen
werden musste und deshalb «Das Grosse Meyen-Mandat» genannt wurde.
Darin wurde ernsthaft verboten: «Alles sonntigliche Karren, Fahren, Pfliigen,
Sdyen, Miyen, Einfithren, Zdunen, Grimplen, Jauchzen, Schreyen, Jagen,
Fischen, Spielen und Kurzweilen.»

Als am 2. Juni 1738 in Langenthal «Capitels-Versammlung gehalten
worden durch Unseren Hochgeehrten Decanum Jeremiam Miiller, Pfarrher-
ren zu Lotzweil» und die Predikanten «allesamt ein rithmliches Zeiignuss»
erhalten hatten, kam eine sehr betriibliche Angelegenheit zur Sprache.
Schlauképfe im Lande herum behaupteten, was im Maimandat nicht aus-
driicklich verboten werde, sei erlaubt. So zum Beispiel «das Briigi-Halten an
den Sonntagen». Es sei in den letzten Jahren immer mehr vorgekommen,
dass in den Dérfern im Land herumziehende «Marktschreyer und Quaksalber
mit ithren Possentreibern erscheinen, die durch ihre siindlichen Gauckeleien
das junge Volk von dem Gottesdienst und sonderlich den Kinderlehren ab-
halten». Zu diesem Gaukelwesen wurde auf Wagen mit Brettern eine
«Briigi» hergerichtet.

Und «dergleichen Briigi-Possen» z6gen viel Volk aus verschiedenen Kirch-
spielen an, besonders wenn hier dann noch «ndchtliche Comedien» aufgefiihrt
wiirden.

Welch ein Wandel: einst sonntigliche Tédnze in abgelegenen Waldlichtun-
gen, von denen man befiirchtete, dass sie Himmelsstrafen iiber das ganze Volk
zur Folge hitte; jetzt Freilichttheater im Dorf, ohne dass Blitz, Donner und
Erdbeben oder gar Kometen den Zorn des Hochsten ankiindigten. Das Kapitel

201



fragte lediglich in Bern an, «ob solche Argernussen an Sonntagen mogen ge-
stattet werde».

Innerkivchliche Wiinsche

Neben solchen unerspriesslichen Vorkommnissen blieben auch im 18. Jaht-
hundert innerkirchliche Dinge Gegenstand der Kapitelsverhandlungen. Anno
1722 wurde die Obrigkeit «demiitigst ersucht, ihre ehemalige Vatterhand
nochmals aufzutun und eine Bibel zu gutem dem armen Landvolk trucken zu
lassen». Es war also die im Jahr 1684 erschienene Piscator-Bibel vergriffen.
Obwohl auch aus andern Kapiteln ein solcher Wunsch nach Bern gelangte,
ging es bis zum Jubildumsjahr 1728, da ein Neudruck erschein. Dieser findet
sich heute noch in diesem und jenem Bauerngehoft.

Scharf ins Gericht ging das Kapitel 1738 mit einem Produkt aus der obrig-
keitlichen Druckerei. Das erstmals 1675 erschienene Psalmenbuch des Johann
Ulrich Sultzberger war in Kirche und Schule alleinherrschend geworden, fand
aber nach fiinfzig Jahren auch seine Kritiker, und mancher Geistliche wiinschte
sich zudem eine Ergdnzung an Festliedern. Der Rat erteilte dem musikbeflis-
senen Pfarrer Joh. Rudolf Keller in Meikirch anfangs der dreissiger Jahre einen
entsprechenden Auftrag. Dieser ging unverziiglich ans Werk, und 1736 er-
schien «in Hoch-Oberkeitl. Truckerey» ein Psalmenbuch «samt gewohnlichen
und einichen neuen Festgesingen». Es kam im Verlauf des folgenden Jahrs im
Land in Gebrauch. Doch an jenem schon erwihnten 2. Juni 1738 erkldrten
mehrere Kapitelsbriider, dieses «unter hohem Privilegio» der Obrigkeit ge-
druckte Psalmenbuch enthalte «viel hundert Fehler in der Musik». Der Rat
erschrak, beauftragte den musikalisch gebildeten Landvogt Engel, eine Uber-
priifung vorzunehmen. Dieser fand 850 Notenfehler; man hatte also im Kapi-
tel Langenthal nicht Gibertrieben.

Seit 1628 waren die Predikanten Aufseher tiber die Schulen und Schul-
meister. 1769 hiess es im Kapitel Langenthal, «dass iiberhaupt alle Schul-
biicher auf sehr schlecht geleimtem Papier gedruckt werden, dadurch die Ge-
meinden in grossen Schaden kommen». Diese Kritik galt wiederum der
obrigkeitlichen Druckerei.

Umgekehrt war die Regierung 1739, und zwei Jahre spiter nochmals, de-
miitig angehalten worden, sie mochte erwirken, dass die Rohrbacher auf dem
Ganzenberg eine Schule begriinden wiirden, da diejenige im Dorf iiberfullt sei.

Das damalige Gesetz schrieb vor, Schulhausbauten und Lehrerlohne seien

202



Sache der Kirchgemeinden; also wird der Rat hier nicht viel ausgerichtet
haben.

Eine andere Bitte, die Schule betreffend, richtete das Kapitel 1772 an die
Obrigkeit. Es waren Nachrichten eingelangt, an einigen Orten hitten die
Schulmeister angefangen, «sich mit Prozessen zu beladen», indem sie Streit-
schriften verfassten und diese dann vor dem Richter verfechten. Da dieser
nebenamtliche Advokatendienst nicht «ohne Abbruch der Schularbeit ge-
schehe und auch der Schulordnung zuwiderlauft, so werden Unsere Gnadigen
Herren um giitige Remedur gebeten».

Eine andere Nebenbeschiftigung hatte das Kapitel den Schulmeistern
schon 1709 zugebilligt. Es war damals angefragt worden, «ob die Schul-
meyster uf dem Land ihre aufgesetzten und vom Predicanten durchgesehenen
Leichtreden in den Kirchen abldsen dorfind». Dies wurde in der Versammlung
bejaht, allerdings unter der Bedingung, «dass sie by der ufgesetzen Formel
verbleibind» und nichts abindern. «Sonst sy ihres Schuldiensts sollind entsetzt
werden.»

Bei den Visitationen musste der Jurat gemdss Vorschrift auch die Pfrund-
gebaude in Augenschein nehmen. Diese standen ja im Besitz des Staates. Pfarrer
Beat Ludwig Benteli in Huttwil und der Jurat meldeten 1729 in der Ver-
sammlung:

1. Dass das dortige «sehr schlechte und baufillige Pfrundhaus in bessern
Stand mochte gesetzt werden», und

2. «Der allzuenge Kirchhof allda zur Begribnuss der sich tdglich mehren-
den Gemeind genugsam erweitert werde.»

Da in Bern keine Reaktion erfolgte, wiederholten sie im nichsten Jahr die
Bitte. Doch Pfarrer Benteli erlebte den Neubau nicht. Als er 1752 starb, waren
lediglich Vorbereitungen dazu getroffen; erst im folgenden Jahr wurde gebaut.
Benteli war 1721 hieher gekommen; er hatte also tiber dreissig Jahre in einem
«sehr schlechten und baufilligen» Pfrundhaus wohnen und seines strengen
Amts walten miissen.

Wichtig fur eine Pfarrfamilie war einst der Pfrundspeicher. Denn ein Teil
des Lohnes bestand in Getreideabgaben der Bauern. Dieses Zehntkorn
musste bis zu seinem Verwerten und Verwenden im Speicher aufbewahrt
werden. So erhielt zum Beispiel der Pfarrer von Diirrenroth jihrlich an Rog-
gen, Dinkel, Hafer und Gerste itiber 80 Hektoliter eingeliefert. Was tun,
wenn hier 1731 der Speicher kaum mehr brauchbar war? Das Kapitel, mit
Unterstiitzung des Landvogts von Sumiswald, gelangte an die Obrigkeit.

203



Ebenso erfolgte 1733 ein «Anzug wegen des baufdlligen, unbrauchbaren
Spychers zu Walterswyl».

Man ersieht: Auch in rein materiellen Dingen bestanden damals enge Be-
ziehungen zwischen dem Kapitel Langenthal und der bernischen Obrigkeit.

Das Juratenkollegium und die Kapitelsversammlungen

Im Staatsarchiv befindet sich seit 1962 ein dickleibiges Buch, das die Auf-
schrift trigt: «Acta des Collegii Juratorum in Langenthal. Seit Ao. 1767.»

Wie aus vielen Eintragungen hervorgeht, bestand dieses Juratenkollegium
aus dem Dekan, dem Kammerer und den Juraten. Es bildete gleichsam die
vorberatende Behorde und funktionierte als Vorstand, wobei auch hier einer
der Juraten Aktuarius-Sekretarius war. Ordentlicherweise hielt es am Tag nach
der Kapitelsversammlung seine Sitzung ab. Der Kammerer hatte auf diesen
Zeitpunkt seine Jahresrechnung zum Priifen bereitgestellt. 1786 erwies es
sich, dass im abgelaufenen Jahr 13 Kronen, 24 Batzen und % Kreuzer mehr
ausgegeben worden waren als eingenommen. Darum wurde «zum Behuf einer
den Finanzen angemessenen Wirtschaft» folgendes Sparprogramm aufge-
stellt:

1. Wenn der Dekan und der Kammerer die Kapitelsmahlzeit bestellen, soll
in Zukunft auf Rechnung der Klass (des Kapitels) niemand als der Pfarrer von
Langenthal zum Essen eingeladen werden.

2. Am Abend vor dem Kapitel soll in Zukunft nur mehr fiir meinen hohen
Herrn Dekan, den Kammerer, die Prediger an der Versammlung und die Brii-
der, welche auf iiber drei Stunden entfernten und schlecht honorierten Pfriin-
den sich befinden, aus der Kasse bezahlt werden.

3. Dabei darf der Kammerer nur bezahlen fiir «fremden Wein nicht tiber
sechs Flaschen Burgunder und drey Flaschen siissen».

4. Das Nachtessen am Haupttage wird nur noch den Juraten bezahlt.

5. Fuir die Bedienten bewilligt man eine Extrazugabe von einem Taler.

Mit diesen «Bedienten» hatte man sich gar oft herumschlagen miissen.
1781 war die Bestimmung aufgestellt worden, dass «inskiinftig Meinem
hohen Herrn Dekan, dem Cammerer und den Juraten fiir ein Pferd und ein
Knecht beyde Tage bezahlt werden. Alle tibrigen Capituls Briider sollen ein
jeder fiir sein Pferd und Knecht aus seinem Gelt ohne Widerred bezahlen».

Damals wurden auch «alle Trinkgelder gidnzlich abgestellt und aufge-

204



hoben, ausgenommen 6 Kronen 10 Batzen in die Kuchi und 10 Batzen in den
Stall».

Sehr belastet wurde die Kasse offenbar durch die Weinrechnungen. 1791
verfligt das Juratenkollegium, «es mag sowohl am Capitelstag zur grossen
Mahlzeit, als am Nachtag fremder Wein auf die Tafel kommen, aber nur
Champagner, Malaga oder Geres, Burgunder hingegen soll abgestellt seyn».
Dieser war also damals teurer als Champagner. Ebenso wurde der Malaga nicht
als Likor, sondern als gewdhnlicher Wein ins Land gefiihrt.

Am grossen Kapitelbankett nahmen natiirlich auch die anwesenden Land-
vogte teil. Sie wurden freigehalten, spendeten aber bis 1768 in die Kasse als
«Diskretion» je einen Louisdor. In jenem Jahr wurde beschlossen, man wolle
auf diesen verzichten und sie brieflich bitten, dagegen «fiir ihre Bedienten und
Pferde zu bezahlen».

Dies wurde bald einmal nicht mehr eingehalten, und «die Bedienten und
Kutscher» stellten wieder «unbescheidene Forderungen». 1795 verfiigte das
Juratenkollegium, «in Zukunft werde man nicht mehr als ein Mass Wein (1,67
Liter) per Mann und ein halbes Mass Haber auf Pferd fiir den ganzen Tag in
Rechnung setzen lassen».

Als dann 1797 eine «durch die theure Zeit veranlasste ungewohnlich starke
Rechnungsrestanz» von 51 Kronen, 4 Batzen und 1%2 Kreuzern vorhanden
war, wurden «bis zur verhoffenden Erholung der Finanzen nachfolgende wirt-
schaftliche Verfigungen» getroffen:

1. Wird «auf Verdingung der nichstkiinftiegen Kapitelsmahlzeit bestmog-
liche Okonomie empfohlen».

2. «Sollen sich alle Kapitularen mit der Verkostigung ihrer Bedienten,
Sigristen und Pferden selbst beladen.»

3. «Um die unverschimten Forderungen und Exzessen der oberamtlichen
Bedienten, iiber welche sich sowohl der Herr Kammerer, als auch der Wirt
bitter beklagen, loszuwerden, will man forthin Meinen Hohen Herren keine
Diskretion mehr abnehmen, aber die Verkdstigung ihrer Bedienten und Pfer-
den denselben iiberlassen.»

Doch im nichsten Frithling hatten das verfiihrte Volk und die freiheitbrin-
genden Kriegsbanden des Nachbarlandes bei uns alles {iber den Haufen gewor-
fen. Die nichste «Juraten-Zusammenkunft» fand erst am 8. Januar 1801 zur
Prisfung der Rechnungen bis zum Herbst 1800 statt.

Trotz des nunmehrigen «helvetischen Einheitsstaates», da Bern alle Selb-

stindigkeit verloren hatte, bestand die alte Kirchenorganisation weiterhin.

205



Das Kapitel Langenthal war um die vier aargauischen Kirchspiele kleiner ge-
worden und zdhlte nurmehr zwanzig Mitglieder. Im Juni 1802 befand sich die
Rechnung wieder im Gleichgewicht: 148 Kronen Einnahmen standen nur 72
Kronen Ausgaben gegeniiber. Ahnlich blieb es auch in den nichsten Jahren, so
dass das Juratenkollegium am 8. Mai 1807 verfiigen konnte, es seien «in Zu-
kunft an den Kapitels Mahlzeiten die Pferde der Herren Capitularen auf Capi-
tels-Unkosten, wie gleicher Weise die Pferde und Bedienten der Herren Ober-
amtminner zu unterhalten». Allerdings mit der Einschrinkung, fiir einen
solchen Bedienten nur 15 Batzen und fiir ein Pferd 9 Batzen in die Rechnung
zu nehmen. Und «bringt ein Capitular einen Knecht mit auf das Capitel, so
soll er denselben selbst verkostigen».

Im Frithling 1812 kam vom Kirchenrat in Bern die Aufforderung, es sei ein
Bericht iiber die Entstehung des Kapitelsguts einzusenden. Der Sekretdr
schrieb ins Protokoll: «Hieriiber konnte nichts anders aufgefunden und einbe-
richtet werden, als dass das hiesige Capitelgut aus Intranten und Ersparnissen
gesammelt worden.»

Von jeher hatten die neu ins Amt gekommenen Geistlichen einen gewissen
Geldbetrag als Eintritt ins Kapitel zahlen missen und zwar nach Massgabe
ihres Pfrundeinkommens, welches hierzulande sehr unterschiedlich war. Nach
der Anno 1769 aufgestellten Tabelle der «Annehmungsgelder» stand Eriswil
mit 10 Kronen an der Spitze und Thunstetten mit 1 Krone 5 Batzen am
Schluss. Ein nach Huttwil gewihlter Predikant musste 4 Kronen Intranten-
geld entrichten, wer in Walterswil einzog 8 Kronen. Herzogenbuchsee war
mit 3 Kronen 15 Batzen eingestuft, Roggwil mit 2 Kronen, Langenthal mit
1 Krone und 15 Batzen usw.

Die Visitationen waren 1824 vom Kirchenrat neu eingerichtet worden. Im
Verlaufe des Nachwinters erhielten von da an die Pfarrer ein gedrucktes Fra-
genschema, nach welchem sie schriftlich Auskunft geben mussten:

a) «iiber die Gottesdienstlichkeit und die sittliche Auffithrung der Ge-
meindeeinwohner»;

b) «iiber die Besuchung der Schulen und Unterweisung durch die Kinder;
tiber den Schulunterricht und das daherige Verhalten der Eltern»;

c) «iiber die Gottesdienstlichkeit und das sittliche Betragen der Unter-
Beamten und Gemeindevorgesetzten.»

Diese Schriftstiicke mussten dann am Visitationstage dem Juraten iiber-
geben werden, welcher sie nach Durchsicht im Kollegium der Oberbehorde in
Bern zuzusenden hatte. So blieb es bis 1854, zwei Jahre in das Regime des

206



1852 in Kraft getretenen neuen Kirchengesetzes hinein, laut welchem Staat
und Kirche in ein neues Verhaltnis traten.

Die iiber dreissig Jahre weg nach Bern gesandten Pfarrberichte aus jeder
Kirchgemeinde sind heute, nach Kapiteln geordnet, im Staatsarchiv auf-
bewahrt und bieten ein reiches kultur-, schul- und sittengeschichtliches Mate-
rial aus jener Zeit. Uber sie sollte auch einmal im Jahrbuch berichtet werden.

Im Juni 1854 war in Langenthal, gemiss dem neuen Kirchengesetz, ein
«Visitatoren Kollegium» gewihlt worden, welchem nun auch Laien angehor-
ten. Die Visitation fand von da an nur noch jedes zweite Jahr statt. So hatte
Pfarrer Frank in Langenthal mit Herrn Oberst Geiser in den Jahren 1856,
1858 und 1860 Aarwangen, Bleienbach und Oberbipp zu inspizieren, Pfarrer
Rehfues in Madiswil mit Herrn Kiéser von Melchnau in den gleichen Jahren
Eriswil, Huttwil und Langenthal; Pfarrer Walther in Wangen mit Herrn Rau-
scher hatte in den Jahren 1855, 1857 und 1859 Wynau, Ursenbach und Nie-
derbipp zu besuchen.

Die Zensuren vor dem ganzen Kapitel waren schon vorher in Abgang ge-
kommen. Im sogenannten Vorkapitel priifte das Juratenkollegium lediglich
die Rechnungen und, wie zum Beispiel 1833, wurde «wegen den Visitations-
Rapporten und Pfarrberichten nur ganz kurz referiert». 1842 hatte dieses
Kollegium «den Herrn Dekan ersucht», drei Kollegen «die geeigneten Vor-
stellungen und Ermahnungen in Bezug auf Hausbesuchungen zukommen zu
lassen, welche von denselben nicht gemacht zu werden scheinen». Und 1845
erteilte man ebenfalls im Vorkapitel «dem Herrn Pfarrer Funk in Bleienbach
als Visitator zu Lotzwil den Auftrag, den dortigen Pfarrer briiderlich zu ermah-
nen, auf seinen schriftlichen Pfarrbericht etwas mehr Fleiss zu verwenden».

1854 war das Buch der «Acta des Collegii Juratorum» bis auf die letzte
Seite vollgeschrieben, und somit schliessen wir die Betrachtung iiber das ehe-
malige Pfarrkapitel Langenthal.

Seine Geschichte widerspiegelt sowohl die inneren, geistigen, theologi-
schen Spannungen in der Bernerkirche als auch das unentwegte Bemiihen der
Geistlichen um die Hebung von Sittlichkeit und Religiositit des einst in
dumpfer Sinnlichkeit dahinlebenden Volkes.

207



Quellen (im bernischen Staatsarchiv)

Acta classica, 17. und 18. Jahrhundert.

Miscellanea historico-ecclesiastica; darin: Rodell wie man im Capitell Langenthall visi-
tieren soll, Anno 1553

Acta des Collegii Juratorum in Langenthal, seit Anno 1767.

Druckwerke

Berner Synodus, Ordnung wie sich pfarrer und prediger zu Statt und Land Bern in leer

und leben halten sollen ..., Anno MDXXXII.

— Ordnungen der Predicanten, Wie sich die Decanen, Juraten, Predicanten ... in ihren
Amptern halten und tragen sollend, 1587, Neudruck MDCXXXVIII.

— Predicanten-Ordnung des sammtlichen Ministerii der deutschen Landen Hoch-Lob-
licher Stadt Bern, 1748.

— Kurt Guggisberg, Bernische Kirchengeschichte, 1958.

208



Bleienbach: Moosseeli. Foto: Val. Binggeli, Langenthal



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 21 (1978)



	Das Pfarrkapitel Langenthal

