
Zeitschrift: Jahrbuch Oberaargau : Menschen, Orte, Geschichten im Berner
Mitteland

Herausgeber: Jahrbuch Oberaargau

Band: 21 (1978)

Artikel: Johannes Goeppel : Prädikant zu Rohrbach 1527-1545 und zu
Zofingen 1545-1548

Autor: Lavater, Hans Rudolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1071932

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1071932
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 21 (1978)

JOHANNES GOEPPEL

Prädikant zu Rohrbach 1527—1545 und zu Zofingen 1545—1548

HANS RUDOLF LAVATER

Vorwort

In seinen «Weltgeschichtlichen Betrachtungen» stellt Jacob Burckhardt
auch die Frage nach der «historischen Grösse». «Welches ist aber der Massstab

Ein unsicherer, ungleicher, inkonsequenter. Bald wird das Prädikat
mehr nach der intellektuellen, bald mehr nach der sittlichen Beschaffenheit

zuerteilt, bald mehr nach urkundlicher Uberzeugung, bald (und, wie gesagt,
öfter) mehr nach Gefühl; bald entscheidet mehr die Persönlichkeit, bald mehr
die Wirkung, die sie hinterlassen.»1 An diesen Kriterien gemessen ist Johannes

Goeppel sicherlich kein «Grosser». Die Urkunden über ihn sind recht

spärlich, und diese wenigen lassen auch kaum ein Urteil über seine «intellektuelle»

oder «sittliche Beschaffenheit» zu. Die Wirkung schliesslich, die er

hinterlassen hat, ist nur sehr schwer nachweisbar, trotzdem er seine

Pfarrgemeinde immerhin der Reformation zugeführt und die Zofinger Kirche und

einige der wirklich «Grossen» während kurzer Zeit in Atem gehalten hat.

In Johannes Goeppel tritt uns das Fragment eines Lebens in grosser Zeit

entgegen. Die Geschichtsschreibung hat die Bilder jener Männer gezeichnet,

von denen Burckhardt sagt, sie seien «zu unserem Leben notwendig» gewesen,
«damit die weltgeschichtliche Bewegung sich periodisch und ruckweise frei
mache von blossen abgestorbenen Lebensformen und von reflektierendem
Geschwätz».2 Goeppel war kein Beweger, viel eher ein Bewegter, d.h. von der

Zeitströmung Mitgerissener. Unser Interesse darf er insofern beanspruchen, als

er dem leider immer noch recht konturlosen Bild der Geschichte unserer

Region doch einige Individualität zu verleihen imstande ist.

149



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 21 (1978)

DER PRÄDIKANT ZU ROHRBACH 1527-1545

Quellenlage

In seinem instruktiven Aufsatz über Gericht und Kirchgemeinde Rohrbach

stellt H. Würgler fest, die Umschreibung der Kirchgemeinde für das Jahr
1504 müsse fragmentarisch bleiben.3 Meines Erachtens gilt dies über das

Territoriale hinaus und für einen noch breiteren Zeitraum. Die Archivalien aus

reformatorischer Zeit sind für Rohrbach relativ spärlich und ergeben kein
individuelles Bild der Gemeinde, wiewohl es nicht ganz an Nachrichten fehlt,
die Rohrbach für kurze Zeit im Schlaglicht der grossen geschichtlichen Ereignisse

erscheinen lassen. Aus genannten Gründen kann es im folgenden lediglich

darum gehen, sozusagen historische «Momentaufnahmen» zu machen und
diese in den grösseren Ablauf der Geschichte einzureihen.

Es ist hier nicht der Ort, bernische Reformationsgeschichte abzuhandeln.4

Es möge der Hinweis genügen, dass erste reformatorische Saatkörner
nachweislich im Dezember 1518 auf bernischen Boden gefallen sind; sie waren
lutherischer Herkunft. Erst seit Ende 1521, dann aber stetig zunehmend bis

zum Höhepunkt auf der Berner Disputation vom Januar 1528, meldet sich

Zwingiis Einfluss.

Rohrbach und seine Prädikanten 1318—1326

Die ersten Träger reformatorischen Gedankengutes waren meistenorts die

Pfarrer. Es wird daher nicht unnütz sein, das Wenige hier zusammenzutragen,
das über die Rohrbacher Pfarrherren gesagt werden kann. Schwierigkeiten
ergeben sich allerdings bereits bei der Frage, ob in Rohrbach mit einer parallelen
Reihe von Kaplanen und von Leutpriestern zu rechnen sei. C. F. L. Lohner in
seinem noch immer grundlegenden Werk über den bernischen Pfarrerstand5

kennt nur eine Reihe. Jedoch legen die Quellen, welche die Begriffe «lüt-
priester zuo Rorbach»6 und «caplan», bzw. «caplani»7 nebeneinander

verwenden, den Schluss nahe, die Kirche Rohrbach habe beides, Kaplanei und

Leutpriesterei, besessen.8

Für die Jahre 1518—1520 nennt C. F. L. Lohner einen Kaplan Meinrad Wyss-

mannd Sein Nachfolger war von 1520 bis Juli 1526 KaplanJohannes Henni.10

Im August 1524 wird ihm gestattet, «sin junkfrowen hushalten zuo lassen, in

150



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 21 (1978)

ansechen sines alters und krankheit».11 Zwei Jahre später scheint er gänzlich
arbeitsunfähig zu sein. Das Ratsmanual meldet: «Dem pfaffen von Rorbach sin

pfruond abkünden.»12 Am 7. Juli 1526 präsentiert «Her Ruprecht Flösser uff
die caplani zuo Rorbach S. Katrinen altars, ob resignationem infolge Rücktritts)

Johannnes Henni».13

Bis 1526 gibt es keine Hinweise auf reformatorische Aktivitäten in Rohrbach.

Die Haltung dieser Gemeinde gegenüber einer Reinigung der Kirche an

Haupt und Gliedern ist unlösbar integriert in die Antworten der Vogtei Wangen

auf diesbezügliche Amterbefragungen der Obrigkeit. Wollen die Untertanen

des Amtes Wangen — darunter also auch die Rohrbacher — 1524 noch in
der Tradition der römischen Kirche bleiben, zur Mehrung der Ehre Gottes,
Mariae und der lieben Heiligen,14 so erwägen sie 1526 bereits die Möglichkeit
einer Disputation zur Wahrung von «frid, ruow, einikeit einer loblichen Eid-
gnoschaft».15

Johannes Goeppel 1527—1545

Die «Krankheit der Messe»

Neue Töne lassen sich hingegen ab März 1527 hören: «Wie mine herren

vernämen, dass der pfaff zuo Rorbach (gredt): Mäss han sye kätzery und ab-

göttery.. .»16 Eine lokalpatriotisch eingefärbte Geschichtsbetrachtung könnte
dazu verleiten, den hier genannten Rohrbacher Prädikanten als einsame Vorhut

des Neuen zu erklären. Dem ist aber nicht so. Im bernischen Kirchengebiet

wird schon ab 1522, im Anschluss an Luthers Schrift «De captivitate
Babylonica» (1520) die Berechtigung der Messe, bzw. ihrer gegenwärtigen
Praxis, in Frage gestellt.17 Die Hauptpunkte der Kritik fasst beispielsweise

Zwingli in seinen «Usslegen und gründ der Schlussreden» (1523) folgender-
massen zusammen: «Das Christus sich selbs einest einmal) uffgeopfferet, in
die ewigheit ein wärend und bezalend opffer ist für aller gleubigen sünd; dar-

uss ermessen württ, die mess nit ein opffer, sunder des opffers ein wider-

gedächtnus sin und sichrung Zusicherung) der erlösung, die Christus uns

bewisen hat.»18 Von daher bezogen die reformatorisch Gesinnten Berns, nicht

nur in der Messfrage, zunehmend ihre Argumente. Dass der in Zürich wie in
Bern und in Rohrbach lautwerdende Protest gegen die römische Messe nicht

nur einen abseitsliegenden theologischen Kontroverspunkt berührt, zeigen die

dem Rohrbacher Pfarrer angelasteten Worte «kätzery und abgöttery». Die

151



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 21 (1978)

«kätzery» besteht in der falschen, unbiblischen Lehre der Römischen. Zur
Illustration ein Zwinglizitat: «... ist es dahin kummen, dass die Papisten uss

der mess haben ein opffer gemacht für die lebendigen unnd für die todten
wider die heyter klare, deutliche) gschrifft gottes.»19 Der Begriff «abgöt-

tery» kennzeichnet die verkehrte Richtung der Frömmigkeit. Zwingli: «Ich

glaube, das wird niemand leugnen, dass wir alle zur Messe wie zu einem heiligen

Anker die Zuflucht genommen haben. Ja, soweit sind wir in unserem
Wahnwitz gegangen, dass wir glaubten, der blosse Anblick des Brotes bringe
uns Heil Warum beten wir also an, was wir sehen, wo doch Gott allein, den

wir nie gesehen haben, angebetet werden muss?» «An solche Verehrung
Gottes haben wir uns geklammert (wie wir überhaupt unsere eigenen Einfälle
allzu wichtig nehmen) und haben sie an die Stelle der echten Gottesverehrung
gesetzt.»20 Dem Rohrbacher Pfarrer geht es also um Fundamentales, nämlich

um die rechte Lehre und das rechte Verhältnis zu Gott. Zur Verdeutlichung
des Gesagten seien noch zwei Abschnitte aus Nikiaus Manuels Stück «Die

Krankheit der Messe» (1528) angeführt. Die Messe, als Mittelpunkt des

römischen Glaubens und Gottesdienstes, ist todkrank. Von dieser Nachricht

sagt der «Cardinal»: «Es drifft den besten, stercksten, und drifft den stein an

im pfullment Fundament), daruff die gantzen pfaffenheyt gebuwen ist. —

Bapst: Nun wait sin gott! Es ist die Mess! Das armbrost ist lang gespannet
gestanden, sobald es latt, so sind wir all geschossen.» — Auf die Frage des Papstes:

«Was ist der unfal, oder in was gestalt leydet die mess not?», antwortet der

Kardinal: «Sy ist anklagt, verlümbt, ussgerufft, und verschrouwen, sy sye ein

betriegender geltkutz, ein gruewel, gotslesterung, und die groesst abgoettery,

so ye erwachsen, sytt das die erd gestanden sye ...» 21

Bern-Rohrbach

Die Obrigkeit liess die Sache anscheinend nicht auf sich beruhen. Am
5. April 1527 finden wir folgenden Eintrag im Ratsmanual: «An vogt Wangen.

Des priesters halb zuo Rorbach donstag har frü.»22 Doch der Rohrbacher

Pfarrer liess sich nicht verdriessen. Dass er mit seinen reformatorischen
Ansichten nicht allein war, zeigt am 15. Mai 1527 die theologisch bemerkenswerte

Antwort der Vogtei Wangen auf die 4. Amterbefragung der Obrigkeit:
«Wir begerend ouch, dass man handhaftige bewerte und göttliche geschrift,
nüwes und altes testaments, durch die predicanten allenthalben an den cantz-

152



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 21 (1978)

Rohrbach: Kirche. Foto: Hans Zaugg, Langenthal



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 21 (1978)



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 21 (1978)

len ueben und bruchen soll, ouch was darus als mit bewerter heiiger gschrift
erhalten mag werden, das zuo förderen, helfen hanthaften, beschützen und

beschirmen nach üwerem gefallen und unserem vermögen, damit und was

bepstist, möntschlicher Satzung oder dergleichen bishar gebracht were, in der

gemein der kilchen abless abgestellt werd, und gott sin eer geüffnet und ge-
meret mög werden.»23 Die in Rohrbach als «abgöttery» bezeichnete Messe

muss nun vollends als wider «gott sin eer» abgestellt worden sein. Jedenfalls
müssen die Gnädigen Herren von Bern den Vogt von Wangen anweisen: «Mit
dem kilchherren von Rorbach zuo verschaffen, mäss zuo halten, oder aber von
der pfruond zuo stan.»24 Diese obrigkeitliche Drohung war nicht eigentlich
reformationsfeindlich, sondern nur die Konsequenz des knapp zwei Monate

zuvor erlassenen Befehls zur Vermeidung jeglichen reformatorischen
«Wildwuchses»: «dass niemand, wer der sye, die ämptern der heiligen mäss, und

derglichen alt brach und Übung der kilchen und cerimonien abthuon solle,

noch darin brechen möge on miner herren räten und burgern und iren von statt
und land wüssen und willen, alles bi grosser ungnad und straf.»25

Für diese Zeit konstatiert K. Guggisberg: «Immer häufiger wurde nun die

Messe nicht mehr gelesen. Rohrbach ging voran.»26 Der zweite Satz ist zu

korrigieren. Soweit ich sehe, ging Bolligen «voran», nämlich schon im Sommer

1525: «Des priesters von Bölingen halb. Wie er dhein wywasser gesegnet,
noch saltz, dessglychen dhein mess hab .»27 Im September des selben Jahres
haben wir hier auch den ersten Disziplinarfall wegen Nichtabhaltens der

Messe.28 Am Weihnachtstag 1525 liest auch B. Haller keine Messe mehr. Auf
Druck der Bevölkerung hin wandelt der Rat Hallers Priesteramt in ein

Predigeramt um — einer der ersten deutlich reformatorischen Akte in Bern!29 Im
Frühjahr 1527 befiehlt man dem Brittnauer Pfarrer, entweder Messe zu lesen,

«old oder) pfround abkünden».30 In der Woche darauf ergeht die Mahnung
an den Dekan in Huttwil, «das sacrament administriere(n) lut des mandatz».31

Nun erst, an fünfter Stelle, folgt Rohrbach, dem sich dann die Gemeinden

Diemtigen32, Niederbüren33, Langnau34 und andere anschliessen. Ab Oktober
1527 entgleiten der Obrigkeit Ubersicht und Disziplin infolge der Vielzahl

von Fällen.35

Die Kohrbacher Bittschrift 1527

Die Rohrbacher liessen ihren von Amtsentsetzung bedrohten Pfarrer nicht
im Stich. Am 13. Juli 1527 treten sie für ihn beim Berner Rat ein und bitten

153



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 21 (1978)

um Untersuchung, ob er den obrigkeitlichen Mandaten gemäss lehre oder

nicht: «Frid und gnad von gott, unserem himlischen vatter, durch unseren
herren Jesum, syge gewünst alle zit von allen christglöubigen! Amen.

Strengen, edlen, vesten, fürsichtigen, wissen und besunderss günstigen,
gnedigen, lieben herren, Ueweren gnaden syg kund allzit unser willig und

gehorsamer dienst etc. Alss unss inbrünstige liebe, so unss gegen got und

unserem nechsten statt zuo tragen (Matthäus 22, 37 ff.) nit wenig ermanet, sind

wier sunder durch dz einig wort Christi hoch gewarnet, da er spricht: <Alle die

pflantzung, so min himlichscher vatter nit gepflantzet hat, sol ussgerütet wer-
den> (Matthäus 15,13b), könnent wier harynnen nüt grüntlicherss vassen, dan

alless, dass da geüebet und gelert wirtt, wider dass göttlich wort, ist sünd. Nun
sind wier uss riehen gnaden gottess vetterlich durch üwer gesant und gehalten
mandat bericht, dass vil der ceremonischen dingen, lange zit fridsamlich wider

got und ware geschrifft gebrucht und in der weit erhaltten, deren noch bi tag
nit wenig sind, so semlicher glissnischer art anhengig sind, vor denen unss

Paulus zuo den Corintheren warnen thuot, spricht: <Es ist not, dass zweyung
und Spaltung köment, uff dass der grecht geoffenbaret werde.> (1. Korinther
11,19) Synd wier vereinbaret mit glichem rat von allem zuo stan, dass nit
grund mag han in göttlicher geschrifft, sind der hoffnung, üwer wissheitt
werde unss vetterliche hilff bewissen, und alle die, so by unss in unseren
gemeinden ungehorsam wehten sich machen, oder uns und unssere christenn-
liche meynung wurden verachten, semliche und alle die helffen züchtigen, dan

wier lib und guot zuo der warheyt setzen wend. Begerent ouch vor beden,

geistlichen und weltlichen und den gelertten unseren predicanten zuo verhör-

ren, und wz was) mit göttlicher geschrifft er bewisst wirt, demselbigen ouch

nach zuo leben. Es möchte ouch üwer wissheit ein gross beduren an unserem

langen verantwurtten haben, ist nit unser schuld, besunder sondern) dess,

der unss befolchnen handel geoffenbaret solt haben, dan wier all zit in üwerem

willen geflissen söllent erfunden werden und in üweren gebotten alss die
gehorsamen begeren zuo wandlen. Bittent ouch trungenlich und um gottess
willen bede, jung und alt, frowen und man, unser gemeind zuo Rorbach, üch

alss unser gnedig herren mit unserem predicanten, ouch den unseren gesantten
nit ylen, sunder vetterlich vernemmen. Welle der almechtig ewige got üch mit
sinen gnaden barmhertzenglich mitt göttlichem friden und segen langwerig
beschirmen und behaltten! Amen. Datum uff sampstag vor Margarethe anno

im xxvii° dess manatz july 13. VII. 1527)

154



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 21 (1978)

Die üweren guotwilligen und gehorsamen, die kilch und gemeint zuo Ror-
bach.»36

Dieses Bittschreiben der Rohrbacher ist formal wie inhaltlich eine Leistung
und theologisch derart gewiegt, dass man füglich die Frage stellen darf, ob

nicht vielleicht der angeschuldigte Pfarrer selber der Verfasser war. Wer ausser

ihm hätte zu jener Zeit in Rohrbach die hierzu notwendigen Voraussetzungen

mitgebracht? Es seien hier nur die Hauptpunkte herausgestrichen. 1) Das

Schreiben ist in der «wir»-Form gehalten. Die ganze «kilch und gemeint zuo

Rorbach» steht hinter ihrem Prädikanten. 2) Die Rohrbacher fühlen sich im
Einklang mit dem «einig wort Christi», wie auch mit dem letzten obrigkeitlichen

Mandat.37 Wenn sie die Messe nicht mehr abhalten, so geschieht in
Rohrbach nur das in Matthäus 15,13b Gesagte: «Alle die pflantzung, so min
himlichscher vatter nit gepflantzet hat, sol ussgerütet werden.» 38

— Also eine

schriftgemässe Reformation. (Diese Schriftstelle, das sei hier nur nebenbei

vermerkt, verwendeten die Gnädigen Herren ein halbes Jahr später in der

Uberschrift ihres Reformationsmandates: «Gemein reformation und Verbesserung

der bishargebrachten verwändten gottsdiensten und ceremonien, die

näben dem wort gottes durch mönschlich guotdunken nach und nach

ingepflanzet, aber diser zyt, us gnaden gottes und bericht sins heiligen worts,
durch Schultheissen, kleinen und grossen rät der statt Bern, in Uechtland us-

gerüttet sind ...»39 3) Bedauerlicherweise hat die Abschaffung der Messe

«zweyung und Spaltung» im Gefolge, doch handelt es sich nach 1. Korinther
11,19 um einen dialektischen Vorgang zur Wahrheitsfindung. 4) Die
Rohrbacher sind bereit, «lib und guot zuo der warheyt setzen» und diese Wahrheit
auch auf dem Disputationsweg erhärten zu lassen. Im übrigen bitten sie die

Obrigkeit um sorgfältige («nit ylen») und väterliche Behandlung ihres

Anliegens.

Die Antwort der Obrigkeit

Kurzfristig schien den Rohrbachern Erfolg beschieden. Nur zwei Tage

später, am 15. Juli 1527, wird ihnen mitgeteilt: «Uff fürtrag der gemeind von
Rorbach, irs predicanten halb, ist geraten, das der predicant woll predigen

mog, und daby ouch ein caplan da sye, der mäss halte.»40 Umso erstaunlicher
aber der unvermittelte Rückzieher vom 19- Juli 1527: «Ist geraten, well der

lütpriester zuo Rorbach nitt mäss han und predigen, solle er von der pfruond
stan.»41 Ist der Prädikant vielleicht gar in Predigtstreik getreten? Jedenfalls

155



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 21 (1978)

scheint man sich dann irgendwie arrangiert zu haben, wie der folgende Eintrag
ins Ratsmanual vom 19- August 1527 vermuten lässt: «Die von Brittnouw
anhalten, rüwig ze sin, und wer predig losen well, das mog kann) thuon,
ouch mäss hören; doch well der pfarrer nit mäss han, von der pfruond stände.»

— dies war die Rohrbacher Situation. Doch nun räumt der Rat ein: «Sy mogind
aber woll in irem costen auf eigene Rechnung) den prediger enthalten.

Desglichen die pfarr Pfarrei) mit einem versächen werden, der mäss hab.»

Wenn die Brittnauer schon die Reformation wollen, dann mögen sie sie selber

finanzieren! Genau die gleiche Haltung nehmen die Gnädigen Herren nun
auch den Rohrbachern gegenüber ein. Auf der nächsten Zeile im Ratsmanual

lesen wir nämlich: «Desglichen an vogt von Wangen. Von des priesters zuo
Rorbach wegen.»

42 Offensichtlich gelang es den Rohrbachern, ihren Prädi-
kanten «hinüber» zu retten: Im November 1527 meldet Berchtold Haller an

Zwingli: «Die von Rorbach sind langest abgestanden (von der mess) und doch

ir pfarrer on mess geduldet.»43

Das Jahr 1528 brachte die längst erwartete Disputation, d.h. die anhand

der Heiligen Schrift erhobene Unité de doctrine, wie sie sich dann in den zehn,

von F. Kolb und B. Haller verfassten, Schlussreden niederschlug, die mit 235

zu 46 Stimmen von den nach Bern aufgebotenen Pfarrern angenommen wurden.

Auf der Liste der Befürworter stehen für Rohrbach zwei Namen: «Michel

Lusser, jetz wonhaft zuo Rorbach, etwan Pfarrer zuo Oberburg, all artickel.»44

und «Johannes Gepäl, kilchherr zuo Rorbach, omnes alle).»45

Zur Identität des Rohrbacher Pfarrers 1527/28

Wir hatten die Liste der Rohrbacher Pfarrer mit Ruprecht Flösser (1526

VII 07 - vorderhand abgeschlossen. Von Juli 1526 bis Januar 1528 nennen

uns die Quellen Amtsbezeichnungen wie «pfaff», «lütpriester», «predicant»,
aber keinen Namen. Umso mehr stellt sich die Frage nach der Identität jenes

Pfarrers, der ab März 1527 die Messe unter Beschuss nimmt und sie konsequent,

bis zu ihrer offiziellen Verwerfung anlässlich der Berner Disputation,
bekämpft. Es ist kaum zweifelhaft, dass es sich die ganze Zeit über um die

selbe Person handelt. Der genannte R. Flösser wird es kaum gewesen sein - er

ist Kaplan46, nicht Leutpriester. In den Quellen ab 1527 wird kein Kaplan
mehr genannt. Offenbar ist gar keiner mehr vorhanden. Die Rohrbacher
Bittschrift nennt nur «unseren predicanten».47

156



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 21 (1978)

Welchen Status der ehemalige Conventuale zu Trub Michel Lusser in Rohrbach

hatte, lässt sich nicht mehr ausmachen. C. F. L. Lohner meldet ihn 1525

in Oberburg. 1527 finden wir dort einen Johannes Ross, der als «kilchherr zuo

Oberburg» die X Schlussreden unterschreibt.48 Es ist deshalb möglich, dass

Lusser 1527 nach Rohrbach kam. Ob als Prädikant oder als Kaplan, muss

offenbleiben. Immerhin ist Lusser nach einer anderen Quelle49 1528 wieder in
Oberburg, so dass sich der Schluss nahelegt, Lusser sei 1527 Nachfolger von
R. Flösser auf der Kaplanei Rohrbach geworden (vielleicht im Anschluss an

den obrigkeitlichen Befehl vom 15.VII. 1527: «das der predicant woll predigen

mog, und daby ouch ein caplan da sye»50 und habe, nachdem die Reformation

den Altardienst hinfällig gemacht hatte, 1528 wieder seine ehemalige
Pfarrstelle angenommen.

Dann würde es sich bei unserer gesuchten Person nur noch um Johannes

Gepäl (Goeppel) handeln können, eine Annahme, die sich auf die ältere, aber

nicht dokumentierbare Tradition berufen kann.51

Zur Person Johannes Goeppels

Das Eigenartige war jetzt also geschehen: Die selbe Renitenz, die Goeppel
1527 beinahe die Pfarrstelle gekostet hatte, wurde am 13. Januar 1528

sozusagen öffentlich anerkannt und verbindlich erklärt.

Tragen wir nun das Wenige zusammen, das sich von dem Mann finden

lässt, der während immerhin 18 Jahren Rohrbachs Seelsorger gewesen ist! Die
Schreibweise seines Namens variiert stark, im 16. Jahrhundert keine Seltenheit.

Johannes, zuweilen Johannes Ulrich, heisst er zum Vornamen. Der
Nachname schwankt zwischen dem häufigeren Goeppel, Goppel, Göpel und

Gappell, Gappel, Gepäl.52 Die bereits im 18. Jahrhundert53 aufgekommene

Vermutung, Johannes Goeppel sei identisch mit jenem Johannes Grebel, Pfarrer

zu Schöftland, der 1528 die X Schlussreden unterschrieb, hat bis in die

neueste Literatur Eingang gefunden54, kann so aber nicht aufrecht erhalten
werden. Denn am 13. Januar 1528 unterschrieben die Schlussreden unmittelbar

untereinander: «Johannes Gepäl, kilchherr zuo Rorbach, omnes. Johannes

Gingi, kilchherr zuo Schöftlen, omnes.»55 Zweifellos liegt eine Verwechslung

von Gepäl mit Gingi vor56, welch letzterer sich tatsächlich gelegentlich auch

Grebel nennt.57

Woher Goeppel stammt, lässt sich bis dato nicht feststellen. Archivalisch

157



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 21 (1978)

finde ich seinen Namen und Aufenthaltsort erstmalig in der eben genannten
Unterschriftenliste vom Januar 1528. Dann wird es wieder still um ihn. Erst

am 7. Oktober 1529 wird Goeppel wieder genannt — im Zusammenhang mit
der Täuferbewegung, die auch seine Kilchhöre nicht auslässt58 und die ihn für
die nächsten Jahre in Atem halten wird.

Johannes Goeppel und die Täufer 1529—1532145

«Dem vogt von Wangen. Die purren und pfaffen zuo Rorbach und Madis-

will harwysen. Sontag z'nacht hie zuo sin. Disputatz, thöuffer.»59 — Eine Woche

später muss sich Goeppel von einem gewissen «Her Meyer» im Wirtshaus
die typisch täuferische Frage gefallen lassen, «wo es geschrieben stat, das ein

priester ein pfruond solle han?»60 1532 wird Goeppel zusammen mit dem

Dekan des Kapitels Thunstetten und den Kollegen von Huttwil und Madiswil
(die drei Kirchgemeinden scheinen eine besonders grosse Affinität zum Täu-

fertum entwickelt zu haben) zum Zofinger Täufergespräch vom 1.—9- Juli
aufgeboten,61 das gesamtschweizerisch grosse Beachtung fand und dessen

Akten sogar gedruckt wurden.62 Als besonders widerborstige Täuferführer
erwiesen sich Christian Brüggervon Rohrbach und Hans Riff, gen. Kaderli, von
Madiswil.63

Bis 27. Februar 1545 scheint Johannes Goeppel das Rohrbacher Pfarramt
versehen zu haben. Unter diesem Datum meldet das Ratsmanual: «Predicant

von Rorbach gan Zofingen, sin presentatz.»64

DER PRÄDIKANT ZU ZOFINGEN 1545-1548

Die Zeit

Die Reformationszeit war geprägt von elementaren Umwälzungen und

Auseinandersetzungen. Selbst innerhalb des reformatorischen Lagers gingen
die Lehrmeinungen auseinander und zwar zu einem Zeitpunkt, da einträchtiges

Zusammenstehen allein imstande gewesen wäre, die gesamteuropäische
Zukunft des Protestantismus zu sichern. K. Guggisberg bemerkt treffend: «Es

ist eine leidvolle Tatsache, dass das letzte Mahl Jesu, das ein Band der Gemeinschaft

sein wollte, zum Streitobjekt geworden ist .»l

158



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 21 (1978)

Seit 1524/25 war es über diesen Punkt zwischen Luther und Zwingli, dann

zwischen den Lutheranern und den Reformierten überhaupt, bis in die

entlegensten Winkel zum kaum noch beizulegenden Konflikt gekommen.2 In
Zwingiis Abendmahlslehre, die die geistliche Gegenwart Christi betont,
befürchtete Luther die Vernachlässigung der wahren Gegenwart Christi und

damit der objektiven Heilsgabe. Bei Luther, der den Akzent auf die leibliche

Gegenwart Christi legt, sah Zwingli die fehlende Abgrenzung gegen die

Messe und eine unstatthafte Materialisierung des Glaubens. Tragisch an dieser

Differenz war, dass Luther wie Zwingli, und mit ihnen ihre Anhänger, die
gemeinsame Mitte ihrer Abendmahlslehre, nämlich die persönliche Gegenwart
(personale Realpräsenz) Christi, zunehmend aus den Augen verloren. Kontrovers

war bei ihnen eigentlich nur die Frage nach der Weise dieser Gegenwart.3
Es fehlte deshalb nicht an Versuchen, aus der fundamentalen, weil von zwei

verschiedenen Glaubensbegriffen ausgehenden, Frage einen blossen Streit um
Worte zu machen. Der Strassburger Theologe M. Bucer verstand es, gerade den

Bernern weiszumachen, mit der blossen Änderung der Abendmahlsterminologie
sei ein Anschluss der Reformierten an Luther möglich.

~~~g

d

Bern zeigte zunächst kein Interesse an einer solchen Einigung (Concordie).4

Nach Kappel II aber und bei der steigenden Bedrohung der Reformation
durch die politische, militärische und kirchliche Gegenreformation, musste
den Bernern eine Annäherung an die Glieder des Schmalkaldischen Bundes

immer wünschenswerter erscheinen. Klassisch formuliert der Lutheraner

159



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 21 (1978)

P. Kunz die Absicht, die hinter der in Bern von 1536 bis 1540 festzustellenden

massiven Sympathie zum Luthertum steht. Den am ursprünglichen
Zwinglianismus Festhaltenden, die eine Concordie nur dann für zuträglich erachten,

wenn diese ohne Preisgabe des angestammten Bekenntnisses bewerkstelligt
werden kann, wirft er kleinkarierten Partikularismus vor. Die Concordien-

willigen sehen «vyl mer uff den Handel und zutragende wolfart aller evangelischen

kilchen denn das als dass) wir uns (von) wenige und doch christliche

und waarhafftige wörtli wellend irren beirren) lassen».5

Ab 1540 jedoch musste der bernischen Obrigkeit zunehmend auffallen,
dass die beiden Lehrtypen des Abendmahls nicht, wie man gemeint hatte, in
Harmonie zueinander gebracht werden konnten und dass sie, weiterhin
nebeneinander geduldet, die Kirche zerreissen würden. C. B. Hundeshagen: «Erst

spät nahm das Kirchenregiment wahr, dass es durch einen unüberlegten
Unionseifer sich hatte auf einen Punkt treiben lassen, den es nie entfernt
gewollt.»6 Vollends nach Luthers Tod und nach der Niederwerfung des Schmal -
kaldischen Bundes, sowie nach der Einführung des Interims in Deutschland,
durfte sich Bern unmöglich länger von Zürich und dem dortigen Zwinglianismus

getrennt halten. Bern kehrte nun entschlossen zu «seiner» Reformation
zurück.

Zofingen 1543—1545

Die eben skizzierten Ereignisse warfen Lichter und Schatten selbstverständlich

auch auf die «Provinz». Johannes Goeppel hat sie sowohl in Rohrbach wie

in Zofingen miterlebt. Während wir aus den letzten 13 Jahren seiner
Rohrbacher Zeit keine Kunde mehr haben, fliessen die Zofingen berührenden

Quellen umso reichlicher. Dies gestattet uns, die Person des Rohrbacher Prä-

dikanten noch etwas genauer, persönlicher, zu zeichnen. Doch nicht nur die

bessere Quellenlage rechtfertigt den Blick über Rohrbach hinaus nach Zofingen.

Zur Reformationszeit bis 1798 gehörte Zofingen zum Kapitel Thunstetten

bzw. Langenthal.7 Somit bewegen wir uns in gewissem Sinne immer noch

auf «heimatlichem» Boden.

Unsere Darstellung der Zofinger Verhältnisse setzt bereits 1543 ein, also

zwei Jahre vor dem Auftreten Goeppels daselbst. Dies geschieht mit dem

Interesse, einerseits die Atmosphäre zu schildern, die unser «Titelheld» 1545

betrat, andrerseits aber auch seinen theologischen Hauptgegner Petrus Schni-

der darzustellen.

160



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 21 (1978)

Rohrbach: Im Dorf. Foto: Hans Zaugg, Langenthal



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 21 (1978)



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 21 (1978)

Petrus Schnider

Auch «Frick von Diessenhofen»8 genannt, nimmt er als Pfarrer von Pfäffi-
kon und Parteigänger Zwingiis an der 2. Zürcher Disputation vom Oktober
1523 teil.9 1524/25 hält er zur Unterstützung der Reformation in seiner

Heimatgemeinde Diessenhofen eine Gastpredigt. Als «prädicant zu Laufen»

am Rheinfall seit November 1527 findet man ihn auch an der Berner

Disputation.10 In einem Briefvom Januar 1529 an Zwingli bezeichnet sich Petrus

Schnider zusammen mit Erasmus Ritter als «baid ewer gebrueder in Christo

Jesu, unserm hern».11

Schon früh, nicht erst in Zofingen, scheint Schnider ein streitbarer Mann

gewesen zu sein. Auf der Zürcher Herbstsynode 1530 testiert man ihm zwar:

«wir hand siner leer halb kein klag, noch sin lebens», doch muss er gemahnt
werden, «zanggs und ghäders abzestan» und «mit fuoglichen, züchtigen Worten»

zu predigen.12 Bis Oktober 1533 hält er sich noch in Laufen auf.13 Januar
1538 bis April 1542 finden wir ihn als 2. Pfarrer von Biel und Dekan des

Kapitels Nidau.14 Am 15. April 1542 tritt Peter Schnider die Nachfolge des

Zwinglianers Jürg Stähelin auf der Zofinger Stadtprädikatur an.15 Bereits im
November 1543 muss der Zofinger Magistrat nach Bern melden, «herr Petter

Schnyder» und sein Kollege «meister Hanss Ulrich Weledinger (Wellendinger)»

hätten einen «span gegen einn andren vonn wegen dess herren
nachtmal».16 Dieser unerfreuliche Zustand, ein Spiegelbild der Vorgänge im Grossen

der bernischen und schweizerischen Kirchenlandschaft, sollte mehrere

Jahre währen. In Peter Schnider tritt uns der damals gerade in der Berner Kirche

verbreitete Typus des etwas vierschrötigen und ständig polternden
Zwinglianers17 entgegen in der Währung eines E. Ritter, J. Kilchmeier, J. Wäber.

Hans Ulrich Wellendinger

(gelegentlich auch «Meister Ulrich Hammerschmid»18 auf der anderen Seite,

erscheint uns als aufrechter Lutheraner. Jedenfalls sieht der Vogt von Aarburg
in ihm «der lutherischen 1er in Zofingen ein anvenger».19 Dies verwundert

nicht, wissen wir doch von Meister Ulrich, dass er bis 25. Februar 1543 zusammen

mit einem gewissen Johann Heinrich Meyer «ein Zeitlang» als Berner

Stipendiat bei Ph. Melanchthon in Wittenberg studiert hat. In einem
hübschen Empfehlungsbrief testiert der «Praeceptor Germaniae» den beiden, dass

161



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 21 (1978)

sie sich «zuchtiglich unnd ehrlich gehalden. Haben auch in loblichen Künsten

guten vleiss gethon, dass ich hoffe, sie werden zu Gottes lob unnd gemeinem
nutz wol und christlich dienen».20 Auf seine Art hat dies Wellendinger in
Zofingen, wo er am 3. April 154321 die Prädikatur neben Schnider antritt,
sicherlich versucht. Doch die Auseinandersetzung mit dem rauflustigen und
den bernischen Prinzipien treuen Kollegen liess, wie erwähnt, nicht lange auf
sich warten.

Die Krise

Schnider befleissigte sich, der Obrigkeit mitzuteilen, im Unterschied zu

Wellendinger wolle er von «gehaltner disputation umb ein haar nit wichen».22

Die Gnädigen Herren verfügen, «beyd predicanten sollend hinfür mit
einandren eins blyben. Dhein zanck mit ein andren haben, wyder miner herren

disputation nitt predigen».23 Doch die Differenz lässt sich nicht so einfach

unter den Teppich kehren. Sie drängt im Dezember 1544 erneut an die
Oberfläche. Der Zofinger Rat muss konstatieren: «dess alles ungeachtet hatt sich

abermals zwüschen inen ein span und zanck zuogetragen», und zwar so,

dass sie «uff den cantzlen einanderen schmützind, anzüchind, ussschryend und

verunglimpfind.»24 Die beiden Streithähne werden an die sie gemeinsam
verpflichtende Grundlage von Predigt und Lehre erinnert: Was «den handel des

sacraments» betrifft, «wellen mine gnädigen herren, das sy den usslegen

nach inhalt der disputation und Cantzelbüchlinn Liturgie)».25 Für Schnider

gibt diese Verfügung den Anlass, diesbezügliche Äusserungen seines

lutherischen Kollegen mit Akribie zu notieren und nach Bern zu melden. Nicht
gerade eitel Freude hatte man dort an obrigkeitskritischen Aussagen Wellendingers

wie etwa der folgenden: «Die falschen propheten seytend all, das die

küng Könige) gern hortend; aber Micheas, der die warheit seyt, ward gehasset.

Also gadt es noch zuo mit der oberkeit: wen man iro die warheit seyt, so

muoss Micheas gehasset werden und die uberigen glieppt.»26 Der Zofinger
«Micheas» musste sich allerdings nicht wundern, dass er in Bern «gehasset»

wurde. Seine Ausfälle gegen Schnider sind dermassen, «dass zuo besorgen, nütt
guots daruss entstan moechtt». Der Vogt von Aarburg und der Stiftsschaffner

von Zofingen sehen sich veranlasst, in Bern zu empfehlen, Wellendinger «mitt
der zitt endren und andersthwohin thuon».27 Am 7. sowie am 13. Februar

1545 beschäftigen sich die Räte mit dem Zofinger Span.28 Wellendinger wird
zitiert, dabei zeigt er grosses formales Geschick, sein unverblümt zur Schau

162



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 21 (1978)

getragenes Luthertum als mit der Berner Disputation im Einklang befindlich
zu erweisen. Als dann allerdings die Examination den neuralgischen Punkt

berührt, die in der 4. und 5. Schlussrede niedergelegte Abendmahlslehre, ver-
lässt ihn die Dialektik. Auf die Frage, ob er die beiden Schlussreden anerkennen

wolle, «hatt (er) gseit ja, aber kumerlich, amphibologicôs gewunden),

anguillae modo aalglatt)».29 Diese Zweideutigkeiten Wellendingers hatten
Schnider «um der ere gottiss willen und siner helgen warheitt und unsser

armen möntschen selikeitt willen» veranlasst, dem Kollegen öffentlich
vorzuwerfen, er habe «die warheitt in dem handel nütt glertt und 1er sy noch nitt
und werd sy nümmer mer recht leren». Vogt und Stiftsschaffner bitten die

Obrigkeit in einem Brief vom 21. Februar 1545, den unverbesserlichen

Wellendinger zu belangen und Schnider, dem ihre Sympathie ganz offensichtlich

gilt, «gnedicklich zuo verhoeren und nitt imm zu gachen».30 Nach zwei

Sitzungen entscheiden die Gnädigen Herren: «Predicant von Rorbach gan Zofingen,

sin presentatz, herr Petter Schnyder gan Rorbach, Magister Io(hann)
Ulrich Hamerschmid Wellendinger) gan Wichtrach.»31 Mit dieser Rochade

glaubte die Berner Obrigkeit, den Kirchenstreit von Zofingen beigelegt zu
haben. Doch sie sollte sich täuschen! Zwar war der eine Exponent des «Spans»,

Wellendinger, in Wichtrach «neutralisiert».32 Doch der andere blieb in der

Nähe: Peter Schnider zog in Rohrbach nicht auf. Hingegen treffen wir ihn ab

18. März 1545 als Prädikant von Aarburg an33 — nahe genug, um die Vorgänge
in der Zofinger Kirche genauestens beobachten zu können, vor allem jetzt die

Aktivitäten der beiden neuen Prädikanten Johannes Goeppel und Bendicht
Schürmeister. Auch hier sollte es nicht lange dauern, bis der nächste

theologische Streit vom Zaun gebrochen war.

Zofingen 1343-1348

Johannes Goeppel und Bendicht Schürmeister 1343/46

Was Johannes Goeppel bei seinem Amtsantritt am 27. Februar 1545 in
Zofingen antrifft, ist eine in sich zerstrittene und desorientierte

Kirchgemeinde. Die Feststellung Bullingers für Bern gilt füglich für Zofingen: «Es

schmerzt mich, dass eine im Glauben bis dahin so beständige Kirche durch die

Parteiungen weniger Pfarrer dermassen zersprengt und zerfleischt wird. Der

Herr möge es besorgen!»34

163



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 21 (1978)

Am 23. April 1545 erhält Goeppel Zuzug in seinem Kollegen Bendicht

SchürmeisterP Mit diesem erscheint er «uff Mathei» 1545 vor dem Zofinger
Rat «von wägen jr Spans und handells» mit dem Bürger Maritz Lüscher.

Besagter Lüscher habe geredet: Schürmeister «het hüt ein predig than, mann
solt jm (die) Zungen schlitzen».36 Wir gehen kaum fehl, wenn wir annehmen,

der «span und handeil» habe die Auslegung des Nachtmahls zum
Gegenstand gehabt. Jedenfalls scheint auch Goeppel in die Sache verwickelt,
denn am 3. November 1545 stellen die Räte fest, «das Maritz Lüscher uff die

predicants nüt gebracht hab, das inen unerlich syg, und das sy die warheit

geprediget haben». — Letzteres war der Kontroverspunkt! Lüscher wird seiner

«ettwas ungeschickter worten» wegen gebüsst, dann ist die Sache für den

Magistraten «gantz hin und ab».37 Man sagte: Friede, Friede — und war doch

kein Friede.

Am 4. März 1546 melden die Zofinger nach Bern, Schürmeister habe ohne

ihr Wissen «ein büchlin, die Sinodos beträffende, zuo Basell jn truck geben

und lassen ussgan».38 Hierbei handelte es sich um die zwei recht obrigkeitskritischen

Reden des Basler Prädikanten Wolfgang Wissenburg,39 die
Schürmeister in der Tat 1546 unter dem Titel «De Autoritate Synodorum — Das ist

vom gewalt und herligkeit der Synoden» herausgegeben hatte.40 Wissenburg

geht von der offenbaren Tatsache aus, dass die Obrigkeit sich zunehmend in
die Angelegenheiten der Kirche mische (die alte Furcht der Lutheraner!),41

und er hält demgegenüber fest, die Synoden seien das einzige Mittel, «durch
das die diener des wort gottes und auch die kilch gottes befridet sind worden

inn allen Spänen und zwytrachten».42 Ein Magistrat, der, wie wir wiederholt

feststellten, sogar Lehrzuchtverfahren eröffnete und durchführte, musste Sätze

wie den folgenden als unstatthafte Beschränkung seiner Kompetenzen
auffassen: «Wiewol der weltlich gewalt von Gott nun ein Ordnung Gottes ist, so

muoss er doch von göttlichen rechten (das mir E.W. nit verargen wolle) dem

gewalt der Synodorum underthon sin.»43

Wirbelte so Schürmeister über Zofingen hinaus einigen Staub auf, so

berichten die gleichzeitigen Quellen über Johannes Goeppel scheinbar nur
Banales: dass er seine Steuern bezahlt hat («Herr Hans Gappell VHIb»),44 oder

im Spätherbst 1546 «hand min herren herr Hans Gappell dem predicanten

erloupt, ein mürly zemachen umb sin gartten».45 Auch die Tatsache, dass

Goeppel am 5. Januar 1547 zusammen mit vielen Amstbrüdern folgsam und

«zu abstellung zwyspältiger leer unnd pflantzung einigkeit jnn der kilchen»46

den Eid auf die Theologie der Berner Disputation leistet und damit die offi-

164



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 21 (1978)

zielle Rückkehr Berns zum angestammten Zwinglianismus mitvollzieht,
könnte den Anschein perfekter Anpassung erwecken: «Ich Joannes Goeppel
underschrib mich zeleren heiige biblische gschrift und nach inhalt der zechen

schluss reeden, wider die nüt inzefieren wie min eid wist. Predicant ze

Zofigen.»47 Doch der Schein trügt!

Das Zofinger Bekenntnis 1346

Ein bemerkenswerter, aber bisher von der Literatur unbeachtet gebliebener
Brief der Zürcher Stadtprädikanten an die Berner Zwinglianer J. Kilchmeier,
J. Wäber, E. v. Rümlang und N. Artopaeus, vom Antistes H. Bullinger selber

geschrieben und wohl auch formuliert, wirft ein anderes Licht auf Johannes

Goeppel.48 Bullinger zufolge haben die «Pfarrer der Zofinger Kirche» (Zovin-
gensis ecclesiae ministri) ein eigenes Glaubensbekenntnis (Confessio) ver-
fasst.49 Welchen Anteil Goeppel daran hat, kann nicht mehr gesagt werden.

Jedenfalls war es Goeppels wie Schürmeisters gemeinsames Bekenntnis, das in
Bern bekannt und von da nach Zürich zur Begutachtung übersandt wurde.

Nach siebenstündiger Sitzung mit etwelchem «Brechreiz» (nausea) ob der

«schlecht zusammengestohlenen und -geflickten Confession» sind H. Buchter,
R. Gwalther, C. Pellikan, Th. Bibliander und H. Bullinger zunächst einmal

übereingekommen, «dass Ihr (die Berner!) nicht irgendwelchen Leuten die

Lreiheit gewähren sollt, Glaubensbekenntnisse zu verfassen». Vielmehr: «Die
Schrift soll unsere Richtschnur sein!» Zwei Hauptpunkte kritisieren die Zürcher

an der wohl Ende 1546 verfassten Zofinger Confession: die Auffassung

vom Pfarramt und die Abendmahlslehre.

Bullinger missfällt die Überhöhung des Pfarramtes. «Sie sagen, die Pfarrer

seien Instrumente, durch die Gott den Glauben wirke. Die Sakramente seien

Hilfsmittel, durch die die Gnade eingeflösst werde. Dass dies thomistisch
und scholastisch ist, wisst ihr. Die Pfarrer und die Sakramente bringen es nicht

zuwege, sie verkündigen es lediglich. Gott ist es, der dies alles bewirkt. Gott
bedient sich zwar unseres Amtes, doch daran gebunden ist er nicht.» Die Zürcher

befürchten hier den Rückfall in die katholische Amtskirche: «Regiert
Gott seine Kirche vermittels der Pfarrer? — Das stimmte eher mit dem die

Stellvertretung sich anmassenden Papst überein! Gott regiert seine Kirche und

zwar mit Wort und Geist. Er selber ist der Hirte und Führer, wir die Diener.»

Ganz offensichtlich gegen Schürmeisters Büchlein «De Autoritäte Synodo-

165



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 21 (1978)

rum» gewandt, verlässt Bullinger unvermittelt die lateinische Sprache und
bemerkt in bissigem Deutsch: «Denen Lüten ist weiss was mer angelägen,
dann sy haruss sagend. Yhäner jener) hats vilicht hinuss gesagt, der geschri-
ben, der geistlich gwalt Synodorum der Synoden) gange hinuff bis an den

Hymel. Man wil das ministerium Pfarramt) vergülden, das die ministri
die Pfarrer) ouch glyssind glänzen) und nitt so dunkel und unachtbar in

der wält syend.»

Die von Goeppel und Schürmeister herangezogenen Beweisstellen sind

nichtig, ebenso wie ihre Harmonisierungsversuche mit den X Schlussreden:

«Was die Beweisstellen betrifft, mit welchen sie ihre Meinung erhärten wollen,

so sind die meisten von ihrem ursprünglichen Sinn abgebogen worden.

Von der Disputation und den daraus zitierten Stellen brauchen wir nichts zu

sagen. Wir wissen, dass ihr in dieser Sache derart geübt seid, dass ihr unseres

Rates nicht bedürft.»
Erinnerte schon die Zofinger Auffassung vom Pfarramt an gewisse, hier

allerdings massiv vergröberte Lutheranismen, so ist dies eindeutig in der

Abendmahlskonzeption der Fall. Hier empfehlen die Zürcher, sich mit den Zofin-

gern auf kein Tauziehen einzulassen. Vielmehr richte man sich nach dem, «was

Gott gesprochen hat und was auf der Disputation erklärt worden ist. Artikel
bzw. Schlussrede 4 sind klar genug.50 Diese halte man ihnen vor Augen und

man frage sie, was sie diesbezüglich glauben und lehren. Sie sollen aufhören,

verworren zu reden, glatte und widersprüchliche Worte zu brauchen!» — Die
bitteren Erfahrungen von 15 Jahren Concordienwesen stehen hinter dem Rat:

«In Streitigkeiten soll man nämlich die Wörter in ihrer ursprünglichen
Bedeutung verwenden. Zu vermeiden sind solche, die schon umstritten sind und
die in den gegenteiligen Sinn gewendet werden können.» — In der Umschreibung

der Art von Christi Gegenwart im Abendmahl soll man von
«Wortungeheuern» (verborum monstra) und Wortmagie (praestigia verborum)
abstehen und «einfach und unmissverständlich sagen, dass Christus, nicht das

Fleisch Christi, anwesend ist».51 «Welcher böse Dämon befahl und lehrte

uns, in der Kirche über die Anwesenheit des Leibes zu disputieren, hat doch

Gott selber, Johannes 14. 15. 16. 17., deutlich genug gelehrt, er werde nicht
leiblich, sondern im Geist bei seiner Kirche sein.» — Was den «Zweck» des

Abendmahls betrifft, so ist unzweifelhaft: «Es geschieht zur Danksagung,
damit wir danken. Es geschieht zum Gedächtnis. Es geschieht zur Bundesschliessung

Den andern Zweck, den sie hinzulügen, nämlich die Vergebung der

Sünden, den haben sie sich selber ausgedacht.»52

166



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 21 (1978)

Mit dem Wunsch «Seid immerzu stark und standhaft im Herrn!» und der

Zusicherung der Fürbitte schliesst Heinrich Bullinger seinen langen Brief.

Johannes Goeppel und Petrus Schnider 1347/48

Nicht nur durch die Berner und Zürcher Stadtprädikanten war die Obrigkeit

auf die neuerlichen Ereignisse in der Zofinger Kirche aufmerksam
gemacht worden. Noch Ende 1547 beklagt sich der uns schon bekannte

Aarburger Pfarrer Schnider lang und breit über eine Auseinandersetzung, die sich

— wie könnte es auch anders sein — über dem Nachtmahl «abermals zuo tragen
zwüschet den predigren Zoffigen und ouch mir».53 An Weihnachten hat «Herr
Hans Goeppel obgedachten span handel abermals an Cantzel anzogen» und
eine von der Berner Disputation abweichende Abendmahlslehre vertreten. Die
Bitte Schniders, «mich solcher predig halber geschrifftlich ze berichten

hett er mir abgeschlagen». Goeppel zeigte begreiflicherweise wenig Lust, den

Gegner mit Denunziationsmaterial zu füttern.54 Dass Goeppels (und
Schürmeisters) Abendmahlslehre bei den Zofingern nur geringen Beifall fand,
beweist der fast gleichzeitige Brief des Landvogts von Aarburg: «... und wie sy

angefangen die Action Austeilung des Abendmahls), ist nit der dritttheyl
inn der kirchen belyben ...»55 Auch Schnider weiss von einem Clewi
Nikiaus) Huober zu berichten, der «nun mer iar und tag schon lange) inen nit
gangen zuo dess herren disch von wegen ires der Prädikanten) düncklen und
finstren Verstands und leer, dan sy von den wüorten Worten) und innhaltt
des Nachtmals glertt».56

Wohl von dieser seiner Unpopularität frustriert, hatte Goeppel (zumindest
nach Schnider) bereits Ostern 1547 verkündet, «es sey ein gantzer grüdel der

gottlosen lüten in der kilchen Zoffingen».57 Doch ganz ohne Anhang scheinen

die beiden Lutheraner in Zofingen nicht gewesen zu sein. Obgenannter Klaus

Huber beklagt sich: «das durch solche unglich predigen grosse ergernus und

zweyung nitt allein under den gemeinen burgern, sunder ouch under inen,
dem Radtt, entstanden sey ...» 58 — man war also nicht nur gegen die Lutheraner.

Offenbar durften diese im Zofinger Rat mit etwelchen Sympathien rechnen,

wie dem Brief des Aarburger Vogts vom 4. Februar 1548 zu entnehmen

ist, und wie die späteren Ereignisse weisen werden: «... hart Huober gmeint,
sy heigindt nitt recht glertt — hat der statt schriber zuo im gredt: wass sy glertt
heigind, das sig d warheitt ...» Der Vogt beklagt sich: «Welcher wider diser

167



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 21 (1978)

1er rede, dem far man schnei übers mul und dörffbald keiner mer darvon reden,
dass sy lez glertt habind.»59

Doch auch Resignation, Ergebung in das scheinbar Unabänderliche des

theologischen Zanks, macht sich in Zofingen breit: «Belade sich niemandtt
der pfaffen irer predigen halber! Kompt man gen Bernn und anders two mit
inen, so hatts die meynung nit, wie man sy aber gehörtt und verstanden

predigen.» Und zuletzt «muoss der, so sich irer verwirren lere annimpt, den cos-

ten und anders an im han und furind sy mit irer leer für».60

Aber in Bern ist man nun entschlossen, die Zofinger kirchlichen Verhältnisse

zu bereinigen. Das Argument des Aarburger Vogts ist seit einiger Zeit
auch das der Gnädigen Herren: Durch das ständige Gezänk «württ man dan

erst (noch) zun einem gspött darzuo von den nachpuren, das (so dass) sy selbs

reden: wass wetten mir uwers gloubens! Ir sind sin doch selbs nit eins!»61 — Am
17. Januar 154862 tagt der Rat über der Sache. Zitiert sind P. Schnider von

Aarburg, N. Huber, B. Schürmeister und J. Goeppel von Zofingen. Nach
Verlesung der Anklage muss J. Goeppel seine ominöse Weihnachtspredigt über
das Abendmahl «uff den text des 6. Capitels Johannis» verlesen. Er beteuert,
«himel und ertrich ee eher) verlassen und von got absin, dann das er die

conscientzen Gewissen)» der Gläubigen mit einer falschen Lehre verletzte.63

Den Vorwurf Kilchmeiers, «er habe gredt, hie Zofingen sige ein sömlich

wuormnest» — wohl der von Schnider hinterbrachte gehässige Ausfall gegen
die Zofinger64 — diesen Vorwurfweist Goeppel zurück: «Er hatt des wörtlis hie

glöugnet.»
Die beiden Zofinger Prädikanten geben sich redliche Mühe, ihre

Rechtgläubigkeit zu beweisen. Typisch ist Goeppels Versicherung, «sin confession65

und der vertrag sigend einandren im verstand ganz glich, wiewol es im einen

buochstaben nitt gliche». Diese Strategie hatte Bucer schon früh in die Con-

cordienverhandlungen eingeführt. Auf der Berner Synode vom 22. September

1537 hatte er, im Bemühen, die lutherische Abendmahlslehre mit der zwing -

lischen zu kopulieren, wörtlich erklärt: «Der unglych bruch der worte soll

niemand abschrecken.»66 Doch der Rat ist nun gewitzigt und entschlossen, die

unruhestiftenden lutherischen Elemente aus seiner Kirche zu entfernen: «Die-

wyll sölchs alles wider miner herren lobliche disputation unnd hievor Rhätt
unnd Burgern beschlossen, dass derglichen predicanten urloub sollend han. So

sol sölichs an inen erstattet wärden, nämlich so ist Benndicht Schürmeister

unnd Hannss Göpel geurloubett worden, darzuo sollend sy beid dem vogtt
und Cläuwi Huber den costen abtragen.»67

168



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 21 (1978)

Nachspiel

Dieses harte Verdikt sollte aber nicht das letzte Wort über Goeppel und

Schürmeister sein! Es meldeten sich nun nämlich ihre einflussreichen Freunde

im Zofinger Rat. Der treue Landvogt von Aarburg schreibt hierüber nach

Bern, «wie das die von zoffingen im rath und vor den bürgeren ein gross duren

empfangen, das jir, min gnädig herren, jre predicanten one jr vorwüssen ge-
urloubett hand, ouch ynen gar nüt zwüssen than, warumb man si gurlou-
bett.»68 Drei Tage später, am 7. Februar 1548, treffen «Botten vonn Zoffingen»

ein. Diese haben den Auftrag, den Berner Ratsentscheid zu bedauern und

zu betonen, dass sie «nitt wüssen, worumb es beschechen. Sy sigind sunst

merertheils mitt jnen wol zfriden gsin.» — Die Gnädigen Herren schicken aber

die Zofinger Gesandtschaft nach Hause mit dem etwas verärgerten Hinweis,
«was mine herren than, dess habind sy glimpff, fuog und gwalt gheppt. Umb
das darum) inen nüt zuogschriben sie worden».69 Eine detaillierte
Urteilsbegründung werde ihnen später zukommen.70 Dies geschieht drei Wochen

später. Hauptanklagepunkt ist die Zuwiderhandlung gegen die X Schlussreden.

Man habe die beiden Prädikanten entsetzt, den Zofingern «zuo guotem
und nit zu bössem, dann mine herren dess tentzlens und zanggens nüt meer

wellind, noch ghept wellind haben. Wellinds hinfür, so offt sömlichs zuo
schulden khomptt ouch thuon etc. Min herren habind inn statt unnd Lannd

ussschriben lassen, by den X Schlussreden zebliben. Das wellend sy mitt der

hilff Gottes handhaben etc.»71

Sehluss

Die Zofinger Ereignisse, an denen der ehemalige Rohrbacher Prädikant

Johannes Goeppel nicht unmassgeblich beteiligt war, mag man als Ereignisse

an der Peripherie abtun. Immerhin: Bezugnehmend auf die strenge Bestrafung
der Zofinger Prädikanten wurden am 24. April 1548 die drei wichtigsten
Vertreter des Luthertums in der Kapitale, S. Sulzer, B. Gering und K. Schmidt,
entfernt: «... da aber hiervor von glychen fählers und vermässenheit wegen
ettlich predicanten geurloubet, hinsonnders die zween zuo Zoffingen so

könnent wohl bemellt myn gnädigen herren zur pflantzung frid, ruowen unnd

einigheit nit fürkommen, dann dass sy die dry predicannten zeurlau-

ben.»72 — Hier hat die Peripherie einmal auf das Zentrum gewirkt.

169



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 21 (1978)

Das Resultat: Der Aarburger Petrus Schnider, dem die Zofinger Kirche der-

massen am Herzen lag, hatte sich behaupten können, offiziell mit ihm auch der

Zwinglianismus.73 Bendicht Schürmeister fand ein neues Auskommen in Brugg.74

— Wohin es aberJohannes Goeppel verschlagen hat, wissen wir nicht. Seit dem

17. Januar 1548 hat er die Bühne verlassen.73 Die damals massgeblichen
Akteure der Geschichte haben ihn ins Unrecht versetzt und der Vergessenheit

anheimgegeben.

QUELLEN UND LITERATUR

A. Handschriftliche Quellen

Wo nichts anderes angegeben, aus dem Staatsarchiv Bern:

— RM Ratsmanuale.

— TMB Deutsche Missivenbücher.
— UP Unnütze Papiere.

Quellen aus dem Stadtarchiv Zofingen StA Zof).

B. Gedruckte Quellen

— Egli Artensammlung zur Geschichte der Zürcher Reformation (1519—1533), hrsg. v.

E. Egli, Zürich 1879.
— H Zwingli, Hauptschriften, bearbeitet von F. Blanke, O. Farner, O. Frei, R. Pfister,

bisher 8 Bde, Zürich 1947 ff.
— Strickler Actensammlung zur Schweizerischen Reformationsgeschichte in den Jahren

1521—1532, hrsg. v.J. Strickler, 5 Bde, Zürich 1877 ff.
— StT Aktensammlung zur Geschichte der Berner Reformation 1521—1532, hrsg. v.

R. Steck u. G. Tobler, 2 Bde, Bern 1923.
— Z Huldreich Zwingiis Sämtliche Werke, hrsg. v. E. Egli et alteri, bisher 14 Bde,

Berlin 1905, Leipzig 1908 ff., Zürich 1956 ff.

170



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 21 (1978)

C. Häufig zitierte Literatur

(Die anderen Werke laufen in den Anmerkungen)
— Guggisberg K. Guggisberg, Bernische Kirchengeschichte, Bern 1958.
— Hundeshagen C. B. Hundeshagen, Die Conflikte des Zwinglianismus, Luthertums

und Calvinismus in der Bernischen Landeskirche von 1532—1558, Bern 1842.

— Lohner C. F. L. Lohner, Die reformierten Kirchen und ihre Vorsteher im eidgenössischen

Freistaat Bern, Bern 1864 f.

— OJB Jahrbuch des Oberaargaus, 1958 ff.
— Pfister W. Pfister, Die Prädikanten des bernischen Aargaus, Zürich 1943.
— Weber R. Weber, Die Pfarrer der reformierten Kichgemeinde Zofingen seit 1528, in:

Zofinger Neujahrsblatt 62, 1977, S. 7 ff.

ANMERKUNGEN

Der Prädikant zu Kohrbach 1527-1545

1 J. Burckhardt, Weltgeschichtliche Betrachtungen, Köln/Berlin 1954, S. 155.
2 aaO S. 184.
3 H. Würgler, Rohrbach, Gericht und Kirchgemeinde 1504, in: OJB 8, 1965, S. 131—

147, bes. S. 145. — K. H. Flatt, Die Errichtung der bernischen Landeshoheit über den

Oberaargau OJB, Sonderband 1, 1969). Hier die Lit., bes. S. 118 ff.
4 Guggisberg (Lit.angaben S. 742—746). — G. W. Locher, Zwingli und die Schweizerische

Reformation, Göttingen 1979 (Kap. XIV: Bern).
5 Lohner.
6 StT 1259.
7 StT 948, 1255.
8 Vgl. Flatt, aaO S. 295: «1509 bestellten die Rohrbacher einen Kaplan für ihre zwei

vakanten Altäre; er hatte wöchentlich drei Messen zu lesen.» — die Leutpriesterei war
hier vorausgesetzt.

9 Lohner S. 645.
10 StT 948 (1526 VII 07). — Lohner S. 645 nennt fälschlicherweise einen Johann Houri

— zweifellos eine Verwechslung mit dem Lohner S. 577 genannten Solothurner Kaplan.

11 StT 472 (1524 VIII 22).
12 StT 920 (1526 VI 14).
13 StT 948.
14 StT 384, S. 105 (1524 IV 10).
15 StT 824, S. 285 (1526 II 24).
16 StT 1154 (1527 III 20).

171



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. (1978)

17 So etwa in Brittnau: StT 92 (1522 V 17), Kleinhöchstetten: StT 129 (1522 VIII 29).
Die Beispiele lassen sich dutzendweise vermehren.

18 Z II 111, 27-32 (1523).
19 ZI 556, 13 ff. (1523).
20 H X 117 f. 279(1526).
21 Cit. nach: C. Grüneisen, Niclaus Manuel, Stuttgart/Tübingen, 1837, S. 423 f. — Vgl.

das selbe Motiv des Angriffs auf die Fundamente der römischen Kirche in: J. Vögeli,
Schriften zur Reformation in Konstanz 1519—1538, hrsg. v. A. Vögeli, Tübingen 1972,
I. Halbband S. 346: Der Konstanzer Magistrat beschliesst, «Damitt aber das gepredigt
wort nit allgar lär usschlüeg und (doch) nun ain ingang gemachet wurd, erstlich die

bäpstlichen mess als das fundament alles bäpstlichen gebuws abzestellen, uff das mit
hinnemung dess fundaments alles ander bapstumb hinfiele.»

22 StT 1165.
23 StT 1205, S. 421.
24 StT 1242 (1527 VI 30).
25 StT 1196(1527 V 03).
26 Guggisberg S. 100.
27 StT 702 (1525 VIII 07).
28 StT 733 (1525 IX 27). - Vgl. StT 731.
29 StT 937 (1525 XII 25).
30 StT 1165 (1527 IV 05).
31 StT 1169(1527 IV 10).
32 StT 1258 (1527 VII 18).
33 StT 1284 (1527 VIII 19).
34 StT 1356(1527 X 25).
35 Vgl. StT 1406 (1527 XII 16): «dann sy (m.h.) niemands wollen zwingen zuo der mäss

oder zuo dem gotzwort, sonders einem ietlichen sinen fryen willen lassen dess, so inn

gott ermant.»
36 StT 1254 (1527 VII 13). Der hier abgedruckte Text nach dem Original im Staats-Archiv

Bern UP 71 Nr. 131. Die Anmerkungen in Klammern und die Interpunktion von
mir. — Vgl. die Langnauer Supplikation StT 1357 (1527 X 28).

37 5. Glaubensmandat vom 27. Mai 1527, StT 1221.
38 Diese Schriftstelle gehört zu den Dicta probantia der Reformationszeit. Vgl. etwa

Zwingli, H X 95 (1525) und H X 151 (1526).
39 StT 1513 (1528 II 07).
40 StT 1255 (1527 VII 15).
41 StT 1259.
42 StT 1285.

43ZIX Nr. 664(1527 XI 04).
44 StT 1465, S. 593 (1528 1 13).
45 StT 1465, S. 596 (1528 I 13). - UP 71 Nr. 203, Blatt 9b und Nr. 204, Blatt 12b wird

«h. hanns von rorbach» als Teilnehmer an der Disputation genannt.
46 StT 948 (1526 VII 07).
47 StT 1255 (1527 VII 15).

172



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 21 (1978)

48 StT 1465.
49 Staatsarchiv Bern TSpr CC 621.
50 StT 1255.
51 Vgl. R. Steck, in: StT 1254, S. 449. — E. Egli, in: Z IX 291, Anm. 10, im Anschluss an

M. Stürler, Urkunden der bernischen Kirchenreform, 2 Bde, Bern 1862, S. 549.
52 Strickler 2226 nennt noch einen Thurgauer Cuoni Goebel.
53 Staatsarchiv Bern, Büro 8 4/1: Prädikantenverzeichnis von Pfr. S. v. Werdt (1735—1796)

«handschriftlicher Lohner»), S. 100 Nr. 31.
54 So Weber S. 14 f. — Vgl. schon J. J. Frikart, Tobinium Ecclesiasticum oder Kirchliches

Ämterbuch der Stadt Zofingen, Zofingen 1823, S. 47 f.
55 StT 1465, S. 596 («Zweites» Verzeichnis).
56 Eine Verwechslung, der auch Lohner S. 646 erlegen ist.
57 Pfister S. 123.
58 StT 2584 (1529 X 27) nennt einen «widertöuffer Müller von Rorbach», der zusammen

mit einem Huttwiler Gesinnungsgenossen unter Androhung der Ertränkung des Landes

vewiesen wird. — StT 2585 (1529 X 28).
59 StT 2557.
60 StT 2564 (1529 X 14).
61 UP 79 Nr. 108.
62 Vgl. H. Fast, Heinrich Bullinger und die Täufer, Weierhof 1959, S. 37.
63 Th. de Quervain, Kirchliche und soziale Zustände in Bern unmittelbar nach Einführung

der Reformation, Bern 1906, S. 132 f.
64 RM 291 (1545 II 27).

Der Prädikant zu Zofingen 1545—1548

1 Guggisberg S. 198.
2 Vgl. zum ganzen Fragenkomplex G. W. Locher, Streit unter Gästen Theologische

Studien 110), Zürich 1972 (Lit.!).
3 Dies hat bereits S. Meyer auf der Berner Synode vom 31. Mai 1537 sehr klar gesehen.

Vgl. Hundeshagen S. 75.
4 Vgl. etwa StT 2871, 2872, 2962, 2965. - Zum Thema: Hundeshagen.
5 Hundeshagen S. 30.
6 Guggisberg S. 156.
8 Staatsarchiv Bern B III 21 S. 24 Nr. 145 (1547 I 05). — Kurze biographische Notizen

in: Z X 26 Anm. 1 (E. Egli), sowie Weber S. 13 und Pfister S. 198 Anm. 178.
9 ZU 725, 1-6.

10 Strickler 1832 (1527 XI 09). — Heinrich Bullinger, Reformationsgeschichte, hrsg. v. J.

J. Hottinger und H. H. Vögeli, 3 Bde, Frauenfeld 1838 ff: Bd I S. 429. - Egli 1414

meldet ihn am 19- 5. 1528 noch als Kaplan von Pfäffiken, was wohl ein Versehen ist.
11 Z X Nr. 801 (15291 19).
12 Egli 1714 (1530 X 25/26). -Vgl. Egli 1757 (1531 IV 18/19).
13 Egli 1988 (1533 X 21).
14 Hundeshagen S. 95 kennt einen Brief E. Ritters vom 15. Januar 1538 an «Peter Frick

173



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. (1978)

in Biel». Lohner, derSchniders Bielaufenhalt schon 1531 ansetzt, ist umzudatieren. Die
Notiz E. Eglis in Z II 725 Anm. 1, wonach Schnider 1535 nach Aarburg gekommen
sei, lässt sich nicht verifizieren.

15 Pfister S. 144. — Schnider scheint schon in Biel Stähelins Stelle angenommen zu
haben.

16 UP 82 Nr. 57 (1543 XI 24).
17 Die Meinung W. Pfisters und R. Webers (vgl. Anm. 1}), Schnider habe der lutherischen

Lehre zugeneigt, kann ich nicht teilen. Die Archivalien erweisen ihn als waschechten

Zwinglianer! Vgl. etwa UP 82 Nr. 62 (1543 XII 18) oder UP 82 Nr. 68 (1545 II
18 Weber S. 13 und Pfister S. 141, 303 Anm. 197.
19 UP 82 Nr. 99(1548 II 04).
20 UP 82 Nr. 51 (1543 II 25).
21 Pfister S. 141.
22 UP 82 Nr. 62(1543 XII 18).
23 RM286 (1543 XII 05).
24 StA Zof Missivbuch I 72 f. (1544 XII 05).
25 Vgl. den identischen Passus in RM 281 (1542 VIII 15).
26 UP 82 Nr. 68(1545 II??).
27 UP 82 Nr. 69(1545 II 05).
28 RM291 (1545 II 07).
29 RM291 (1545 II 13).
30 UP 82 Nr. 70(1545 II 21). Vgl. den Brief der Zofinger UP 82 Nr. 71 (1545 II 21) und

eine Aktennotiz Schniders UP 82 Nr. 72 (1545 II 24).
31 RM 291 (1545 1125/27).
32 Seine weiteren Lebensdaten:

1545-1548 Wichtrach,
1548—1556 Diessbach b. Thun,
1556—1577 Thun (ab 1568 bis zu seinem Tode Dekan daselbst).

33 Pfister S. 58.
34 Sta Zof Pa 15, Epistola XXV, 20: H. Bullinger an E. v. Rümlang (1544 I 31).
35 Vgl. Weber S. 14 und Pfister S. 141, 200 Anm. 183. Seine biographischen Daten:

?—1535 Bargen (Lohner S. 466),
1535-1542 Steffisburg (Weber S. 14),

1542—1545 Aarberg (Lohner S. 537),
1545 IV 23-1548 I 17 Zofingen (Pfister S. 141),
1548 VIII 18—1549 Brugg, Helferei, abgesetzt (Pfister S. 74),

1549-1558 Twann (Lohner S. 529),
1558 III 05 —1565 Aarau, Prädikatur (Pfister S. 51),
1565-1572 t Worb (WeberS. 14).

(1568 VIII 26 Staufberg, 1568 X 12 widerrufen, vgl. Pfister S. 128.)
36 StA Zof RM 2 (1545 X «uff Mathei»),
37 StA Zof RM 2 (1545 XI 03).
38 UP 82 Nr. 79 (1546 III 04).
39 Vgl. E. Staehelin, Das Buch der Basler Reformation, Basel 1929 (Reg.!).

174



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 21 (1978)

40 UP 82 Nr. 86: «gedruckt zuo Basel / by Eras. Zymmerman».
41 Vgl. schon Z IX Nr. 720 (1528 V 04).
42 aaO p. III.
43 aaO p. XII b.
44 StA Zof Steuerrodel 309 (1546) p. 14.
45 StA Zof RM 2 (1546 XI 03).
46 TMB Z Nr. 387 (1546 XI 27).
47 Staatsarchiv Bern B III 21 («Eidbüchlein») S. 22 Nr. 140. — Schniders Eid: aaO S. 23

Nr. 145. — Schürmeister: aaO. S. 24 Nr. 149. Was die Obrigkeit von ihren Prädikanten

eigentlich verlangte, zeigt anschaulich die Eidesleistung des Berner Helfers Paul Strasser

UP 82 Nr. 91 (1546 XII 28).
48 StA Zof Pa 14 Epistola XXVII, 22 (1527 I 17).
49 Diese Confession habe ich weder in Bern noch in Zofingen auffinden können.
50 Schlussrede 4: «Dass der lyb und Bluot Christi wäsentlich und lyblich in dem Brot der

Dancksagung empfangen werdind, mag kann) mit Biblischer geschrifft nit bybracht
werden.» Cit. nach: Handlung oder Acta gehaltner Disputation zu Bern in Uechtland
im Jahr MDXXVIII, Ausgabe Bern 1701, S. 210.

51 Bullingers Argumentation in diesem Brief erinnert in manchem an Zwingiis «Fidei

Expositio» (1531) S IV 53 f. und nimmt Bilder und Begriffe seiner «Confessio Helvetica

Posterior» (2. Helvetisches Bekenntnis) von 1566 vorweg.
52 Vgl. UP 82 Nr. 97 (1548 I 01) - eine entsprechende Äusserung Schürmeisters.
35 UP 82 Nr. 49. Durch ein Versehen ist dieser Brief auf 29. Dezember 1542 datiert. Er

ist auf 1547 umzudatieren.
54 Eine Predigt Schürmeisters sandte Schnider am 1. Januar 1548 nach Bern: UP 82

Nr. 97.
55 UP 82 Nr. 98(1548 103).
56 UP 82 Nr. 49(1547 XII 29).
57 UP 82 Nr. 97(1548 101).-Vgl. Anm. 31).
58 UP 82 Nr. 49(1547 XII 29).
59 UP 82 Nr. 99(1548 II 04).
60 UP 82 Nr. 49(1547 XII 29).
61 UP 82 Nr. 98(1548 103).
62 RM 303.
63 Vgl. Anm. 27).
64 Vgl. Anm. 24).
65 Wohl das Zofinger Glaubensbekenntnis von 1546!
66 Hundeshagen S. 83.
67 Vgl. zum ganzen Vorgang Stettiers handschriftliche Berner Chronik zum Jahr 1548,

Bd. D fol. 227 b und 228 b im Staatsarchiv Bern. — Hundeshagen S. 207 ist zu
korrigieren: Schnider wurde zu keiner Geldbusse verurteilt.

68 UP 82 Nr. 99(1548 II 04).
69 RM 303 (1548 II 07).
70 Vgl. RM 303 (1548 II 13).
71 RM 304 (1548 III 06).

175



Jahrbuch des Oberaargaus, Bd. 21 (1978)

12 Vgl. Anm. 34), hier: fol. 228 b. — Vgl. Hundeshagen S. 209-
73 Seine weiteren Lebensdaten:

1545 III 18-1555 X 16 Aarberg,
1555 X 16—1555 X 30 Lenzburg, Prädikatur, widerrufen (Pfister S. 58),
1555 X 30—1558 f Brugg, Prädikatur (Pfister S. 72).

74 Vgl. Anm. 2).
75 Goeppel und Schürmeister werden in den Zofinger Prädikantenlisten (StA Zof Pb 20

und Nr. 239) nirgendwo erwähnt.

176


	Johannes Goeppel : Prädikant zu Rohrbach 1527-1545 und zu Zofingen 1545-1548

