
Zeitschrift: Entretiens sur l'Antiquité classique

Herausgeber: Fondation Hardt pour l'étude de l'Antiquité classique

Band: 67 (2022)

Artikel: La relation entre le temps présent et "L'histoire universelle" dans
l'Antiquité gréco-romaine et en Occident (XIXe-XXe siècles)

Autor: Inglebert, Hervé

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1055060

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1055060
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


IX

Hervé Inglebert

LA RELATION ENTRE LE TEMPS PRÉSENT ET
"L'HISTOIRE UNIVERSELLE" DANS L'ANTIQUITÉ

GRÉCO-ROMAINE ET EN OCCIDENT
(XIXe-XXP SIÈCLES)

Abstract

It is not necessary to relate a story of the present time to a story of
the totality of the past. Nevertheless, this temptation has existed at
various times. The wars of the end of the Republic and the establishment

of the Principate were the occasion for a new reflection on the

meaning of the Roman Empire (Diodorus of Sicily, Nicolas of Damascus,

Pompeius Trogus) in connection with the previous empires or the
development of ancient civilization. From 1770, the unifying concept
of History has structured European philosophical universal histories

(Herder, Hegel, Marx) since the origins of humanity. After 1870,
the development of academic universal history and historiographical
studies were the context in which Felix Jacoby created the hybrid
notion of Universal- und Zeitgeschichte. Finally, global history now
claims to go beyond the Eurocentric horizon of progressive universal
history. By calling into question the continuity between the present
time of globalization and the totality of the past, she rediscovers a

Polybian intuition. But unlike the ancient historian, this distinction
is made while preserving the unitary concept of History, which is

problematic.

Pour comparer les descriptions du temps present dans l'Antiquité

et de nos jours, on doit mettre en relation plusieurs aspects :

les différentes définitions des temporalités historiennes (passé

ancien, passé récent, temps présent, histoire immédiate) ; les

diverses méthodes d'enquête (autopsie, témoignages, utilisation



362 HERVÉ INGLEBERT

de documents, reprise de la tradition, enquête critique sur les

sources, déconstruction des présupposés des historiens actuels) ;

les conceptions de la nature de l'écoulement du temps (succession

d'âges partiellement unifiée par un thème — dans l'Antiquité :

histoire d'un peuple, d'un pouvoir, de l'Église ; après 1750,
devenir général unifié Histoire) ; les types de récit selon le
mode temporel (discontinu et descriptif : annales, chronique ;

continu et explicatif : histoire) ; les structures de récit selon le

traitement des thématiques (histoire monographique, locale ou
générale (nationale ou impériale) ; annales-biographies chinoises ;

histoire universelle) ; les régimes d'historicité des historiens.
On pourrait y ajouter les aspects contextuels, principalement
sociologiques et idéologiques, et ceux relevant des techniques
littéraires de la présentation du passé.

On privilégiera ici la question du lien entre le passé proche
ou des événements contemporains et le passé ancien. Toutefois,

pour comparer les problématiques antiques et actuelles sur ce

sujet, on doit également prendre en compte la conception dominante

des XIXe et XXe siècles, celle de l'histoire universelle, qui
a amené à déformer les approches gréco-romaines et contre
laquelle s'est développée l'histoire globale.

1. Les questionnements sur les liens entre histoire du passé et
histoire du présent

L'histoire contemporaine peut désigner d'abord l'histoire qui
fonde notre monde actuel et intégrer alors le passé récent : pour
nous, celle qui commencerait en 1789, 1848, 1914 ou 1945 ;

pour Diodore, celle qui va d'Alexandre à César ; pour Tacite ou
Cassius Dion, celle qui débute avec Auguste ; pour Eusèbe de

Césarée, celle qui commence avec la Pentecôte qui fonde l'Église.
Mais le terme peut également renvoyer à la seule histoire péri-
contemporaine qui regroupe le passé proche (aujourd'hui l'histoire

du temps présent définie par l'existence de témoins vivants)
et l'histoire immédiate.



LE TEMPS PRÉSENT ET "L'HISTOIRE UNIVERSELLE" 363

1.1. Les aspects méthodologiques de la connaissance du passé et du

présent

Que cela soit dans l'Antiquité ou aujourd'hui, les deux
problèmes méthodologiques principaux de l'enquête sur le péri-
contemporain sont celui des sources, qui incluent nécessairement

des témoignages contemporains écrits ou oraux, et celui
de la distance critique, même si celle-ci n'implique pas
nécessairement un recul historique temporel. Dans l'Antiquité
classique, le genre littéraire de la description du passé récent ou du

temps péri-contemporain était généralement appelé historia
(chez Hérodote) ou syngraphê (chez Thucydide) et reposait sur
une enquête fondée principalement sur l'expérience personnelle
de l'historien (autopsie) et sur les témoignages oraux,1 mais aussi

parfois à partir d'archives (Tacite). L'historien pouvait également
intégrer l'usage ponctuel d'archives à propos d'un passé plus
ancien, comme dans le cas des traités entre Rome et Carthage

rapportés par Polybe (3, 22 et 24). À côté de cette "histoire",
dont la définition associait les critères méthodologiques et
temporels, il existait une autre forme de récit, sur un passé plus
lointain (ou à partir d'un passé lointain, car les Antiquités
judéennes de Flavius Josèphe vont jusqu'à une époque récente),

que l'on appelait en grec "archéologie" et en latin "antiquités".
Cette connaissance du passé ancien s'appuyait principalement
sur les récits antérieurs, mais intégrait aussi des traditions locales
orales en lien avec des documents, des monuments, des vestiges

ou des rituels. Toutefois, historia ou syngraphê purent désigner
dès l'époque hellénistique des récits portant sur un arc chronologique

très large.
La professionnalisation de l'histoire à partir de 1750 à

Göttingen et la mise en place de la critique systématique des sources
à partir de 1810 à Berlin ont transformé le métier des historiens

au XIXe siècle et dans la première moitié du XXe siècle, en

intégrant l'érudition antiquaire de la Renaissance dans la pratique

1 Schepens (1980) ; Marincola (1997) 63-85.



364 HERVÉ INGLEBERT

historienne. Désormais, l'avoir-lu (les sources datant de l'époque
étudiée) pouvait jouer le rôle de l'avoir-vu et de l'ouï-dire, et la

critique des sources permettait de reprendre le modèle antique
de l'enquête autoptique et de le projeter sur le passé au détriment

de l'acceptation de la tradition. Aussi, le problème de la
relation entre la description du passé et celle du présent se pose-
t-il de manière fort différente dans l'Antiquité et à partir du
XIXe siècle du point de vue des méthodes. Pour les historiens
anciens, mais cela est encore vrai au XVIIIe siècle avec An
universal history et en fait jusque vers 1850 en Europe, on écrivait
une "histoire universelle" en combinant une histoire du passé

qui reprenait surtout la tradition écrite antérieure (soit une
addition des histoires successives des divers présents formant ce

que l'on appelle aujourd'hui Yhistoriaperpétua,2 soit le plus
souvent une synthèse déjà existante), et une histoire du présent
originale, car fondée sur l'enquête personnelle de l'historien.
Cette distinction entre réception de la tradition et enquête
personnelle, qui reposait sur un rapport méthodologique différent
aux sources, explique que parfois (c'est le cas pour Ammien
Marcellin) la tradition manuscrite ne nous ait conservé que la

partie contemporaine de l'historien, le résumé antérieur étant jugé
moins important puisque déjà connu par des textes plus complets

contemporains des événements décrits.3 En revanche, après

1850, il n'y eut plus en principe pour les historiens modernes
de différence de nature entre le récit sur le passé ancien, le passé

proche et le présent, car tous pouvaient reposer sur des enquêtes
fondées à partir des sources contemporaines des événements.
Les seules différences résidaient dans l'abondance et la nature
des sources (peu d'archives pour l'Antiquité classique, mais bien
plus en Mésopotamie antique ; pas de sources audio-visuelles

2 Ce sens moderne est différent de la notion ancienne d'historia perpétua
(histoire annalistique générale et continue) présente chez Cicéron, Lettre 112, 2,
à Lucceius ou il l'oppose aux monographies consacrées à des événements
spécifiques extérieurs (une guerre) ou intérieurs (la conjuration de Catilina).

3 Ceci est différent dans les abrégés d'histoire romaine (comme chez Eutrope)
où la totalité des temps est résumée.



LE TEMPS PRÉSENT ET "L'HISTOIRE UNIVERSELLE" 365

avant le XXe siècle...). L'extension du modèle de l'enquête au
passé lointain eut comme conséquence de valoriser les sources
écrites et la distance critique fut désormais comprise de manière

temporelle (le "recul historique") et non plus en termes
d'exigence de neutralité (le "recul historien" comme c'était le cas

théoriquement pour Thucydide, Polybe ou Tacite). Après 1850,
malgré quelques exceptions,4 les historiens ont majoritairement
délaissé l'étude du temps présent, sauf dans le champ de l'histoire

nationale, où les historiens affirmèrent l'existence de
continuités millénaires et n'hésitèrent pas à participer aux débats

politiques contemporains (Guizot, Droysen, Fustel de Coulanges,
Mommsen).

1.2. Le concept d'Histoire

Un autre aspect essentiel à prendre en compte, depuis 1750
environ,3 est l'existence du concept d'Histoire, qui relie le présent
au passé, voire à l'avenir, sous la forme d'une histoire unifiée de

l'humanité (sauf dans le cas de l'hypothèse des civilisations
parallèles). L'apparition de l'idée d'un devenir historique
unitaire et compréhensible par les humains a eu trois conséquences
fondamentales.

D'abord, grâce au concept unificateur d'Histoire, on pouvait
dépasser la description accumulative du passé, 1' Universalhistorie
du Brodgelehrte de Schiller,6 pour écrire une Universalgeschichte

ou une Weltgeschichte, en mettant en évidence son unité garantie

par un nexus rerum, un Zusammenhang ou une providence
immanente. Mais de 1770 à 1870, les modèles unitaires vinrent
des philosophes et des théoriciens de l'histoire, qui privilégiaient
un aspect particulier — politique, religieux, économique ou culturel

- et non des historiens, qui prenaient en compte toutes les

4 Renouvin (1925) ; Bloch (1946).
5 Koselleck (1975).
6 Was heißt und zu welchem Ende studiert man Universalgeschichte? Eine

akademische Antrittsrede (24 mai 1789).



366 HERVÉ INGLEBERT

données. Néanmoins, à la fin du XIXe siècle, à cause des

révolutions politiques, du développement scientifique et industriel,
des nationalismes et de l'impérialisme colonial, les historiens

européens acceptèrent le modèle d'un progrès de l'humanité
qui s'achevait avec la civilisation occidentale contemporaine
conçue comme la fin de l'Histoire. Ce schéma européocen-
trique permettait de combiner toute l'érudition historienne sur le

passé et l'unité de l'histoire universelle : la diversité spatiale des

cultures connues au XIXe siècle fut projetée sur un axe chronologique

qui allait de la Préhistoire à l'Occident contemporain.
L'impact de la Révolution française, qui créa par contrecoup

l'Ancien Régime, amena Hegel7 à développer sa réflexion sur
l'historicité (Geschichtlichkeit). Or, l'affirmation de l'unité du
devenir historique (l'Histoire) et de sa continuité (depuis 1750)
n'était pas compatible de manière évidente avec l'affirmation de

l'historicité (depuis 1800) qui supposait qu'il existait des périodes
différentes, et non seulement des âges divers. Cette tension entre
la continuité et la discontinuité de l'Histoire a fondé les débats

sur la périodisation, du XIXe siècle à aujourd'hui.
Enfin, le concept d'Histoire et les révolutions américaine et

française ont profondément modifié la nature du lien entre
passé, présent et futur, en créant de nouveaux régimes d'historicité,

définis par leur jugement sur le devenir :8 le passé a pu continuer

à être un modèle pour certains, mais cette position
traditionnelle est devenue réactionnaire ; la pensée que le présent était
meilleur que le passé, mais que l'Histoire était désormais achevée,

a fondé la position conservatrice ; l'idée que l'avenir serait

encore meilleur que le présent justifiait une position futuriste
qui pouvait être soit réformiste soit révolutionnaire.

7 Authier (2019).
8 Koselleck (1979) ; Hartog (2002). Il est en réalité difficile de définir des

régimes d'historicité collectifs propres à des époques données. En revanche, cette
approche se révèle pertinente dans des cas individuels, soit dans le cadre d'études
littéraires de l'écriture de l'histoire : Grethlein (2013) ; soit pour l'étude des

relations au temps dans des circonstances précises : INGLEBERT (2020).



LE TEMPS PRÉSENT ET "L'HISTOIRE UNIVERSELLE" 367

Ainsi, l'apparition du concept d'Histoire vers 1750, celle de

la notion d'historicité vers 1800 et l'extension du modèle de

l'enquête contemporaine au passé lointain après 1810 sont
autant de différences essentielles entre les historiens d'autrefois
et ceux d'aujourd'hui. Cela a des conséquences fondamentales

sur l'articulation entre passé et présent dans les récits historiens,

que nous étudierons dans trois contextes différents : celui de

l'Antiquité gréco-romaine, où le concept d'Histoire n'existait

pas ; celui des années 1870-1970, qui a vu l'apogée de l'histoire
universelle européocentrique ; celui du début du XXIe siècle,

marqué par le développement de l'histoire globale.

2. Les liens entre histoire du présent et histoire du passé dans

l'Antiquité

Comme de nombreux aspects de l'histoire du présent dans

l'Antiquité ont été étudiés lors de ces Entretiens, on n'analysera
ici que quelques aspects complémentaires.

2.1. Les temps et les méthodes pour les connaître

L'existence chez les Grecs et les Romains de temps différents
et leurs liens avec les méthodes permettant de les connaître

peuvent être résumés dans le tableau suivant.

2.2. La question de "l'histoire universelle antique"

"L'histoire universelle antique" est une construction historio-
graphique du XIXe siècle.9 Cette notion recouvre en réalité
divers types de récits (synchroniques ou diachroniques), dont la
liste et la chronologie varient d'un historien moderne à l'autre,

9 Desideri (2001).



368 HERVÉ INGLEBERT

Tableau 1

Les relations entre les temps (en abscisses) et les méthodes
(en ordonnées) dans l'Antiquité gréco-romaine

Temps I- Passé II-Temps péri-contemporain

1-Passé

lointain
2-Passé récent

(un à trois
siècles)

3-Passé proche
temps présent

des Modernes)

4-Histoire
immédiate

Méthodes et récits

Expérience et autopsie Impossible Impossible Possible

et préférable

Possible

et préférable

Recours aux témoignages
oraux

Impossible Impossible Possible

et conseillé
Possible

et conseillé

Recours aux archives,

aux monuments et
aux vestiges

(autopsie partielle du
passé)

Possible mais

assez rare (plus
courant en

Mésopotamie,
en Égypte et
chez les Juifs)

Possible Possible

(courant dans

l'histoire
ecclésiastique)

Possible

(procédé
d'avocat,

courant dans

l'histoire
ecclésiastique)

Recours aux traditions
locales, généralement

orales

Courant Possible Possible Possible

Recours à des textes
révélés

Confiance
envers la Bible
(Tanakh) chez
les Juifs et les

chrétiens

Confiance
envers la Bible

(Nouveau
Testament) chez

les chrétiens

Non, car
révélation close

Non, car
révélation

close

Reprise de la tradition
historienne ou érudite

antérieure

Oui, parfois
avec réserve

Oui, mais avec
réserve chez les

historiens
(classiques ou

ecclésiastiques)

Possible mais

avec une volonté
de dépassement

Possible mais

avec une
volonté de

dépassement

Types de récits

par période
Archaiologia
Antiquitates

Historia
Syngraphê

Annales (Tacite)

Historia
Syngraphê

Historia
Syngraphê

+ rhétorique
de l'éloge ou

du blâme

Titres courants
(à l'époque impériale) des

récits depuis les origines
des empires ou de Rome

jusqu'au présent

Historia
Syngraphê
Annales

Chronographies/Chroniques



LE TEMPS PRÉSENT ET "L'HISTOIRE UNIVERSELLE" 369

certains commençant à Hérodote,10 d'autres à Éphore11 ou
Polybe,12 voire Diodore.13 Ceci pose quatre problèmes.

Le premier est que, puisque la notion d'Histoire n'existait pas
encore, il n'y avait pas de réelle périodisation (les âges antiques
ne sont pas des périodes au sens moderne14), d'où, par exemple,
l'intérêt constant pour Alexandre sous l'Empire romain. En
revanche, un historien "universel" pouvait donner du sens à son
récit par le choix de son point de départ, soit en s'insérant dans

une tradition dont il reprenait les présupposés (.Hellenika,13
histoire de Rome, chronique chrétienne), soit en privilégiant un
commencement propre.

Le deuxième point est celui des totalités de l'"histoire
universelle" antique. Malgré Zoïle d'Amphipolis et Anaximène de

Lampsaque, une totalité chronologique "historique" n'exista qu'à
partir du Ier siècle av. J.-C.16 (avec Castor de Rhodes et Diodore)
et la totalité géographique supposait d'accepter une équivalence
idéologique entre Hellenika et oikoumenê à partir d'Alexandre,

ou entre XImperium Romanum et Xorbis terrarum à partir de la
fin de la République. Enfin, depuis Thucydide, la question de la
totalité de l'information (pour les thèmes politiques, militaires, et
secondairement culturels) amenait à privilégier l'histoire contemporaine

qui seule, grâce à l'expérience personnelle et à l'enquête
de l'historien, pouvait en théorie relater la plupart des hauts-
faits et des discours.17 Si la narration embrassait aussi le passé,

il fallait combiner un abrégé des temps antérieurs et la description

détaillée des temps contemporains. L'unité chronologique
du récit se dissociait selon les temps et les méthodes, entre deux
totalités différentes, celle de la tradition disponible mais résumée

et celle de l'information sur le présent. On écrivit ainsi des

10 Engels (2008).
11 Vattuone (1998) ; Breglia (2001) ; Marincola (2007).
12 Inglebert (2014) 218-236.
13 Sulimani (2011) 53-54.
14 Voir la discussion.
15 Tuplin (2007).
16 Mazzarino (1966).
17 Canfora (1972).



370 HERVÉ INGLEBERT

"histoires universelles" continues à partir d'une documentation
discontinue, ce qui explique que la durée décrite par chaque
livre était variable et décroissait généralement au fil du récit
(sauf exception comme chez Ammien Marcellin18).

Un troisième aspect est celui de la relation particulière entre
un passé divers et un présent devenu immuable. On a pu en effet
avoir par deux fois l'impression idéologique que l'histoire de Rome
s'était figée dans une éternité perpétuelle. Avec Auguste d'abord,
ce qui a pu entraîner, après Tacite, un abandon de l'histoire latine
traditionnelle ; sous Constantin ensuite, en lien avec l'idéologie
eusébienne d'un Empire romain chrétien qui durerait jusqu'à
la fin des temps. On peut alors interpréter l'oeuvre d'Ammien
comme une réaction critique, les événements du IVe siècle venant
démentir le rêve de Constantin et de ses fils.19

Le dernier point est celui de la réflexion de certains historiens

antiques sur les prédécesseurs à qui ils reconnaissaient un statut
de précurseur : Ephore pour Polybe (pour l'histoire "oikoumé-
nique"), Hérodote et Ephore pour Diodore (pour l'histoire
"commune" ou "générale"). Cela a pu influencer la pensée de certains
modernes.

3. Le lien entre présent et histoire universelle aux XIXe et
XXe siècles

3.1. Un nouveau contexte

Le contexte de l'écriture de l'histoire fut différent au XIXe
siècle, pour des raisons méthodologiques (l'extension de la méthode
de l'enquête au passé lointain), conceptuelles (l'existence de la

notion d'Histoire) et sociologiques (la spécialisation académique
et l'apparition des récits d'histoire universelle universitaires). Une
histoire universelle personnelle (comme celles de Cesare Cantîx,

18 Bleckmann dans ce volume.
19 Roda (2006).



LE TEMPS PRÉSENT ET "L'HISTOIRE UNIVERSELLE" 371

Leopold von Ranke ou Theodor Lindner avant 1914) n'était
possible qu'en privilégiant une perspective particulière et en
travaillant de seconde main pour les périodes dont on n'était pas
spécialiste. Le résultat était insatisfaisant en termes de totalité
ou de pertinence des connaissances, mais pouvait apporter une
signification globale par une cohérence synecdotique, celle de la

partie pour le tout, en choisissant un thème et en lui donnant
une valeur générale. Il en fut de même pour de nombreux
théoriciens de l'histoire au XXe siècle (Hans Freyer et Alfred Weber
après 1945).

3.2. Les réalisations avant 1914

La question principale des histoires universelles universitaires
de 1870 à 1950 fut de savoir comment lier un présent jugé
méthodologiquement obscur (car lié à des sources souvent
inaccessibles, en partie orales, et pour lequel le recul historique
temporel fait défaut) à un passé universel de mieux en mieux connu.
L'idéologie libérale du progrès permit de concevoir après 1870
l'histoire universelle comme la juxtaposition d'un présent (et
d'un avenir) occidental à un passé pluriel, la situation européenne
étant généralement jugée à toutes les époques comme supérieure
à celle des autres.20

Les premières histoires universelles académiques furent entreprises

sous la direction de Wilhelm Oncken21 et de Heinrich
Theodor Flathe.22 Elles allaient jusqu'au temps présent et
développaient un récit concernant la civilisation occidentale héritière de

l'Orient ancien. Le projet de Hans Ferdinand Helmolt23 fut très

différent, car il adopta un plan géographique24 sous l'influence

20 Goody (2006).
21 Oncken (1876-1891).
22 Flathe (1884-1892).
23 Helmolt (1899-1907).
24 1. Préhistoire et histoire des Amériques des Précolombiens au XIXe siècle ;

2. Histoire du Pacifique et de l'océan Indien ; 3. Asie occidentale et Afrique ;



372 HERVÉ INGLEBERT

des travaux de Friedrich Ratzel. En rejetant le plan chronologique

quadripartite européen (Antiquité, Moyen Age, Époque
moderne, Époque contemporaine), en intégrant les peuples
"sans histoire" jusque-là étudiés par l'ethnographie, en
privilégiant l'échelle planétaire, et en commençant avec l'Amérique
et non avec l'Orient, Helmolt s'opposait résolument à l'héritage
hégélien. Seul le dernier volume, consacré au XIXe siècle,
présentait un monde unifié autour de l'Europe grâce aux relations
maritimes. Jugé proche du modèle d'Éphore et trop statique, car
privilégiant les espaces régionaux au détriment des migrations et
des contacts océaniques, ce modèle ne s'imposa pas.25 Ensuite,
Julius von Pflugk-Harttung,26 influencé par Lamprecht, tenta de

combiner la chronologie et la géographie,27 l'unité de l'oeuvre
résidant dans l'insistance sur le développement du commerce
européen et l'expansion coloniale depuis la fin du XVe siècle.

Le modèle de Helmolt supposait dans son dernier volume
une "globalisation" à partir de différents foyers culturels ; celui
de Pflugk-Harttung décrivait une "occidentalisation", une
homogénéisation liée à l'expansion européenne depuis les Grandes
découvertes, ce qui fut ensuite le modèle le plus fréquent d'associer

le présent au passé. Ces Weltgeschichten universitaires
décrivaient une histoire optimiste et téléologisée de l'humanité qui
culminait avec les États de l'Occident contemporain.28 On retrouve
la même chose en France.29

4. Méditerranée ; 5. Europe du sud-est et de Eest ; 6. Peuples germaniques ;

7. Peuples latins ; 8. Le XIXe siècle.
25 MlDDELL (2004). Il fut cependant repris dans le projet resté inachevé de la

Blackwell History of the World de 1998 à 2008.
26 Pflugk-Harttung (1908-1910).
27 1. Antiquité ; 2. Moyen Age ; 3. Orient ; 4. Temps modernes 1500-

1650 : époque (.Zeitalter) religieuse ; 5. Temps modernes 1650-1815 : époque
(.Zeitalter) politique ; 6. Temps modernes depuis 1815 : époque (.Zeitalter) nationale

et sociale (États-Unis, Amérique centrale et du sud, unités nationales
européennes, mise en place du système des puissances mondiales, expansion coloniale
européenne).

28 Bergenthum (2011).
29 Lavisse (1894-1905).



LE TEMPS PRÉSENT ET "L'HISTOIRE UNIVERSELLE" 373

3.3. Jacoby en son temps

Si la catégorie de Zeitgeschichte était absente de l'historiographie

antique, on y trouvait cependant une pratique gréco-
romaine d'écriture de l'histoire péri-contemporaine ou d'un
passé récent qui incluait toutefois trois projets différents avec
chacun leurs méthodes : celui d'une histoire immédiate dont
l'historien a été témoin voire acteur (Thucydide, Ammien Mar-
cellin) ; celui d'une histoire d'un passé proche fondée sur
l'ouï-dire des témoignages ou des archives (Hérodote, Tacite) ;

celui d'un passé récent, où il fallait également s'appuyer sur des

auteurs antérieurs (Diodore pour l'histoire d'Alexandre à César).
L'utilisation de la catégorie d'Universalgeschichte pour l'Antiquité

est également discutable. Les divers récits sur la totalité du
passé décrivaient une série de praxeis ou de res gestae en relation
avec une personne, une cité, un peuple ou la succession des

empires. Si ceci structurait la chronologie et les récits, il n'existait

cependant pas une catégorie englobant ces diverses traditions
(histoires "oikouménique", "commune", "de tous les peuples",
"des empires"). On peut donc penser que la catégorie Universal-
und Zeitgeschichte est composée de deux termes équivoques et
anachroniques et que leur réunion pose problème.30 Dans ce

volume, Guido Schepens a analysé la notion de Zeitgeschichte
dans son contexte immédiat ; on propose ici une approche
complémentaire, qui insiste sur 1' Universalgeschichte.

Le développement de la pensée de Jacoby a déjà été bien
étudié.31 En 1908-1909, après avoir rejeté les plans alphabétique,
chronologique et géographique, il opta pour un plan thématique

par genres littéraires en neuf sections, qui insistait sur l'évolution

de ces genres et intégrait en partie leur ordre chronologique

d'apparition ; l'histoire universelle apparaissait dans deux

30 La typologie de Jacoby a toutefois été reprise et adaptée à l'Antiquité
tardive par Pawel JANISZEWSKI (2006), p. 17 : les Universal Histories sont insérées avec
les Contemporary Histories et les Histories ofEarly Periods Only dans la rubrique
générale de la Political Historiography.

31 Schepens (2006).



374 HERVÉ INGLEBERT

rubriques de la Griechische Zeitgeschichte. Puis en 1915-1917, il
proposa d'autres plans. Pour finir, en 1922, il décida de classer

les fragments des historiens grecs en six groupes. Seuls les trois
premiers groupes furent ensuite publiés, avec des commentaires,
sous des titres parfois un peu différents : Erster Teil : Genealogie
und Mythographie (n° 1-63, 2 volumes, 1923-1926) ; Zweiter
Teil : Zeitgeschichte (n° 64-261, 4 volumes, 1926-1930) ; Dritter
Teil : Geschichte von Städten und Völkern (Horographie und
Ethnographie) (n° 266-856, 1923-1958). La partie 4, Biography
and Antiquarian Literature, a été partiellement publiée sous la
direction de Guido Schepens,32 et la partie 5, Geography, confiée
à Hans-Joachim Gehrke. Ces deux dernières parties ont été

intégrées dans le projet Jacoby on line sous la direction de Ian
Worthington.

Tableau 2

Les divers plans de Felix Jacoby pour Die Fragmente der
griechischen Historiker

1908-1909 1913 1917 1922-1937

I-Testimonia-
Hecataios

I-Mythographie I-Genealogie I-Geschichte der Sagenzeit
(Genealogie und Mythographie)

Erster Teil: Genealogie und
Mythographie

II-Genealogie
(Mythographie)

Il-Zeitgeschichte
des griechischen

Volkes
(koinai historiai,

Hellenika,
Chronica)

II-Ethno-
graphen und
Horographen

Ii-Universal- und Zeitgeschichte.
Chronographie

Zweiter Teil: Zeitgeschichte
A- Universal- und Zeitgeschichte

(.Koinai historiai, Hellenika;
B-Spezialgeschichte und

Monographien (Kata meros

syntaxeis) ;

C-Autobiographien, Memoiren
und Memoirenhaftes

(Hypomnemata) ;

D-Zeittafeln Chronika).

32 Jacoby (1998-1999).



LE TEMPS PRÉSENT ET "L'HISTOIRE UNIVERSELLE" 375

III-Ethnographie III-Geschichte
kata ethne kai

poleis

III-Zeit-
geschichte

III-Geschichte von Völkern und
Städten (Ethnographie und

Horographie)
Dritter Teil: Geschichte von

Städten und Völkern (Horographie
und Ethnographie)

IV-Griechische
Zeitgeschichte

2-Ephoros und die
Universalhistoriker

saec. IV
8-Die kompilierende

Universalhistorie

saec Iff.

IV-Antiquarische
Literatur und

Biographie

IV-Chrono-
graphen

IV-Antiquarische Geschichte
und Biographie

V-Chronographie V-Geographie V-Alle übrigen
Autoren

V-Geographie

VI-Horographie
(Lokalgeschichte)

VI-Unbestimmbare Autoren.
Theorie der Geschichtsschreibung

VII-Biographie und
Literaturgeschichte

VIII-Geographische
Literatur

IX-Adeloi

Il faut y ajouter le plan alternatif du 7 novembre 1915 :

I-Fragments des historiens par ordre alphabétique ; II-Textes
sur la théorie et la méthode de l'écriture de l'histoire ; III-Des-
cription de la tradition historiographique selon les perspectives
grecques.33

La deuxième partie de Die Fragmente der griechischen
Historiker s'est donc finalement intitulée Zeitgeschichte ; il ne faut

pas en déduire un déclassement de 1' Universalgeschichte dans la

pensée de Jacoby après 1922. D'abord, elle était déjà incluse
dans la Zeitgeschichte en 1909. Ensuite, la deuxième partie (.Zeit¬

geschichte) de 1922 se subdivise en quatre chapitres aux titres

33 Schepens dans ce volume.



376 HERVÉ INGLEBERT

allemands et grecs. S'il a bien existé des ouvrages intitulés Syn-
taxis, la rubrique Kata meros syntaxeis regroupe des ouvrages
consacrés à de grands personnages ou à des guerres particulières,

dont aucun n'a syntaxis dans son titre ; en revanche, on
trouve bien dans les Chronika des oeuvres appelées Chronikê

syntaxis. Ensuite, le titre générique Zeitgeschichte n'est guère
adapté aux "histoires communes" et à la plupart des chroniques,
même si ces deux genres vont généralement jusqu'au temps
présent. Enfin, Zeitgeschichte a deux significations différentes :

une générique (englobant Y Universal- und Zeitgeschichte) et une
spécifique lorsqu'il traduit Hellenika. Jacoby n'a pas voulu ou n'a

pas réussi à choisir entre les termes antiques et contemporains ;

de même, il n'a pas tranché entre une approche par genre littéraire

et par contenu. Il y a là au moins une ambiguïté, même si

on suppose que le sens générique de Zeitgeschichte est celui d'une
"histoire jusqu'au présent".

En fait, la différence entre "l'histoire universelle antique (sans

concept d'Histoire)" et "l'histoire universelle du XIXe siècle (qui
suppose le concept d'Histoire)" rendait impossible les équivalences
lexicales entre l'allemand et le grec. Au XIXe siècle, la prise de

conscience de l'historicité amena à constater que "l'histoire
universelle" telle qu'on l'entendait désormais n'avait pas existé dans

l'Antiquité.34 Le terme Weltgeschichte s'était imposé en allemand
à Göttingen à la fin du XVIIIe siècle contre celui à' Universalhistorie,

et au XIXe siècle, on distinguait la description moderne
de la totalité historique Weltgeschichte) et les conceptions que
l'on s'en faisait jadis {Universalhistoriê). On estima qu'il était
possible d'écrire une histoire progressiste de Y Universalhistorie
des Grecs à 190033 et cet héritage de Max Büdinger36 et de Ernst
Bernheim37 dominait encore la réflexion vers 1920. Jacoby,

34 Ulrici (1833) ; voir Desideri (2001) 204-206.
35 Inglebert (2014) 101-133.
36 Büdinger (1895) ; Büdinger (1900).
37 Bernheim (1889) distinguait un progrès de l'écriture de l'histoire occidentale

en trois phases : après la narration des mythes et de la mémoire (les logographes
et Hérodote), on écrivit de l'histoire pragmatique politique et civique (Thucydide,



LE TEMPS PRÉSENT ET "L'HISTOIRE UNIVERSELLE" 377

pour parler des Anciens, y compris dans ses commentaires,38
a préféré Universalgeschichte, également attesté depuis la fin
du XVIIIe siècle, et l'utilise pour désigner ce que la tradition
antique a appelé les koinai historiai. Le fait que Jacoby n'ait
pas utilisé Weltgeschichte peut être un indice du fait qu'il avait
conscience que les Anciens ne pouvaient écrire une histoire
universelle au sens du début du XXe siècle, mais cela ne résout pas
tous les problèmes. D'abord, Jacoby lie l'apparition de 1'

Universalgeschichte à Hérodote,39 mais aussi à Ephore.40 Ensuite, son
choix de traduction en grec, qui s'appuie sur "l'histoire
commune (ou générale)" de Diodore de Sicile, englobe dans cette
catégorie les histoires "oikouméniques" de la tradition poly-
bienne, qui sont d'une nature différente. Enfin, on constate que
dans la quarantaine d'oeuvres retenues dans la catégorie Universal-

und Zeitgeschichte, la très grande majorité s'intitule Hellenika,
Historia ou portent sur les rois (basileis ou tyrannoî) de l'Europe
et de l'Asie ou grecs et barbares. Mais, à la différence des Hellenika

strictement contemporaines (Zeitgeschichte), une quinzaine
de ces récits intégraient un passé lointain, depuis l'origine du
monde (Zoïle et Anaximène), les premiers rois orientaux, le

retour des Héraclides (en 1069/68 chez Ephore) ou la fondation
de Rome. Même si on admet que la succession des Hellenika (et
ensuite des Romaïka) puisse former une historia perpétua, le
problème de la relation entre le passé et le présent est différent dans
les deux cas.

Ainsi, la Zeit- und Universalgeschichte additionne trois manières
différentes d'écrire l'histoire et de relier le présent et le passé.
On a d'abord une histoire contemporaine universelle géographi-

quement, que l'on peut appeler histoire mondiale (en français

Polybe, Tacite) avant de parvenir à l'histoire génétique du XIXe siècle, fondée sur
l'étude des sources, et structurée par la périodisation et la conception d'un devenir

organique.
38 Jacoby (21957-), Zweiter Teil C Kommentar, p. 149 à propos de Demetrios

de Kallatis ou p. 233, à propos de Nicolas de Damas.
39 Id., p. 1.
40 Id., p. 25.



378 HERVÉ INGLEBERT

seulement depuis 1918) si elle est descriptive (les Hellenika, les

Romaïka, et beaucoup plus tard Agrippa dAubigné ou l'histoire
mondiale au XXe siècle). Celle-ci peut être qualifiée de mondialisée

si on insiste sur un processus historique en cours de
réalisation (la tradition polybienne et certaines histoires actuelles de

la globalisation). Enfin, on trouve l'histoire de certains peuples
humains depuis les origines, structurée par un thème commun,
l'unité de la civilisation matérielle et religieuse par les

communications et les hégémonies (Diodore), la succession des

empires (Nicolas de Damas, Trogue Pompée) ou l'histoire du
salut (chroniques chrétiennes). Rassembler ces trois types d'histoire,

mondiale, mondialisée et commune, dans une même

rubrique est problématique, et découle de la création de la
catégorie d'"histoire universelle antique" au XIXe siècle. Or, celle-ci

naquit de la conjonction d'une croyance vraie (celle en l'historicité

des représentations du passé) et d'une croyance fausse (celle

que ces représentations du passé renvoyaient à une même réalité,
celle du Welt als Geschichte, qui n'est en fait qu'une représentation

occidentale récente et non une évidence humaine partagée,
comme l'avait remarqué Oswald Spengler en 1919,41 avant que
Koselleck ne le démontre42).

3.4. Le lien entre présent et histoire universelle au XXe siècle

Comme le modèle européocentrique domina le XXe siècle,

on peut mentionner rapidement sans les développer les principales
réalisations postérieures à 1918.43 Si les histoires universelles
allemandes d'avant 1933 s'arrêtaient parfois avant le temps
présent,44 ce ne fut pas le cas de la plus importante entreprise
de l'époque, dirigée par Walter Goetz43 et dont la dixième et

41 Spengler (1919-1922).
42 Koselleck (1975).
43 Pour le détail des références, Inglebert (2014) 833-925.
44 Hartmann (1921-1923) cesse avec Napoléon.
45 Goltz (1929-1933).



LE TEMPS PRÉSENT ET "L'HISTOIRE UNIVERSELLE" 379

dernière partie s'intitulait "Le temps de l'impérialisme 1890-1933".
On retrouve des histoires universelles académiques similaires en
France,46 en Espagne47 et en Italie.48 Cette tradition continua
après 1945, où on publia des histoires universelles additives

plus ou moins européocentriques dans la plupart des grandes
langues de culture occidentales (allemand, anglais, français,
italien), mais aussi en japonais.

Ce modèle dominant européen et libéral, et son lien entre
passé et présent, fut critiqué de trois manières,49 pour des raisons

idéologiques qui avaient parfois des conséquences méthodologiques.

D'abord, certains ont refusé de 1850 à aujourd'hui le

schéma d'une histoire universelle de l'humanité au profit d'histoires

parallèles des civilisations ou des nations. On a pu insister

sur les différences entre les cultures, malgré des correspondances
morphologiques (Lamprecht, Breysig, Eduard Meyer, Spengler,
Deulofeu Torres) ou penser que les civilisations se combinaient
dans un devenir universel (Toynbee après 1945). Du point de

vue national, l'idée romantique d'un Sonderweg allemand face à

la civilisation française et britannique fut reprise par les Russes

slavophiles (Nikolaï Danilevski, 1871) et par certains Japonais
(Yukichi Fukuzawa, 1875), qui estimaient que leurs nations se

trouvaient en dehors d'un "monde" défini comme sphère
d'influence occidentale, et donc en marge de l'histoire mondiale.

Le second courant critique voulut dans l'entre-deux-guerres
dépasser l'européocentrisme libéral au nom d'une histoire
universelle mondiale. Ces précurseurs d'une histoire globale étaient
des outsiders académiques : H.G. Wells30 privilégia les acteurs

46 Cavaignac (1922-1948).
47 AA. W. (1932-1937).
48 Barbagallo (1931-1938),
49 On peut négliger deux perspectives marginales, dont l'impact historiogra-

phique n'a guère touché la production savante malgré quelques débats. La première
est celle des nazis qui insistaient sur la Nordrasse ; la seconde est celle de l'afro-
centrisme faisant de l'Égypte la civilisation matricielle des autres, et en particulier
des Grecs.

50 Wells (1919 et 1922).



380 HERVÉ INGLEBERT

de l'unité mondiale (comme Alexandre), Sokolsky51 insista sur
l'importance de l'Extrême-Orient, et Nehru52 mit en valeur
toutes les périodes de grandeur de l'humanité, prisant Ashoka
autant qu'Alexandre et l'empire mongol autant que l'empire
britannique.

La troisième perspective, la plus importante au XXe siècle,

fut la contre-histoire universelle marxiste. Si les grandes lignes
de l'histoire des modes de production et de la lutte des classes

avaient été développées par Marx et Engels, une histoire universelle

soviétique ne fut réalisée qu'après 1945.33 L'historiographie
est-allemande de la RDA fut plus originale,54 mais ces histoires
marxistes restaient fondamentalement européocentriques, ce

qui ne fut pas le cas dans l'historiographie communiste chinoise,
après I960 et jusqu'à aujourd'hui.

4. Les liens entre passé et présent au XXIe siècle

4.1. Les nouvelles relations entre le passé et le présent

Elles se sont modifiées après 1945 pour trois raisons principales.
La première fut que le traumatisme de la Seconde Guerre

mondiale, lié autant aux destructions et à leurs conséquences
qu'à l'extermination des Juifs et des Tziganes et à l'avènement
de l'ère atomique, a entraîné une prise de conscience et un sens
de l'urgence à comprendre ce qui s'était passé. Ceci a amené des

historiens à s'intéresser aux sources du présent, témoignages
oraux et documents audio-visuels et à investir ce qu'on appela
désormais Zeitgeschichte (en 1953, désignant le temps à partir

51 Sokolski (1928).
52 Nehru (1934).
53 Zhukov (1955-1965).
54 KOSSOK (1984) distinguait à partir d'une exégèse de Marx, la Ganzheit

(essentielle) et la Totalität (additive). La première fondait une Menschheitsgeschichte

(une Universalgeschichte marxiste) et la seconde une Weltgeschichte
marquée par la globalisation capitaliste. Sur l'importance de l'Institut für Kultur-
und Universalgeschichte de Leipzig à cette époque, voir MlDDELL (2005).



LE TEMPS PRÉSENT ET "L'HISTOIRE UNIVERSELLE" 381

de 1945, puis ensuite depuis 1917), Contemporary History (la

période après 1945), ou "histoire du temps présent" (à propos
du temps depuis 1939 à après 1970, avant d'être étendu à celui
des témoins survivants).33 Ces historiens durent affronter ceux
dont le présent était le domaine de recherche depuis longtemps

- sociologues, économistes, géographes, anthropologues,
démographes, spécialistes de la science politique — mais aussi les

critiques des spécialistes des époques antérieures qui estimaient

que le manque de recul historique était rédhibitoire, ou que,
2400 ans après Thucydide, cela n'avait rien de nouveau.

Comme le temps présent est défini par l'existence de témoins
vivants, les historiens qui l'étudient fondent la légitimité de leur
approche soit par l'existence d'un recul historique de quelques
décennies, soit sur leur capacité à comprendre l'histoire immédiate

par le passé proche. Mais cela n'est pas suffisant pour que
leur savoir sur ce passé s'impose sociétalement, à cause de
problèmes méthodologiques (l'accès aux archives n'étant pas
toujours possible) mais aussi parce que les usages sociaux actuels du
passé répondent à d'autres critères, économiques (dans le cas

du patrimoine) ou politiques36 (cas des conflits de mémoire, de
la valorisation de projets locaux, de la promotion des

nationalismes...). Dans ces derniers cas, le présent est généralement
projeté sur le passé afin que ce dernier le justifie, promouvant
l'anachronisme comme méthode de compréhension du monde
et illustrant de manière circulaire l'idée selon laquelle "toute
histoire digne de ce nom est histoire contemporaine".37

La deuxième raison est l'apparition de l'histoire globale.38
Cette expression désigne en réalité trois traditions historiennes
fort différentes (de ce point de vue, la catégorie d'histoire
globale est aussi confuse que celle d'Universal- und Zeitgeschichte
vers 1920). La première renvoie à un aspect méthodologique :

théorisée vers 1980, l'histoire globale étudie des phénomènes

55 Soulet (22012).
56 Hartog / Revel (2001).
57 Crock (1917).
58 Conrad (2015).



382 HERVÉ INGLEBERT

qu'il est impossible de traiter à l'échelle régionale ou de manière
territoriale à cause de l'existence de réseaux : évolutions
climatiques, transformations écologiques, circulations de maladies,
d'idées ou de biens économiques, migrations, diasporas, aspects
transnationaux ou multinationaux. La deuxième approche
renvoie à un aspect contextuel : elle vise la compréhension des

phénomènes "glocaux", des réalités locales intégrées dans une
perspective globale nécessaire à la compréhension plus complète
des phénomènes. On peut en rapprocher l'histoire connectée,
mais aussi l'histoire croisée et les transferts culturels. La
troisième approche est celle de la World History, née dans les années

I960, qui décrit l'histoire du world-system, du "monde commun"
structuré par une relation entre centre, semi-périphéries et
périphéries. Le passage d'un modèle européocentrique (le world-

system commencerait en Europe à la fin du XVe siècle) à d'autres
modèles où le world-system se développerait d'abord ailleurs et
antérieurement a permis son intégration (discutable) dans le

conglomérat de "l'histoire globale" en la présentant comme une
histoire de la globalisation. Il s'agit en fait d'une histoire de la
mondialisation dont la phase globale n'est alors que la dernière

étape chronologique.
La dernière raison est la transformation des régimes d'historicité.

Aux deux modèles de valorisation du passé (réactionnaire,
dont la pensée djihadiste est un exemple) ou du futur (progressisme)

hérités de la création du concept d'Histoire et de la
Révolution française, on a pu en ajouter un troisième, plus actuel,
le présentisme qui estime que si le passé était pire que le présent,
l'avenir ne sera pas meilleur.39 Cet état d'esprit, présent surtout
en Occident, est lié à l'évolution socio-économique au profit
du capital depuis une génération, à la dégradation écologique
(réchauffement climatique, pollution, disparition des espèces)

et à la croissance des puissances asiatiques. En revanche, dans
les classes moyennes de l'Asie, principales bénéficiaires de la
globalisation, le futurisme reste dominant.

59 Hartog (2002).



LE TEMPS PRÉSENT ET "L'HISTOIRE UNIVERSELLE" 383

4.2. Les liens entre passé et présent hors du domaine académique

L'affirmation d'un lien entre passé et présent, le premier
expliquant le second, reste plus le fait d'essayistes politiques,
d'historiens militants ou de théoriciens de l'histoire que des

historiens qui insistent surtout sur les différences. Le passé, proche
ou lointain, est alors convoqué pour comprendre le présent dans
les domaines économique,60 écologique,61 et politique à un
niveau national62 ou mondial — avec, à la fin du XXe siècle, les

deux modèles de l'histoire universelle hégélienne s'achevant par
le triomphe du libéralisme63 et de la contre-histoire universelle
de l'affrontement des civilisations.64

4.3. Les rapports entre passé et présent dans le cadre de la globali¬
sation chez les historiens

Aujourd'hui, tous n'acceptent pas le modèle libéral de l'histoire

de la globalisation au nom de singularités culturelles qui
seraient oubliées par une méthode fondée sur une approche
économique strictement quantitative. Ceci explique les
positions des historiens russes et chinois, mais aussi japonais, qui
tout en acceptant la mondialisation économique, estiment soit
qu'ils sont en dehors du monde globalisé politique et culturel
occidental (Chine, Russie), soit que la globalisation culturelle
ne sera pas la généralisation de valeurs occidentales mais la création

de nouvelles valeurs communes et qu'elle relève donc plus
de l'avenir que du présent ou du passé (Japon).63 Ces positions
peuvent être jugées nationalistes en Occident ; inversement,
l'histoire globale peut apparaître comme un avatar de la théorie
occidentale, jugée impérialiste, de la modernisation.

60 PlCKETTI (2013).
61 Toynbee (1976) ; Diamond (2005).
62 Voir par exemple BOUCHERON (22018).
63 Fukuyama (1992).
64 Huntington (1996).
65 Inglebert (2018) 73-81.



384 HERVÉ INGLEBERT

Ensuite, il faut rappeler que les deux traditions de la World

History et de la Global History ont développé des modèles et
des chronologies différentes. Le modèle originel du world-system
(Braudel, Wallerstein) supposait un centre européen qui structurait

un développement mondial commun à partir de la fin du
XVe siècle. D'autres modèles ont proposé de commencer ailleurs

et antérieurement : les hypothèses les plus intéressantes sont en
lien avec l'empire mongol66 (XIIIe siècle), la croissance démographique

et économique chinoise sous les Song (XIe siècle), le rôle
de l'Océan Indien au temps de l'empire abbasside67 et la connexion
commerciale eurasiatique aux temps des empires romain et han.68

Il s'agit là d'une variante principalement économique, mais aussi

culturelle, du modèle polybien d'unification du monde. Cette
histoire de la mondialisation se présente comme une histoire
universelle non européocentrique, mais toutes les connaissances

sur le passé ne sont pas mobilisées puisque toutes les régions ne
sont pas connectées dès l'origine. Pour proposer une histoire de

l'humanité, il faut additionner dans un même récit le "monde
commun" et les régions non encore connectées.69

Le modèle de la globalisation est très différent, puisque d'une

part, il ne suppose pas de centre aux phénomènes globaux, et que
d'autre part la globalisation est considérée comme un phénomène
récent, datant selon les historiens de la fin du XIXe siècle grâce au
chemin de fer, au bateau à vapeur et au télégraphe (qui permettent
alors la prise de conscience de l'unité nouvelle du monde), de la
Seconde Guerre mondiale (qui vit la naissance du terme global lié

au fait que les Etats-Unis étaient engagés dans l'Atlantique et le

Pacifique) ou des années ultérieures (avec la fin des empires
coloniaux), voire de 1989 (avec la fin de l'URSS, le développement
d'Internet et la croissance chinoise). Dans tous les cas, la
globalisation n'est alors que la dernière phase de la mondialisation,
ce qui s'inscrit dans un schéma de pensée polybien, plus bref

66 Abu-Lughod (1989).
67 Chaudhuri (1990).
68 Beaujard (2012).
69 Tignor (2008).



LE TEMPS PRÉSENT ET "L'HISTOIRE UNIVERSELLE" 385

chronologiquement que dans le cas de la World History. Mais
comme des contacts importants existèrent bien antérieurement,
certains historiens ont développé la notion de protoglobalisation,
et divers modèles ont été proposés pour le début de cette phase,

qui recoupent en partie des schémas de la World History : les

principaux sont le milieu du XVIIIe siècle70 (hypothèse
préférable), le début du IIe millénaire71 et le VIIe siècle.72

Enfin, la question du rapport entre le passé et le présent
dépend de la perspective retenue. Si on insiste sur la création
d'un espace commun de circulation des personnes, des biens,
des capitaux, des savoirs et des informations, liée à une histoire
protoglobale commençant vers 1750, alors le processus de création

de notre monde contemporain est récent et l'unification de

ce dernier reste incomplète. Cette perspective oppose nettement
le présent global et le passé ancien, d'un point de vue quantitatif
et qualitatif. Au contraire, si on privilégie les conceptions du
monde et les identifications personnelles ou collectives, l'unification

actuelle du globe peut sembler moins évidente, malgré la

disparition de langues et d'héritages culturels, et la diffusion des

modes de vie urbains, des modèles consuméristes et de certaines
valeurs occidentales. C'est la position défendue par certains
discours idéologiques - politiques, nationalistes, civilisationnels

ou religieux — exaltant des continuités avec des passés lointains
originaux, mais souvent fantasmés ou reconstruits.

Conclusions

Dans l'Antiquité comme aux XIXe-XXe siècles ou aujourd'hui,
la description du temps présent a pu être faite pour elle-même

ou comme dernière partie d'une histoire générale. Mais cette
similitude narrative ne doit pas cacher de profondes divergences
dans deux domaines.

70 IRIYE / OSTERHAMMEL (2012-2018).
71 Feldbauer / Hausberger/ Lehners (2008-2011).
72 Olstein (2015).



386 HERVÉ INGLEBERT

D'abord, les relations entre temps présent et passé furent très
différentes selon les contextes. Dans l'Antiquité classique, malgré

la conscience des transformations politiques et religieuses,
la succession des tempora ou des aetates ne modifiaient pas la

nature humaine : l'existence d'un temps chronologiquement
ancien n'impliquait pas celle d'un passé historiquement dépassé.
Sous le Haut-Empire ou durant l'Antiquité tardive, on pouvait
opposer le présent des moderni et le passé des maiores, ou la

République sénatoriale et la monarchie impériale, mais une
renouatio politique était toujours possible et les exempla moraux
de jadis toujours pertinents ; on affirmait donc une permanence
de certains aspects au cours des diverses époques, car la temporalité

humaine restait la même. De 1800 à 2000, le concept
d'Histoire comme devenir fonda celui d'une histoire universelle
unifiée, et celui d'historicité permit d'affirmer l'existence de
diverses périodes historiques avec chacune leurs aspects propres ;

le postulat de l'existence transhistorique de certains thèmes

(nation, civilisation, art, science) permettait de trouver de

l'identique dans des temps différents. Au début du XXIe siècle,
le présent est défini par un passé global récent différent du passé

plus ancien : l'existence de diverses périodes historiques est associée

à l'existence de thèmes propres, et en Occident, le passé

lointain, qu'il soit grec, romain ou biblique, apparaît de plus en
plus étranger.

Ensuite, écrire l'histoire de son temps pose à chaque fois la

question de l'accès à l'information et celle de la distance
critique. Ce n'est cependant pas un problème dans trois cas
particuliers de la relation entre le passé et le présent. Le premier est
celui de Thucydide où l'analyse du présent visait à découvrir
une vérité atemporelle, celle de la nature des êtres vivants (et

non seulement de l'humain), l'histoire immédiate n'étant que
la meilleure méthode d'accès à cette vérité ; mais personne ne

reprit cette finalité philosophique. Le deuxième est celui de la

répétition de phénomènes historiques : chez Diodore, l'histoire
des empires et de la civilisation commune était pensée comme
un cadre stable depuis deux millénaires, les grands hommes



LE TEMPS PRÉSENT ET "L'HISTOIRE UNIVERSELLE" 387

étant divinisés de Dionysos et Héraclès à César, et les empires,
des Assyriens aux Romains, se succédant tout en dominant
toujours la plus grande partie de Xoikoumenê ; chez Ibn Khaldûn,
la théorie de l'alternance des cycles du pouvoir entre civilisation
urbaine et bédouinité structurait le temps73 et Tamerlan était la

preuve contemporaine de la validité de son modèle. Mais ces

schémas, en partie valables pour certains aspects politiques et
culturels de l'Antiquité ou du Moyen Age, ne sont pas adaptés
aux époques ultérieures. Gibbon savait en 1776 que le retour
des invasions barbares n'était plus possible et que l'Europe ne
connaîtrait pas le sort de l'Empire romain ;74 et aucune tentative
de morphologie des civilisations proposée aux XIXe et XXe siècles

ne fut convaincante. Le troisième cas est celui où la prévision
est possible, qui, vraie ou fausse, permet de donner du sens à la

description du passé proche et du temps présent, lequel s'inscrit
dans un phénomène supposé en train de s'achever et de

l'emporter : on peut citer Polybe (la domination de Xoikoumenê par
Rome) ou Tocqueville (la diffusion des idéaux démocratiques).
Mais ces Zusammenhänge étaient récents et ne concernaient pas
la totalité du passé ; il en est de même aujourd'hui pour l'histoire

globale.
Ainsi, on peut au XXIe siècle expliquer le présent selon trois

formes d'histoire universelle : en lien avec le passé récent et
révolutionnaire (sur lequel on peut porter un jugement futuriste

ou présentiste) de l'histoire globale (en y incluant du
"protoglobal" variable selon les historiens) ; en lien avec le temps
long du world-system (mais aussi des peuples, des religions et
des civilisations) ; en lien avec le temps très long de l'histoire de

l'humanité (certains aspects anthropologiques). Mais on n'expliquera

pas les mêmes choses dans chaque cas ; à la différence de

l'Antiquité et des années 1900, pour décrire et comprendre
notre temps présent, il nous faut plusieurs passés et plusieurs
échelles temporelles.

73 Martinez-Gros (2006).
74 Gibbon (1776).



388 HERVÉ INGLEBERT

Tableau 3

Les relations entre passé et présent dans le cadre
de "l'histoire universelle"

Conception
antique

classique
(Empire romain)

Conception
antique

monothéiste
(Empire romain)

Conception des

XIXe-XXe siècles
Conception du

XXIe siècle

Événements

passés

-ceux des récits

mythiques
étiologiques
-ceux des récits

épiques
-les grands faits

politiques ou
militaires
En plus, pour les

lettrés
-les données

culturelles

-ceux des récits

bibliques
-ceux des récits

épiques
-les grands faits

politiques ou
militaires
En plus, pour les

lettrés
-les données
culturelles

-tous les aspects
du passé

-tous les aspects
du passé et toutes
les perspectives
sur le passé

Nature
du temps

passé

Le passé n'est pas
essentiellement
différent du
présent malgré les

changements
politiques

Le passé n'est pas
essentiellement
différent du
présent malgré les

changements
politiques ou
religieux

Le passé est

composé de
diverses périodes
fondamentalement

différentes
du présent
(historicité)

Le passé est

composé de
diverses périodes
fondamentalement

différentes
du présent
(historicité)

Nature
du temps
présent

Apogée impérial
de la domination
romaine protégée

par les dieux :

progrès de la

prospérité et
déclin des mœurs
mais renouatio

possible

Apogée impérial
romain (diabolique
ou divin)
Depuis Jésus-

Christ, temps
eschatologique

pour les chrétiens

Apogée de la
civilisation et des

nations occidentales

L'histoire globale
comme nouvelle
phase de l'histoire
humaine
L'anthropocène
comme nouvelle
phase de l'histoire
de la Terre

Régime
d'historicité

Traditionnel :

respect de la
tradition, dont les

exempla et le mos

maiorum sont
toujours actuels

Traditionnel :

respect de la

tradition, dont les

exempla et le mos

maiorum sont
toujours actuels

Futuriste : le

présent est

meilleur que le

passé et l'avenir
sera une
perpétuation du

Présentisme

(en Occident) :

le présent est

meilleur que le

passé mais
l'avenir sera pire



LE TEMPS PRÉSENT ET "L'HISTOIRE UNIVERSELLE" 389

Mais contradiction
possible entre
exempla bibliques
et classiques

présent ou sera
meilleur que lui
Le passé ne sert

pas forcément à

comprendre le

présent car il est

souvent différent
de lui

que le présent
(mais futurisme
en Asie et
traditionnisme de

l'islam radical)

Relation
entre

présent et
passé

Le temps présent
prolonge le temps
passé
La renouatio

permet de

perpétuer
l'Empire romain

Après 70, étude

rabbinique
atemporelle de la
Torah
Le présent de

l'Eglise accomplit
le passé biblique et

prépare la fin des

temps

Le présent est

l'entéléchie du
passé (nation,
civilisation,
libération) et peut
être pensé comme
le fondement
d'un futur
meilleur

Le présent global
est radicalement

autre et rompt
avec le passé qui
ne permet pas de

comprendre le

présent car il est

trop différent de

lui

Relation
entre futur
et présent

Roma aeterna
possible

Eschatologie
monothéiste et fin
des temps
Apocalyptique
pour certains

Fin de l'Histoire
atteinte
(libéralisme) ou
à atteindre
(marxisme)

Pas de fin
évidente de

l'Histoire et futur
incertain

Relation
entre passé,

présent et
futur

Succession des

empires et

développement de

la civilisation
culminant dans

l'Empire romain
ou
Unification du
monde par Rome

(Polybe ou ab
Urbe condita)

Le plan divin
(envers Israël ou
du salut de

l'humanité) unifie
les temps. Il est

partiellement
connu des

humains grâce à la
révélation divine
du Tanakh et du
Nouveau
Testament

Histoire
universelle :

-unité du devenir

-progrès des

origines de

l'humanité
jusqu'au présent
occidental
-existence
d'invariants nationaux

ou
civilisationnels

L'histoire de

l'humanité
s'achève non dans

une histoire
universelle
occidentalisée,
mais dans une
histoire globale
récente originale

Conception
du temps

-les mêmes
thèmes

-une seule

temporalité
-divers âges

politiques

-les mêmes thèmes

-une seule

temporalité
-divers âges

religieux et/ou
politiques

-des thèmes

souvent différents
dans des périodes
différentes
-mais quelques
invariants
transhistoriques
possibles

-des thèmes
différents dans
-des périodes
différentes



390 HERVÉ INGLEBERT

Bibliographie

AA.W., (1932-1937), Historia universal Novisimo estudio de la huma-
nidad. 6 vols. (Barcelone).

Abu-Lughod, J. (1989), Before European Hegemony. The World Sys¬

tem A.D. 1250-1350 (Oxford).
AuTHIER, R. (2019), Concevoir l'historicité. L'histoire et les différentes formes

de temporalité chez Hegel et Schelling (Thèse Sorbonne Université).
BARBAGALLO, C. (1931-1938), Storia universale. 9 vols. (Turin).
Beaujard, R (2012), Les mondes de l'Océan indien. 2 vols. (Paris).
BERGENTHUM, H. (2011), "Understanding the World around 1900:

Popular Universal Histories in Germany", in S. PALETSCHEK (éd.),
Popular Historiographies in the 19th and 20th Centuries. Cultural
Meanings, Social Practices (Oxford), 54-70.

BERNHEIM, E. (1889), Lehrbuch der historischen Methode und der
Geschichtsphilosophie (Leipzig).

Bloch, M. (1946), L'étrange défaite. Témoignage écrit en 1940 (Paris).
BOUCHERON, P. (éd.) (22018), Histoire mondiale de la France (Paris).
BREGLIA, L. (2001), "Storiografîa universale e geografia in Eforo di

Cuma", in C. BEARZOT / R. VATTUONE / D. Ambaglio (éd.),
Storiografîa locale e storiografîa universale. Forme di acquisizione
del sapere storico nella cultura antica (Côme), 139-164.

BüDINGER, M. (1895), Die Universalhistorie im Alterthume (Vienne).
— (1900), Die Universalhistorie im Mittelalter (Vienne).
CANFORA, L. (1972), "Totalità e storia del passato", in L. CANFORA,

Totalità e selezione nella storiografîa antica (Bari), 105-110.
CAVAIGNAC, E. (éd.) (1922-1948), Histoire du monde. 13 vols. (Paris).
Chaudhuri, K.N. (1990), Asia before Europe. Economy and Civilisation

of the Lndian Ocean from the Rise ofLslam to 1750 (Cambridge).
CONRAD, S. (2015), What is Global History? (Princeton).
CONTE, D. (2005), Storia universale e patologia dello spirito. Saggio su

Croce (Bologna).
COUMERT, M. (2007), Origines des peuples. Les récits du haut Moyen

Âge occidental (550-850) (Paris).
CROCE, B. (1917), Teoria e storia délia storiografîa (Bari).
Desideri, P. (2001), "Nascita e rinascite délia 'storia universale' antica",

in C. Bearzot / R. Vattuone / D. Ambaglio (éd.), Storiografîa
locale e storiografîa universale. Forme di acquisizione del sapere storico
nella cultura antica. Atti del congresso, Bologna 16-18 dicembre 1999
(Côme), 199-209.

Diamond, J. (2005), Collapse. How Societies Choose to Fail or Succeed

(New York).
ENGELS, J. (2008), "Universal History and Cultural Geography of the

Oikoumene in Herodotus' Historiai and Strabo's Geographika", in



LE TEMPS PRÉSENT ET "L'HISTOIRE UNIVERSELLE" 391

J. PlGON (éd.), The Children ofHerodotus. Greek and Roman
Historiography and Related Genres (Newcastle), 144-161.

Feldbauer, P. / Hausberger, B. / Lehners, J.-P. (éd.) (2008-2011),
Global Geschichte - Die Welt 1000 bis 2000. 8 vols. (Vienne).

Flathe, H.T. (éd.) (1884-1892), Allgemeine Weltgeschichte. 13 vols.
(Berlin).

FORNARA, C.W. (1983), The Nature ofHistory in Ancient Greece and
Rome (Berkeley).

FREYBURGER-GALLAND, M.-L. (2003), "La conception de l'histoire
chez Dion Cassius", in G. LACHENAUD / D. LONGRÉE (éd.), Grecs

et Romains aux prises avec Thistoire. Représentations, récits et
idéologies (Rennes), 109-121.

Fukuyama, F. (1992), The End ofHistory and the Last Man (New
York).

Gibbon, E. (1776), The General Observations on the Fall ofthe Roman
Empire in the West, in History ofthe Decline and Fall ofthe Roman

Empire (Londres), Chapter 38.
GOETZ, W. (éd.) (1929-1933), Propyläen-Weltgeschichte. Der Werde¬

gang der Menschheit in Gesellschafi und Staat, Wirtschaft und
Geistesleben (Berlin).

GOODY, J. (2006), The Theft ofHistory (Cambridge).
GRETHLEIN, J. (2013), Experience and Teleology in Ancient Historio¬

graphy. Futures Past from Herodotus to Augustine (Cambridge).
HARTMANN, L.M. (éd.) (1921-1923), Weltgeschichte ingemeinverständ¬

licher Darstellung. 8 vols. (Stuttgart).
Hartog, F. (2002), Régimes d'historicité. Présentisme et expériences du

temps (Paris).
HARTOG, F. / Revel J. (éd.) (2001), Les usages politiques du passé (Paris).
Helmolt, H.F. (éd.) (1899-1907), Weltgeschichte. 9 vols. (Berlin).
HUNTINGTON, S. (1996), The Clash of Civilizations and the Remaking

of World Order (New York).
INGLEBERT, H. (2014), Le Monde, l'Histoire. Essai sur les histoires uni¬

verselles (Paris).
— (2018), Histoire universelle ou histoire globale (Paris).
— (2020), "The Future of Rome: The Latin Conceptions (410-480)",

in J. Price / K. Berthelot (éd.), The Future of Rome. Roman,
Greek, Jewish and Christian Perspectives (Leyde), 245-258.

Iriye, A. / Osterhammel, J. (éd.) (2012-2018), Geschichte der Welt.
A History of the World. 6 vols. (Munich).

JACOBY, F. (1909), "Ueber die Entwicklung der griechischen Histo¬
riographie und den Plan einer neuen Sammlung der griechischen
Historikerfragmente", Klio, IX, 80-123 C. Ampolo (éà),Aspetti
dell'opera di Felix Jacoby (Pise), 299-356.

— (21957-), Die Fragmente der griechischen Historiker (Leyde).



392 HERVÉ INGLEBERT

— (1998-1999), Die Fragmente der griechischen Historiker continued.
Part Four, Biography and Antiquarian Literature, ed. by G. SCHE-
PENS (Leiden). IVA, Biography Fascicle 1-The Pre-hellenistic
Period [N° 1000-1013]; IVA, Biography Fascicle 3-Hermippos
of Smyrna (N° 1026]; IVA, Biography Fascicle 7-Imperial and
undated authors [N° 1053-1118].

JANISZEWSKI, P. (2006), The Missing Link. Greek Pagan Historiography
in the Second Halfofthe Third Century and in the Fourth Century
AD (Varsovie).

Koselleck, R. (1975), "Geschichte", in O. Brunner / W. Conze /
R. KOSELLECK (éd.), Geschichtliche Grundbegriffe. Historisches
Lexikon zurpolitisch-sozialen Sprache in Deutschland. Bd. 2, E-G
(Stuttgart).

— (1979), Vergangene Zukunft. Zur Semantik geschichtlicher Zeiten
(Francfort).

KOSSOK, M. (1984), Karl Marx und der Begriffder Weltgeschichte (Ber¬
lin) Ausgewählte Schriften (Leipzig, 2000), Bd. 2, 271-291.

LAVISSE, E. (éd.) (1894-1905), Histoire générale du IVe siècle a nos jours.
12 vols. (Paris).

MARINCOLA, J. (1997), Authority and Tradition in Ancient Historio¬
graphy (Cambridge).

— (2007), "Universal History from Ephorus to Diodorus", in J. MARIN-
COLA (éd.), A Companion to Greek and Roman Historiography
(Maiden, MA), 171-179.

Martinez-Gros, G. (2006), Ihn Khaldûn ou les sept vies de l'Islam (Arles).
MAZZARINO, S. (1966), "Introduzione all'età cristiana : da Sura,

Varrone e Trogo a Chryseros e Teofilo. Una nuova intuizione del

tempo ?", in S. MAZZARINO, Ilpensiero storico classico. II, 1, VI-14
(Bari), 470-492.

MiDDELL, M. (2004), "Histoire universelle, histoire globale, transfert
culturel", Revue germanique internationale, 21, 227-244.

— (2005), Weltgeschichtsschreibung im Zeitalter der Verfachlichung
und Professionalisierung. Das Leipziger Institut für Kultur- und
Universalgeschichte 1890-1990. Bd. 3, Von der vergleichenden
Kulturgeschichte zur Revolutionskomparatistik (Leipzig).

MORTLEY, R. (1996), The Idea of Universal History from Hellenistic
Philosophy to Early Christian Historiography (Lewiston, NY).

Nehru, J. (1934), Glimpses of World History (Londres).
OLSTEIN, D. (2015), "'Proto-Globalization' and 'Proto-Glocalization'

in the Middle Millennium", in B. KEDAR / M. WIESNER-HANKS
(éd.), The Cambridge World History. Vol. V, Expanding Webs of
Exchange and Conflict, 500 CE-1500 CE (Cambridge), 665-684.

Oncken, W. (éd.) (1876-1891), Allgemeine Geschichte in Einzeldar¬
stellungen (Berlin).



LE TEMPS PRÉSENT ET "L'HISTOIRE UNIVERSELLE" 393

Pflugk-Harttung, J. von (éd.) (1908-1910), Weltgeschichte. Die
Entwicklung der Menschheit in Staat und Gesellschafi, in Kultur
und Geisteslehen. 6 vols. (Berlin).

PlCKETTl, T. (2013), Le capital au XXIe siècle (Paris).
RAGIONERI, E. (1951), Lapolemica su la "Weltgeschichte" (Rome).
RENOUVIN, P. (1925), Les origines immédiates de la guerre (28 juin-

4 août 1914) (Paris).
RODA, S. (2006), "Ammiano Marcellino storico contemporaneo", in

R. UGLIONE (éd.), Scrivere la storia nel mondo antico. Atti del

convegno nazionale di studi, Torino 3-4 maggio 2004 (Alessandria),
229-246.

SCHEPENS, G. (1980), Lniautopsie" dans la méthode des historiens grecs
du Ve siècle avantJ.-C. (Bruxelles).

— (2006), "Il carteggio Jacoby-Meyer: un piano inedito per la strut-
tura dei FGrHist", in C. Ampolo (éd.), Aspetti delTopera di Felix
Jacoby (Pise), 357-396.

Sokolski, G.E. (1928), An Outline of Universal History (Shanghai).
SOULET, J.-F. (22012), L'histoire immédiate. Historiographie, sources et

méthodes (Paris).
Spengler, O. (1919-1922), Der Untergang des Abendlandes. Umrisse

einer Morphologie der Weltgeschichte, I-Gestalt und Wirklichkeit,
Ii-Welthistorische Perspektiven (Munich).

SULIMANI, I. (2011), Diodorus'Mythistory and the Pagan Mission. His¬
toriography and Culture-heroes int the First Pentad ofthe Bibliotheke
(Leyde).

TlGNOR, R. (éd.) (2008), Worlds Together, Worlds Apart. A History of
the World from the Beginnings ofHumankind to the Present. 2 vols.

(New York).
Toynbee, A. (1976), Mankind and Mother Earth. A Narrative History

of the World (Oxford).
TuPLIN, C. (2007), "Continuous Histories (Hellenica)", inj. MARIN-

COLA (éd.), A Companion to Greek and Roman Historiography
(Maiden, MA), 159-170.

ULRICI, H. (1833), Charakteristik der antiken Historiographie (Berlin).
Vattuone, R. (1998), "Koinai praxeis: le dimenzioni 'universali'

della storiografia greca fra Erodoto e Teopompo", in L. AIGNER
FORESTI / A. BARZANO (éd.), Uecumenismopolitico nella coscienza
delPOccidente (Roma), 57-96.

VEYNE, P. (2010), Foucault, sa pensée, sa personne (Paris).
Wells, H.G. (1919), The Outline ofHistory, Being a Plain History of

Life and Mankind (Londres). 2e éd. modifiée (1922), A Short History

of the World (Londres).
Zhukov, E.M. (éd.) (1955-1965), Vsemirnaia istoriia v desjati tomach.

10 vols. (Moscou).



DISCUSSION1

A.M. Kemezis: I've got a somewhat general question that

may already have been answered in the course of your very full
and wide-ranging presentation, but I was struck by your reference

to contemporary Chinese and Russian historians for whom
global history seems like a manifestation of western imperialism.
One can certainly see in hindsight that, in their very different

ways, both Fukuyama and Huntington took as their telos a

present in the 1990s that they saw as post-Cold-War, post-
nationalist, post-lots-of-things, whereas in Russia or China the

state of things at the present could not function as a telos, they
were more likely to locate a historical telos in a future of national
renewal. So, a viewpoint that presented itself as global could
still not be universally shared.

It seems as if the universal historians we're talking about in
Antiquity, from Polybius on through Trogus and Diodorus and

so forth, are all working from a certain premise about Roman
domination of the Mediterranean as a key telos although, as

John points out, they locate it at the end of different stories and

see different futures, just as Huntington and Fukuyama did
with the end of the Cold War. We know there are lots of peoples

in the greater Roman world that have narratives of their
own in which Roman domination doesn't necessarily function
as a telos: the best attested such narratives are Judaean, but we
can also consider Iranian, Egyptian, Celtic, Germanic traditions
and so forth. My question then is, how can we see the
intersection of these traditions with the Greco-Roman narratives we

1 Eve-Marie Becker, Valérie Fromentin, Roberto Nicolai et Guido Schepens
ont proposé plusieurs remarques concernant certaines formulations ou certains

points à préciser, ce dont je les remercie. J'ai intégré leurs réflexions dans ma
communication, ce pourquoi on ne les trouve pas ici dans la rubrique des questions.



LE TEMPS PRÉSENT ET "L'HISTOIRE UNIVERSELLE" 395

have, and what are the possibilities for constructing a cultural
history of how multiple universal narratives functioned side-by-
side in Antiquity?

H. Inglebert: Dans le cas de la Chine et de la Russie, on doit
prendre en compte deux choses. D'abord, d'un point de vue
politique, après la fin de l'URSS en 1989-91, ces deux grandes
puissances ne désiraient pas nécessairement se définir comme
faisant partie d'un monde dominé par l'Occident ; c'était évident

pour la Chine qui restait communiste, et cela l'est devenu
ensuite pour la Russie, en partie à cause du mépris occidental

au début de l'ère Poutine. D'un point de vue historiographique,
il faut rappeler que l'enseignement de l'histoire n'est pas unifié
dans ces deux pays, où les étudiant.e.s choisissent entre histoire
nationale ou histoire extérieure. Cette distinction institutionnelle

n'aide pas à concevoir une histoire globale et permet même
de la rejeter comme ne prenant pas en compte les singularités
culturelles. On peut ajouter qu'en Russie le courant slavophile
du XIXe siècle (Danilevski), prolongé par l'historiographie
soviétique du bloc communiste et relayé aujourd'hui par les

idées néo-eurasistes de Lev Gumilev a fondé une conception
multipolaire de l'histoire où celle de la Russie ne se confond

pas avec celle du "Monde" soumis à l'Occident. Quant aux
Chinois, ils ont développé après I960 une histoire marxiste

non eurocentrique qui place la Chine à la pointe du développement

socio-économique depuis l'Antiquité, hormis la parenthèse

d'hégémonie occidentale entre 1492 et 1949, la direction

du pays sous l'égide du Parti communiste chinois devant
lui permettre de retrouver le premier rang. De leur point de

vue, une économie globale n'implique pas une histoire globale
universelle.

Effectivement, dans l'Antiquité, à partir de Polybe, toutes les

"histoires universelles" gréco-romaines posent Rome comme telos

(quitte à critiquer la prétention romaine d'une hégémonie
éternelle) et cela est également vrai pour les conceptions chrétiennes

après 220 (Julius Africanus, Origène, Eusèbe de Césarée), qui



396 HERVÉ INGLEBERT

laissent perdurer l'empire de Rome (compris comme le
quatrième empire du livre de Daniel) jusqu'à la fin des temps. Il y a

certes eu des conceptions différentes, mais je ne suis pas certain
qu'elles pouvaient fonder des contre-histoires universelles. Bérose

et Manéthon n'offraient que des histoires orientales locales

(comme la tradition juive) et leur totalité chronologique ne
créait pas pour autant une possibilité de récit d'histoire universelle.

On peut douter de l'existence de conceptions historiennes
chez les Celtes et les Germains ; pour ces derniers, la question
fut celle, politique, de justifier l'existence des royaumes successeurs
de l'Empire en Occident, ce que firent après 500 des lettrés

latinophones (Cassiodore, Jordanès, Isidore) à grand renfort
d'érudition classique et biblique mais non germanique.2 Dans
le cas des Juifs, il y a une absence pluriséculaire d'écriture de

l'histoire après 150 et dans les textes rabbiniques, on ne trouve
que des spéculations eschatologiques sur le royaume messianique
qui succédera à l'Empire romain, seul telos historique possible.
Ainsi, la seule autre tradition historienne à prétention universelle
serait celle des Sassanides, qui imaginait un équilibre durable

entre "les deux yeux du monde" ; mais elle a autant, voire plus,
un fondement politique qu'historiographique. En effet, la
gestion du passé et la reconstruction de la mémoire perse étaient
fort différentes des modèles gréco-romains, comme le montre la
création de la dynastie kayanide et la reconstitution d'une
histoire ancienne irano-romano-turanienne relativement fantaisiste.

En tout cas, dans ce récit sassanide, Rome n'était pas le telos

d'une histoire commune.

R. Nicolai'. L'esemplarità, nelle varie forme che assume negli
storici antichi, non impedisce le periodizzazioni: per esempio
l'unificazione délia storia dell"oikoumene in Polibio e l'inizio del

principato in Tacito; ma già in Tucidide è présente chiara-
mente una periodizzazione in tre fasi: 7rp6yovoi, noiTspeç Yjpcov,

irjfjisïç. Dionigi d'Alicarnasso nel De antiquis oratoribus distingue

2 Coumert (2007).



LE TEMPS PRÉSENT ET "L'HISTOIRE UNIVERSELLE" 397

la storia dell'oratoria in tre periodi legati aile vicende storiche:

prima di Alessandro, dopo Alessandro, e dopo la conquista romana
del mondo abitato.

H. Inglebert: On peut y ajouter les exemples d'Isocrate qui
oppose le passé et le récent (.Panégyrique, 8), d'Ephore qui
distingue le passé et le contemporain (FGrHist70 F 9), de Diodore
(1, 4, 6) qui divise son récit en trois parties, avant la guerre de

Troie, de la prise de Troie à la mort d'Alexandre et des Dia-
doques jusqu'au début de la guerre des Gaules. C'est là une
question essentielle et l'on peut y répondre en distinguant trois
manières de découper les temps en diverses phases.

La première sert à se repérer en posant des bornes
chronologiques pour définir des durées, un peu comme les siècles

aujourd'hui ; c'est le cas des parties (fondées sur des dates

bibliques ou profanes) de la Chronographie de Jules Africain et
des aetates (définis par des dates uniquement bibliques) d'Augustin.

Ces intervalles temporels ainsi créés ne renvoient pas à des

temps de nature différente, et restent pour la plupart sans
signification particulière (une exception serait pour les chrétiens la
durée depuis l'Incarnation ou la Passion, qui renvoie à un temps
sotériologique différent).

La deuxième manière vise à établir l'existence de ce que l'on
peut appeler des époques, ici définies comme des durées exprimant

des natures différentes de la temporalité pour un thème

précis. Les exemples cités plus haut peuvent être ainsi considérés

comme des époques : d'un point de vue politique, les

historiens anciens distinguent à Rome la monarchie, la République
et le Principat (mais les éventuels parallèles entre les âges de

Rome et ceux de la vie humaine sont rhétoriques), ou
considèrent la série des empires universels successifs ; d'un point
de vue religieux, Paul de Tarse oppose un temps avant la Loi,
un temps sous la Loi et un temps sous la Grâce ; Denys d'Hali-
carnasse, mais aussi Tacite, Dialogue des orateurs, proposent
diverses époques de l'art oratoire ; plus tard, d'un point de vue
culturel puis religieux chrétien, on distingua une Antiquité, un



398 HERVÉ INGLEBERT

Moyen Âge et des temps modernes (Renaissance ou Réforme).
Un autre thème important est celui de l'accès à l'information

qui, du point de vue de l'historien, pouvait varier selon
les époques. Ainsi, Varron distingue un temps "inconnu", un
temps "mythique" et un temps "historique" (ce dernier étant
défini par une chronologie précise). Tacite, Histoires 1, 1, 2, et
Annales, 1, 6, 3, estime que pour la République, on connaît par
leurs discours ou écrits les points de vue des acteurs politiques ;

en revanche, l'instauration du principat, en rendant nombre de

prises de décisions secrètes, sans débat public devant le Sénat,
amène l'historien à supputer les raisons des actions ou à relater
des rumeurs invérifiables. Chez Cassius Dion, cet aspect est
aussi important que la distinction entre temps passé décrit par
des écrits antérieurs et temps présent connu par l'expérience de

l'historien, ce qui l'amène à distinguer trois époques : la
République où l'information sur les causes des actions est accessible ;

le principat, d'Actium à la mort de Marc Aurèle, où
l'information est secrète et reste méconnue ; et les années 180-229
où Dion a eu accès à l'information en étant dans les cercles

du pouvoir.3 Toutes ces époques n'ont cependant de valeur

que pour une thématique donnée ; si elles coïncident, c'est par
dérivation (c'est le cas de l'art oratoire ou de l'accès à l'information

qui suivent les transformations politiques) ou parce que
cette coïncidence manifeste une relation essentielle (la naissance
de Jésus-Christ sous Auguste chez Eusèbe de Césarée et Orose,

qui lie les destins du monothéisme et de la monarchie impériale
romaine).

La troisième manière est bien plus récente. Elle est présente
chez Vico avec les âges des dieux, des héros et des humains qui
renvoient cette fois à trois manières distinctes et discontinues de

penser le monde et de vivre en société. Il s'agit là d'une périodi-
sation, avec une succession de systèmes synchroniques cohérents,

ce qui n'a rien à voir avec la diachronie thématique des époques.
La Révolution française, en créant l'Ancien Régime, a manifesté

3 Freyburger-Galland (2003).



LE TEMPS PRÉSENT ET "L'HISTOIRE UNIVERSELLE" 399

cette discontinuité temporelle radicale. Celle-ci fut ensuite
théorisée par Hegel avec le concept de Geschichtlichkeit
(historicité d'un moment) et ensuite par Ranke avec la notion de

eigentlich (qui renvoie au propre de chaque durée étudiée). La

conception de ces périodes fut liée vers 1800 au concept d'Histoire

comme devenir unifié et compréhensible de l'humanité.
Mais avant 1700, sans concept d'Histoire (car praxeis, ta erga,
ta genomena ex anthrôpôn, ta pragmata renvoient aux actes et

aux événements, non au devenir qui les contient4), et sans
notion de période synchronique, les distinctions temporelles
étaient plus chronologiques qu'historiques au sens actuel. Cette
divergence dans la conception de la structure temporelle fait

que le rapport entre le temps présent et le passé universel est
nécessairement différent entre les Anciens et nous, car les

premiers pouvaient penser des âges ou des époques, mais non des

périodes.

N. Luraghi: I have much sympathy for your attempt at

bringing order into chaos, in the footsteps of scholars like
Momigliano and Koselleck. Of course, pursuits like yours will
always be exposed to philological objections - passages from
ancient authors that at least appear to contradict your general
statements. As an example, the notion that the present of
culturally different peoples might coincide with the past of the
observer, which you connect to a general model of human
progress elaborated towards the end of the 19th century, is present
in Thucydides' archaiologia, where he indicates that current
customs of the non-Greeks provide evidence on earlier customs
of the Greeks themselves. This does not mean, I think, that
generalizations like yours are futile, only that their application
has its limits. As for the categories of universal and global
history, I wonder whether there we might not be creating problems

to ourselves by using general concepts and then looking
in the evidence for their instantiations — and realizing that in

4 Fornara (1983).



400 HERVÉ INGLEBERT

some cases they do not exist. Rather than acting as if a trans-
historical notion of universal history has existed, reaching the

predictable conclusion that it has not, I wonder whether we
might not compare works of historiography along a simplified
and structural model, one that looks at the spatial extension
that is necessary in order to explain what any given historian is

trying to explain. John very aptly brought in Polybius. For him,
a certain kind of history, namely the ascent of one single polis,
Rome, to hegemony, required a certain kind of historiography,
one that looked at different areas of the Mediterranean and

peri-Mediterranean world, because events in each of these areas
had an explanatory power with regards to events in another
area (the Polybian symplokê). His history, says Polybius, is like
a body, somatoeidês, because it explained the functional
connections between all the parts. Incidentally, a similar relation
obtained also between time and explanation, hence Polybius'
claim that the pursuit backwards in time of the chain of causes
needed to stop at some point, or else the events that one actually
wanted to explain would not receive the necessary attention.
Finally, is it possible that your comparison of past and present
methodologies and concepts of history and historicity assumes

too high a level of coherence for current concepts of history
and historicity?

H. Inglebert: Il eût en effet été plus simple de traiter un sujet
comme "La description du temps présent chez les auteurs chrétiens

(Eusèbe de Césarée, Jérôme de Stridon, Rufin d'Aquilée,
Orose)", qui aurait complété la présentation de Bruno Bleck-

mann. Mais comme Valérie Fromentin m'avait demandé de faire

une comparaison entre l'Antiquité et aujourd'hui, j'ai accepté
de faire une telle présentation synthétique au risque de certains
raccourcis ou omissions.

Que les ethnologues du XIXe siècle aient repris Thucydide
prouve qu'ils lisaient leurs classiques, mais la question est de

savoir si, à deux périodes différentes, une même formule peut
avoir le même sens. La remarque de Thucydide était ponctuelle,



LE TEMPS PRÉSENT ET "L'HISTOIRE UNIVERSELLE" 401

et aurait pu être la même s'il avait parlé non des Grecs de son

temps, mais des Carthaginois contemporains ; elle renvoie à un
raisonnement selon le logos (comme chez Hérodote) et aux
considérations des sophistes d'Athènes sur un certain progrès
technique et social (généralement associé à un déclin des moeurs,
association que l'on retrouve ensuite chez Agatharchide) ; mais

on n'a pas écrit une histoire ancienne à partir de ce schéma

théorique. En revanche, la même phrase après 1850 était
structurelle car elle s'insérait dans un schéma évolutif global, celui
d'une Kulturgeschichte associant progrès scientifique et développement

social et moral, qui posait des équivalences entre les

cultures contemporaines découvertes par la colonisation
européenne et une ligne temporelle d'un devenir structuré par des

périodes historiques allant de la Préhistoire à l'Europe. On ne
parle donc pas de la même chose et la distinction des contextes

permet justement d'éviter les généralisations.
Il n'existe évidemment pas de catégorie transhistorique d'"his-

toire universelle", car l'historiographie de 1'"histoire universelle"

montre qu'il est contradictoire de tenter d'écrire une "histoire
de l'histoire universelle".3 En revanche, on trouve bien dans

certaines cultures des écrits historiens (définis formellement par
la volonté de véridicité et la capacité technique de datation)
ayant l'ambition d'exprimer la signification essentielle du passé.

Aussi, la notion (et non le concept) de "récit de la totalité
signifiante du passé" est-elle opératoire pour permettre de comparer
certains textes historiens présents en Mésopotamie, en Grèce (et
cela concerne aussi bien Polybe que Diodore) et en Chine, et
ensuite chez les chrétiens et les musulmans, avec les histoires
universelles rédigées depuis le XVIIIe siècle. Mais il faut bien
entendu analyser chacune des traditions de manière concrète, et
les rapporter à leurs contextes historiques, cause première de

l'existence des textes. Pour l'Antiquité, on peut distinguer trois
contextes. Le premier serait hellénistique si l'on pense qu'Ephore,
Théopompe, Hiéronymos de Cardie ou Douris relèvent de

5 Inglebert (2014).



402 HERVÉ INGLEBERT

I'"histoire universelle" ; certains historiens y ajoutent des

spéculations philosophiques.6 Le deuxième est gréco-romain, avec
trois traditions : celle de "l'histoire oikouménique" de Polybe et
de ses successeurs (Poséidonios et Strabon) qui décrit une histoire
relativement récente et mondialisée par Rome ; celle de "l'histoire

commune" de Diodore de Sicile qui remonte aux origines
de la civilisation et des royaumes et qui peut inclure les oeuvres
de Castor de Rhodes, de Nicolas de Damas et de Trogue Pompée

; et l'histoire de Rome de Tite Live et de ses successeurs

jusqu'à Cassius Dion et Ammien Marcellin, ïurbs ayant soumis
Xorbis. Le troisième est juif et chrétien, avec plusieurs variantes :

l'oeuvre de Flavius Josèphe ; la chronique universelle chrétienne
(Julius Africanus, Hippolyte de Rome, Eusèbe de Césarée et
leurs successeurs), qui mêle histoire sacrée et histoire des empires ;

la tradition de l'histoire ecclésiastique depuis Eusèbe de Césarée ;

l'histoire chrétienne de Babylone et de Rome d'Orose et Augustin.
Enfin, j'admets que ces idées sur l'histoire, l'Histoire et

l'historicité (ainsi que celles exprimées dans la réponse à Roberto
Nicolai) ne sont pas nécessairement partagées par tous. Mais
j'assume pleinement une position foucaldienne7 qui renforce

l'héritage historiciste rankéen en insistant sur la singularité et la
discontinuité des expériences historiques car cela me semble

méthodologiquement prudent.

6 Mortley (1996).
7 Veyne (2010).


	La relation entre le temps présent et "L'histoire universelle" dans l'Antiquité gréco-romaine et en Occident (XIXe-XXe siècles)

