
Zeitschrift: Entretiens sur l'Antiquité classique

Herausgeber: Fondation Hardt pour l'étude de l'Antiquité classique

Band: 67 (2022)

Artikel: Ammian und das Problem der spätantiken Zeitgeschichte

Autor: Bleckmann, Bruno

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1055059

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1055059
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


VIII

Bruno Bleckmann

AMMIAN UND DAS PROBLEM DER
SPÄTANTIKEN ZEITGESCHICHTE

Abstract

Although Ammianus witnessed some of the contemporary events
he describes, his historical writing is not the result of primary research.
Information obtained from autopsy and interviews is inserted into
a mosaic, the lion's share of which is based on the rich textual
production of late antique bureaucracy and propagandistic pamphlets.
Given the wide chronological gap between Ammianus' favorable
composition ofJulian and the latter's reign, Ammianus also engaged
with the historiographical output that emerged from the 360s onwards.
Intending to outperform historiographical antecedents, a complex
historical work is created that aims to offer a concluding authoritative

account of the history of Julian, while the period leading up to
Julian and also the years after Julian come to represent the subject
matter of a longer prologue (books 1-14) and a shorter epilogue
(books 26-31). Ammianus' history of his own time is in no way
clearly defined as contemporary history detached from the historical
continuum.

1. Ammian als Modellfall zeitgeschichtlicher Darstellung?

Die res gestae Ammians sind das einzige erhaltene Geschichtswerk

der lateinischen Geschichtsschreibung, das in umfangreicher
Weise und kleinteilig die Geschichte der eigenen Zeit behandelt

und damit den zahlreicheren Fällen aus der griechischen
Geschichtsschreibung gegenübergestellt werden kann. Denn selbst

beim landläufig als zeitgeschichtliche Darstellung betrachteten



320 BRUNO BLECKMANN

taciteischen Geschichtswerk fehlen gerade die Bücher über
den Zeitraum, den Tacitus im Erwachsenenalter miterlebt hat.
Ammian dagegen war für die von ihm beschriebene Zeit von
354 bis 378 anfangs in herausgehobener Stellung als protector
domesticus tätig. Er hat seine Zeit an Brennpunkten des Geschehens

miterlebt und teilweise - wenn auch an untergeordneter
Stelle — mitgestaltet. Eine gewisse Vergleichbarkeit besteht allenfalls

mit Vellerns Paterculus, der wie Ammian als aktiver (und
im Unterschied zu Ammian auch selbständig befehlender) Offizier

an den von ihm beschriebenen Aktionen teilgenommen
hat.1 Dessen den Tiberius lobpreisende Erzählung kann aber
schon wegen ihrer fehlenden Bandbreite nicht zu den Vollformen

der Historiographie im thukydideischen Sinne gerechnet
werden.

Ammianus Marcellinus scheint dagegen sogar geradezu einem
Modellfall der Leistungsfähigkeit einer aus unmittelbarem
Erleben geschöpften Zeitgeschichte zu entsprechen2 und auch
das Ethos des unabhängigen und ehrlich berichtenden Zeithistorikers

zu verkörpern.3 Selbst seine auffälligen bis zur Karikatur
reichenden extremen Übertreibungen schmälern diesen Eindruck
der Professionalität nicht, wenn sie mit dem ausgeprägten
Stilwillen des Autors erklärt werden, der möglicherweise auch durch
die griechische Herkunft und die erst sekundäre Aneignung der
lateinischen Sprache besonders prononciert war.4 Es überwiegt
der Anschein einer qualitätsvollen Darstellung, die zwar ganz
offenkundig die meisten Ereignisse aus dem Fokus der diversen
Kaiserhöfe und im geringen Maße aus stadtrömischer Perspektive

1 Vgl. SziDAT (1992) 114 zur gegenüber Vellerns Paterculus untergeordneten
Stellung Ammians. Für Szidat ist Ammian kein Akteur, sondern jemand, der „die
von ihm erlebte Geschichte" erleidet. Aber auf jeden Fall war er „better qualified
than many ancient historians", um „the experience ofwar" zu schildern: MATTHEWS

(1989) 288.
2 Thompson (1948); Dillemann (1961).
3 Dem Autor wird ohne weiteres bescheinigt, einer „of the most honest of

Roman historians" zu sein (Blockley (1975) 100). In diesem Sinne MATTHEWS

(1989).
4 Zum Problem den Boeft (1992).



DAS PROBLEM DER SPÄTANTIKEN ZEITGESCHICHTE 321

beschreibt, aber hierbei einen weiten Blick auf den Horizont
der Provinzen und der Reichsperipherie bietet und damit eine

Augenhöhe demonstriert, die im Kategoriengefüge von F. Jacoby
zwingendes Merkmal der Zeitgeschichte ist.3

Vor allem aber bietet Ammian den Eindruck, seinen Bericht
in thukydideisch-herodoteischer Tradition aufgrund von Autopsie

und Hörensagen verfasst zu haben. Er betont (15, 1, 1),

Dinge durch sein eigenes Miterleben per aetatem in Erfahrung
gebracht zu haben. Und Episoden (als "Wir-Berichte"), in denen

er selbst als Akteur auftaucht, nehmen einen durchaus hohen,
vielleicht nur noch mit Xenophon (in der Anabasis) vergleichbaren

Anteil ein.6 Sie enthalten freilich eine Reihe problematischer,

mitunter romanhaft erscheinender Details und behandeln
keineswegs, wie man annehmen könnte, die politisch und
militärisch relevanten Zusammenhänge, die er durch seine eigene
Position als protector domesticus in Erfahrung hätte bringen können.
Vielmehr geht es eher darum, diese Berichte so einzustreuen,
dass sie durch ihre Einfügung in die Gesamtdarstellung die
Autorität des Historikers insgesamt erhöhen. Eine gewisse,
offenkundig intendierte Unschärfe bei der Verwendung der ersten

Person Plural bieten Passagen, die weniger einen zwingenden
Hinweis auf eigenes Miterleben geben, sondern eher demonstrieren,

dass sich Ammian mit der kampfführenden römischen Seite

identifiziert.7
Ammian behauptet ferner ausdrücklich, dass ein Großteil

seines Berichtes durch intensives Befragen von Zeitzeugen
zustande gekommen ist.8 Die auffällig günstige Charakterisierung
einzelner hochgestellter Persönlichkeiten bietet vage Hinweise,

5 Jacoby (1909/1956) 36.
6 Vgl. Marincola (1997) 201. Liste der autobiographischen Passagen s.

Kelly (2008) 38-40. Zur Verteilung der Wir-Berichte s. auch Samberger (1969)
360-362. Zur Kritik der autobiographischen Passagen s. Paschoud (2005); Kelly
(2008) 83: Autopsie genutzt „to describe the incredible". Einige der von Paschoud
kritisierten Passagen (wie Amm. Marc. 18, 6, 21) sind vermutlich weniger
problematisch: Kelly (2008) 81.

7 Ivic (2004), 325 f.; Ross (2016) 173.
8 Amm. Marc. 15, 1, 1: perplexe interrogando.



322 BRUNO BLECKMANN

wer befragt worden sein kann. So hat man im "guten" Eunuchen
Eutherius, der über Julian eine väterliche Autorität ausgeübt
haben soll (16, 7, 6), den Gewährsmann für viele Informationen

über die Ereignisse der 350er Jahre gesehen. Weitere im
Bericht positiv gezeichnete Personen oder besonders herausgehobene

Akteure lassen sich als mutmaßliche Zeitzeugen anführen,
ohne dass sich je Gewissheit einstellt.9

Die von Ammian so betonten Methoden der historia, nämlich

Autopsie und Befragung von Zeitgenossen, können -
unabhängig, ob ihre Anwendung selbst in den von Ammian betonten
Fällen als gesichert betrachtet werden kann — freilich nur die

Informationsgrundlage für einzelne Passagen des Riesenwerks
Ammians gewesen sein. Die meisten Details, etwa das Gros der
im Werk begegnenden 485 Personennamen,10 stammen
offenkundig aus anderen Zusammenhängen. Ammian hat die Tatsache

genutzt, dass die bürokratisierte Welt der Spätantike
zahlreiche schriftliche Dokumente in hoher Dichte produzierte.11
Fast alle von militärischen und zivilen Autoritäten vorgenommenen

Aktionen hinterließen Spuren, und selbst der relativ
unbedeutende praefectus alae Flavius Abinnaeus hatte so viel
Schriftverkehr, dass er ein eigenes privates Archiv einrichtete. Während
für Thukydides die Benutzung von dokumentarischem Material
selten (wie im Fall von Vertrags texten) als gesichert und oft —

etwa die Benutzung von Briefen, mit denen Strategen die
athenische Volksversammlung informierten — nur vage vermutet werden

kann, ist die Situation bei Ammian völlig anders. Gerade,

wenn es um lokal eingegrenzte, kleinteilig geschilderte Episoden
geht, kann der Entstehungskontext der schriftlichen Vorlagen
vor dem Hintergrund des allgegenwärtigen Berichtswesens im

9 Rühmende Passagen zum Widerstand des Eupraxius gegen die Wutattacken

Valentinians E: REl, 299 (Flavius Eupraxius). Zu Praetextatus: REl 722-
724 (Praetextatus 1). Zu Eusebius und Hypatius vgl. Kelly (2008) 116. Zum
notarius und späteren cornes Orientis Philagrius s. Kelly (2008) 145; Matthews
(1989) 376. Zu Teutomeres, Laniogaisus, Abdigildus, Discenes, Sophronius und
Syagrius: Kelly (2008) 146; Matthews (1989) 195.

10 Frakes (2000); Kelly (2008) 142.
11 Vgl. auch zum folgenden die Pionierarbeit von SabBAH (1978).



DAS PROBLEM DER SPÄTANTIKEN ZEITGESCHICHTE 323

spätantiken Staat und Militär und des regen schriftlichen
Austausches innerhalb der spätantiken Eliten meist deutlich
angegeben werden. Als Zeithistoriker nutzte Ammian vor allem
Berichte, die Beamte oder Spitzenmilitärs an die jeweils höhere
Stelle oder an den Kaiser abgaben. Explizit nennt Ammian die
Berichte des Ruricius an den Augustus Valentinian (28, 6, 22)
oder des Casticius an den Caesar Gallus (14, 2, 20). Die berühmte
detaillierte Darstellung der Erpressung und Unterschlagungen in
der Provinz Tripolitana (28, 6) lässt in ihrer Struktur noch die

Benutzung verschiedener Berichte erkennen, neben dem explizit

erwähnten des Statthalters Ruricius derjenigen des magister
officiorum Remigius und der Gesandten von Leptis Magna.
Die autobiographischen Erzählungen des Ammian zu seiner

Kundschaftertätigkeit in der Gordyene und seine Rolle bei der

Belagerung von Amida durch die Perser gehen in ihren Grundzügen

wohl ebenfalls auf einen solchen Bericht zurück, den
Ammian an seinen Vorgesetzten, den magister militum Ursi-
cinus, schickte. Die Erzählung über die Kämpfe, die sich die
Papstprätendenden Damasus und Ursinus lieferten (27, 3,
11-12), reflektiert anscheinend den Bericht des Stadtpräfekten,
der sich um die öffentliche Ordnung sorgte.12 Neben den rela-
tiones gehören zu dem von Ammian verwendeten Material auch
die schriftlich niedergelegten kaiserlichen Verlautbarungen.13
Bulletins (oder auch ihre Ausarbeitung durch zeitgenössische
Panegyriker) liegen den Erzählungen über die Taten des Con-
stantius II. am Bodensee14 bzw. im Kampf gegen die Sarmaten13

zugrunde sowie der Darstellung der Aktionen Valentinians I. bei

12 Vgl. auch das Communiqué nach Adrianopel: Amm. Marc. 31, 13, 16 mit
Matthews (1989) 379.

13 Ähnlichkeiten zwischen der lateinischen Inschrift einerseits, die auf dem
nach Rom verbrachten großen Obelisken die Leistungen des Constantius II.
hervorhebt, und der Erzählung Ammians andererseits weisen z. B. auf die gemeinsame

Benutzung des Berichts des Constantius II. hin: Amm. Marc. 16, 10, 17
und 17, 4, 2-17; CIL VI 1163 ILS 736. Vgl. dazu Sabbah (1978), 191.

14 Rollinger (1998).
15 Szidat (1972); Barcelö (1992)



324 BRUNO BLECKMANN

Solicinium.16 Auch bei einigen der kaiserlichen Reden, die
Ammian in sein Geschichtswerk einlegt, scheint das zweifelsohne
durch staatliche Kanäle auf breiter Basis bekannt gemachte
Original durch.17

Zur reichen unmittelbar zeitgenössischen schriftlichen
Produktion, die von Ammian benutzt wurde, gehörte neben dem
dokumentarischen Material auch tagesaktuelle Rhetorik, von
Libanios über Julian bis Themistios.18 Die Zweideutigkeiten
Ammians erlauben es aber nicht immer zu erkennen, in welchem

Umfang sie benutzt worden ist. Das gilt etwa für die Erhebung
des Säuglings Varronian zum Konsulkollegen seines Vaters Jovian.
Während Themistios von der stoischen, geradezu unkindlichen
Ruhe des schon frühzeitig gereiften Kaisersprosses bei der
Zeremonie zu berichten weiß (Or. 5, 71), berichtet Ammian, er habe

alterstypisch geschrien und auf diese Weise die Abläufe gestört
(25, 10, 11). Zwar könnte die Erzählung Ammians hier eine
authentische Beobachtung kleinkindlicher Reaktionen belegen,
wahrscheinlicher ist aber, dass es sich um eine Gegenerfindung
zu Themistios handelt, die ein schlechtes Omen für die
Regierungszeit Jovians bieten sollte, und die einen Beleg dafür bietet,
wie kreativ Ammian mit seinem Material umging.

Die Berücksichtigung dieses schriftlichen zeitnah angefertigten

dokumentarischen und sonstigen Materials kann man als

Ausdruck des Bemühens eines im Geiste des Polybios wirkenden

Zeithistorikers verstehen, der seiner Darstellung durch den
Reichtum an Belegen besondere Uberzeugungskraft verleihen
möchte.19 Und die Benutzung des reichen Aktenmaterials zum

16 AMM. Marc. 27, 10.
17 Die Rede, in der Valentinian I. seinen Bruder Valens erhebt, findet sich

nicht nur bei Ammian, sondern auch bei den Kirchenhistorikern, vgl. PHILOSTORG.

8, 8, 5 (KFHist E 7) mit meinem Kommentar. Abweichend von seiner Tendenz
legt Ammian (15, 8, 5-8) auch dem Constantius II. eine vernünftige und
staatspolitisch verantwortliche Rede bei der Erhebung des Julian in den Mund.

18 Sabbah (1978) 241-374.
19 Sabbah (1978) 596 zu Ammian als „nouveau Polybe". Die Anhäufung von

Materialien belegt auch den für die Selbstdarstellung der Historiker nötigen
„effort", vgl. die Parallelen bei Marincola (1997) 149-157.



DAS PROBLEM DER SPÄTANTIKEN ZEITGESCHICHTE 325

Aufbau einer mit diesem Material spielenden historiographischen
Erzählung hat ihr Gegenstück vielleicht in der Art und Weise,
in der Tacitus (oder seine Vorlage?) mit den Senatsakten umging,
auch wenn bei Ammian diese Umformung nicht genügte, um
größere historische Deutungslinien zu entwickeln.

2. Ammians Auseinandersetzung mit Zeithistorikern des vier¬

ten nachchristlichen Jahrhunderts

Gerade der Blick auf Tacitus legt aber eine weitere Facette
bei der Charakterisierung Ammians frei. Tacitus ist für die
erhaltenen Teile seines Oeuvres nicht oder jedenfalls nur zum
Teil ein Historiker, der zum ersten Mal einen Bericht aus

zeitgenössischem Material neu komponiert, sondern vielmehr ein
Historiker, der sich mit der bereits vorliegenden Zeitgeschichtsschreibung

auseinandersetzt, nämlich mit der Zeitgeschichte zur
frühkaiserzeitlichen Epoche und — besonders kritisch — mit der
flavischen Geschichtsschreibung.20 Dass auch das Geschichtswerk
des Ammianus Marcellinus im Dialog mit einer bereits
existierenden reichhaltigen Historiographie entstanden ist, ist eine

wenig vertraute Vorstellung. Man muss sich aber den Umstand
vergegenwärtigen, dass der zeitliche Abstand zwischen Constan-
tius IL und Julian einerseits und der Abfassungszeit des Werks
in den 390er Jahren andererseits ungefähr dreißig bis vierzig
Jahre beträgt. Es ist naheliegend und teilweise auch nachweisbar,
dass vor Ammian historiographische Darstellungen entstanden
sind, die die Regierungen der Kaiser von Constantius II. bis Valens

zum Gegenstand hatten.
Die Existenz einer solchen früheren Quellenschicht lässt sich

aufgrund der Übereinstimmungen zwischen Ammian und
spätgriechischen Quellen für die Usurpation Prokops21 oder für die
Orakel mit der Ankündigung des Endes des Valens vermuten.22

20 Flach (1973).
21 Bleckmann (2011).
22 Bleckmann (2007) 25; den Boeft et al. (2018) 6-10.



326 BRUNO BLECKMANN

Ähnlichkeiten zwischen der Erzählung Ammians und des Zona-
ras für die Zeit zwischen 353 und 364 könnten ebenfalls einen
Hinweis auf eine gemeinsame historiographische Grundlage
erlauben.23 Besonders signifikant sind die Ubereinstimmungen
zwischen Ammian und dem ungefähr im gleichen Zeithorizont
schreibenden Autor der Epitome de Caesaribus. Beide scheinen
bisweilen die gleiche Quelle zu benutzen, auch wenn Ammian
durch „größeren Wortreichtum" auffällt.24

Im Zentrum steht aber bei der Frage möglicher historio-
graphischer Vorlagen Ammians die Darstellung der kurzen

Kampagne Julians gegen die Perser, die von Ammian besonders
ausführlich dargestellt wird. Offenkundig lag Ammian gerade
hier eine Fülle von Erzählungen vor, in denen es nicht um
die bloße Dokumentation des Geschehens, sondern um eine

Deutung des Scheiterns Julians und um eine ideologische
Positionierung diesem Kaiser gegenüber ging. Man kann vor dem

Hintergrund dieser Debatten annehmen, dass die vielen
Ähnlichkeiten, aber auch die Kontraste, die zwischen der ,proto-
historischen' Erzählung in der 18. Rede des Libanios und der

Erzählung Ammians auffallen,23 sich nicht einfach dadurch
erklären lassen, dass Zeitzeugenberichte die gleichen Dinge
notwendigerweise bald ähnlich, bald verschieden beschreiben

mussten, sondern dass man es mit aus literarischer Beziehung
geborenen Ubereinstimmungen und Varianten zu tun hat. Ein
Stellenvergleich unter vielen muss für die Begründung genügen:
Ammian (24, 5, 1) und Libanios (18, 243) berichten darüber,
wie die Armee zu einem Jagdpalast des persischen Königs
gelangt, wobei die Armee bei Ammian den Palast schont, bei

23 In jüngster Zeit sind diese Anklänge wieder einmal damit erklärt worden,
der byzantinische Chronist habe über Johannes von Antiocheia letztlich Ammian
selbst benutzt: Treadgold (2020). Anders Bleckmann (1992).

24 Schlumberger (1974) 214 zur Episode über Varronianus (Amm. Marc.
25, 20, 16-17 und Epit. de Caes. 44, 2): „Die Epitome scheint originärer.
Ammian aber macht den Eindruck, als wolle er durch größeren Wortreichtum
und zusätzliche Informationen die frühere Quelle bewußt übertrumpfen."

25 Benedetti Martig (1990). Vgl. zum gemeinsamen Fundus bei Ammian
und Libanios Benedetti Martig (1990) 61.



DAS PROBLEM DER SPÄTANTIKEN ZEITGESCHICHTE 327

Libanios ihn dagegen zerstört. Ähnliche Details zur
Aufenthaltsdauer und zu dem mit dem Palast zusammenhängenden
Jagdpark lassen keinen Zweifel daran, dass offenkundig das gleiche
Gebäude gemeint ist, dass aber die unterschiedlich beschriebene
Bauweise und das gegensätzliche Schicksal des Palastes miteinander

zu korrespondieren scheinen: „Pour Libanius, c'est parce
que le palais était construit à la mode perse qu'il fut brûlé; pour
Ammien, c'est parce que le palais était construit à la mode
romaine qu'il fut préservé intact."26 Sabbah erklärt die zu
konstatierenden Unterschiede damit, dass der Panegyriker noch ganz
unter dem emotionalen Eindruck des kriegerischen Geschehens

schreibt, während der Historiker einen deutlich objektiveren
Standpunkt einnimmt, mehr als zwanzig Jahre später der vérité
générale näher ist und die Ereignisse in größerer Ruhe und Distanz

betrachtet. Ammian unterstreiche deutlicher die römische

Gesinnung Julians, der nicht blindwütig zerstörend vorging und
Zeugnisse des römischen Ingeniums im Persergebiet respektiere.
Genau dieser Versuch, die staatsmännisch-römischen Aspekte
des Handelns Julians hervorzuheben, ist aber offenkundig kein
Beweis für eine besonders tatsachennahe Berichterstattung,
sondern zeigt, dass Ammian einen zeitnäheren Bericht wie denjenigen

des Libanios durch eine passendere Variante ausgetauscht
und sich damit von der Ebene der reinen Zeitzeugenschaft
entfernt hat.

Besonders signifikant ist das Verhältnis zwischen der
Darstellung Ammians und dem zweiten ausführlichen Bericht über
die Expedition Julians, nämlich dem (bei Zosimos erhaltenen)
Bericht Eunaps. Die ältere Quellenforschung erklärte die Gemeinsamkeit

damit, dass beide Autoren eine gemeinsame Quelle,
nämlich das von Oreibasios angefertigte Hypomnema oder die

Darstellung des Magnus von Karrhai benutzt hätten.27 Louis
Dillemann ging dagegen davon aus, dass Ammian als

mitmarschierender Zeitgenosse aus unmittelbarer Anschauung berichten

26 Sabbah (1978) 264.
27 Sudhaus (1870); Klein (1914).



328 BRUNO BLECKMANN

konnte.28 Übereinstimmungen zwischen Ammian und Zosimos
ergeben sich für ihn lediglich daraus, dass den Erzählungen die

gleichen Fakten zugrunde lagen. Zeitzeugen, die die gleichen
Ereignisse beobachten und die gleiche Kampagne erleben, müss-

ten notwendig auch das Gleiche berichten. Diesen Standpunkt
hat C. Fornara untermauert, indem er etwa zu zeigen versuchte,
dass die Verschiedenheit der Namen in den Erzählungen
Ammians und des Zosimos die Benutzung einer gemeinsamen
Quelle nachgerade ausschlösse.29 Matthews konzediert dagegen,
dass Ammian in Details, in denen Übereinstimmungen mit
Zosimos auffallen, eventuell Eunapios oder dessen Quelle benutzt
haben könnte, aber allenfalls als Nebenquelle oder zusätzliche
Information, ohne Auswirkungen im Detail oder der Disposition
seiner Erzählung.30

Die Frage, ob die zeitgenössische Historiographie, wenn
Ammian auf sie eingegangen ist, ihn nur anregte oder ob sie

seine Erzählung in substantieller Weise prägte, wird man nur
durch eine Fülle von Proben des Vergleichs beantworten können.

Enge Parallelen lassen sich auffälligerweise nicht allein in
der Darstellung des Itinerars und der wichtigsten militärischen
Entscheidungen nachweisen. Vielmehr sind identische Details
selbst bei unbedeutenden Episoden zu berücksichtigen. Aus der
Fülle verräterischer Parallelen sei der Hinweis auf die Station
Dura herausgegriffen, die die am Euphratufer entlang marschierende

Invasionsarmee nach dem Verlassen von Kirkesion erreicht
haben soll. Diese Nachricht ist schon deshalb erstaunlich, weil
bei beiden Quellen anscheinend nicht klar ist, wie das am
gegenüberliegenden römischen Ufer liegende Dura überhaupt

28 In welcher Eigenschaft allerdings Ammian am Perserfeldzug teilnahm, ist
nicht zu bestimmen, vgl. Kelly (2008) 125-127. Der honoratior miles aliquis, in
dem man eine Parallele zu Xen. An. 2, 4, 19 erkannt hat, muss nicht mit Ammian
identisch sein.

29 Fornara (1991); zum Argument vgl. bereits Matthews (1989) 165. Dazu
Bleckmann (2017) 119-124.

30 MATTHEWS (1989) 167: "If Ammianus here knew Eunapius' account, or
any other from which it derived, he was clearly not dependent upon it either in
points of detail or in his disposition of the material." S. auch 173.



DAS PROBLEM DER SPÄTANTIKEN ZEITGESCHICHTE 329

im Itinerar der Armee vorkommen konnten.31 Verräterisch ist

vor allem, dass beide Quellen in ähnlicher Form darüber
berichten, wie bei Dura Herden von „Hirschen" — gemeint sind

eigentlich Gazellen, die gewöhnlich im Griechischen durchaus

von Hirschen unterschieden werden32 — geschossen wurden.
Mit dieser Episode sollte wie in anderen Passagen das anfängliche

Gelingen des Perserfeldzugs Julians illustriert werden, in
dem die Armee Gelegenheiten immer wieder zur ausreichenden

Versorgung fand.33 Dementsprechend betonen sowohl Zosimos
wie auch Ammian im Zusammenhang mit dem Jagderfolg, dass

alle gesättigt wurden. Zosimos schreibt: „Sie sahen auch eine

Menge Hirsche, die sie mit Pfeilschüssen erledigten und von
denen sie sich im Uberfluss versorgen konnte."34 Bei Ammian ist

zu lesen:

„Hier wurden viele Rudel von Hirschen (Gazellen) angetroffen.
Einige von ihnen wurden durch Pfeilschüsse erledigt, andere mit
den schweren Rudern erschlagen. So lieferten sie genügend Nahrung

für alle. Der größte Teil von ihnen durchschwamm den Strom,
da sie ja schnelle Schwimmer sind, und sie entkamen in unbehinderter

Flucht in die ihnen bekannten Wüsten."35

Ammian ist ausführlicher, aber es könnte sein, dass er in
keiner Weise umfangreichere sachliche Informationen hatte als

31 Denkbar ist, dass die parallel zum Heereszug vorrückende Flotte den Ort
erreichte oder aber, dass die Ruinen Duras vom persischen Ufer aus erblickt wurden.
Eine andere Lösung bei GAWLIKOWSKI (1988) 89. Er geht davon aus, dass die
Armee Julians tatsächlich am westlichen (ehemals römischen Ufer) des Euphrat
gezogen und diesen erst bei Hit überquert hat. Er verweist dabei auch auf
Übereinstimmungen zwischen Ammian und Zosimos, aus denen hervorgeht, dass sich
der Fluss links von der Marschkolonne befand. Möglicherweise ist auch hier wieder
die gemeinsame Quelle durch einen gemeinsamen Irrtum identifizierbar. Von einer

erneuten Euphratüberquerung erfährt man allerdings nirgends.
32 GAWLIKOWSKI (1988) 89: „Ammien et Zosime se retrouvent dans la même

erreur zoologique."
33 Vgl. z. B. Amm. Marc. 24, 1, 13-15; 24, 3, 14; 24, 5, 3; 24, 5, 12.
34 Zos. 3, 14, 2.
33 Amm. Marc. 24, 1, 5: in quo loco greges ceruorumplures inuenti sunt, quorum

alii confixi missilibus, alii ponderibus illisi remorum ad satietatem omnes pauerunt;
pars maxima natatu assueta ueloci alueo penetrato, incohibili cursu euasit ad solitudines

notas. Deutsche Übersetzung von Seyfarth.



330 BRUNO BLECKMANN

Eunap-Zosimos, sondern nur zusätzliche Varianten hinzufügte,
die sich aus der Situation der Gazellenjagd am Euphrat ergab.
Die Gazellen werden bei ihm nicht nur mit Pfeilen erlegt,
sondern auch mit den schweren Rudern der Schiffe der Euphrat-
flotte erschlagen - eine Jagdmethode, die man sich allenfalls
vorstellen kann, wenn die Gazellen von Landheer und Flussflotte
eingekreist waren.36 Das Entkommen der verschonten Gazellen
in den ihnen bekannten Wüste ist ein Detail, das man ohne
weiteres aus der Situation heraus spinnen konnte und für das

es keines authentischen Zeugenberichts bedurfte.
Einen weiteren Fall dieser Art, der in evidenter Weise literarische

Beziehungen zwischen Ammian und Eunapios-Zosimos
verrät, bietet die Darstellung des Todes des hochgestellten Persers

Dakes/Adaces. Im Zusammenhang mit seinem Tod in einem
Kampf zwischen persischen und römischen Truppen verweist
Ammian (25, 1, 6) in auffälliger Art und Weise auf dessen

frühere Gesandtschaft beim Kaiser Constantius II.: in hac cecidit

pugna AdaceSy nobilis satrapa,, legatus quondam ad Constantium

principem missus ac benigne susceptus. Genau der gleiche Rück-
verweis findet sich bei Zosimos (3, 27, 4):

àvTjpsOy) yàp èv tocut/) r/j gà^yj aaTpà7ry)ç tic, tcov ZKMpotvodv
Övoga Aàxyjç, oç STuys 7rpOT£pov ènï 7rp£aß£iav 7rpoç tov ßaai-
Xsa Koovgtocvtiov à7T£GTaX(ji£voç, £ipY)VY)ç 7T£pi xod xaTaXuasooç
too TcoXsgou SiaXs^ogsvoç.

Engste wörtliche Parallelen fallen auf: in hac cecidit pugna
entspricht àvypsOy] yap !v tocuty) tt] ga^y); nobilis satrapa
entspricht aaTpa7ry)ç tic, tcov £7ucpavcov; legatus quondam ad

36 Wie Ammian eine ihm mit Sicherheit vorliegende Vorlage durch Details
konkretisiert hat, lässt sich an einem Beispiel deutlich machen. Amm. Marc. 27,
4, 4 schreibt über die Skordisker: hostiis captiuorum Bellonae litantes et Marti
humanumque sanguinem in ossibus capitum cauis bibentes auidius. Die Vorlage
Festus 9, 1 hat: hostiis captiuorum diis suis aliquando litauerint quod humanum
sanguinem in ossibus capitum potare sint soliti. Ammian fügt also hinzu, dass die
Schädelknochen hohl sind, dass gierig getrunken wird, und er präzisiert vor
allem, offenkundig frei erfindend, Details um Mars und Bellona. Ammian hat im
Übrigen nachweislich Festus nicht nur für die geographischen Exkurse, sondern
auch für ein Detail seines Berichts über den Perserfeldzug Julians als Quelle
benutzt, vgl. Ross (2016) 189-196.



DAS PROBLEM DER SPÄTANTIKEN ZEITGESCHICHTE 331

Constantium principem missus entspricht 7rpoT£pov ènï -TTpsaßsiocv

7rpoç tov ßaeuXsa Kcovcttocvtlov à7r£e>TaX(ji£voç. Es ist kaum
anzunehmen, dass Zeitzeugen anlässlich des Todes des Adaces

unabhängig voneinander darauf kamen, in einem rückgreifenden
Exkurs und in identischen Formulierungen auf die frühere

Gesandtschaft des Satrapen hinzuweisen. Vielmehr sind auch hier
beide Berichte von einer bereits detailliert erzählenden Quelle
geprägt.

Ammian ist allerdings nicht sklavisch von dieser erzählenden

Quelle abhängig, auch deshalb nicht, weil er ein additives Patchwork

von Stücken bietet und keiner konsequent durchgehaltenen
erzählerischen Hauptlinie folgt.37 Von einer nur punktuellen
Anregung durch seine Quellenvorlage kann aber umgekehrt auch
nicht die Rede sein. Große Teile seines Berichts über die Geschichte
des von ihm selbst erlebten Perserfeldzugs sind vielmehr
offenkundig in der Auseinandersetzung mit einer bereits existierenden

historiographischen Produktion gestaltet worden.
Welcher Art diese Produktion allerdings war, muss offen bleiben.

Ross begreift Ammian vor dem Hintergrund der
Auseinandersetzung mit unmittelbar zeitgenössischen griechischen Berichten

wie diejenigen des Seleukos, Philagrios oder Oreibasios.38
Er vermutet, Ammian habe sich gegenüber diesen griechischen
Berichten durch die Abfassung eines großformatigen lateinischen
Geschichtswerks abheben wollen. Durch die Wiederbelebung
des längst vergessenen Genres umfangreicher Zeitgeschichte habe

er der lateinischen Welt den dort vergessenen Julian bekannt
machen wollen.39 Diese Erklärung ist aber keineswegs zwingend.
Das Wirken Julians, der immerhin sechs Jahre in Gallien tätig
war, kann durchaus schon vor Ammian auch in der lateinischen

37 Die zusammenhängend erzählenden Quellen, die Ammian vorlagen, hat er
immer wieder in Einzelelemente zerlegt und diese mit anderen Informationsfragmenten

kombiniert. SziDAT (1992) 116 sieht in dieser Technik des Zerlegens
und der Neukombination einen Vorzug der Erzählung Ammians, weil es auf
diese Weise „nicht zu einer gezielten Deformierung der historischen Realität"
komme.

38 Ross (2016). Vgl. auch Bleckmann (2017).
39 Bereits MATTHEWS (1989) 457 postuliert, dass Beschäftigung mit

Zeitgeschichte eher ein griechisches als ein römisches Phänomen war.



332 BRUNO BLECKMANN

Reichshälfte diskutiert worden sein.40 Angesichts der Tatsache,
dass schwer vorstellbar ist, dass Ammian seit Jahrhunderten der

erste Vertreter umfangreicherer lateinischer Historiographie
gewesen sein soll,41 ist nicht ausgeschlossen, dass sich Ammian
in seiner reichhaltigen Darstellung des Wirkens Julians auch mit
verlorenen lateinischen zeitgeschichtlichen Autoren maß.

Wie dem auch immer sei, deutlich ist jedenfalls, dass die
Ausführlichkeit der Erzählung Ammians sich aus einem Über-
bietungswettbewerb erklärt und nicht etwa damit, dass Ammian
als gut informierter Zeitgenosse das Geschehen besser abbilden
konnte, als seine bisweilen durchaus knapperen Vorlagen. Sehr

oft liegt im Übrigen nur die rein rhetorische Methode des

Ausmalens vermeintlich konkreter Details vor. Der Einbau zusätzlicher

Informationssplitter aus dokumentarischem Material oder

aus der zeitgenössischen Literatur erhöht, um Ammian besser

informiert erscheinen zu lassen, die Komplexität der erzählerischen

Struktur, ohne dass deshalb mit einem insgesamt
wirklichkeitsnäheren Bericht zu rechnen ist. Weitere Motive für den
Ausbau einer ausführlichen Erzählung lassen sich vermuten,
etwa der zeittypische ästhetische Reiz, dem ein solcher
polychromer Flickenteppich entsprach.42 Ferner gelingt Ammian,
sich durch Nuancenreichtum und Vieldeutigkeit einer klaren

Positionierung zu entziehen und damit sein Ethos historio-
graphischer Unabhängigkeit zu illustrieren. Das zeigt sich etwa

40 An die Verteidigungsleistungen Julians an der Rheingrenze wurde noch
während der Usurpation Constantins III. erinnert, vgl. Zos. 6, 3, 3.

41 Zur (sozialen und intellektuellen) Isolierung Ammians vgl. MOMIGLIANO
(1974). Besonders prononciert jetzt wieder ROSS (2016), demzufolge Ammian in
einer Welt der Breviarienliteratur der einzige Vertreter der historiographischen
Großform gewesen sei, die er als Grieche, an Tacitus anknüpfend, wiederentdeckt

habe. Unbeschadet von der Diskussion um die Annales des Nicomachus
Flavianus gibt es erratische Hinweise für die Existenz einer ausführlicheren
lateinischen Geschichtsschreibung, z. B. die Origo Constantini und die Fragmente des

Sulpicius Alexander und des Renatus Profuturus Frigeridus.
42 Für den Stil FONTAINE (1992) 36: „Fe style d'Ammien reflète avec une

sorte de polychromie extrême, mais ordonnée, la bigarrure de l'esthétique théo-
dosienne." Vgl. PHILOSTORG. Test. 1 (Anthologia Palatina 9, 193): -TrpàypaT'
àÀ7]6say]ç tzoixiT ucpY]vàpsvoç.



DAS PROBLEM DER SPÄTANTIKEN ZEITGESCHICHTE 333

bei der Beurteilung der Aussichten des Perserfeldzugs Julians.
Neben Äußerungen in der Art des Epitaphios des Libanios, in
der der Feldzug als ein rational geplantes, zunächst erfolgreiches

und nur durch die Ungunst des Schicksals unterbrochenes

Unterfangen erscheint,43 treten andere hinzu, in denen das

Unternehmen von Anfang an unter einem ungünstigen Stern
erscheint und in denen aus einer paganen, römisch-patriotischen
Perspektive Kritik vernehmbar wird.44 Auch in der Frage, ob
der katastrophale Zusammenbruch der Versorgung der Armee
erst auf die Fehlentscheidungen Jovians zurückzuführen ist oder
bereits Julian verantwortlich gemacht werden muss, verhält sich
Ammian mehrdeutig.43 Solche Schwankungen in der Bewertung
lassen sich im Übrigen auch für die Darstellung der Gegenspieler

und Nachfolger Julians beobachten. In der Erzählung
über den Einzug des Constantius II. in Rom wird einerseits die

Begegnung des leutseligen Kaisers mit Akzeptanzgruppen in der

Ewigen Stadt in panegyrischer Form beschrieben, anderseits
aber dann die Manifestationen der abgehobenen spätantiken
Repräsentation kaiserlicher Erhabenheit teils mit Bewunderung,
teils mit Kritik geschildert, so dass insgesamt ein Ganzes von
scheinbarer Uneindeutigkeit entsteht.46 Diese Techniken entsprechen

letztlich einer taciteischen Methode. Durch die Einbindung

gegenläufiger Bewegungen und Perspektiven entsteht

insgesamt ein komplexer, vielfach gebrochener Bericht, der länger
und differenzierter erscheint, in Wirklichkeit aber gerade durch
diesen diskursiven Prozess den eigenen bald verborgenen, bald
offen dargelegten tendenziösen Standpunkt als objektiv und gut
begründet erscheinen lässt.

43 Zu dieser Perspektive des Epitaphios vgl. Benedetti Martig (1990).
44 Zu den Omina Liebeschuetz (1988); Brodka (2009) 76-105; Ross (2016)

180-188.
45 Vgl. Amm. Marc. 25, 7, 4 versus Amm. Marc. 25, 2, 1. Zur Frage s. Amm.

Marc. 24, 7, 6; Lib. 18, 277-278; Mal. 13, 22 p. 255, 89-256, 10 Thurn; Phi-
lostorg. 7, 15a, 3.

46 Die Behauptung, dass Constantius II. niemanden freigesprochen hat (Amm.
Marc. 14, 5, 9) wird dadurch relativiert, dass die Freisprüche für Ursicinus und
Julian dargestellt werden: Blockley (1975) 46.



334 BRUNO BLECKMANN

3. Geschichtsschreibung im Dienste der Überhöhung Julians

Aus den vorangehenden Bemerkungen dürfte also deutlich
geworden sein, dass Ammian in Auseinandersetzung mit einer
bereits existierenden und florierenden Zeitgeschichtsschreibung
schreibt, die er durch einen komplexeren Bericht zu übertreffen
sucht, deren Material er aber gleichwohl durchaus verwendet.

Passagen der Autopsie und der Zeitzeugenbefragung sind als

Mosaiksteine eingelegt, die dem Bericht insgesamt die Aura des

gut informierten, aus erster Hand berichtenden Zeithistorikers
verleihen, der unabhängig und im Sinne des von Lukian
entworfenen Ideals in autonomer Weise urteilt.47 Das dabei von
Ammian gebotene Bild der einzelnen kaiserlichen Regierungen,
insbesondere die Kontrastierung zwischen Julian und den

übrigen Kaisern seiner Zeit, ist ebenso wenig neutral, wie seine

Haltung in der Auseinandersetzung zwischen Christen und
Altgläubigen.48 Dieser tendenziöse Charakter ist für das Genre der

Zeitgeschichte keineswegs untypisch, das entgegen der in der
Theorie formulierten normativen Forderungen „Unparteilichkeit",

„Ehrlichkeit" und „Objektivität" keineswegs zwingend
voraussetzt. Bereits Jacoby hat deutlich gemacht, dass

Zeitgeschichte zwar eine über das rein Lokale reichende allgemeine
Perspektive einnehmen muss, dies aber einen parteiischen
Standpunkt — in der griechischen Geschichte eine „athenische,
spartanische, böotische, makedonische Tendenz des Schriftstellers"

- nicht ausschließt.49 Tendenz und historische Erkundung
sind oft schon deshalb keine Gegensätze, weil das Bestreben, die

Richtigkeit des eigenen Standpunkts zu illustrieren, ein wesentliches

Motiv für die Sammlung von Material und Informationen

war, die nicht neutral unterbreitet wurden, sondern
Überzeugungskraft entfalten sollten. Dies gilt im Grunde schon für
Thukydides, dessen Geschichte durchaus die Parteinahme des

Politikers verrät, ob es um die Beurteilung Kleons oder um die

47 Free (2015).
48 Barnes (1998) mit einigen Übertreibungen.
49 Jacoby (1909/1956) 36.



DAS PROBLEM DER SPÄTANTIKEN ZEITGESCHICHTE 335

Zuweisung der Verantwortung für die athenische Niederlage
von 404 geht.

Trotzdem gibt es aber Unterschiede: Während Thukydides
eine rationale Erklärung für die Dysfunktionalität der attischen
Demokratie und ihr Versagen im Krieg entwirft und Polybios
bei aller Voreingenommenheit für die Scipionen militärische
und politische Gründe für die Erfolge Roms in den Punischen

Kriegen untersucht, kann von einer solchen Einbindung in die

Sphäre des Politischen bei Ammian nur eingeschränkt die Rede
sein. Die Überhöhung Julians in der Gesamterzählung Ammi-
ans ist nur vordergründig mit derjenigen des Perikles durch
Thukydides zu vergleichen. Ammian betreibt vielmehr, wie er
durchaus selbst deutlich macht, Heldenverehrung im Sinne
des Epos30 und Geschichtsschreibung mutiert bei ihm zum
posthumen Panegyrikos.31 Die Überhöhung Julians hat bei ihm

sogar deutlich theologische Dimensionen. Darauf verweist die
Art und Weise, in der er das Oeuvre Julians benutzt. Er
verwendet es nicht dort, wo für einen an der Klärung historischer
Sachverhalte interessierten Historiker die Konsultation
aktuellpolitischer Werke des kaiserlichen Akteurs als Primärquelle
nahelegen würde, sondern in erläuternden Passagen
philosophisch-theologischer Natur.32 Die von Julian selbst betonte
Funktion des Kaisers als Mittler zwischen Göttlichem und
Irdischem und als Verkünder überirdischer Weisheiten bringt
Ammian nicht explizit zur Sprache, sondern charakterisiert
Julian vordergründig eher nach römischen Konventionen als

Virtuosen militärischer Praxis und effizienten Heerführer.33 Die

30 Mit dem Beginn der Darstellung der Regierung Julians schreibt Amm.
Marc. 15, 9, 1: maius opus moueo. Vgl. dazu Blockley (1975) 77.

31 Amm. Marc. 16, 1, 3 grenzt sich zwar von der Panegyrik ab, seine

Darlegungen stehen aber in Kontinuität zur posthumen Panegyrik des Epitaphios des

Libanios (Or. 18). S. auch die Diskussion zum vorliegenden Beitrag.
32 Célérier (2013) 105-204.
33 Blockley (1975) 81 verweist auf das vermeintliche Fehlen der religiösen

Aspekte der Rolle des Kaisers, wie sie von Julian selbst beschrieben worden sind (lUL.
Or. 2, 90 c: TrpocpyjTYjç und i>7ryjp£Tyjç; „Nachahmer Gottes". Caes. 333 a). Matthews

(1989) 446 findet die religiösen Einstellungen der Kaiser bei Ammian nicht
ausreichend gewichtet. Diese Beobachtungen treffen nicht im vollen Umfang zu.



336 BRUNO BLECKMANN

Verbindungen des Philosophenkaisers und neuplatonischen
Weisen mit dem Jenseits bringt Ammian freilich dann — nach
hinreichender Vorbereitung durch die Verwendung julianischer
Philosopheme — wirkungsvoll am Schluss seiner Darstellung des

irdischen Wirkens Julians zur Sprache, nämlich in der somatischen

Unterredung mit den Philosophen Maximus und Priscus
auf dem Sterbebett.34 In der Todesstunde erklärt Julian den
Trauernden, dass die Stunde seines Todes vorherbestimmt ist
und er auf der Höhe seines Wirkens von der Gottheit abberufen
worden ist, die ihn zuvor hienieden herabgesandt hatte.33

Hatte Ammian zuvor die negativen Omina, die den Weg
Julians in die Katastrophe begleiten, bald erwähnt,36 bald
umgedeutet,37 steuert seine Erzählung letztlich darauf zu, gegenüber
den älteren paganen Darstellungen, die Julian durchaus wegen
seiner Ignorierung der Omina für das Scheitern des Feldzugs
mitverantwortlich machten, eine abweichende Position zu beziehen.

Ammian erklärt das irdische Scheitern Julians für gegenstandslos
und hebt ihn vor dem Hintergrund der finsteren Verhältnisse
der valentinianisch-theodosianischen Zeit38 als neuen Mark
Aurel, als Philosophenherrscher und als heroisch-kosmische

54 Scheda (1966).
55 Amm. Marc. 25, 3, 19: ideoque sempiternum ueneror numen, quod in

medio cursu florentium gloriarum hune merui clarum ex mundo digressum. Zur
Entsendung durch die Gottheit s. zuvor 25, 3, 17: animum tamquam a cogna-
tione caelitum defluentem. S. hierzu CÉLÉRIER (2013) 78. Ähnliche Ausführungen
bei Iul. Or. 7 (c. Heracl.).

36 Der Tenor dieser älteren Tradition scheint in der Epit. de Caes. 43, 8 durch:
ita ilium cupido gloriae flagrantior peruicerat ut neque terrae motu neque plerisque
praesagiis quibus uetabatur petere Persidem, adductus sit finem ponere ardore. Vgl.
z. B. Amm. Marc. 24, 3, 3; 24, 3, 6.

37 Epit. de Caes. 43, 8 erwähnt, Julian habe sich nicht durch ein Vorzeichen,
nämlich durch die Vision eines vom Himmel fallenden ungeheuren Globus, am
Vorabend seines Todes beeinflussen lassen: ac ne noctu quidem uisus ingensglobus
caelo labi ante diem belli cautumpraestiterit. Vgl. Amm. Marc. 25, 2, 5-8, wo die
gleiche Erscheinung in komplexerer Form beschrieben wird und sich Julian dem
Rat der haruspices widersetzt, allerdings aufgrund seiner eigenen höheren Einsicht
in sein Schicksal.

38 In julianischer Diktion wird die Anwendung der Philosophie in der
lichtvollen Regierung Julians der Finsternis unter Valens gegenübergestellt: Amm.
Marc. 29, 2, 18 mit Célérier (2013) 143-144.



DAS PROBLEM DER SPÄTANTIKEN ZEITGESCHICHTE 337

Lichtgestalt ab, die nur für einen kurzen Augenblick aus den
himmlischen Sphären herabgestiegen ist, der Menschheit durch
herausragende Taten zu helfen. Er bietet damit eine Erzählung,
die im Tenor derjenigen des Eunapios gleicht, bei dem Julian
am Ende seines Lebens der Aufstieg in einer Art Himmelfahrt
zum Sonnengott als dem Ursprung seiner Existenz verkündet
wird und der aufgrund dieses Orakels „mit Freuden das sterbliche

und gebrechliche Leben verlässt".39 Auch wenn das irdische
Wirken Julians also in Auseinandersetzung mit der zeitgenössischen

Historiographie und unter Nutzung aller dokumentarischer
Ressourcen illustriert wird, hat Ammian, was sein Darstellungsziel

betrifft, vielleicht mehr mit einem Hagiographen oder
Evangelisten als mit einem Historiker gemein.60

4. Äußerungen Ammians zur konzeptionellen Abgrenzung der

Zeitgeschichte

Die Eigentümlichkeiten seines in den 390er Jahren mit großem
zeitlichen Abstand von den Ereignissen verfassten Geschichtswerks,

seine Kontextualisierung in eine bereits existierende histo-
riographische Debatte und seine apologetische Grundausrichtung
zugunsten Julians erklären, dass Ammian keine scharfe Abgrenzung
der Zeitgeschichte vornimmt, und zwar weder in methodischer
Hinsicht (Zeitgeschichte als Geschichte, die durch Autopsie und
Zeitzeugenbefragung erschlossen wird) noch, was den Zeithorizont

betrifft (Zeitgeschichte als die Geschichte der letzten zwei
oder drei Generationen).

Dadurch, dass Ammian aus welchen Gründen auch immer
bereits mit dem Jahre 98 einsetzte und insgesamt 270 Jahre

59 Eunap. fr. 26.
60 Zur hagiographischen Darstellung Julians bei Libanios STENGER (2009),

165-191. Zur Charakterisierung Julians als Übermensch und Halbgott s. dens.,
174-175. Eunap und Ammian gehen allerdings über Libanios hinaus, weil sie aus
dem Rückblick den besonderen Platz Julians und den Ausnahmecharakter seines
irdischen Wirkens noch deutlicher beschreiben.



338 BRUNO BLECKMANN

behandelte,61 fällt bei ihm die Grenze zwischen der weiter
zurückliegenden Geschichte und der Zeitgeschichte nicht mit
der Grenze zwischen Vorgängergeschichtswerk und eigenem
Geschichtswerk im Rahmen der Historia Perpetua-Konzeption
zusammen. Sein Geschichtswerk ist daher — abweichend von
dem Muster, das man etwa in der Abfolge der Geschichtswerke
des Prokop, des Agathias und des Menander Protektor
konstatieren kann — nicht einfach der letzte Abschnitt einer stets
fortzusetzenden und zu aktualisierenden generationsübergreifend
zu erstellenden Gesamtgeschichte. Da die ersten dreizehn Bücher
Ammians verloren gegangen sind, sind keine Hinweise zu
entdecken, ob Ammian in irgendeiner Form die von ihm behandelte
ältere, nicht selbst erlebte Kaisergeschichte von der Geschichte
der letzten zwei, drei Generationen abgrenzte, etwa im
Zusammenhang mit der offenkundig bereits ausführlich dargestellten
Geschichte Konstantins des Großen.62

Auch seine vieldiskutierten expliziten methodischen

Äußerungen geben zur Frage der methodischen und inhaltlichen
Abgrenzung der Zeitgeschichte keinen Aufschluss. In 15, 1, 1 geht
es in einer Äußerung, die sich wie ein Proömium zu einem

neuen Werkteil liest, darum, dass Ammian, nachdem er bis zu
diesem Zeitpunkt (dem Jahre 355) eine wahrheitsgemäße
Erzählung vorgelegt hat, nunmehr vom bisher leitenden Prinzip
der Brevitas abweichen und eine der cognitio gestorum dienliche,
ausführlichere Darstellung vorlegen möchte.63 In 26, 1, 1 hält

61 Regelmäßig wird behauptet, dass durch die Anknüpfung an das taciteische
Geschichtswerk Ammian sich immerhin durch das Bekenntnis zur historiographi-
schen Großform (und damit zu einem für die Zeitgeschichte typischen Rahmen)
methodisch positioniert. Das ist aber keineswegs gesichert. Die Zäsur ist in einer
weitgehend an der Abfolge von Kaiserbiographien orientierten erzählerischen
Struktur (Samberger (1969) möglicherweise durch Sueton vorgegeben.

62 Vgl. die Rückverweise bei Amm. Marc. 15, 5, 33 und 25, 4, 23.
63 Amm. Marc. 15, 1, 1: utcumque potui ueritatem scrutari, ea, quae uidere

licuitper aetatem uelperplexe interrogando uersatos in medio scire, narrauimus ordine

casuum exposito diuersorum; residua, quae secuturus aperiet textus, pro uirium captu
limatius absoluemus nihil obtrectatores longi (ut putant) operis formidantes. Tunc
enim laudanda est breuitas, cum moras rumpens intempestiuas nihil subtrahit cognitioni
gestorum. Zu den „Proömien" FORNARA (1990).



DAS PROBLEM DER SPÄTANTIKEN ZEITGESCHICHTE 339

Ammian, der „bis zu den Grenzen einer näheren Erinnerung"64
gelangt ist, erneut ein und formuliert Überlegungen zum weiteren

Vorgehen: Die Gefahren, zu zeitnahe Gegenstände zu behandeln,

deutet er nur allgemein an, konkreter wird er nur darin,
dass die lebenden Zeitgenossen sich am Fehlen von Details
stoßen könnten, deren Vermittlung allerdings nicht Gegenstand
echter Geschichtsschreibung sei. Diese eile vielmehr „nur über
die Höhepunkte der Geschäfte" dahin, „erforsche" dagegen
„nicht die Kleinigkeiten niedriger Dinge."63

In beiden programmatischen Erklärungen wehrt sich Ammian

gegen imaginäre Kritiker, die in der Tradition leidenschaftlicher
Debatten um die richtige historiographische Methode stehen.
Das eine Mal sind es die obtrectatores longi (ut putant) operis,
die die breuitas als herausragende Qualität historischen Erzählens

begreifen.66 Das andere Mal geht es um die Verteidiger des

Prinzips, dass eine zeitnahe historiographische Darstellung
auch besonders detailliert sein muss, denen er das vermeintliche

Prinzip entgegenhält, große Geschichtsschreibung müsse nur
discurrere per negotiorum celsitudines.67 Ammian verteidigt also

64 Amm. Marc. 26, 1, 1: ad usque memoriae confinia propioris. Samberger
(1969) 371-373 entscheidet sich für proprioris, was dann ein Hinweis auf die
Reichweite der eigenen persönlichen Erinnerung Ammians wäre. Vgl. dagegen
Paschoud (2005) 112-113.

65 Amm. Marc. 26, 1, 1: Dictis impensiore cura verum ordinibus ad usque
memoriae confinia propioris conuenerat iam referre a notioribus pedem, ut et peri-
cula declinentur ueritati saepe contigua et examinatores contexendi operis deinde non
perferamus intempestiuos strepentes ut laesos, si praeteritum sit, quod locutus est impe-
rator in cena, uel omissum, quam ob causam gregarii milites coerciti sunt apud signa,
et quod non decuerat in descriptione multiplici regionum super exiguis silere castellis

quodque cunctorum nomina, qui ad urbani praetoris ojfrcium conuenere, non sunt
expressa, et similia plurima praeceptis historiae dissonantia discurrere per negotiorum
celsitudines assuetae, non humilium minutias indagare causarum.

66 Aus dieser Diskussion um die breuitas wird geschlossen, Ammian habe sich
als einsamer Vertreter der historiographischen Großform hier gegen die Breviarien
seiner Zeit, insbesondere gegen Eutrop gestellt, s. vor allem ROSS (2016). Dem ist
nachdrücklich zu widersprechen. Es geht um die breuitas (auvTopda) als Forderung
für den historiographischen Diskurs, vgl. zu den entsprechenden Äußerungen
Ciceros oder des Dionysios von Halikarnass Nicolai (1992) 137-139.

67 Gegen eine zu detaillierte Geschichtsschreibung wendet sich auch Eunap.
fr. 26: to yàp xa6' sxacrra <ypàcp£t,v> oùx tp àÀYjOsxav tlplcùvtoç.



340 BRUNO BLECKMANN

offenkundig in beiden Äußerungen divergierende Prinzipien
der Geschichtsschreibung.

Diese Verteidigung verschiedener Prinzipien steht in evidenter

Weise mit der Disposition des ammianischen Geschichtswerks

in Verbindung. Von den insgesamt erhaltenen achtzehn
Büchern behandeln in der Tat elf (Buch 15-25) neun Jahre
zwischen 355 und 364, während die folgenden vierzehn Jahre

nur in sechs Büchern (Buch 26-31) dargestellt werden. Konstatiert

werden kann also eine Abweichung zum landläufig
angenommenen Muster der Zeitgeschichtsschreibung, die immer
ausführlicher wird, je mehr sie sich dem Endpunkt der Darstellung

zuwendet. Diese Abweichung ist mit Gegebenheiten der

Biographie Ammians erklärt worden: Nach seinem Rückzug
aus dem aktiven Militärdienst waren die Recherchemöglichkeiten
eingeschränkt und flössen die Informationen spärlicher.68 Ammian
habe ursprünglich mit der Regierung Julians und dem kurzen

Nachspiel Jovians schließen wollen,69 dann aber nach dem
Ende Valentinians II. (392) einen knapperen Epilog angefügt,
der die Herrschaft des Valentinian I. und des Valens behandelte,
einschließlich der Erhebung der jüngeren Kaiser Valentinian II.
und Gratian. Eine solche aktualisierende Einfügung eines
gegebenenfalls knapperen Epilogs ist in der Tat nicht ohne Parallelen

in der Zeitgeschichtsschreibung, von Polybios bis zu Theophanes
von Byzanz.

Die genaue Betrachtung der diskutierten programmatischen
Äußerungen am Anfang der neuen Abschnitte legt freilich nahe,
dass der Wechsel im Darstellungsmodus von Ammian im Sinne
seiner durchaus parteiischen Gesamtintention verwendet wird.
Dass die mit dem 15. Buch gesetzte Zäsur mit verbesserten

Möglichkeiten der Materialbeschaffung und der Historia zu tun
hat, sagt Ammian explizit jedenfalls nicht aus. Ammian selbst

betont vielmehr gerade, dass er schon seinen bisherigen Bericht

68 Vgl. zur Veränderung der Informationsgrundlagen (z. B. infolge der
Aufteilung in zwei Höfe in valentinianischer Zeit) MATTHEWS (1989) 228.

69 So z. B. Blockley (1975) 103.



DAS PROBLEM DER SPÄTANTIKEN ZEITGESCHICHTE 341

(d. h. die ersten 14 Bücher) aufgrund der Prinzipien der historia-

Primärforschung hergestellt hat, also der Autopsie und der

Befragung unmittelbar beteiligter Akteure (uersatos in medio).
In der Tat fällt zwischen dem 14. Buch, mit seiner Behandlung
der Geschichte des Gallus, und den folgenden Büchern kein
Unterschied auf, weder was die Recherchearbeit noch was den
Detailreichtum der Darlegungen betrifft. Ähnliches gilt umgekehrt

auch für die ab dem 26. Buch behandelte Zeit, also die

Regierung des Valentinian I. und des Valens. Auch für diese

Epoche verdankt sich der Bericht großenteils zeitnah erstelltem
Material, insbesondere den relationes. Dass, wie von Ammian
selbst behauptet, nur die summae celsitutines behandelt werden,
ist, wenn man die kleinteilige Erzählung über die Erhebung
Prokops, die topographisch ausführlichen Angaben über den

Feldzug des Theodosius des Älteren in Africa oder die Details
der von Maximinus geführten Maiestätsprozesse betrachtet,
kaum zutreffend. Buch 26 bis 31 unterscheiden sich von den

vorangehenden Büchern nur darin, dass sie insgesamt wesentlich

weniger Episoden und dadurch größere Lücken bieten sowie

vom Jahresschema abrücken. Die wenigen Episoden werden
aber dann nach genau den gleichen Kriterien gestaltet wie zuvor
und bieten eine Fülle von Details, die für die Darstellungskunst
Ammians charakteristisch sind.

Die Berufung auf verschiedene Prinzipien erklärt sich daher
ausschließlich aus dem in 15, 9, 1 offen eingestandenen und in
der Gesamtdisposition deutlich erkennbaren Motiv: Die Bücher 15

bis 25 gelten der Darstellung des Helden Julian von seiner Erhebung

zum Caesar bis zu seinem Ende und zur Liquidierung seiner

Erfolge durch seinen Nachfolger Jovian. In dieser Disposition
sind die dem Valentinian und Valens gewidmeten letzten sechs

Bücher lediglich als ein Nachspiel aufgefasst, indem Julian durch
die Kontrastierung mit diesen letztlich ungeeigneten Kaisern
sich deutlicher als Lichtgestalt abheben soll. Bei der durch die

angemessen breite Darstellung angestrebte cognitio gestorum,
geht es nicht abstrakt um die die Erkundung der Wirklichkeit,

sondern um die umfängliche Kenntnis von den Großtaten



342 BRUNO BLECKMANN

Julians.70 Für die Darlegung der weniger rühmenswerten oder

sogar katastrophalen Ereignisse in der Zeit des Valentinian und
Valens genügt dagegen die rasche Behandlung einiger Punkte.

Diese Verquickung methodologischer Überlegungen zur
Zeitgeschichte mit dem eigenen parteiischen Zeitpunkt lässt sich
auch in der Art und Weise nachweisen, in der Ammian sich zur
Möglichkeit der historiographischen Darstellung der unmittelbaren

Gegenwart bzw. der nicht mehr in seinem 378 endenden
Geschichtswerk erfassten Jahre äußert. Für diese Zeit beschwört
Ammian in seiner letzten, das Geschichtswerk beendenden

programmatischen Bemerkung, der sogenannten sphragis, zwar das

Prinzip der generationsübergreifenden gemeinsamen Arbeit an
der Darstellung des historischen Kontinuums. Indem freilich
entgegen der üblichen Konventionen panegyrische Töne für die

regierenden Kaiser fehlen, wird deutlich, dass die Herrschaft
des Theodosius und seiner Söhne keineswegs auf der Höhe
derjenigen Julians ist. Vielmehr wird die jüngste Zeit nur als der
nach 378 übrig gebliebene Zeitraum charakterisiert: scribant

reliqua potiores aetate et doctrinis florentes. Diese historiographischen

Nachfolger sollen sich stilistisch bemühen und das bereits

von Ammian erreichte Niveau erreichen: quos id, si libuerit,
aggressuros procudere linguas ad maiores moneo stilos?1

5. Überlegungen zur Abgrenzung der Zeitgeschichte bei spät¬
antiken Historikern

Deutlich dürfte aus der Gesamtbetrachtung sein, dass Ammian
trotz vielfach geäußerter Anknüpfungen an bekannte methodische
Reflexionen in der griechisch-römischen Geschichtsschreibung kein

70 Die Wahrheit wird von Ammian permanent beschworen (s. die Sammlung
der Stellen bei Blockley [1975] 96-97). Blockley 99 weist auf die beiden bekannten

Deutungsmöglichkeiten hin, nämlich auf „Wahrheit" im Sinne von „objektiver
Darstellung" und von parrhesia hin. Es geht aber in der Debatte um das
Heilswirken Julians teilweise auch um die Wahrheit im Sinne der GlaubensWahrheit.

71 Kelly (2007) (dessen Interpretation ich folge); DEN Boeft et al. (2018)
301-303.



DAS PROBLEM DER SPÄTANTIKEN ZEITGESCHICHTE 343

Interesse daran hat, Zeitgeschichte konzeptionell zu umreißen.
Eine solche Konzeption findet sich freilich auch sonst in der

Spätantike nicht, weder in dem Sinne, dass der zeitgeschichtliche
Bericht durch eine besondere Methode der Primärforschung
entsteht, noch in der deutlichen Abgrenzung eines selbst erlebten
Zeitraums.72 Eine beträchtliche Bandbreite besteht auch für die

Entscheidung, welcher Zeitraum überhaupt im Rahmen einer

zeitgeschichtlichen Darstellung detailliert dargestellt wird, ob
es sich etwa um die Regierung gegenwärtiger Kaiser handelt (wie
bei Prokop) oder um die - bald kritisch, bald lobend beschriebene

— Regierung vor kurzem oder auch schon vor längerer Zeit
verstorbener Kaiser. Schließlich bestehen auch große
Unterschiede in der Darstellung des Verhältnisses der ausführlich
beschriebenen zeitgeschichtlichen Epoche (etwa der Regierung
Julians) zur weiter zurückliegenden Vergangenheit.

Zur Illustration dieser Sachverhalte müssen wenige verstreute
Hinweise genügen: Eunap hat zwar - in einem Fragment, dessen

Kontext unklar ist — über den Einschnitt zwischen der weiter

zurückliegenden, aus schriftlichen Quellen rekonstruierten
Geschichte und der selbst erlebten Geschichte reflektiert,73 nimmt
aber im gleichen Atemzug dann auch für die entfernteren Zeiten

die Existenz von mündlichen Traditionen an und verwässert
damit das Konzept der völlig verschiedenen Qualität der

Informationsbeschaffung. In anderen Äußerungen geht es um die

Begründung, warum die jüngste Vergangenheit gerade nicht zum
Gegenstand historischer Darstellung werden kann. Die unmittelbare

Zeitgeschichte ist in diesen Äußerungen entweder Aufgabe
des Panegyrikers oder kann erst in einer fernen Zukunft geschrieben

werden, in der aus Zeitgeschichte wieder eine weiter
zurückliegende Geschichte geworden ist.74

72 Die angebliche historia sui temporis (SHA, Opil. 9, 2) des Lollius Urbicus
ist natürlich nur als Autobiographie, nicht als genuin zeitgeschichtlicher Entwurf
zu verstehen.

73 Eunap. fr. 28. Weiter zurückliegende Epochen werden aus schriftlichen
Quellen eruiert: 7raXatOT£pcov xod öaa npo yjpcov àvàyx73 ouYxcùpeïv tolq ypà^aat,v.

74 Vgl. Paschoud (2005).



344 BRUNO BLECKMANN

Einen anderen Grund, sich der Darstellung der Zeitgeschichte
zu entziehen, nennt Hieronymus. Er diskutiert zwar die
Möglichkeit, im Gestus der parrhesia eine ausführlichere Geschichte
der unmittelbar eigenen Zeit zu schreiben. Allerdings verhindern
nach seiner Erklärung die chaotischen Verhältnisse der
Völkerwanderung die Realisierung dieses Projekts:

„Vom oben genannten Jahr Konstantins (Vicennalien) bis zum
sechsten Konsulat bzw. dem zweiten Konsulat der Augusti Valens
und Valentinian ist alles von mir. Mit diesem Ende zufrieden
habe ich den Rest der Zeit Gratians und des Theodosius dem
Stil einer breiteren Geschichte (latioris historiae stilo) vorbehalten,

nicht, weil ich befürchtet hätte über lebende Kaiser frei und
wahr zu schreiben - die Furcht vor Gott vertreibt nämlich die
Furcht vor den Menschen - sondern weil bis jetzt auf unserer
Erde die Barbaren wüten und alles unsicher ist."75

Während die Unsicherheit der eigenen Zeit bei Hieronymus
letztlich das Projekt einer Zeitgeschichte verhindert, bezieht der

syrische Kirchenhistoriker Johannes von Ephesos (6. Jh.) in der

Einleitung seines sechsten Buchs einen abweichenden
Standpunkt. Seiner Kirchengeschichte will er nämlich eine Abhandlung

„von den Kriegen und Treffen, der Verwüstung und dem

Blutvergießen, das in unseren Zeiten stattfand" anfügen „zur
Kunde der Nachwelt, wenn wohl die Welt noch besteht."
Aufgezeichnet werde dies „wie wir es durch Hörensagen erhalten
haben."76 Der potentiellen Nachwelt werden also die katastrophalen

Ereignisse der eigenen Zeit überliefert, die angeblich
durch Methoden der zeitgeschichtlichen Recherche in Erfahrung
gebracht worden sind. Trotz der programmatischen Anknüpfung
an Themen thukydideischer Tradition führt aber eine solche

Darstellung zeitnaher Ereignisse, in der es darum ging, die
vermeintlich katastrophalen Folgen der Religionspolitik des aktuell

75 Hieronym. Chron. can., Praef. p. 7 Helm.
76 Joh. Ephes. 6, 1 übers. Schönberger. Vgl. die lateinische Übersetzung

BROOKS: de bellis etproeliis etiam, et uastatione et caede, quae nostris diebus facta
est, memoriam breuem adiciamus, ut ad scientiam posterorum, si igitur mundus
amplius stabit, quoad inuenimus et deprehendimus et auditu accipimus, ea exscriba-

mus et nota faciamus.



DAS PROBLEM DER SPÄTANTIKEN ZEITGESCHICHTE 345

herrschenden Kaisers zu kritisieren, in evidenter Weise nicht zu
einer nachhaltigen Renaissance thukydideischer Zeitgeschichtsschreibung.

Denn die Distanz zum kaiserlichen Herrschaftssystem

und die Abkehr von einer panegyrischen Engführung
der Geschichte der eigenen Zeit ist bei Johannes von Ephesos
anders als vielleicht noch bei Prokop nicht Ergebnis eines Willens
zur realitätsnahen Analyse, sondern einer exklusiven Weltdeutung
im Lichte ideologisch-theologischer Themen: Die apokalyptisch
anmutenden Katastrophen der Gegenwart fallen für Johannes so

aus, als ob das Ende der Zeiten im Sinne der von Matth. 24,
33 angekündigten Zeichen gekommen sei.

Die Diffusität Ammians hinsichtlich eines historiographi-
schen Konzepts der Zeitgeschichte ist also kein überraschendes
Phänomen. Die spätantike Geschichtsschreibung hat vielmehr
die Geschichte der eigenen Zeit nicht in klar definierter Art
und Weise als Gegenwartsgeschichte aus dem historischen Kon-
tinuum herausgelöst. Was aus der Zeitgeschichte überhaupt als

einer Darstellung wert betrachtet wurde, hängt eng mit
Konzepten der Zeitkritik und dem jeweiligen Verhältnis zum aktuell

herrschenden Kaiser zusammen. Die kritische Distanz zum
gegenwärtigen Regime konnte dazu führen, dass ein Akzent
auf die idealisiert gezeichnete Herrschaft vorangehender Kaiser

gelegt wurde. Umgekehrt konnte die Identifizierung mit der

gegenwärtigen Kaiserregierung auch dazu beitragen, dass eine
nahe Vergangenheit im Sinne des Kontrastes besonders kritisch
und durchaus ausführlich dargestellt wurde, wie das etwa für
die Darstellung der Herrschaft Justins II. durch Menandros
Protektor gilt. Die Beschäftigung mit der Herrschaft gegenwärtig

regierender Kaiser konnte im Geist panegyrischer Uber-
höhung oder demjenigen oppositioneller Distanz unternommen

werden — beides ist bei Prokop in eigenartiger Weise
vermischt —, sie konnte — wie bei Johannes Ephesos — mit einer

apokalyptischen Konnotation versehen werden, sie konnte aber
auch bewusst als noch nicht historisches Geschäft unterlassen
werden. Wenn schließlich selbst erlebte Epochen nicht in
deutlicher Form von früheren Zeiträumen abgegrenzt wurden, war
dies jedenfalls bei Ammian auch eine Strategie, um einem noch



346 BRUNO BLECKMANN

zeitnahen Gegenstand durch einen Historisierungsprozess den
Hauch der Altehrwürdigkeit zu verleihen. Der bereits ferne und
zu einem Mythos gewordene und mit historischer Patina
versehene Julian konnte so idealisierten Kaisern der Vergangenheit
angeglichen werden.

Literaturverzeichnis

BarcelÖ, P. (1992), "Constantius II. und die Limiganten: Einige
Präzisierungen zu Amm. XIX 11", Klio 74, 422-430.

Barnes, T.D. (1998), Ammianus and the Representation of Christianity
(Ithaca).

BENEDETTI Martig, I. (1990), Studi sullaguerrapersiana nell' Orazione
funebre per Giuliano di Libanio (Florenz).

Bleckmann, B. (1992), Die Reichskrise des III. Jahrhunderts in der
spätantiken und byzantinischen Geschichtsschreibung. Untersuchungen
zu den nachdionischen Quellen der Chronik des Johannes Zonaras
(München).

— (2007), "Vom Tsunami von 365 zum Mimas-Orakel: Ammianus
Marcellinus als Zeithistoriker und die spätgriechische Tradition",
in J. DEN BOEFT et al. (Hrsg.), Ammianus afierJulian. The Reign
ofValentinian and Valens in Books 26-31 of the Res Gestae
(Leiden), 7-31.

— (2011), "Einige Vergleiche zwischen Ammian und Philostorg:
Gallus, die imitatio Alexandri Julians und die Usurpation Prokops",
in D. MEYER (Hrsg.), Philostorge et l'historiographie de l'Antiquité
tardive (Stuttgart), 79-92.

— (2017), "Magnus von Karrhai: Zur Bedeutung der Malalas-Chronik
für die Rekonstruktion der Zeitgeschichte Julians", in: L. CARRARA

u. a. (Hrsg.), Die Weltchronik des Johannes Malalas (Stuttgart), 99-
134.

Blockley, R.C. (1975), Ammianus Marcellinus. A Study ofhis Histo¬
riography and Political Thought (Brüssel).

— (1973), "Tacitean Influence on Ammianus Marcellinus", Latomus
32, 63-78.

BRODKA, D. (2009), Ammianus Marcellinus. Studien zum Geschichts¬

denken im vierten Jahrhundert n. Chr. (Krakau).
CÉLÉRIER, P. (2013), L'ombre de l'empereurJulien. Le destin des écrits de

Julien chez les auteurs païens (Nanterre).
DEN Boeft, J. (1992), "Ammianus graecissans?", in DEN BOEFT / DEN

Hengst / Teitler (1992), 9-18.



DAS PROBLEM DER SPÄTANTIKEN ZEITGESCHICHTE 347

DEN BOEFT, J. et al. (2018), Philological and Historical Commentary
on Ammianus Marcellinus XXXI (Leiden).

den Boeft, J. / den Hengst, D. / Teitler, H.C. (Hrsg.) (1992),
Cognitio gestorum. The Historiographie Art ofAmmianus Marcellinus

(Amsterdam).
DlLLEMANN, L. (1961), "Ammien Marcellin et les pays de l'Euphrate

et du Tigre", Syria 38, 87-158.
FLACH, D. (1973), Tacitus in der Tradition der antiken Geschichtsschrei¬

bung (Göttingen).
FONTAINE, J. (1992), "Fe style dAmmien Marcellin et l'esthétique

théodosienne", in DEN BOEFT / DEN HENGST / TEITLER (1992),
27-37.

FORNARA, C.W. (1990), "The Prefaces of Ammianus", in M. Grif¬
fith / D. MASTRONARDE (Hrsg.), Cabinet of the Muses. Studies in
Honor of T. G. Rosenmeyer (Aitlanta), 163-172.

— (1991), "Julian's Persian Expedition in Ammianus and Zosimus",
JHS 111, 1-15.

FRAKES, R.M. (2000), "Ammianus Marcellinus and his Intended
Audience", in C. DEROUX (Hrsg.), Studies in Latin Literature and
Roman History X (Brüssel), 392-442.

Free, A., (2015), Geschichtsschreibung als Paideia. Lukians Schrift
Wie man Geschichte schreiben soll in der Bildungskultur des

2. Jhs. n. Chr. (München).
GAWLIKOWSKI, M. (1988), "Fa Route de l'Euphrate d'Isidore à Julien",

in P.-F. Gatier / B. Helly / J.-P. Rey-Coquais (Hrsg.), Géographie

historique au Proche-Orient (Paris), 76-98.
JACOBY, F. (1909), "Ueber die Entwicklung der griechischen Histo¬

riographie und den Plan einer neuen Sammlung der griechischen
Historikerfragmente", Klio 9, 80-123 H. Bloch (Hrsg.) (1956),
Abhandlungen zurgriechischen Geschichtsschreibung von FelixJacoby.
Zu seinem achtzigsten Geburtstag am 19. März 1956 (Feiden),
16-64.

IviC, N. (2004), "Contingency: Ammianus Marcellinus as a Participant
in Julian's Persian Campaign, 363 AD", Arcadia 39, 322-332.

Kelly, G. (2007), "The Sphragis and Closure of the Res Gestae', in
J. DEN Boeft et al. (Hrsg.), Ammianus afterJulian. The Reign of
Valentinian and Valens in Books 26-31 ofthe Res Gestae (Feiden),
219-241.

KELLY, G. (2008), Ammianus Marcellinus. The Allusive Historian (Cam¬
bridge).

KLEIN, W. (1914), Studien zu Ammianus Marcellinus (Berlin).
FlEBESCHUETZ, W. (1988), "Ammianus, Julian and Divination", in

M. WlSSEMANN (Hrsg.), Roma Renascens. Beiträge zur Spätantike
und Rezeptionsgeschichte (Frankfurt), 198-213.



348 BRUNO BLECKMANN

MARINCOLA, J. (1997), Authority and Tradition in Ancient Historio¬
graphy (Cambridge).

MATTHEWS, J. (1989), The Roman Empire ofAmmianus (London).
MOMIGLIANO, A. (1974), "The Lonely Historian Ammianus Marcel-

linus", ASNP 4, 127-140.
Nicolai, R. (1992), La storiografia nelV educazione antica (Pisa).
PASCHOUD, F. (2005), "Biographie und Panegyrik: Wie spricht man

vom lebenden Kaiser", in K. VöSSING (Hrsg.), Biographie und
Prosopographie (Stuttgart), 103-118.

Rollinger, R. (1998), "Zum Alamannenfeldzug Constantius' II. an
Bodensee und Rhein im Jahre 355 n. Chr. und zu Julians erstem
Aufenthalt in Italien. Überlegungen zu Ammianus Marcellinus
15,4", Mio 80, 163-194.

ROSS, A.J. (2016), Ammianus'Julian. Narrative and Genre in the Res
Gestae (Oxford).

SAMBERGER, C. (1969), „Die ,Kaiserbiographie' in den Res Gestae des

Ammianus Marcellinus: Eine Untersuchung zur Komposition der
ammianeischen Geschichtsschreibung", Klio 51, 349-482.

SabBAH, G. (1978), La méthode dAmmien Marcellin. Recherches sur la
construction du discours historique dans les Res Gestae (Paris).

SCHEDA, G. (1966), "Die Todesstunde Kaiser Julians", Historia 15,
380-383.

SCHLUMBERGER, J. (1974), Die Epitome de Caesaribus. Untersuchun¬

gen zur heidnischen Geschichtsschreibung des 4. Jahrhunderts n. Chr.
(München).

STENGER, J. (2009), Hellenische Identität in der Spätantike. Pagane
Autoren und ihr Unbehagen an der eigenen Zeit (Berlin).

SUDHAUS, H. (1870), De ratione quae intercédât inter Zosimi et
Ammiani de bello a Iuliano imperatore cum Persis gesto relationes
(Bonn).

SziDAT, J. (1972), "Der Feldzug Constantius II. an der Mittleren
Donau im Jahre 358 n. Chr. ", Historia 21, 712-720.

— (1992), "Ammian und die historische Realität", in DEN BOEFT /
den Hengst / Teitler (1992), 107-116.

Teitler, H. (2007), "Ammianus on Valentinian. Some Observations",
in J. DEN BOEFT et al. (Hrsg.), Ammianus afierJulian. The Reign
of Valentinian and Valens in Books 26-31 of the Res Gestae
(Leiden), 53-70.

TîŒADGOLD, W. (2019), "Byzantine Historiography and the Supposed
Lost Books of Ammianus Marcellinus", in B. OUTTIER et al.

(Hrsg.), Armenia between Byzantium and the Orient (Leiden),
530-579.



DISCUSSION

E.-M. Becker: Vielen Dank für den interessanten Vortrag!
Ich würde gerne eine gewissermaßen historiographietechnische
Frage stellen: Du sprichst von verschiedenen Typen von
Materialien oder Vorlagen, die auf den Historiker Ammian gekommen

sind: einerseits Berichte, Akten, relationes, Dokumente als

mögliche Vorlagen, andererseits mögliche vorliegende historio-
graphische Darstellungen, zu denen er sich in kritischer
Auseinandersetzung verhalten haben könnte wie etwa Tacitus zu
seinen Vorgängerwerken. Ammian steht hier — wie für Historiker
typisch — in einem ,Überbietungswettbewerb'. Könnte zugleich
zwischen diesen beiden Typen von Materialien weiter
unterschieden werden, und könnten von da aus Rückschlüssen für
jene Dimension von Zeitgeschichtsschreibung gezogen werden,
die neben Autopsie und Selbsterleben auch die kritische Sichtung

vorausliegender historiographischer Darstellungen zu den
Merkmalen von Zeitgeschichte rechnet (s. Definition von
Zeitgeschichtsschreibung in der modernen geschichtswissenschaftlichen

Theorie, auf die ich kurz selbst verwiesen hatte)?
Eine Beobachtung zu den sog. Wir-Passagen: Ahnliches lässt

sich auch bei Lukas in der Apostelgeschichte beobachten. Die
Wir-Passagen finden sich nicht (immer) da, wo sie für die
Autorisierung lukanischen Schreibens besonders eindrücklich wären,
z. B. verzichtet der Autor darauf, als Zeuge der Areopagrede zu
erscheinen, sondern in Zusammenhängen, die eher nebensächlich
wirken (der implizite Autor als Reisebegleiter in den „Wir-Passagen"

der Apg [Apg 16,10-17; 20,5-15; 21,1-18; 27,1 - 28,16]).

B. Bleckmann: Das Studium schriftlicher Quellen, darunter
dann wohl auch bereits existierender historischer Berichte, gehört
zwar nach der Methodenlehre des Polybios (12, 25e) durchaus



350 BRUNO BLECKMANN

zu den Aufgaben der „pragmatischen Geschichtsschreibung",
auch wenn er im Folgenden dann gegen Autoren wie Timaios
polemisiert, die einen historischen Bericht nur aufgrund der
Konsultation von Bibliotheken anfertigten. Ein Verfahren, wie
mit bereits angefertigten historischen Berichten umzugehen ist,
ist in der Antike aber nicht entwickelt worden. Vorgänger werden

in der Regel stillschweigend benutzt. Auch Polybios, der
für den zweiten makedonischen Krieg wohl in umfassenderer

Form, als er zugibt, die rhodische Zeitgeschichtsschreibung
(Zenon, Antisthenes) benutzt hat, ist hier keine Ausnahme.
Benutzte Historiker werden allenfalls dann erwähnt, wenn man
gegen ein Detail polemisiert. Ammianus selbst weist so gut wie
nicht auf die von ihm benutzten Vorlagen hin. Gerade im Falle
der Expedition Julians ist aber durch den Abgleich mit
Parallelmaterialien deutlich zu erkennen, dass er aus einer Fülle von
Informationen und Aufzeichnungen schöpfen konnte. Dabei
reicht die Bandbreite möglicher Vorlagen von unmittelbaren
Augenzeugenberichten (vgl. Lib. Ep. 1220, 8 und Ep. 1402)
zu umfangreicheren Darstellungen wie dem Hypomnema des

Oreibasios. Dein Hinweis auf die Wir-Berichte in der
Apostelgeschichte ist sehr instruktiv und belegt, dass dieses Instrument
nicht nach den Prioritäten eingesetzt wurde, die wir erwarten
würden.

N. Luraghi: Many thanks for this truly eye-opening presentation.

The Xenophon-like gesture that you, in the footsteps of
Kelly I seem to understand, recognize in Ammianus' sphragis

might cast some light on his calling himself miles and Graecus

- Xenophon was indeed both, and perhaps this parallel, if it
really is one, might help towards an interpretation of Ammianus'

self-definition. On the other hand, your very persuasive
depiction of the textual and institutional environment in which
Ammianus operated made me wonder. To some extent, our
discussions have presupposed that, in a meaningful way,
historians as far apart as Thucydides and Ammianus may be

regarded as practitioners of the same trade. From your remarks,
I have the strong impression that in fact the difference, in the



DAS PROBLEM DER SPÄTANTIKEN ZEITGESCHICHTE 351

concrete terms of how they put together their historical narratives,

between Thucydides, or any historian operating in the

context of a polis for that matter, and Ammianus is of an order
of magnitude comparable to the difference between Ammianus
and you or me. I wonder to what extent we have been captured
by the rhetoric of the self-representation of ancient historians,
and have perhaps not given enough attention to the important
differences between their several textual, cultural and institutional

environments. Not a criticism, really, but a suggestion for
further thought.

B. Bleckmann: Beim miles et Graecus liegt der Vergleich mit
Xenophon nahe, vielleicht nicht nur zum Autor der Anabasis,
sondern auch zu dem der Hellenika. In letzteren nennt Xenophon

sich zwar selbst nur mit dem Pseudonym Themistogenes
von Syrakus, aber es ist deutlich, dass schon die Auswahl des

Materials und Fokus der Darstellung - etwa die aus der
Perspektive des Agesilaos gebotene Darstellung der Kampagne von
395/394 — sich aus der Eigenschaft des an den Ereignissen
beteiligten Zeitzeugen erklärt, ferner, dass Xenophon gerade in
der Darstellung taktischer Details seine fachmilitärische Expertise

als Truppenführer einfließen lässt. Der Hinweis auf den

großen zeitlichen Abstand berührt eine für die Geschichte der

Geschichtsschreibung in der Tat zentrale Frage, nämlich die nach
der Einheit dieser kulturellen Praxis über die Jahrhunderte
hinweg. Ammian ist ein Autor, der ohne die bürokratische
Verdichtung des spätantiken Staats nicht denkbar ist. Gleichwohl
stellt er nur das Extrem am Endpunkt einer schon jahrhundertealten

Entwicklung dar, die bereits in klassischer Zeit mit der

Integration dokumentarischen Materials in die historische Erzählung

einsetzt. Ein Zwischenglied stellt etwa Hieronymus von
Kardia dar, der in hohem Umfang seinen Bericht aus Dokumenten

zusammengesetzt hat.

J. Marincola: I agree very much with Nino's remarks that
Ammianus, though writing contemporary history, is working in
a completely different world from the one in which Thucydides



352 BRUNO BLECKMANN

worked. The abundance of official reports and other contemporary

accounts provides Ammianus with different kinds of
opportunities and enormous advantages. I agree too that we
might well question whether we should even include all of these

works within the single rubric ofZeitgeschichte or contemporary
history. What seems to me to justify it, however, is that Ammianus,

despite the abundance of material official and otherwise,
writes his narrative making the same claims as Thucydides,
namely that his history is the result of autopsy and inquiry of
eyewitnesses. There is no mention of documents or other written

accounts. Ammianus is consciously writing in a particular
tradition. My question is this: is it worthwhile to compare
Ammianus' history with the Kirchengeschichte of Eusebius, which
is very self-conscious in its use of documents and had at least

shown that one could write a history in such a manner, or are
there too many differences to make the comparison useful?

B. Bleckmann: Ich stimme Ihnen völlig zu, dass Ammian in
der Verschleierung seiner dokumentarischen Vorlagen den
Vorgaben des Genres folgt. Thukydides selbst erwähnt in seinem

Methodenkapitel die Nutzung von Dokumenten und
Aktenstücken als zusätzliche Informationsmöglichkeit des

Zeithistorikers nicht. Dass er sie nutzte, steht aber außer Frage, wie
etwa die (nie als Inschriften publizierten) eingelegten
persischspartanischen Vertragsentwürfe zeigen. Landläufig wird
angenommen, dass Thukydides, hätte er sein Werk vollendet, das

fünfte und achte Buch so überarbeitet hätte, dass die Spuren
dieser Dokumentenbenutzung nicht mehr erkennbar gewesen
wären. Die spätere Geschichtsschreibung ist von diesem Modell
nicht mehr abgewichen: Das Material wird benutzt, aber sprachlich

und gedanklich angepasst und vereinheitlicht. Auf die
Provenienz wird kaum hingewiesen, sondern es bleibt bei der
Fiktion, nur mit den Methoden der Zeitzeugenbefragung und
Autopsie gearbeitet zu haben. Die Kirchengeschichte Eusebs lässt

sich, wie Sie zu Recht betonen, als das Resultat eines entgegengesetzten

Prinzips verstehen, indem dort ein Dossier sprachlich



DAS PROBLEM DER SPÄTANTIKEN ZEITGESCHICHTE 353

nicht mehr redigierter Texte lediglich durch Überleitungen
verbunden wird, worin man einen völligen Bruch mit der
Tradition der antiken Geschichtsschreibung gesehen hat. Die
Kirchengeschichtsschreibung des fünften Jahrhunderts ist, obgleich
sie ausdrücklich an Euseb anknüpft, durch den Versuch geprägt,

genau hier diesen Bruch zu überwinden. Autoren wie Sozo-

menos und Philostorgios haben das ihnen vorliegende Material
wie Konzilsentscheidungen, Briefe, Listen, kaiserliche

Erklärungen zu einem Ganzen zusammenfügt und stilistisch
angeglichen. Philostorgios, der die Profangeschichtsschreibung auch
durch die Einfügung von Exkursen nachahmt, nennt seine Quellen

nicht.

R. Nicolai: Vielen Dank für Ihren einleuchtenden Vortrag.
Ich möchte auf eine sehr wirkungsvolle Formulierung
hinweisen, die den Weg zu mehreren Überlegungen eröffnet, dass

nämlich bei Ammianus „Geschichtsschreibung mutiert zum
posthumen Panegyrikos". Die Beziehung zwischen Lobrede
und Geschichtsschreibung ist komplex, und man muss an
Xenophons Agesilaus denken, in dem die erga in einer Weise
erzählt werden, die derjenigen der Hellenika sehr nahe kommt.
Lob und Tadel sind in der Geschichtsschreibung zumindest ab

dem 4. Jahrhundert v. Chr. nicht ausgeschlossen: Das
Hauptproblem liegt in der gerechten und begründeten Verteilung der
Urteile. So wurde beispielsweise Theopompus wegen seiner
harten Urteile der pikria beschuldigt. Auf der anderen Seite kann

man sehen, dass Polybius sehr positive Urteile über Figuren
wie Philopoimen und Scipio Aemilianus abgibt. Und Polybius

selbst bekräftigt die Notwendigkeit, den Charakter und
die Erziehung der berühmten Männer zu beschreiben, um
die Leser zur Nachahmung anzuregen (10, 21, 4). Allein die
Tatsache, dass Lukian in Quomodo historia conscribenda sit (7)
auf den tiefgreifenden Unterschied zwischen Geschichtsschreibung

und Lobrede hinweist, zeigt, dass die Grenze bei weitem
nicht festgelegt war. Unparteilichkeit ist nicht als Abwesenheit

von Wertungen oder Standpunkten zu verstehen, sondern



354 BRUNO BLECKMANN

vielmehr als Abwesenheit von bewusster und absichtlicher
Verfälschung von Tatsachen, dem sine ira ac studio von Tacitus.
Was beurteilen Sie diese umstrittene Grenze zwischen Geschichtsschreibung

und Lobrede?

B. Bleckmann: In der Tat wäre es gerade für die Kaisergeschichte

hoffnungslos, einen scharfen Schnitt zwischen Panegyrik
und Geschichtsschreibung vorzunehmen. Viele panegyrische
Werke enthalten zeithistorische Passagen (etwa die beiden
Lobreden Julians auf Constantius II. mit ihren Darstellungen
insbesondere des Feldzugs des Constantius gegen Maxentius).
Und umgekehrt werden zu Lebzeiten von Kaisern historiogra-
phische Darstellungen geschrieben, die panegyrisch sind (z. B.

Praxagoras) oder panegyrische Elemente enthalten (wobei dies

für Prokops Kriege durchaus nicht mehr so klar erscheint, wie

man früher einmal angenommen hat). Die Theorien Lukians,
der ja gerade die zeitgenössische Geschichtsschreibung angreift,
beweisen, worin ich Ihnen völlig zustimme, dass diese Abgrenzung

ganz theoretisch ist und einen Gegensatz zwischen dem
wahrheitssuchenden und unabhängigen Historiker einerseits
und dem notwendig lügenden und der politischen Macht
dienenden Panegyriker andererseits konstruiert. Das Problem besteht

darin, dass Ammian in dem von ihm imaginierten Bild des

idealen Historikers diese lukianische Auffassung teilt und einen
fundamentalen Gegensatz zwischen Panegyriker und Historiker
annimmt. Ammian selbst setzt sich sehr deutlich von der Panegyrik

ab, indem er behauptet, dass seine Darstellung der Großtaten
Julians in Gallien zwar panegyrisch anmute, aber wegen der
Beweise (im Unterschied zu den Erfindungen der Panegyriker)
historische Wahrheit darstelle (Amm. Marc. 16, 1, 3): quid-
quid autem narrabitur, quod non falsitas arguta continuât, sed

fides intégra rerum absoluit, documentis euidentibus finita, ad lau-
datiuam paene materiam pertinebit. Im Sinne der von Ihnen
erwähnten historischen Tradition von Theopomp bis zu Polybios
hält Ammian sein lobendes Urteil über Julian für das Urteil eines

gerecht wertenden Historikers.



DAS PROBLEM DER SPÄTANTIKEN ZEITGESCHICHTE 355

G. Schepens: Mein erster Punkt ist mehr eine ,Bemerkung
als eine Frage. Wenn Du den großen Anteil des eigenen
Miterlebens Ammians mit dem anderen Historiker vergleichst,
könnte man das Beispiel von Xenophons Anabasis — gewissermaßen

doch ein Sonderfall (cf. Plutarch, De gloria Athénien-
sium) — vielleicht mit einem Verweis auf Polybius' letzte zehn
Bücher ergänzen. Leider kennen wir diese nur durch einige
Excerpta Constantiniana, aber wir können wohl mit relativ hoher
Sicherheit sagen, dass auch hier die Dinge die der Historiker
durch eigenes Miterleben in Erfahrung gebracht hat, einen großen

Anteil gehabt haben. Als Gründe für die Verlängerung
seiner Historiai um zehn weitere Bücher nennt Polybius (in
Buch III) nicht nur die tarachê und kinesis, sondern vor allem

(megiston de), dass er selbst eine so hervorragende Rolle in den
Geschehnissen gespielt hat: nicht nur als autoptês und synergos,
sondern sogar als cheiristês. Dass er häufig über sich selber als

Zeuge und handelnder Person gesprochen hat, können wir auch
der Passage entnehmen, wo er sich glücklich preist, einen eher
seltenen Namen zu haben, so dass er abwechselnd die Erzählung
der Begebenheiten mal in der dritten und in der ersten Person

bringen kann.
Mein zweiter Punkt — und eigentliche Frage — betrifft die

Sphragis — ut miles et Graecus. Könnte das letztere nicht auch
bedeuten, dass er sich in der griechischen Tradition als der bessere

Zeitgeschichtsschreiber behaupten möchte, zum Beispiel
gegenüber seinem 'Vorgänger' Tacitus.

Auf diese griechische Tradition der Zeitgeschichtsschreibung
wird, interessanterweise beim Beginn der römischen
Geschichtsschreibung, am Beispiel von Fabius Pictor und L. Cincius referiert

in folgenden Text, Fabius Pictor T 4a (Dion. Hal., Ant.
Rom. 1, 6, 2):

ôpiolaç Sè toutoiç xal oùSèv 8ta9opouç ê^sàcoxav laTOplaç xal
Tcopialcov oaoi Ta tzolXoliol Ipya r/jç tzoXzcùq TXXyjVLXTjf, $iol\z-
xtcoi auvsypa^av, Zv zioi 7rp£aßuTaT0f, Kolvtoç ts Oaßto<; xal
Asuxtoç Klyxtoç, àpt^OTSpof, xaTa touç tpomxtxoùç àxpiàaavTSç
TUOÀSpLOUÇ. TOUTCOV TOOV àv8p00V SXaTSpOÇ OÊÇ (Jlèv aÙTOÇ zpjoiç



356 BRUNO BLECKMANN

7rapsy£V£T0, $iql ty)v z[i7zzipioLV axptßo^ àvsypa^s, Ta àpyala Ta

[jiSTa TYjv XTiaiv r/jç tzoXzcùç ysvopsva x£9aXaf,co^c5ç l-rsSpapisv.

"The Romans also published histories like to those and in no
way different, as many as wrote the ancient deeds of their city in
the Greek dialect, of whom the oldest are Quintus Fabius and
Lucius Cincius [BNJ 810], both flourishing during the Punic
Wars. Each of these men wrote accurately through experience
deeds in which he himself took part, but ran in summary fashion
through the ancient events which happened after the founding
of the city."

"like to those and in no way different" verweist auf die zuvor
genannten griechischen Fiistoriker.

B. Bleckmann: Das Thema der persönlichen Teilnahme und
Gestaltung der Ereignisse, das Du mit dem Fiinweis auf Fabius
Pictor hervorhebst, wird in der Tat in der spätantiken lateinischen

FFistoriographie durchaus zur Sprache gebracht. Eutrop
verweist (3, 5) auf die Beteiligung des Fabius Pictor im Gallier-
krieg von 225 (Fabio historico, qui eo hello interfuit), um dann
mit ähnlichen Formulierungen auch die eigene Beteiligung an
der Expedition Julians zu erwähnen (10, 16, 1: cui expeditioni
interfui). Angesichts der späteren Karriere Eutrops, der (allerdings

nach der Abfassung seiner Schrift) bis zum Konsulat und
zur Prätorianerpräfektur gelangte und 363 wohl zu den
hochgestellten comités Julians gehörte, ist der Vergleich mit Fabius
Pictor vielleicht weniger deplaziert, als man zunächst annehmen

könnte. Ammian ist freilich nicht auf der gleichen Fiöhe
wie Eutrop zu verorten. Zwar hat man Beziehungen zwischen
der Äußerung Eutrops über die Teilnahme am Perserkrieg und
dem Bericht Ammians über die eigene Beteiligung in der Silva-
nusaffäre erkennen wollen, aber Ammian gibt in der entscheidenden

Passage über seine Mitwirkung (15, 5, 22) nur ganz en

passant nur seine Abkommandierung in subalterner Funktion
(inter quos ego quoque eram cum Veriniano collega) bekannt.
In dieser betonten Nichtprominenz seiner Zeitzeugenschaft —

nirgends wird Ammian zum gestaltenden Akteur relevanter



DAS PROBLEM DER SPÄTANTIKEN ZEITGESCHICHTE 357

Ereignisse — würde ich einen deutlichen Unterschied zu Polybios
oder Fabius Pictor sehen. Deshalb würde ich auch skeptisch
bleiben, ob sich die Selbstcharakterisierung als griechischer
Historiker in der Sphragis auf seine Qualität als an den Geschehnissen

aktiv beteiligter Zeithistoriker bezieht. Ich denke weiterhin,

dass es ihm hier vor allem um die größere "wissenschaftliche"

Qualität der griechischen Geschichtsschreibung geht, die ihn
auch veranlasst, Timagenes als Modell hervorzuheben. Was die

Beobachtung zum letzten Werkteil des Polybios betrifft, kann

man vielleicht anfügen, dass Ammian (24, 2, 16), in dem Sabbah

den „nouveau Polybe" sieht, den Polybios tatsächlich erwähnt,
nämlich unter den Lektüren, aus denen Julian Instruktionen
für seine Taten schöpft: legerat enim Aemilianum Scipionem, cum
historiarum conditore Polybio, Megalopolitano Arcade, et triginta
militibus portam Carthaginis impetu simili sujfodisse. Die Episode
stammt gerade aus der Zeit, die Polybios in der von 168 bis 146
reichenden Verlängerung seines ursprünglichen Werks behandelte

und in der er nach eigenem Bekunden sich gestaltend an
den Geschehnissen beteiligte.

V Fromentin: Il existe une idée reçue chez les modernes selon

laquelle dans les histoires au long cours (universelles ou ab Urbe

condita), la partie consacrée à la période contemporaine de

l'auteur, nécessairement marquée du sceau de Xakribeia thucydi-
déenne, serait proportionnellement plus détaillée, plus développée

que le récit des périodes anciennes, en raison de l'abondance
et de la disponibilité des sources. Cependant, cette théorie, fondée

sur de rares témoignages antiques, qui plus est très discutés,

est impossible à vérifier, la quasi-totalité des livres contemporains
(chez Ephore, Diodore, Nicolas de Damas dans ses Histoires,
Tite-Live, Cassius Dion...) ne subsistant qu'à l'état fragmentaire.
Le cas d'Ammien Marcellin semble même la démentir puisque,
comme vous le démontrez, il n'y a pas chez lui de séparation
claire entre l'histoire de son temps et celle des siècles précédents,

et que les variations qui affectent sa narration (extension,
rythme) ne peuvent pas s'expliquer par la quantité ou la qualité



358 BRUNO BLECKMANN

des sources à sa disposition. Pensez-vous que l'historiographie
tardo-antique se distingue à cet égard de celle des siècles précédents

B. Bleckmann: Die Vorstellung, dass ein antiker Historiker
dort ausführlicher schreibt, wo er von einer größeren Dichte an
Informationen ausgehen kann, ist zunächst naheliegend. Gerade

dort, wo Geschichtswerke ein starkes persönliches Gepräge
haben, kann das aber oft bedeuten, dass zeitlich entferntere Jahre

gegenüber zeitlich näheren in der Erzählung privilegiert werden.
Das kann man etwa für Vellerns Paterculus konstatieren, der die
Jahre des Tiberius unter Augustus eingehend berücksichtigt, die
Zeit ab 14 n. Chr. aber summarisch behandelt (s. den Vortrag
von Adam Kemezis). Insofern kann das Bild, dass die Geschichte
immer ausführlicher dargestellt wird, je näher man der eigenen
Zeit kommt, allenfalls einem ganz groben Schema entsprechen.
Eine Besonderheit der spätantiken Geschichtsschreibung kann

man allenfalls darin erkennen, dass Werke mit einer großen Zahl
an Büchern (wie Livius oder Nikolaos), die dann auch genauere
Messungen erlaubt, ob sich aus der zeitlichen Disposition der
Bücher Veränderungen im Erzählmaßstab ergeben, eher selten

sind. Ammian mit seinen 31 Büchern ist hier vielleicht eine
Ausnahme, aber immerhin könnte auch Frigeridus (dem mindestens
12 Bücher zuzuweisen sind) 15 bis 20 Bücher geschrieben haben.
Das Material genügt aber nicht, um einen Maßstabswechsel

zu erkennen. In Prokops Kriegen bietet das achte Buch eine Art
aktualisierender Appendix an, die im Maßstab keineswegs
ausführlicher ausfällt, als die zuvor behandelten Geschichten der
einzelnen Kriegsschauplätze.

A.M. Kemezis: This paper has shed a lot of light for me on
the really fascinating structural questions about Ammianus,
but I am actually going to stay with the same passage right at
the end that Nino and Guido discussed. This is a bit parochial,
since it figured in my paper as well, but I wanted to ask about
how Ammianus defines his work in terms of its prose style, and



DAS PROBLEM DER SPÄTANTIKEN ZEITGESCHICHTE 359

the necessary grandeur or however you prefer to characterize
stilo maiore. As you point out, he is drawing on similar closing
formulae that we find in Jerome, also Eutropius and Festus, who
are then positioning themselves relative to panegyric, but then
of course Ammianus is writing on a very different scale and
style from any of these authors. So how does his stylistic self-

positioning work here, relative to panegyric and to the various
other 4th-century historians, particularly in view of the structural

centrality of Julian that you have identified?

B. Bleckmann: Was die Äußerungen zu den maiores stilos in
der Sphragis betrifft, so ähneln sie nur äußerlich den

Darlegungen Eutrops und anderer Autoren, die unmittelbare
Zeitgeschichte müsse im genus grande, nämlich auf der höheren,
sprich panegyrischen, Ebene geschrieben werden. Eutrop (9, 18,

3) nimmt sich vor, selbst diese Beschreibung der Taten der
herrschenden Kaiser Valentinian und Valens in diesem
huldigenden Stil anzufertigen: nam reliqua stilo maiore dicenda sunt,

quae nunc non tarn praetermittimus quam ad maiorem scribendi

diligentiam reseruamus. Ammian verabschiedet sich dagegen in
seiner Sphragis bewusst von dieser Aufgabe und überlässt seinen

Nachfolgern, über die (Entwicklungen nach 378 zu schreiben.
Da sein eigener Stil mitnichten dem für die Historiographie zu
wählenden genus medium entspricht, sondern Ammian für die

Darstellung des tragischen Scheiterns Julians offenkundig einen
erhabenen Stil benutzt, verweist die Aufforderung an die
Nachfolger, sich eines höheren Stiles zu befleißigen, wohl auf die

Modellhaftigkeit der eigenen Darstellungsweise. Gibbon hat

angenommen, dass Ammian hier sarkastisch wird und den
Nachfolgern empfiehlt, in glorifizierender Weise über eine Epoche
zu berichten, die alles andere als erhebend war.




	Ammian und das Problem der spätantiken Zeitgeschichte

