
Zeitschrift: Entretiens sur l'Antiquité classique

Herausgeber: Fondation Hardt pour l'étude de l'Antiquité classique

Band: 66 (2020)

Artikel: "What color is the sacred?" Couleurs et émotions dans les rituels grecs,
de l'époque archaïque à l'époque hellénistique

Autor: Grand-Clément, Adeline

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1055049

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1055049
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


VI

Adeline Grand-Clément

"WHAT COLOR IS THE SACRED?"

COULEURS ET ÉMOTIONS DANS LES RITUELS GRECS, DE L'ÉPOQUE

ARCHAÏQUE À L'ÉPOQUE HELLÉNISTIQUE

Abstract

Did the Greeks consider colors as capable of acting on psychological
states? This study attempts to answer this question by focusing on one
particular kind of context: rituals, which create an "emotional community"

by allowing communication with the invisible sphere. The analysis

is limited to the three main colors that the Greeks seem to have
considered as being most significant, at least according to the epigraphic
corpus of ritual norms: white, black, and purple. The objective is to
determine whether the Greeks thought these specific colors were able to
arouse emotions among both the devotees and the gods. I therefore
explore, first, the link between whiteness and joy; then, the connections
between blackness and mourning, sadness or anger; finally, the ambivalent

affective values of purple. It appears that the same color, loaded
with semantic potentialities, can generate different emotions depending
on the rituals. In addition, the mode of action of colors must be understood

in terms of relation, dynamically; colors causally interact and
what really matters is their contrastive value.

1. Introduction

Travailler tant sur les couleurs que sur les émotions antiques
n'est pas une tâche facile pour l'historien, en raison du caractère
culturellement déterminé de ces deux domaines de l'expérience
humaine. En effet, les systèmes de représentation des couleurs



228 ADELINE GRAND-CLÉMENT

et les façons de ressentir s'organisent différemment en fonction
des sociétés, des lieux et des époques. Certes, comme nous-
mêmes aujourd'hui, les Anciens ont perçu l'existence d'un lien
étroit entre couleurs et phénomènes affectifs.1 Il n'empêche que
la sensibilité et les modes d'appréciation ont changé au cours
du temps :2 le travail de l'historien consiste précisément à

mettre en lumière les spécificités des configurations et des

manières dont ces associations s'établissent.3 Assurément,
l'helléniste ne peut mener ses recherches à la manière des psychologues,

car il ne mobilise pas le même type de sources qu'eux.
Tant dans le domaine de la couleur que dans celui des

émotions, l'historien des périodes anciennes n'accède pas aux
perceptions directes des individus mais seulement à des constructions

médiatisées par des documents (écrits ou figurés) et
conditionnées par leurs modalités d'élaboration.4 Il existe donc

un effet de mise en scène, qui résulte des filtres culturels mais
aussi des intentions présidant à l'élaboration de chaque document

et des codes du genre auquel il se rattache. L'historien
doit prendre en compte l'ensemble de ces mécanismes, car ils
caractérisent les singularités des modes de penser et d'agir des

sociétés qu'il étudie.

1 Sur la faculté des couleurs à renvoyer aux émotions ou à les susciter, voir
les remarques formulées par l'anthropologue Serge Tornay : TORNAY (1978) en
particulier p. 127 (l'auteur souligne que la composante émotionnelle est intimement

liée à l'expérience perceptive de la couleur).
2 Sur l'histoire et l'anthropologie des sens, voir par exemple CLASSEN /

Howes (2014).
3 Sur ces questions d'histoire des sensibilités et les problèmes de méthode, je

renvoie aux travaux de Michel Pastoureau, pour le Moyen Âge, et d'Alain Cor-
bin, pour les périodes moderne et contemporaine.

4 Voir à ce sujet les remarques méthodologiques formulées à propos des émotions

par D. Boquet et P. Nagy : "L'émotion en tant qu'objet historique n'est en
rien l'émotion psychologique' puisqu'elle est une construction médiatisée par le
document et ses modalités d'élaboration" ; "Pour l'historien, l'émotion per-
formée ou figurée dans les sources est donc un événement culturel" ; "L'émotion
n'a pas de réalité saisissable pour l'historien en dehors du dispositif culturel qui
la produit. Le champ historique possède donc ses spécificités dans l'étude des

émotions par rapport à la psychologie, qui ne sont en rien des limitations pour
l'enquête" (BOQUET / Nagy [2011]).



"WHAT COLOR IS THE SACRED?" 229

Les sources disponibles pour le monde grec (à la fois des textes

et des images) permettent d'envisager deux facettes complémentaires

du lien entre couleurs et émotions, qui seront distinguées ici

par souci de commodité — bien que, comme l'a souligné fort
justement Christine Möhr dans sa communication, les relations
couleurs et émotions ne se réduisent pas à des liens de causalité

mais doivent être pensées en termes d'interactions. D'un côté, la
documentation antique nous renseigne sur le lexique chromatique
et les stratégies picturales utilisés pour exprimer des états émotionnels.

La couleur sert à dire/donner à voir une émotion, selon des

codes culturels précis : des joues rouges pour la pudeur, la honte,
la gêne, un teint pâle ou livide pour la peur, un coeur ou des

phrènes3 noir (es) pour la douleur ou la colère D'un autre côté,
les sources nous renseignent parfois sur la façon dont l'évocation

ou la vision effective de certaines couleurs peuvent influer sur (ou
plus exactement : sont pensées comme pouvant influer sur) l'état
émotionnel d'un individu ou d'un groupe. Ayant eu l'occasion

d'envisager le premier aspect dans le cadre d'une étude sur la poésie

archaïque,6 j'insisterai ici plutôt sur le second aspect.
Notre question de départ est donc la suivante : les Grecs

envisageaient-ils les couleurs comme des substances efficaces, capables

d'agir sur les états psychologiques Pour tenter d'apporter des

éléments de réponse, nous nous limiterons à un terrain d'observation

privilégié : le rituel.7 Ce dernier constitue en effet un excellent
laboratoire pour étudier l'influence que les couleurs pouvaient
avoir sur l'état affectif des individus et des groupes, selon les Grecs.

En effet, lors des rituels, diverses stimulations sensorielles (visuelles,

3 Les phrènes désignent chez Homère le siège des émotions humaines : c'est

une composante de la personne qui associe le physique, la sensibilité et le
psychologique : Clarke (1999) 74-79, 115.

6 Dans un chapitre, j'ai en effet mis en lumière le lien que les Grecs établissaient

entre la conception du corps animé de fluides vitaux et les manifestations
physiques et colorées que provoquent les bouleversements induits par certaines
émotions : Grand-Clément (2011) 196-226. Pour le monde romain, voir
Bradley (2009) 150-160.

7 Les anthropologues insistent sur l'importance des émotions dans le rituel :

voir par exemple Jeffrey (2011).



230 ADELINE GRAND-CLÉMENT

olfactives, sonores, tactiles, cinétiques, etc...) se combinent pour
former des dispositifs polysensoriels originaux, qui conditionnent
l'expérience des fidèles et leur permettent de communiquer avec
le monde invisible.8 Angelos Chaniotis a montré que les émotions

jouent alors un rôle important pour garantir l'efficacité de cette
communication avec le divin, surtout sur le plan collectif :9 le

dispositif rituel vise à créer une véritable 'communauté émotionnelle'.10

La gamme des émotions éprouvées — l'acception du
terme 'émotion' étant entendue au sens large11 — est vaste et
dépend des types de rites, des divinités, des lieux et des périodes :12

joie, plaisir, empathie, enthousiasme, euphorie, peur, angoisse,

gratitude, espoir
Quelle place est dévolue aux couleurs dans les dispositifs

rituels et quelle part jouent-elles surtout dans le 'conditionnement'

affectif des fidèles Le corpus épigraphique des normes
rituelles13 suggère que les Grecs accordaient une attention
particulière aux couleurs dans trois types de cas :14

1. lorsqu'ils voulaient garantir la pureté rituelle, préalable
nécessaire au bon déroulement des rites ;

8 Sur la dimension polysensorielle des rituels grecs : Mehl (2015) ; Grand-
Clément / Ugaglia (2017).

9 Sur les modalités de la relation affective tissée entre les hommes et leurs
divinités, voir les études rassemblées dans CHANIOTIS (2012) 175-291. L'un des

apports de ces recherches consiste à mettre en lumière l'apport des inscriptions
livrent des informations, non seulement parce qu'elles parlent des émotions mais
aussi parce qu'elles en suscitent, dans l'interaction avec le lecteur du texte gravé.

10 Voir Chaniotis (2011); (2016): l'auteur propose à la p. 95 la définition
suivante "a community of people who are expected to feel the same emotions in
a certain situation".

11 En français, le mot 'émotion' renvoie à un mouvement affectif transitoire, le

plus souvent reflété par le corps, tandis que l'anglais emotion possède un spectre
sémantique plus large, qui inclut également les sentiments durables et des traits de

caractère qui relève de ce que l'on pourrait appeler des 'dispositifs affectifs'.
12 Un cas bien étudié est celui des Mystères : voir par exemple USTINOVA (2013).
13 Ces normes ont longtemps été appelées 'lois sacrées', mais l'expression

n'est désormais guère employée. Le projet de mise en ligne de cette documentation

épigraphique, par les chercheurs de Liège, a promu la formule 'Normes
rituelles grecques' {Greek Ritual Norms) : <http://cgrn.ulg.ac.be/>.

14 Grand-Clément (2016).



"WHAT COLOR IS THE SACRED?" 231

2. lorsqu'ils sélectionnaient les offrandes et les victimes sacrifi¬
cielles pour les dieux ;

3. pour contrôler l'apparence vestimentaire des femmes et des

hommes participant aux fêtes religieuses et processions. Dans

ce dernier cas, des codes vestimentaires définissaient alors pour
chacun un nuancier de couleurs adapté au rituel, en fonction
de son degré d'implication dans le culte, conformément à une
hiérarchie soigneusement définie : initiés, dévots, officiants .13

La documentation épigraphique révèle en outre que certaines
couleurs étaient plus signifiantes que les autres, car fréquemment

prescrites ou proscrites, et semblaient donc créditées
d'une forme d'efficacité rituelle : il s'agissait du blanc (leukos),
du noir {mêlas) et de la gamme des rouges et des pourpres
{erythros, pyrrhos, phoinikeos, porphyreos). Comment rendre compte
d'une telle sélection, qui ne va pas sans rappeler la 'triade
symbolique' mise en avant par l'anthropologue Victor Turner ?16

Pourquoi les Grecs ont-ils privilégié ces couleurs parmi d'autres,
dans un cadre religieux Quelle part joue la dimension psychologique

Plusieurs chercheurs allemands ont relevé la place prédominante

accordée à ce trio chromatique (si l'on part du principe

15 La réglementation la plus détaillée dont nous disposons concerne le
déroulement des Mystères d'Andanie (dans le Péloponnèse). L'inscription date de

l'époque romaine, mais reproduit sans doute en partie des normes plus anciennes.
Elle a fait l'objet de plusieurs éditions récentes (DESHOURS [2006] et Gawlinski
[2012]) et la réglementation en matière de couleurs vestimentaires a été étudiée
dans Cleland (2002) 256-266.

16 Dans son étude sur la société Ndembu (Afrique centrale), V. Turner a mis
en lumière l'existence d'une 'triade symbolique' composée du blanc, du noir et
du rouge. Ces trois couleurs jouent un rôle primordial lors des rituels, soit sous
forme de paires, soit en système ternaire. Nous ne reviendrons pas ici sur le détail
de l'interprétation, et les discussions auxquelles l'étude de Victor Turner a donné
lieu. Je souhaiterais toutefois signaler que l'anthropologue a suggéré des

rapprochements avec d'autres terrains ethnographiques, et proposé d'expliquer la
prégnance de cette association blanc/noir/rouge dans la sphère religieuse par le

fait que chacune des trois couleurs entretient un lien privilégié avec le corps
humain et sa physiologie. Il envisage également l'aspect affectif et émotionnel :

Turner (1966) 64-68.



232 ADELINE GRAND-CLÉMENT

que la gamme des rouges et du pourpre forme une catégorie
unifiée, ce qui est loin d'être le cas à mon avis) dans les traditions

religieuses grecques et romaines. Une série de trois
monographies (sur le rouge, le blanc et le noir considérés ensemble,
et sur le blanc seul) a ainsi mis en lumière la richesse des

associations affectives et sémantiques véhiculées par ces trois
couleurs.17 Les émotions y occupent une place significative :

Gerhard Radke souligne en particulier que le blanc est souvent
mis du côté de célébrations joyeuses, liées au renouveau, tandis

que le noir balise le champ du deuil et de la mort. En fait, de

telles associations débordent, semble-t-il, le champ du
religieux : elles concernent plus généralement une façon d'ordonner

la vision du monde par les couleurs. G.E.R. Lloyd, dans

son ouvrage sur les polarités,18 estime que les Grecs associaient
d'un côté la lumière et le blanc à la vie, la joie, la renommée, le

mariage, la richesse et la vertu ; de l'autre, le noir et l'obscurité
à la mort et la terreur. Eleanor Irwin, dans son étude sur la

poésie grecque archaïque et classique, a repris l'idée que cette
paire antithétique aidait à rendre sensibles les émotions
humaines contrastées : la blancheur exprimerait la joie et le
bonheur lié à la fête, la noirceur symbolisant la tristesse, la douleur

et le deuil.19 Les études de Lloyd et d'Irwin se fondent
principalement sur le symbolisme attaché à ces couleurs dans
les sources littéraires. Or j'aimerais déterminer si un tel imaginaire

se trouve effectivement mobilisé lors du déroulement des

rituels et, si c'est bien le cas, de quelle façon. Je partirai donc
de quelques exemples dans lesquels nos sources suggèrent
l'importance d'une couleur, pour déterminer dans quelle mesure
cette importance est due à la capacité supposée de ladite couleur

17 Wunderlich (1925) ; Mayer (1927) ; Radke (1936). Je remercie Denise
Reitzenstein d'avoir attiré mon attention sur ce point.

18 Lloyd (1966) 42-43.
19 IRWIN (1974) 111. Pour autant, Eleanor Irwin prend soin de le souligner,

l'indication chromatique ne renvoie en aucune façon à une forme de dualisme
moral, qui situerait systématiquement le blanc du côté du positif et le noir du
côté du négatif.



"WHAT COLOR IS THE SACRED?" 233

à générer (ou non) des émotions — émotions chez les fidèles
mais aussi, éventuellement, celles prêtées aux dieux.20

Deux remarques préalables avant de commencer. Premièrement,

je rejoins la remarque d'Angelos Chaniotis sur le fait que
les performances rituelles sont irrémédiablement perdues pour
nous. La documentation écrite fournit fort peu de descriptions
détaillées (c'est la fiction qui est de ce point de vue-là la plus
diserte), la documentation iconographique possède ses codes

propres et n'est en rien un reportage photographique de la
procédure qui a eu lieu. De surcroît, les sources mentionnent
rarement les émotions éprouvées au moment des cérémonies
cultuelles. Là encore, c'est vers la fiction qu'il faut se tourner
pour trouver des indices, là où les inscriptions sont moins

éloquentes (en dépit des travaux fructueux menés à l'initiative
d'Angelos Chaniotis pour montrer que l'étude des émotions

peut s'appuyer sur la documentation épigraphique).
Seconde remarque préliminaire, pour éclairer le titre de cette

communication : la formule "What color is the sacred ?" sert de

titre à un ouvrage de Michael Taussig,21 dans lequel l'anthropologue

souligne l'importance symbolique de la couleur dans de

nombreuses sociétés, qui la considèrent encore aujourd'hui
comme une substance polymorphe et magique (polymorphous
magical substance). C'est l'avènement de la chimie des couleurs
dans l'Europe industrielle qui a contribué à faire perdre de vue
aux Occidentaux la dimension sensible des matériaux colorés

eux-mêmes, et leur origine naturelle — pigments et colorants

disponibles dans les règnes minéral, végétal et animal. Ces

matières doivent être manipulées, elles possèdent une texture,
une odeur et d'autres qualités sensibles qui conditionnent les

valeurs symboliques attachées aux couleurs qui en résultent.
Il faut garder cela à l'esprit quand on s'intéresse à la valeur affective

qui était attribuée aux couleurs par les Grecs.

20 Les émotions prêtées aux dieux jouent en effet un rôle important dans les

rituels, si l'on se place du point de vue des Grecs. Sur cette question, voir
Borgeaud / Loisel (2010).

21 Taussig (2009).



234 ADELINE GRAND-CLÉMENT

2. Blancheur et réjouissances

Plusieurs études consacrées à la place des couleurs dans les

rituels grecs ont expliqué l'importance de la blancheur par
l'exigence de pureté requise pour le bon déroulement des cultes.22 Par

exemple, le recours à de l'eau ou à de l'huile dite "blanche" (leukê)
dans les textes (c'est-à-dire claire, limpide, non troublée, non
stagnante, pure) se justifie par la volonté d'éviter toute forme de

souillure qui irriterait les dieux et empêcherait la communication.23

Certaines réglementations cultuelles prescrivent également
le port de vêtements blancs, notamment pour les prêtres ou les

initiés participant à des rites Mystériques.24 Mais qu'on ne s'y

trompe pas et que l'on se garde de tout interprétation anachronique

: dans le domaine textile, le blanc n'équivaut nullement à

l'incolore et au brut/naturel. Il s'agit au contraire d'une couleur
fortement "marquée" (pour reprendre la terminologie de Roland
Barthes).23 En effet, les vêtements dont on souligne la blancheur
dans les textes sont largement valorisés : il s'agit en général de

tissus d'une grande finesse, de laine ou de lin, qui ont fait l'objet
d'un traitement spécifique (par exemple un blanchiment au suc
de pavot) et nécessitent un entretien soigneux et régulier. Liza
Cleland, qui a étudié les listes d'étoffes offertes par les Athéniennes
à Artémis Brauronia, au IVe siècle avant notre ère, a bien montré

que l'adjectif leukos qualifie des offrandes de prix, que les inventaires

distinguent nettement des étoffes non teintes — les tissus en
laine vierge, eux, ne se voient pas attribuer d'adjectif de couleur.26

22 Par exemple : Radke (1936) 57-60 ; Grand-Clément (2016) 129-133.
23 Lorsque leukos se rapporte à l'eau d'une source, d'une rivière ou au flot

marin, il dit souvent la clarté, la limpidité et la transparence du liquide, et véhicule

parfois aussi la notion de pureté.
24 Ainsi à Cos, au IIe siècle avant notre ère, le prêtre d'Héraclès Kallinikos,

"À la belle victoire", doit porter une tunique blanche et une couronne de peuplier
blanc lors des concours choraux : IG XII 4, 320, 22-24. Pour d'autres exemples,
voir Jones (1999).

25 Barthes (1967) 138-139. L'auteur s'intéresse dans cette étude à la sémantique

du vêtement.
26 Cleland (2005b) 91.



"WHAT COLOR IS THE SACRED?" 235

Ceci nous rappelle que la notion grecque de blancheur diffère de

la conception moderne d'une absence de couleur : la blancheur
associée au terme leukos se situe du côté de l'éclat, de la brillance,
de la luminosité. Prescrire des vêtements blancs dans un rituel
n'implique pas nécessairement que l'ensemble du tissu soit
uniforme : on peut tout à fait envisager des bordures décorées, par
exemple.27 L'important est qu'ils soient éclatants, flambant neufs,

non souillés, pourrait-on dire, et qu'ils contribuent, au côté des

autres couleurs mobilisées dans le rituel, à la bigarrure d'ensemble

qui réjouit les dieux. Mais peut-on préciser quel est l'apport
spécifique de la couleur blanche dans un tel système, du point de vue
émotionnel

En contexte cultuel, le vêtement blanchi et propre est conçu
comme reflétant la disposition du fidèle, sincère et animé de

bonnes intentions vis-à-vis de la divinité dont il s'efforce de

capter la bienveillance. Même si les sources écrites ne sont pas
suffisamment explicites sur ce point, le facteur psychologique et
émotionnel joue également : un vêtement de fête blanc exige
de celui qui le porte un comportement adapté, précautionneux,
car le blanc se salit vite. L'expérience du fidèle n'est pas celle du
quotidien et participe de la déférence due aux divinités honorées.

De même, les personnes qui assistent au rituel ne restent

pas insensibles à la vision d'habits d'un blanc éclatant et radieux

— surtout si elles-mêmes n'en portent pas : l'éclat brillant qui
s'en dégage impressionne et suscite à la fois joie et révérence.
C'est particulièrement vrai pour ce qui concerne les processions
qui jouent précisément sur le spectacle des couleurs. C'est ce

qui ressort de la description de la procession isiaque qui se

déroule dans le port de Corinthe, dans les Métamorphoses
d'Apulée : l'auteur donne à voir un cortège où la blancheur
éclatante prédomine largement et éblouit le narrateur.28 La couleur

blanche caractérise aussi bien les femmes, les choeurs de

27 Cleland (2017) 29-30.
28 Apul. Met. 11, 8-12. Bien qu'il s'agisse d'une fiction, les spécialistes

estiment que nous avons là une description relativement réaliste de la fête du Naui-
gium Isidis. Voir Grand-Clément (2018).



236 ADELINE GRAND-CLÉMENT

jeunes gens, que le groupe des initiés et les prêtres : cette
uniformité chromatique manifeste l'unité de la communauté
isiaque, par-delà la diversité des formes de costume et des attributs

portés par chacune des composantes du cortège ; elle se

conjugue aussi à l'or et aux couleurs vives des fleurs pour
produire un effet de poikilia.

Prenons un autre exemple, daté de l'époque hellénistique :

il s'agit de la procession féminine décrite par Callimaque, dans

son Hymne à Déméter, composé au IIIe siècle avant notre ère.

Le poète confère à cette fête en l'honneur de Déméter un caractère

générique et atemporel, mais il se fonde peut-être sur des

rites grecs pratiqués à Alexandrie et auxquels il a personnellement

assisté. Il s'agit d'une procession où l'on porte le calathos,
corbeille sacrée en osier. Ici, ce ne sont pas les participantes qui
sont vêtues de blanc, mais les chevaux qui arborent cette couleur

sur leur robe immaculée. La procession se déroule dans une
atmosphère joyeuse, et Callimaque reproduit le chant des

participantes adultes :

"Filles, chantez, et que suive, femmes, votre invocation : 'Déméter,

salut, salut, Très Féconde, Très Nourricière Comme
mènent le calathos quatre chevaux à la blanche/brillante crinière
(leukotrikhes), ainsi la grande déesse, la Souveraine, nous apportera

le printemps blanc/brillant (,leukon), l'été blanc/brillant (,leu-
kos), et l'hiver et l'automne, de l'année à l'année nous gardant
ses faveurs. Comme nous marchons sans chaussure et sans
bandeau, ainsi nos pieds et nos têtes seront toujours sans mal.
Comme les canéphores portent les corbeilles pleines d'or, ainsi
l'or nous soit donné sans compter.
Callimaque, Hymne à Déméter, 118-127 (trad E. Cahen modifiée,

CUF, 1961)

La couleur de la crinière des quatre chevaux qui tirent la
corbeille sacrée et ouvrent donc la procession s'accorde avec celle
des saisons qui seront "lumineuses/brillantes/blanches", c'est-
à-dire favorables et fécondes. On mesure ici à quel point la
traduction de leukos par simplement "blanc" ne rend pas
toutes les nuances liées à l'éclat et à la vitalité qui sont
présentes en grec ancien. La 'blancheur' visible en tête du cortège



"WHAT COLOR IS THE SACRED?" 237

est donc chargée de promesses réjouissantes, aptes à susciter

l'espoir des participantes, qui souhaitent capter la bienveillance

de Déméter, déesse associée à la fertilité des sols. Signalons

que l'image du jour "blanc" existe dans la tradition
poétique grecque, depuis l'époque archaïque, pour évoquer un
jour faste et joyeux, un jour de fête.29 Chez Bacchylide, c'est
l'Aurore "aux blancs chevaux" (Xsuxmnoç) qui apporte l'éclat
"lumineux" (cpsyyoç), tandis qu'Hipponax évoque le "jour au
blanc peplos" (XsuxottsttXov Yjfjtspyjv).30 Dans le cas du poème
de Callimaque, on peut aussi suggérer que le "blanc"
printemps et l'été "blanc" sont des saisons joyeuses non seulement

pour les humains, mais aussi et surtout pour Déméter,
heureuse de retrouver alors sa fille Perséphone, condamnée à passer

le reste de l'année sous la terre.
Blanche est aussi la couleur choisie pour certaines victimes

animales propitiatoires que les Grecs sacrifient en début d'année,

afin de s'assurer d'une prospérité et d'une longévité analogues

aux souhaits formulés dans le poème de Callimaque.31 En
témoigne par exemple le calendrier cultuel de Milet, gravé vers
500 avant notre ère. L'inscription stipule qu'il faut offrir une
brebis blanche et pleine à Héra Antheê, c'est-à-dire Héra la
"fleurie/florissante", déesse chargée du renouvellement des

forces vives de la cité.32 Un autre exemple : le calendrier sacrificiel

de Mykonos gravé vers 200 avant notre ère, à la suite du
synoecisme rassemblant les différentes communautés de l'île en

une seule cité. Le texte stipule en effet que les premières fêtes

de l'année, consacrées à Poséidon, impliquent des victimes de

couleur blanche. La fête semble réservée aux citoyens, puisque
les femmes sont exclues de ces sacrifices. En revanche, on peut
gager que ces dernières participent aux fêtes célébrées le même

29 Irwin (1974) 164 ; Degani (1984) 309, n. 127.
30 Bacchyl. fr. 5, 11 Irigoin ; HlPPON. fr. 41, 1 West.
31 Pour Platon, la seule couleur admise pour les textiles offerts aux dieux est

le blanc (Leg. 12, 956a).
32 LSAMA1, 6.



238 ADELINE GRAND-CLÉMENT

jour en l'honneur de Demeter Chloé (littéralement "celle qui
verdit", donc en lien avec le renouveau de la végétation) :

"Le 12 du mois de Posideôn, à Poséidon Temenitês un très beau
bélier blanc entier ; le bélier ne sera pas emmené dans la ville ; on
découpera son dos et son omoplate ; l'omoplate sera consacrée

par une libation ; au prêtre la langue et l'épaule ; le même jour à

Poséidon Phykios un agneau blanc entier ; interdit aux femmes ;

que le Conseil achète les victimes en versant vingt drachmes prises
sur l'impôt des poissons ; le même jour à Déméter Khloê deux
truies des plus belles dont une, pleine ; le dos de celle qui est
pleine sera découpé ; que le Conseil sélectionne les truies ; que les

archontes donnent au mageiros une hanche et une cuisse de l'autre
truie ; deux chénices d'orge, trois cotyles de vin." (LSCG 96)

Poséidon, vénéré à la fois comme celui "du Téménos" (c'est-à-
dire protecteur de l'enceinte sacrée du sanctuaire) et Phykios (lié

aux ressources marines qui fournissent des revenus substantiels

aux habitants de l'île), occupe une position prééminente au sein

du panthéon local : on constate en effet qu'il a donné son nom
au premier mois de l'année. En lui sacrifiant des victimes blanches

et en célébrant le même jour la déesse Déméter,33 la communauté
de Mykonos espère bénéficier d'une année florissante, à tous
points de vue : les ressources de la terre et celles de la mer seront
mises à profit pour faire croître la prospérité du temenos du dieu

et, partant, celle de la communauté qu'il protège.
A Lycosoura, dans le Péloponnèse, Despoina, qui est justement

fille de Déméter et de Poséidon, préfère clairement les

offrandes blanches : un règlement daté de la fin du IIIe siècle

avant notre ère nous renseigne sur les pratiques rituelles
prescrites à l'intérieur du grand sanctuaire consacré à la déesse.34

Il précise notamment ce que l'on a le droit de sacrifier :

"Que les personnes qui sacrifient utilisent en guise d'offrandes
additionnelles de l'olivier et du myrte, des rayons de miel, des

33 On notera que l'on retrouve le groupement Poséidon/Déméter dans le

mythe arcadien relatif à la naissance de Despoina.
34 Le bloc a été trouvé dans un champ, au sud de la ville : IG V 2, 514 ; il

est conservé au Musée épigraphique d'Athènes (inv. 11522).



"WHAT COLOR IS THE SACRED?" 239

grains d'orge sans ivraie, des agalmata, des pavots blancs et des

lampes, des parfums à brûler, de la myrrhe et des aromates. Que
ceux qui offrent des sacrifices sanglants à Despoina sacrifient des

victimes femelles blanches (trad. Madeleine Jost [2008,
94] modifiée)

Peu importe le type d'animal offert à Despoina, pourvu qu'il
soit blanc. De même, les pavots offerts ne doivent pas être

rouges mais blancs33. L'insistance portée sur la couleur blanche

participe à construire la personnalité de la puissance vénérée à

Lycosoura, une divinité proprement arcadienne liée au renouveau,

à la fertilité du sol et à la protection des animaux.36
Allons plus loin. La 'blancheur' (entendue au sens grec) des

costumes portés lors des processions, comme celle des animaux
et offrandes consacrés aux divinités, peut aussi réjouir ces
dernières par leur éclat — même si, nous le savons, les dieux
apprécient particulièrement la bigarrure des statues et édifices

qui leur sont consacrés.37 Rappelons que si les Immortels sont
aussi appelés les Bienheureux (.Makaroi), c'est qu'ils éprouvent
le plaisir et la joie de manière stable et durable ;38 le pacte
conclu avec les hommes implique pour ces derniers de ne pas
venir troubler ces émotions positives et même de les alimenter.
Or, dans l'imaginaire religieux grec, l'immortalité divine elle-
même est nimbée de blancheur, une blancheur qui doit être

comprise dans le sens d'une lumière puissante, comme nous
l'avons vu dans les cas précédemment évoqués. Selon la tradition

homérique, l'Olympe, sur lequel vivent les dieux, échappe

33 II est toutefois possible que l'inscription ne fasse pas référence à la couleur
de la fleur mais aux graines de pavot qui pouvaient être offertes et entraient dans
la composition de préparations culinaires.

36 Sur cette déesse et son culte à Lycosoura, voir JOST (1985) 326-334.
37 Nous renvoyons pour cela aux études réalisées sur la polychromie de la

sculpture et de l'architecture grecques, en particulier par Philippe Jockey. Dans
ce domaine, la blancheur des matériaux est rarement laissée visible : elle sert de

support à l'application de pigments vivement colorés. Sur l'histoire de l'invention
d'une Grèce dépourvue de couleurs, voir JOCKEY (22015).

38 Sur le plaisir des dieux, en partie distinct du plaisir des humains, voir
Bertau-Courbières (2017).



240 ADELINE GRAND-CLEMENT

aux aléas climatiques (vent, pluie, neige) ; il se caractérise aussi

par une blancheur éternelle :

"(•..) mais en tout temps l'éther, déployé sans nuages, couronne
le sommet d'une blanche radiance (Xsuxy) aLyXyj) : c'est là-haut

que les dieux bienheureux ([jiàxapsç 0soi) passent tous leurs

journées à se réjouir (t£P7tovtou)." (Horn. Od. 6, 44-46)

Ici, le poète épique lie explicitement l'ambiance colorée propre
à l'Olympe (une blancheur radieuse) aux émotions positives
éprouvées avec constance par ses résidents.

La blancheur des Grecs, parce qu'elle entretient des liens
privilégiés avec la lumière, peut donc être source de réjouissances :

elle est susceptible de procurer joie et plaisir à ceux qui, mortels

ou immortels, la contemplent lors des rituels. Dans de tels

contextes, elle ne s'oppose pas au coloré ou au multicolore,
comme le souligne bien Liza Cleland :39 elle s'associe au
contraire à l'éclat des couleurs pour produire un spectacle
éclatant. En revanche, c'est un autre aspect de la blancheur qui
s'exprime lors des funérailles — un type de rituel bien spécifique.

Le décès d'un individu donne en effet lieu à un traitement

rituel très encadré, qui vise à repousser la souillure introduite

par l'irruption de la mort au sein de la communauté ou
de la famille. Blanc est le linceul utilisé pour recouvrir le cadavre
de Patrocle lors de l'exposition du corps dans la tradition
épique,40 ce qui s'accorde assez bien avec les informations que
livre le règlement rituel de la cité de Céos, connu par une
inscription datée du Ve siècle avant notre ère. Destiné à restreindre
le faste de la cérémonie funèbre, lors du convoi qui part de la
maison du défunt jusqu'à la nécropole, le texte stipule qu'on ne
doit pas recouvrir le défunt de plus de trois vêtements blancs.41

Le linceul agit comme un écran qui empêche la propagation du
miasma (la souillure) et accompagne l'ensemble des opérations
de purification. C'est encore avec une graisse d'un blanc brillant

39 Cleland (2017).
40 IL 18, 353.
41 Le terme employé est bien leukos. LSCG 97 A, 2-3 IG XII 5, 593.



'WHAT COLOR IS THE SACRED?" 241

(apysTL §y](jig)) qu'Achille enduit le corps de Patrocle, de la tête

au pied, lorsque celui-ci est déposé sur le bûcher.42 Enfin, c'est
le feu qui achève la purification du cadavre, en ne laissant plus

que des "os blancs"43 qui pourront être placés dans une urne
cinéraire.44 L'objectif du blanchiment opéré par la crémation est
de garantir au défunt une "belle mort" et un séjour paisible
dans les Champs Elysées, en même temps que la survie de son
nom parmi les vivants, grâce au kleos. Il me semble donc que la
blancheur accompagne le chemin vers l'apaisement pour les

proches qui prennent en charge les funérailles.
Ceci dit, l'émotion dominante lors des rites funéraires est

celle de la tristesse et de la douleur du deuil, exprimées
collectivement par les participants — en particulier sa composante
féminine. On connaît l'importance de la dimension sonore
dans les manifestations de douleur, mais la couleur joue également

un rôle significatif : ce sont alors le noir et le bleu sombre

qui dominent.

3. Noirceur, deuil, douleur et colère

Dans les textes, les principales couleurs associées aux
manifestations du deuil sont évoquées au moyen des termes kyaneos,
"bleu sombre", et mêlas, "noir, foncé". Prenons le cas des épopées

homériques (qui restent une référence dans l'imaginaire grec
d'époque classique et hellénistique) : lorsqu'Achille et Laërte

apprennent la perte d'un être qui leur est cher — qu'il s'agisse
du compagnon (Patrocle) ou du fils (Ulysse) — un "noir nuage
de douleur" (aysoç vscpsXy) (iiXoava)43 les enveloppe. Tous deux

expriment rituellement leur douleur en répandant une poussière

42 II. 23, 167-169.
43 II. 23, 252 ; 24, 793 ; Od. 24, 72.
44 Les os blancs sont placés dans une urne d'or, après avoir été entourés d'une

double couche de graisse (SbrXocxt. Syjptp) : II. 23, 243 et 253 ; Od. 24, 74.
45 II. 18, 22 ; Od. 24, 315.



242 ADELINE GRAND-CLÉMENT

carbonisée/cendreuse (xoviv odOaXosaaav) sur leur tête.46 La
noirceur du deuil et de la lamentation funèbre est également
mise en scène dans le théâtre athénien d'époque classique. Ainsi
chez Eschyle, dans les Perses, la plainte du choeur de vieillards,
quand ils apprennent la déroute de leur armée et le nombre de

combattants qui ont péri à Salamine, s'accompagne de "coups
noirs", autre forme de manifestation ritualisée de la douleur.47

Dans une autre de ses tragédies, les Choéphores, les femmes qui
se rendent sur la tombe d'Agamemnon afin de procéder aux
libations forment un cortège de longs voiles noirs (cpàpsenv

(jtsXayyifjioiç).48
Nous pourrions multiplier les exemples, tant les attestations

littéraires de cette association entre noirceur et émotions
liées au deuil sont nombreuses.49 Mais quittons le registre des

rites funéraires pour tenter de savoir si les connotations
lugubres de la noirceur ont aussi des implications affectives
dans les cultes réservés aux divinités. Rendons-nous pour cela

en Arcadie (centre du Péloponnèse), dans la région de Phiga-
lie. Pausanias sera notre guide30 ; bien que composée à

l'époque romaine, son oeuvre est un conservatoire de traditions

religieuses plus anciennes :

"L'autre des deux montagnes, l'Elaion, est à une trentaine de
stades de Phigalie, et il y a là une caverne consacrée à Déméter
dite Melaina ("la Noire"). Tout ce que l'on dit à Thelpoussa au
sujet l'union de Poséidon et de Déméter est entièrement admis

par les Phigaliens ; toutefois, l'être mis au monde par Déméter,
selon les Phigaliens, ne fut pas un cheval mais la divinité que les
Arcadiens appellent Despoina. Après quoi, d'après eux, à la fois

par ressentiment (thymol) contre Poséidon et en signe de deuil
(penthei epi) pour le rapt de Perséphone, elle revêtit un vêtement

46 II. 18, 23-25 ; Od. 24, 316.
47 Aesch. Pers. 1052-1053.
48 Aesch. Cho. 11.
49 Sur les émotions liées au deuil et la façon dont elles s'inscrivent dans des

couleurs sombres de vêtement, mais aussi plus généralement une attitude corporelle

déterminée, voir GHERCHANOC (2011).
50 Sur Pausanias, voir la communication de P. Jockey dans ce volume.



"WHAT COLOR IS THE SACRED?" 243

de couleur noire {khrômenên melainan), alla dans cette caverne et
s'y retira pendant longtemps. Tout ce que la terre nourrit
dépérissait, et la faim infligeait à l'espèce humaine des pertes plus
grandes encore. Parmi les dieux aucun ne savait donc où était
cachée (apekekrypto) Déméter. Mais Pan, qui parcourait l'Arca-
die et qui chassait tantôt sur une montagne tantôt sur une autre,
arriva aussi, nous dit-on, sur l'Elaion ; il observa dans quel état
Déméter se trouvait et quel vêtement elle portait ; Zeus en fut
instruit par Pan, sur quoi les Moires furent dépêchées par lui
auprès de Déméter. Celle-ci, persuadée par elles, laissa tomber sa
colère (orgên) et se relâcha même de son chagrin (lypês). En
contrepartie, disent les gens de Phigalie, la caverne en question
fut considérée par eux comme consacrée à Déméter et ils y
dédièrent une statue de bois." (Pausanias 8, 42, 1-3 ; trad.
M. Jost modifiée)

Pausanias ajoute, après avoir décrit l'apparence thériomorphe
de la statue en question,31 la raison du choix de l'épiclèse
Melaina : "Ils disent d'autre part qu'ils l'appelèrent (eponoma-
sat) Melaina parce que la déesse avait porté un vêtement noir"
(8, 42, 4).32 Effectivement, dans le récit étiologique associé à la
fondation du culte dans la grotte, une insistance particulière est
mise sur la teinte du vêtement endossé par Déméter lorsqu'elle
a décidé de s'installer là, à l'écart, cachée à l'abri des regards des

hommes mais aussi des dieux : Pausanias ne parle pas simplement

d'un vêtement noir, mais d'un vêtement coloré (khrôme-

31 Voici la description livrée par Pausanias : "elle était placée sur un rocher,
et avait l'aspect d'une femme ; mais la tête portait une crinière de cheval et il en
sortait des formes de serpents et d'autres bêtes sauvages. Elle portait une tunique
qui descendait jusqu'aux pieds, et elle tenait dans une main un dauphin et dans
l'autre une colombe. Pourquoi la statue avait cet aspect, c'est ce que tout homme
avisé et au courant des traditions sait bien". Signalons qu'on ne connaît pas de

représentation hybride de cette sorte, mais il s'agit peut-être un héritage mycénien.

L'Arcadie semble avoir été une région où les figurations des dieux revêtaient
un caractère original.

32 Comme Pausanias est en train de décrire la statue, il serait tentant de

penser que l'épiclèse était aussi en lien avec l'iconographie ; mais le fait que le

périégète ne dise rien de la couleur de la longue tunique (est-ce par ignorance
que portait l'effigie invite à rester prudent. Nous pourrions en effet avoir affaire
ici à un cas de déconnexion entre épiclèse et image cultuelle ; le mythe viendrait
alors faire office d'étiologie.



244 ADELINE GRAND-CLÉMENT

nên) en noir. Le choix de cette couleur est clairement lié à l'état
affectif de la déesse, un état marqué par deux émotions
distinctes, nous dit le Périégète :

1. D'une part la colère / le ressentiment, évoqués d'abord par
le mot thymos, qui désigne littéralement le coeur en tant que
siège des émotions, puis par le terme orge, l'un des principaux

mots pour dire la colère en grec.
2. D'autre part l'affliction / le chagrin, évoqués d'abord par le

terme penthos, qui renvoie à la douleur plus spécifiquement
liée au deuil, puis par lypê, qui désigne la peine, la tristesse,
ainsi que les douleurs physiques de l'enfantement.

L'association de ces deux émotions distinctes, qui confluent
dans la couleur noire, est particulièrement intéressante en ce

qu'elle conjoint un mythe local arcadien et une tradition pan-
hellénique, connue notamment par l'Hymne homérique à Démé-
ter. En effet, le sentiment de colère, dirigé contre Poséidon,

s'explique par "l'union" dont il est question au début : il s'agit
en fait du viol de Déméter par le dieu, épisode mythique connu
des Arcadiens et évoqué par Pausanias un peu plus haut dans

son oeuvre. C'est précisément cet épisode qui a conduit à la
naissance de la fameuse Despoina, celle qui est vénérée à Lyco-
soura et à laquelle on destine plutôt des offrandes blanches

(voir supra). Le sentiment de tristesse, quant à lui, a pour
origine l'enlèvement de sa fille Perséphone par Hadès, selon un
mythe bien connu des Grecs : la déesse recherche vainement sa

fille et semble renoncer définitivement à la retrouver lorsqu'elle
s'arrête dans la grotte de Phigalie pour se cacher. On trouve
une association analogue entre deuil et noirceur dans l'Hymne
homérique à Déméter, composé sans doute au cours du VIe siècle

avant notre ère, en lien avec le développement du culte éleusi-
nien.33 Citons un passage :

"Un malheur perçant saisit son cœur (ô£ù &£ pav xpadê/jv ayoç
IXXaßsv), elle arrache avec ses mains sa coiffe, et elle jette sur ses

53 Dans ce poème, la déesse se retire non pas dans une grotte mais à Éleusis.



"WHAT COLOR IS THE SACRED?" 245

deux épaules un voile bleu sombre (xuavsov Ss xaXuppa) et
s'élance, pareille à un oiseau de proie, cherchant à travers les

terres et la mer." (Hym. Dem. 40-44)

Le terme kyaneos, nous l'avons vu plus haut, est associé au
deuil au même titre que mêlas : il renvoie à des vêtements
sombres, qui expriment le chagrin lié au décès d'une
personne, en même temps que la souillure qui menace l'ensemble
de la communauté.34 L'hymne homérique, qui relate ensuite
les retrouvailles de la mère et de la fille, et la joie éprouvée
alors par la déesse, offre une séquence émotionnelle qui se

retrouvait dans le déroulement des Thesmophories, fêtes

prises en charge par les épouses de citoyens, à Athènes et dans
d'autres cités : ces cérémonies étaient marquées par la succession

entre un jour de jeûne et d'affliction et un jour de

réjouissance et de festivités.33

Mais revenons à Phigalie, où la tradition locale insiste plus
qu'ailleurs sur cette noirceur associée à Déméter. Dans le mythe
rapporté par Pausanias, la déesse, finalement apaisée par Pan

(une divinité très liée à l'Arcadie), finit par retrouver joie et
sérénité : elle quitte sa sombre cachette pour rejoindre les sommets

éthérés du blanc Olympe. Dans la grotte, en souvenir de

ce noir épisode, il reste aux Phigaliens une statue en bois et un
culte à Déméter Melaina. Mais la colère de la déesse renaît peu
de temps après, précise Pausanias. Il rapporte en effet que, la

première statue ayant brûlé (pour une raison qui n'est pas
précisée), les Phigaliens se sont alors mis à négliger les sacrifices.

L'ire de Déméter, dirigée cette fois non plus contre Poséidon
mais contre les hommes, se manifeste à nouveau par l'arrêt de
la fécondité de la terre : les champs deviennent stériles, la terre
ne produit plus. Consultée par les Phigaliens désemparés, la

34 H. Foley suggère que la noirceur du vêtement de Déméter ne dit pas seulement

le chagrin mais aussi la colère ; elle fait alors le lien avec la tradition arca-
dienne : Foley (1994) 37.

33 De nombreuses interprétations ont été proposées pour ces fêtes religieuses :

voir par exemple STALLSMITH (2008) et Chlup (2007) qui intègre la dimension
sensorielle.



246 ADELINE GRAND-CLÉMENT

Pythie préconise de refonder le culte pour apaiser Demeter,
appelée Déô :

"Elle vous amènera bientôt à vous entre-dévorer et à manger vos
enfants, à moins que vous n'apaisiez sa bile (yoXov) par des
libations collectives et n'orniez par des honneurs divins (6siouç

xog(ji7)g£T£ Tifjiaiç) le tréfonds de la caverne." (Pausanias 8, 42, 6)

La colère de la déesse est évoquée ici par le mot kholos, la bile,
c'est-à-dire l'un des fluides vitaux du corps humain qui est tout
particulièrement lié aux émotions dans la pensée grecque. Il
existe en fait deux biles de couleur différente, selon les traités

hippocratiques d'époque classique : la "noire" (melaina:) et la

"vert-jaune pâle" (,khlôros).36 Elles impliquent des émotions
différentes : la première est liée à la colère, au ressentiment, tandis

que la seconde est mise en rapport avec la peur. Dans le

récit de Pausanias, c'est bien la bile noire qui est en jeu, en
accord avec la tonalité générale du mythe. Le périégète relate

que les Phigaliens obéissent aux conseils de la Pythie et
commandent au sculpteur Onatas une nouvelle statue, en bronze

cette fois-ci. Nous sommes sans doute dans les années 470
avant notre ère. Pausanias poursuit son récit et nous renseigne
alors sur la tradition cultuelle qui perdure encore de son

temps :

"C'est surtout à cause de cette Déméter que je suis venu à Phi-
galie. Conformément à la coutume du pays, je n'ai immolé à la
déesse aucune victime. Les produits des arbres cultivés (en
particulier les fruits de la vigne), des rayons de miel et des laines qui
n'ont pas encore été traitées, mais restent imprégnées de suint,
voilà les offrandes qu'on pose sur l'autel construit devant la
caverne, avant de les arroser d'huile. Tels sont les usages établis
tant pour les simples particuliers que, chaque année, pour la
communauté des Phigaliens en matière de sacrifices. Un
bois sacré de chênes entoure la caverne et de l'eau froide jaillit
du sol. Quant à la statue exécutée par Onatas, elle n'existait plus
de mon temps, et la plupart des Phigaliens doutaient qu'elle eût
jamais existé. Toutefois, le plus âgé de ceux que j'ai rencontrés

56 Villard (2002) 49-50.



"WHAT COLOR IS THE SACRED?" 247

m'a dit que, trois générations avant lui, des pierres étaient tombées

sur la statue du plafond de la grotte ; qu'elle avait été brisée

par leur chute et qu'elle avait ainsi, disait-il, totalement disparu ;

et, de fait, on voyait encore dans le plafond l'endroit d'où les

pierres s'étaient détachées." (Pausanias 8, 42, 11 ; trad. M. Jost
modifiée)

Les offrandes ici ne ressemblent pas à celles destinées à sa fille
Despoina, vénérée non loin de là à Lycosoura ; nul sacrifice

sanglant et point de couleur dominante, c'est le caractère brut
des consécrations qui prévaut. L'ambiance sensorielle du lieu37

convient bien à la Noire : une grotte obscure (où l'on peut se

cacher), un bois à l'ombre dense, une source d'eau froide sont
autant d'éléments qui convoquent l'image de la noirceur dans

l'imaginaire grec. On peut suggérer que cette dominante
sombre, qui s'accordait bien avec le récit étiologique lié à l'origine

du sanctuaire, influait sur l'émotion éprouvé par les

visiteurs. Les fidèles pouvaient, par empathie, ressentir la force des

sentiments de colère et de douleur éprouvés par Déméter. Ils
cherchaient alors à renouveler, par leurs gestes rituels, l'action
médiatrice des Moires, pour conjurer un éventuel regain de
colère de la part de la déesse. Face à l'image de la Noire visible

au fond de la caverne, à même la roche, ou à la sombre béance
laissée après sa destruction,38 les habitants de Phigalie et les

pèlerins étrangers devaient éprouver en ce lieu l'étendue de la

puissance de Déméter.39

On ne déduira pas de l'exemple présenté ici que la noirceur,
en contexte rituel, vise nécessairement à conjurer la colère des

37 Malheureusement le sanctuaire n'a pas été identifié à ce jour. On a proposé
une petite grotte dans le vallon de la Néda, au nord-ouest de Phigalie, au lieu-dit
'le goulet de la vierge', mais cela ne correspond pas aux indications géographiques
de Pausanias. Une hypothèse alternative avancée par F.A. Cooper privilégie le site
de Paliokastro, dans la région du mont Elie {Journal ofFieldArchaeology 8, 1981,

p. 133-134).
38 Sur le conditionnement sensoriel et affectif des fidèles lors des rituels ayant

lieu dans des grottes, voir USTINOVA (2009).
39 Sur le vêtement noir comme expression de la puissance de Déméter à

Phigalie, voir Palermiti (2017).



248 ADELINE GRAND-CLÉMENT

dieux ou à susciter angoisse et tristesse chez les pèlerins : il
existe des cas où l'on offre des victimes animales noires tout
simplement parce que c'est la couleur attendue par la norme
locale (pour diverses raisons) et que la noirceur peut être gage
de fécondité. Les bêtes sont alors de belles offrandes propitiatoires,

tout comme leurs homologues blanches. Ainsi, le règlement

sacrificiel de Mykonos, déjà cité à propos de Poséidon et
Déméter, stipule que le 12 du mois de Lénéaion, on offre "pour
les fruits de la terre à Zeus Chthonios et à Gê Chthonia, des

victimes noires, écorchables, d'un an" (.LSCG 96). Le sacrifice

est interdit aux étrangers et exige que la viande soit consommée

sur place. La noirceur des bêtes s'accorde avec la dimension
chtonienne de Zeus, associé ici à Gê, la Terre. L'insistance sur
cet aspect des deux divinités se lit dans le fait qu'ils reçoivent
l'épithète Chtonios/a.

Le rapport entre blancheur et noirceur ne se résume donc

pas à une opposition polaire, même si certains rituels d'initiation

jouent effectivement sur une dialectique obscurité/
lumière ;60 il semble au contraire que le potentiel de la couleur
noire à susciter des émotions rejoint parfois celui de la couleur
blanche, auquel il peut alors se substituer.

3. La splendeur fascinante de la pourpre

Une troisième couleur intervient également dans les rituels et
ne laissent pas indifférents les législateurs : le pourpre, catégorie
chromatique très large désignée dans les textes littéraires et épi-
graphiques par les termes porphyreos et halourgoA1. Ces mots
renvoient en fait à la gamme de teintes issues de plusieurs variétés de

60 Voir par exemple BOUTSIKAS (2017).
61 En revanche, le terme grec phoinikeos renvoie plutôt à l'écarlate et à des

teintures d'origine végétale (garance) ou animale (kermès) : une gamme de

rouges et de brun foncé. Le réseau sémantique et affectif recoupe partiellement
celui de la pourpre, mais il existe aussi des différences : voir Grand-Clément
(2011) 349-352.



"WHAT COLOR IS THE SACRED?" 249

coquillages marins de la famille des myricidae. Le processus
tinctorial, qui repose sur une métamorphose chromatique étonnante,
a conféré à la teinture pourpre un riche potentiel sémantique et
affectif : les Grecs, qui avaient en tête son origine marine,
l'associaient aux notions de dynamisme, de trouble et d'émotion, de

transformation/métamorphose, de chatoiement de la lumière,
mais aussi à celles de permanence et d'éternité.62 Les valeurs

symboliques de la substance colorante ont ainsi été transférées aux
teintes qui en étaient issues. La couleur pourpre, avec toutes ses

riches nuances allant du rouge vif au violet et au bleu sombre,
suscite ainsi chez les Grecs attraction, fascination, désir et
admiration. C'est que la couleur exprime selon eux quelque chose de

la majesté divine.
En effet, les sources littéraires et épigraphiques révèlent que

les tissus pourpres constituent des offrandes de choix pour les

divinités63 et servent à vêtir leurs effigies, pour donner à voir la

splendeur surnaturelle des Immortels et susciter ainsi déférence

et admiration de la part des fidèles. A Athènes, une inscription
datée de 287-286 avant notre ère stipule que les effigies
d'Aphrodite Pandemos et de Peithô, situées dans le sanctuaire

proche de l'agora, doivent être nettoyées et revêtues d'étoffes
teintes en pourpre, en préparation de la fête qui leur est destinée.

D'autres divinités déliennes arborent des vêtements de

pourpre : les deux agalmata acrolithes trônant dans le Thesmo-
phorion (sans doute Déméter et Korè), selon un inventaire

62 Sur les résonances affectives de la pourpre, voir, pour l'époque archaïque,
Grand-Clément (2011) 116-121.

63 On a conservé à Athènes les inventaires des pièces de vêtements offerts à

Artémis Brauronia, pour les années 350-330 avant notre ère. Une part significative

des pièces répertoriées est pourpre (le terme employé est halourgos) ou, plus
souvent, décorée de bordures et bandes pourpres. Voir le tableau synoptique des

références et son commentaire dans Cleland (2005a) 84-90 et 96-100. Dans
l'inventaire fragmentaire du trésor de l'Artémis Chitônè de Milet, sans doute daté
de la fin du IIe siècle avant notre ère, la moitié des vêtements offerts par les fidèles
est teinte ou ornée de pourpre. Il est possible, comme le suggère W. Günther,
que certains de ces vêtements aient appartenu à des officiants du culte : GÜNTHER
(1988) 223-224.



250 ADELINE GRAND-CLEMENT

athénien daté de 156 avant notre ère.64 En 145-144 avant notre
ère, toujours à Délos, les Athéniens parent Xagalma d'Artémis
d'un vêtement de pourpre (porphyran) rehaussé d'or
(épikhryson).63 Ajoutons que les vêtements pourpres peuvent
avoir été fournis par des particuliers : par exemple en 346-345
avant notre ère, le manteau blanc bordé de pourpre (para-
lourges) offert par Mnesistratè, fille de Xénophilos, couvre la

statue de pierre d'Artémis à Brauron, en Attique.66
La robe pourpre des dieux, signe et manifestation de leur

puissance, pouvait aussi servir lors de rituels spécifiques et agir
alors comme un opérateur de consécration pour celui qui
l'endossait. Plutarque mentionne ainsi l'existence, dans la cité de

Syracuse, du rite dit "du grand serment", au cours duquel "celui
qui engage sa foi descend au sanctuaire des Thesmophores, et,
après certains sacrifices, s'enveloppe du manteau de pourpre
(porphyris) de la déesse et, prenant à la main une torche
allumée, il s'acquitte du serment".67 Le rituel en question souligne
la valeur symbolique associée au vêtement pourpre : ce dernier
agit comme un signe visuel fort marquant la solennité de l'instant

et garantissant l'efficacité du serment.
Les prêtres eux-mêmes, en tant que médiateurs entre hommes

et dieux, portaient parfois un vêtement ou une pièce de

costume pourpre, qui permettait de les distinguer des fidèles,

notamment lors des cérémonies religieuses. Prenons le cas de la
cité de Cos, dont le paysage religieux est désormais bien connu
grâce à l'étude effectuée par Stéphanie Paul.68 Un règlement
relatif au culte de Nikè daté du IIIe siècle avant notre ère,

concerne le prêtre :

"que le prêtre, lors des cérémonies sacrées qu'organise le peuple
le 20 Pétageitnyos, défile en compagnie du monarque, des hié-

ropes et des vainqueurs aux concours stéphanites, portant un

64 I.Délos 1417, A, I, 49-52.
65 I.Délos 1442, B, 54-56.
66 IG II2 1514, 26-28.
67 Plut. Di. 56, 3.
68 Paul (2013).



"WHAT COLOR IS THE SACRED?" 251

chiton de couleur pourpre, des anneaux en or et une couronne
d'olivier. Qu'il porte la même tenue dans le sanctuaire et lors de

tous les autres sacrifices. Qu'il soit vêtu de blanc le reste du

temps et qu'il se tienne pur de ce qui a été également prescrit
aux autres prêtres en matière de pureté." {IG XII 4, 330 ; trad.
S. Paul)

On constate que le prêtre de la déesse Nikè, liée à la victoire et

aux concours, possède deux tenues distinctes, en fonction de

l'occasion : c'est au moment des rituels et dans l'enceinte du
sanctuaire, lorsqu'il agit en tant que représentant de la déesse,

qu'il doit être vêtu de pourpre, couronné d'olivier et porter des

bijoux d'or.69 Le même costume est d'ailleurs prescrit au Ier

siècle avant notre ère pour le prêtre de Zeus Alseios, une divinité

associée au gymnase dans le panthéon de Cos : "qu'il soit
vêtu d'un chiton pourpre (porphyreon), qu'il porte également
une couronne d'olivier pourvue d'une attache dorée lors des

concours, et qu'il porte des bijoux en or".70 Parmi l'un des

rôles qui lui sont assigné figure celui de remettre les couronnes
aux vainqueurs de concours athlétiques.71 On retrouve donc la

capacité de la couleur pourpre à susciter admiration et respect
vis-à-vis des vainqueurs, les meilleurs, auxquels les dieux ont
décerné la palme de l'excellence.

C'est probablement cette dimension affective qui explique la

réglementation dont font l'objet les vêtements pourpres dans

certains sanctuaires. Des inscriptions proscrivent en effet aux
femmes d'entrer dans les sanctuaires en portant des étoffes

pourpres : c'est le cas par exemple à Lycosoura, en Arcadie, dans

l'enceinte sacrée dédiée à Despoina, dont il a déjà été question
plus haut ; l'interdit figure au milieu d'autres prohibitions : on
refuse non seulement le port de vêtement pourpre, mais aussi

69 Pour un autre exemple de changement de costume du prêtre, mais dans un
contexte bien différent, voir PLUT. Arist. 5, 6, 7. Il s'agit ici d'un vêtement écar-
late et non pourpre.

70 IGXII4, 328,15-18.
71 Paul (2013) 49.



252 ADELINE GRAND-CLÉMENT

celui d'habits diaprés ou noirs.72 Le règlement prévoit pour les

contrevenantes la confiscation des éléments proscrits en vue de

leur consécration à la déesse, que l'on suppose donc seule habilitée

à recevoir des étoffes de cette couleur. L'interdit relatif aux
vêtements pourpres, que l'on retrouve ailleurs,73 s'explique par
la volonté d'opérer une forme de contrôle social : créer une
uniformité au sein de la communauté cultuelle et limiter l'ostentation

des aristocrates. Mais il met aussi en jeu des préoccupations
d'ordre affectif et psychologique. En effet, le caractère ostentatoire

de la pourpre menaçait d'attirer la colère de la divinité en
lui donnant l'impression qu'un simple mortel voulait rivaliser de

majesté avec elle. De plus, une forme de modération, voire
d'austérité, était attendue des fidèles, afin d'éviter de stimuler les

sens et d'éveiller le désir.74

La couleur pourpre recèle donc un riche potentiel de
significations et de connotations affectives qui peut être mobilisée lors
de certains rituels — souvent en association avec l'or, qui est

son pendant du côté des métaux. Elle joue également un rôle
lors des rituels funéraires, pour parfaire l'opération de purification

dont nous avons parlé plus haut et assurer au défunt le
kleos, la brillante renommée à laquelle il peut prétendre. C'est
le cas pour les héros homériques. Dans Y Iliade, après le bûcher,
les cendres d'Hector sont récoltées dans une urne en or entourée

72 IG V 2, 514, 5-6 : (JiyjSè 7ropcpupçov slpomapiov / piYjSè àv6ivov / piYjSè

[giXjocvoc. On voit que la lecture n'est pas assurée pour ce qui concerne la prohibition

de vêtements noirs (pour laquelle on ne trouve d'ailleurs pas d'équivalent
ailleurs).

73 Par exemple dans le règlement affiché à l'entrée du sanctuaire de Déméter
à Dymé, près de Patras, au IIIe siècle avant notre ère : "Dieux, Bonne Fortune.
Pour les fêtes en l'honneur de Déméter, les femmes ne doivent pas porter des

bijoux d'or pesant plus d'une obole, ni des vêtements bariolés, ni de la pourpre,
ni être fardées de psimythion, ni jouer de Xaulos ; si l'une d'elles ne respecte pas
ces prescriptions, que le sanctuaire soit purifié parce que la coupable a commis
une impiété" (LSCG Suppl. 33A CGRN 127).

74 Rappelons que dans certaines cités, un type d'accoutrement trop voyant
permettait de reconnaître les courtisanes. Phylarchos (IIIe s. av. n. è.), rapporte
qu'une loi à Syracuse stipulait que le port d'une robe "fleurie", de vêtements
bordés de pourpre et de bijoux en or était le propre des hétaïres : Ath. Deipn.
12, 521b.



"WHAT COLOR IS THE SACRED?" 253

d'étoffes pourpres. User de pourpre plutôt que d'une autre
étoffe, c'est accorder au défunt un statut hors norme, le magnifier.

C'est dans ce sens que Louis Gernet proposait d'interpréter
la formule homérique de la "mort pourpre", la mort socialisée,
la "belle mort", distincte de la "mort noire", violente et cruelle,

apportée par la lugubre Kèr. La première possède en effet une
"valeur affective d'ordre religieux".73 La référence à la pourpre,
une teinture lumineuse et durable, traduit la canalisation de

l'émotion que permettent les rites funéraires, facilitant le

passage de l'univers de la terreur à celui de la splendeur : elle
proclame aux yeux de tous le kleos conquis par le défunt.

Les valeurs affectives liées à la couleur pourpre sont au coeur
d'un passage de la tragédie d'Eschyle, XAgamemnon. Il s'agit de

l'épisode du retour du roi à Argos, après la guerre de Troie.
Accueilli par son épouse Clytemnestre, qui projette de l'assassiner,

le roi répugne à fouler au pied le splendide tapis de pourpre
que celle-ci a déployé pour lui. La couleur somptueuse des étoffes

disposées au sol trouble le roi, qui a alors un sombre pressentiment.

Il renâcle à les fouler au pied et fustige sa femme :

"Et puis, ne m'entoure pas, à la manière d'une femme, d'un
faste amollissant ; ne m'accueille pas, ainsi qu'un barbare,

genoux ployés, bouche hurlante ; ne jonche pas le sol d'étoffes,

pour me faire un chemin qui éveille l'envie (pc/jS' slgaat,
GTpcoaaa' £7tl96ovov 7ropov / tl6sl). Ce sont les dieux qu'il faut
honorer de la sorte [...]" (Eschyle, Agamemnon, 918-922 ; trad.
P. Mazon)

Selon Agamemnon, la couleur pourpre doit être réservée aux
dieux. Le roi souligne que l'accueil préparé par Clytemnestre
est donc contraire aux nomoi grecs ; il s'apparente plutôt au
cérémonial de la cour perse : derrière le terme "barbare",
Eschyle vise en effet le faste qui entoure le Grand Roi achémé-

nide, le grand ennemi des guerres médiques, auxquelles de

nombreux Athéniens (y compris Eschyle) ont participé. Les

tapis pourpres forment selon ses mots un "chemin qui éveille

75 Gernet (1957) 324.



254 ADELINE GRAND-CLÉMENT

l'envie". C'est en effet l'un des puissants effets de cette couleur

qui fascinait les Grecs : entre attraction et méfiance, elle ne
laisse personne insensible. Dans cet épisode charnière de la
tragédie, qui précède l'entrée du roi et son meurtre hors scène,

Eschyle exploite la valeur héraldique inquiétante que possède la

pourpre dans la tradition épique : elle est parfois associée au

sang et à l'arc-en-ciel annonciateur de maux et de guerres pour
les mortels.76 Les spectateurs pouvaient ainsi lire dans la
coloration des étoffes disposées sur la scène du théâtre le sombre

présage du meurtre ourdi par Clytemnestre et éprouver, avec le

roi, l'angoisse des moments à venir, en imaginant le flot du

sang qui serait versé lorsqu'il pénétrerait dans le palais —
à l'abri des regards.

4. Conclusion

L'étude présentée ici n'avait pas l'ambition d'offrir une
synthèse générale des relations entretenues par les couleurs et les

émotions dans les rituels grecs. Le fait d'avoir choisi, pour
mener la réflexion, de concentrer notre attention autour de

quelques couleurs et de les étudier séparément a assurément fait
perdre de vue que ce qui réjouissait le plus les dieux, d'une
façon générale, était la poikilia des bâtiments, des offrandes et
des processions : tout un jeu de couleurs vives et éclatantes,
dans lequel l'or trouve largement sa place.77 On ajoutera que le

fait de prendre pour point de départ des catégories abstraites
modernes (le blanc, le noir, le rouge) est contestable : cela

revient à faire primer notre conception des couleurs sur celle
des Anciens. Or, nous l'avons vu, le système chromatique grec
s'organisait différemment du système classificatoire newtonien.
En fonction des contextes, la blancheur n'est pas nécessairement

76 Sur l'arc-en-ciel pourpre annonciateur de maux, voir Hom. II. 17, 547-
550.

77 Je tiens à remercier Philippe Jockey d'avoir attiré mon attention sur ce

point lors de la discussion qui a suivi l'exposé.



"WHAT COLOR IS THE SACRED?" 255

absence de couleurs, mais au contraire une 'sur-couleur', une
couleur dont l'éclat surpasse celui des autres. De plus, en
travaillant sur une recension des mentions de couleurs telles

qu'elles figurent explicitement dans les textes, nous perdons de

vue que les rituels mobilisaient tout une gamme de substances,
de matériaux, d'objets et d'entités qui possèdent leurs propres
propriétés chromatiques : eau, laine, lait, vin, miel, huile,
fleurs, sang,78 pelage des victimes sacrificielles, tissus. Tous ces
éléments servaient à établir et à entretenir la communication
avec les dieux. Il faudrait donc prendre en compte leur coloration

comme l'un des éléments qui concouraient à la constitution

d'une 'communauté émotionnelle' — et ce même si, dans

nos sources écrites, la mention spécifique de leur couleur n'est

pas présente.
Quoi qu'il en soit, il est ressorti de l'étude plusieurs éléments

significatifs. D'une part, une même couleur pouvait générer des

émotions différentes en fonction des contextes. Comme le

soulignait déjà Serge Tornay, la pensée symbolique ne se réduit pas
un schéma simpliste en matière de couleurs.79 Il semble donc
difficile de dégager l'existence d'une psychologie générale des

couleurs en contexte religieux grec. La couleur, chargée de
virtualités sémantiques, n'acquiert une signification, une efficacité

propre, un pouvoir d'action sur l'état affectif que lors du
déroulement d'un rite donné. Les configurations varient, surtout
dans la religion grecque qui n'avait rien d'uniforme ; il n'existe

pas de code symbolique fixe et général qui régirait l'ensemble
des normes cultuelles grecques.

D'autre part, le mode d'action que les Grecs prêtaient aux
couleurs doit être appréhendé en termes de relation, de manière
dynamique et fluide : elles interagissaient les unes par rapport aux
autres, fonctionnaient en système et valaient souvent pour leur

78 Le sang est un puissant colorant, qui se caractérise dans l'imaginaire grec
par une aptitude à la métamorphose chromatique, indissociable de son pouvoir
coagulant - c'est précisément ce qui lui confère son agency dans un cadre rituel :

Grand-Clément (2017).
79 Tornay (1978).



256 ADELINE GRAND-CLÉMENT

valeur contrastive, non pour elles-mêmes. Il faut avouer que le

plan adopté ici n'a pas permis de développer suffisamment cet

aspect. Le choix de distinguer les couleurs reposait en effet sur un
souci de commodité, pour lancer la réflexion, mais il faudrait à

présent aller plus loin. Eu égard à la grande variété des pratiques
rituelles et traditions religieuses locales grecques, il pourrait s'avérer

judicieux d'étudier les échos affectifs d'une couleur à une échelle

adaptée : l'exemple régional arcadien qui mobilise Déméter la
Noire et Despoina, entre Phigalie et Lycosoura, le montre bien.
Parce que le rituel repose sur le déroulement d'une séquence
dynamique, qui n'est jamais 'monochrome', l'analyse des rapports
entretenus par les couleurs avec les autres ingrédients, dans le

temps et dans l'espace, est susceptible d'enrichir notre compréhension

de la dimension affective des pratiques religieuses grecques.

Abréviations

CGRN : Carbon, J.M. / Pells, S. / Pirenne-Delforge, V. (2016-),
A Collection ofGreek Ritual Norms (Liège), <http://cgrn.ulg.
ac.be>.

LSAM : SOKOLOWSKI, E (1955), Lois sacrées de lAsie Mineure
(Paris).

LSCG : SOKOLOWSKI, E (1969), Lois sacrées des cités grecques (Paris).
LSCG Suppl. : SOKOLOWSKI, E (1962), Lois sacrées des cités grecques.

Supplément (Paris).

Bibliographie

Barthes, R. (1967), Le système de la mode (Paris).
Bertau-CourbiÈRES, C. (2017), Au miroir des bienheureux. Les émo¬

tions positives et leurs représentations en Grèce archaïque
(Bordeaux)

BOQUET, D. / Nagy, P. (2011), "Une histoire des émotions incar¬
nées", Médiévales 61, 5-24.

Borgeaud, P. / Rendu Loisel, A.-C. (2010), Les dieux en (ou sans)
émotion. Perspective comparatiste, in Mythos 4 (Caltanissetta).



"WHAT COLOR IS THE SACRED?" 257

BOUTSIKAS, E. (2017), "The Role of Darkness in Ancient Greek
Religion and Religious Practice", in The Oxford Handbook of
Light in Archaeology.

Bradley, M. (2009), Colour and Meaning in Ancient Rome (Cam¬
bridge).

CHANIOTIS, A. (2011), "Emotional Communities through Rituals. Ini¬
tiates, Citizens, and Pilgrims as Emotional Communities in the
Greek world", in A. CHANIOTIS (éd.), Ritual Dynamics in the Ancient
Mediterranean. Agency, Emotion, Gender, Representation (Stuttgart),
263-290.

— (2012), Unveiling Emotions (Stuttgart).
— (2016), "Displaying Emotional Community - the Epigraphic

Evidence", in E. SANDERS / M. JOHNCOCK (éd.), Emotion and
Persuasion in Classical Antiquity (Stuttgart), 93-111.

CHLUP, R. (2007), "The Semantics of Fertility: Levels of Meaning in
the Thesmophoria", Kernos 20, 69-95.

Clarke, M. (1999), Flesh and Spirit in the Songs of Homer
(Oxford).

CLASSEN, C. / Howes, D. (2014), Ways ofSensing. Understanding the
Senses in Society (London).

CLELAND, L. (2002), Colour in Ancient Greek Clothing. A Methodolo¬
gical Investigation (PhD thesis, University of Edinburgh).

— (2005a), The Brauron Clothing Catalogues (Oxford).
— (2005b), "The Semiosis of Description: Some Reflections on Fabric

and Colour in the Brauron Inventories", in L. CLELAND /
M. Harlow / L. Llewellyn-Jones (éd.), The Clothed Body in the
Ancient World (Oxford), 87-95.

— (2017), "Not Nothing: Conceptualising Textile Whiteness for
Cult Practice", in C. Brons / M.-L. NOSCH (éd.), Textiles and
Cult in the Ancient Mediterranean (Oxford), 26-36.

Degani, E. (1984), Studi su Ipponatte (Rome).
DESHOURS, N. (2006), Les mystères dAndania. Etude d'épigraphie et

d'histoire religieuse (Bordeaux).
Foley, H.P. (1994), The Homeric Hymn to Demeter (Princeton).
Gawlinski, L. (2012), The Sacred Law ofAndania (Berlin).
GERNET, L. (1957), "Dénomination et perception des couleurs chez

les Grecs", in I. MEYERSON (éd.), Problèmes de la couleur (Paris),
313-326.

GHERCHANOC, F. (2011), "Mise en scène et réglementations du deuil
en Grèce ancienne", in V. SEBILOTTE / N. ERNOULT (dir.), Les

femmes, le féminin et le politique après Nicole Loraux, Classics

@ [En ligne] issue 7, 2011, < http://chs.harvard.edu/wa/page
R?tn=ArticleWrapper&bdc= 12&mn=3831 >.



258 ADELINE GRAND-CLÉMENT

Grand-Clément, A. (2011), La fabrique des couleurs. Histoire du pay¬
sage sensible des Grecs anciens (VIIIe s.- début du Ve s. av. n. é.) (Paris).

— (2016), "Couleurs, rituels et normes religieuses en Grèce
ancienne", Archives de Sciences sociales des religions 174, 127-147.

— (2017), "Noir, écarlate et pourpre : les propriétés chromatiques
du sang dans l'imaginaire grec", in L. BODIOU / V. Mehl (dir.),
LAntiquité écarlate. le sang des Anciens (Rennes), 43-59.

— (2018), 'Du blanc, du noir et de la bigarrure : le jeu des couleurs
dans les représentations isiaques", in V. GASPARINI / R. Vey-
MIERS (éd.), Individuals and Materials in the Greco-Roman Cults

ofIsis (Leyde), 340-365.
Grand-Clément, A. / Ugaglia, E. (2017), Rituels grecs. Une expé¬

rience sensible. Catalogue d'exposition (Toulouse).
GÜNTHER, W. (1988), "'Vieux et inutilisable' dans un inventaire iné¬

dit de Milet", in D. KNOEPFLER, (éd.), Comptes et inventaires
dans la cité grecque. Actes du colloque international d'épigraphie
tenu a Neuchâtel du 23 au 26 septembre 1986 (Neuchâtel), 215-
237.

IRWIN, E. (1974), Colour Terms in Greek Poetry (Toronto).
Jeffrey, D. (2011), "Ritualisation et régulation des émotions", Socié¬

tés 114, 4, 23-32.
JOCKEY, P. (22015), Le mythe de la Grèce blanche. Histoire d'un rêve

occidental (Paris).
JONES, C. (1999), "Processional Colors", Studies in the History ofArt

56, 246-257.
JOST, M. (1985), Sanctuaires et cultes d'Arcadie (Paris).
Lloyd, G.E.R. (1966), Polarity and Analogy. Two Types ofArgument

in Early Greek Thought (Cambridge).
MAYER, K. (1927), Die Bedeutung der weissen Farbe im Kultus der

Griechen und Römer (Fribourg-en-Brisgau).
Mehl, V. (2015), "Le sacrifice en Grèce ancienne ou quand les sens

s'invitent à la fête", Traverse 2015/2, 44-56.
PALERMITI, E. (2017), "Jeux de voiles, expression du deuil féminin et

valeur de l'enveloppement dans la quête de la déesse Déméter",
Genre & Histoire [En ligne], 19 | Printemps 2017, mis en ligne
le 01 juillet 2017 < http://journals.openedition.org/genrehis-
toire/2722>.

Paul, S. (2013), Cultes et sanctuaires de l'île de Cos (Liège).
RADKE, G. (1936), Die Bedeutung der weissen und der schwarzen

Farbe in Kult und Brauch der Griechen und Römer (Jena).
STALLSMITH, A.B., (2007), "Interpreting the Athenian Thesmopho-

ria", The Classical Bulletin 84, no. 1, 28-45.
TAUSSIG, M. (2009), What Color Is the Sacred? (Chicago).



"WHAT COLOR IS THE SACRED?" 259

TORNAY, S. (1978), "De la perception des couleurs à l'aperception
symbolique du monde", Communications 29, 119-140.

Turner, V. (1966), "Color Classification in Ndembu Ritual: A Pro¬
blem in Primitive Classification", in M. BANTON (dir.),
Anthropological Approaches to the Study ofReligion (London), 47-84.

USTINOVA, Y. (2009), Caves and the Ancient Greek Mind. Descending
Underground in the Search for Ultimate Truth (Oxford).

— (2013), "To Live with Joy and Die with Hope: Experiential
Aspects of Ancient Greek Mystery Rites", BICS 56, 105-123.

VlLLARD, L. (2002), "Couleurs et maladies dans la Collection Hippo-
cratique : les faits et les mots", in L. VlLLARD (éd.), Couleurs et
vision dans TAntiquité classique (Rouen), 45-64.

WUNDERLICH, E. (1925), Die Bedeutung der roten Farbe im Kultus
der Griechen und Römer. Erläutert mit Berücksichtigung
entsprechender Bräuche bei anderen Völkern (Giessen).





DISCUSSION

M.M. Sassi: Je suis heureuse qu'avec votre communication le

côté anthropologique du problème qui nous occupe soit venu
au premier plan, et en particulier le fait que vous ayez
mentionné l'étude fondamentale de V. Turner. D'ailleurs, l'association

primaire des trois couleurs remarquée par Victor Turner
renvoie à la physiologie du corps humain (sang rouge, sperme
et lait blancs, matière décomposée noire), donc repose sur un
système différent de celui des Grecs, qui met plutôt l'accent sur
la luminosité de la sphère solaire et divine. Seriez-vous d'accord

pour dire que nous avons affaire ici à un exemple très significatif
d'intersection entre universalité (la saillance psychologique

du blanc et du rouge) et relativité culturelle

A. Grand-Clément\ Effectivement, et je vous remercie de

souligner ce point. Les associations symboliques liées aux
couleurs s'ancrent toujours dans des imaginaires sociaux et culturels

bien spécifiques, par-delà des similitudes apparentes. Voilà
pourquoi je pense que nous gagnons à pratiquer un comparatisme

de type contrastif, qui vise à renouveler les questionnements

sans aplanir les différences culturelles et historiques. Il
peut y avoir du même ici et là, mais à chaque fois la familiarité

que l'on ressent est trompeuse et mérite une investigation plus
poussée : on s'aperçoit alors que ce même n'est pas exactement
le même.

M.M. Sassi: Une ambivalence semblable à celle que vous
avez notée à propos de la couleur me semble caractériser le

cyprès blanc mentionné dans la lamelle orphique d'Hipponion
(fin du Ve siècle avant notre ère), dont la présence près de la

source que la défunte doit éviter est étonnante. Est-ce qu'il



262 DISCUSSION

s'agit là d'une apparence brillante (même "phosphorescente",
comme on a parfois traduit) plutôt que d'une couleur proprement

"blanche", qui faisait contraste avec l'obscurité du monde
souterrain

A. Grand-Clément: L'interprétation des textes orphiques
pose tout un tas de questions complexes, dont je ne suis pas
spécialiste. Mais je pense que vous soulevez là un point important

: la traduction du terme leukos est parfois problématique,
car le mot ne correspond pas à l'idée que nous nous faisons de

la blancheur. Il dit avant tout l'éclat, la saillance chromatique
même : c'est dans ce sens qu'il faut comprendre la formule
"soleil blanc" chez Homère, par exemple. Le soleil est source
d'éclat, et donne vie à l'ensemble des couleurs. Mais parfois
leukos, c'est la couleur de la chevelure du vieillard, qui a perdu
de sa vigueur : on s'approche alors de l'idée de pâleur et de

décoloration.

M.M. Sassi: La troisième couleur que vous avez considérée

est le pourpre, qui a un lien moins direct avec le rituel, et se

trouve chargé des connotations de pouvoir et prestige, comme
vous l'avez bien noté. Les sources littéraires offrent-elles des

références explicites à la fascination lumineuse exercée par le

pourpre

A. Grand-Clément\ Il me semble que l'association entre l'arc-
en-ciel et la pourpre, que l'on trouve chez Homère, mobilise

justement l'idée d'une apparition éclatante et fascinante. On
connaît l'importance de l'univers homérique dans le façonnage
de l'imaginaire grec : c'est un réfèrent culturel largement
partagé, et les deux épopées ont aussi largement contribué à forger
les conceptions et traditions religieuses des Grecs, comme le

souligne Hérodote. Eschyle mobilise également cet imaginaire
lié au pourpre lorsqu'il met en scène un tapis pourpre, richement

décoré, comme piège destiné à se refermer sur Agamemnon.

Le passage que j'ai cité à la fin de mon exposé souligne



"WHAT COLOR IS THE SACRED?" 263

que le tissu est un chemin "qui éveille l'envie" : sa splendeur
est créditée d'un fort pouvoir d'attraction et de séduction.

A. Rouveret: Ta contribution montre de façon très convaincante

la distribution de trois couleurs (blanc, noir/bleu foncé et
pourpre) au sein des rituels grecs et le caractère non aléatoire de

cette répartition (par ex. dans le choix des épiclèses de la divinité,

de la couleur des victimes animales ou encore des codes

vestimentaires). Dans le cas des cultes de Déméter, notamment
ceux de Déméter Despoina et de Déméter Melaina en Arcadie,
il me semble que le jeu des couleurs qui se dégage de tes
analyses met en évidence les éléments d'un réseau structuré fondé
sur le contraste de l'ombre et de la lumière et sur la valeur de

l'éclat, éléments qui ne sont pas sans rappeler les principes du
modelé des ombres et des lumières de la peinture classique, tels

que Pline l'Ancien les décrit (NH 35, 29), et dont on connaît
la force agissante sur le public. La présence de ces valeurs
lumineuses n'est pas étonnante dans YHymne à Déméter dans lequel
Callimaque met en scène la procession du Calathos, en évoquant
la cérémonie à travers des regards féminins, comme le fait
Théocrite pour les Adôniazousai ou Hérondas pour les jeunes
femmes qui visitent l'Asclépieion de Cos dans le IVe Mimiambe.
Mais on pourrait aussi intégrer dans les valeurs éclatantes la
verdeur florissante de Déméter Chloé inscrite dans le calendrier
cultuel de Mykonos (vers 200 av. J.-C.). L'autre pôle est celui
des couleurs sombres de la colère et du deuil. Il me semble

qu'on peut également intégrer dans ce réseau signifiant le
chatoiement de la couleur pourpre. Un indice intéressant se trouve
dans l'inscription que tu commentes sur les interdictions
vestimentaires du culte de Despoina à Lycosoura.

À titre de comparaison, même si la visée du texte est

différente, on peut citer la description par Tite-Live (9, 40) des

armées samnites affrontées par les Romains à la fin du IVe siècle,

dont un corps d'élite a été initié lors du rituel du "Camp de

lin". Dans ce passage, la démesure barbare (tuniques blanches

et bariolées, or et argent des boucliers) qui s'oppose à la norme



264 DISCUSSION

romaine (tunique rouge et fer des armes), est marquée par un
double écart (par rapport à la majesté des dieux et à la possession

des richesses). Ce passage que l'on a mis en rapport avec
les peintures du temple de Salus réalisées en 304 par Fabius
Pictor (Pline l'Ancien 35, 19) et visibles jusqu'à l'époque de

Claude, trouve des échos précis dans la peinture funéraire cam-
panienne du dernier tiers du IVe siècle, notamment dans une
tombe de Nola conservée au Musée de Naples.80

A. Grand-Clément: Un grand merci pour ces remarques et
commentaires. Effectivement il faut penser le système en termes
de polarité éclat/sombre plutôt que simplement comme une
opposition blancheur/noirceur, car notre conception moderne
de ces deux couleurs est trop réductrice en regard de la façon
dont les Grecs envisageaient leukos et mêlas. La couleur pourpre,
par son chatoiement et la gamme de teintes auxquelles elle peut
renvoyer, oscille à mon avis entre les deux pôles.

J'ajouterais un point, à propos des émotions. Si la norme
rituelle opère une régulation du point de vue sensoriel, je pense
qu'elle vise moins à restreindre les émotions qu'à les canaliser ;

dans certains cas même elle peut avoir pour objectif d'en susciter

de nouvelles. Cela dépend des rituels. Dans le monde grec,
il y a des pleureuses lors des funérailles : si certaines sont des

professionnelles et n'ont aucune relation particulière avec le

défunt, d'autres sont les femmes de la famille, qui sont affectées

par la disparition d'un des leurs. Ce sont d'ailleurs les plus
exposées, car directement impliquées dans le soin du corps du
défunt — ce qui leur vaut d'être parfois temporairement exclues
des fêtes et des sanctuaires, le temps que se dissipe la souillure
avec laquelle elles ont été en contact.

D. Reitzenstein: You should take into account German
research on the sacred colours: Eva Wunderlich, Karl Mayer
and Gerhard Radke who, for instance, is working on more or

80 Benassai, R. (2001), Lapittura dei Campani e dei Sanniti (Rome), 200-205.



"WHAT COLOR IS THE SACRED?" 265

less the same topic as you do, although you include anthropology

and material culture. There is also a more recent study by
Hartmut Blum working on purple in the sacred context in the
Greek world.81 There was also a conference on the colour 'red'
a few years ago in Halle/Germany where Annemarie Schlerka
discussed the colour red across religions and cultures.82

A. Grand-Clément\ Vous avez tout à fait raison de rappeler
ces publications : j'en avais consulté certaines lorsque j'effectuais

ma thèse, et je devrais sans doute m'y replonger car je
n'avais pas alors pris toute la mesure de l'importance rituelle
des couleurs. Les trois monographies de Mayer, Wunderlich et
Radke offrent le mérite de collecter un nombre impressionnant
de références ; il me semble toutefois que l'analyse détaillée de

chaque contexte rituel est nécessaire pour éviter de proposer
des interprétations trop généralisantes.

D. Reitzenstein: Some years ago, the colleague Kerstin Droß-
Krüpe studied colour epithets of dresses in dowry papyri from
Egypt.83 She found an increased amount of papyri referring to
white dresses and interpreted the number pointing to the
significance of linen clothing or natural coloured wool. Could
this noticeable high percentage of white clothing be more easily

attached to the meaning of the white colour in the Ancient
cults? Regarding dowry, families probably made sure that the
married women still had part in the cultic life.

A. Grand-Clément'. Je te remercie pour cette référence. Ta question

implique de savoir si les vêtements de dot sont des habits

81 Blum, H. (1998), Purpur als Statussymbol in der griechischen Welt (Bonn).
82 < (http : //www.lda-lsa.de/fileadmin/bilder/presse/Tagungen/Rot_Abstract_

FIN.pdf)>.
83 DroB-KrÜPE, K. (2017), "Xltcov — SocXpomxY) — pacpopTTjç — auvOsat,«;:

Common and Uncommon Garment Terms in Dowry Arrangements from
Roman Egypt", in S. Gaspa / C. Michel / M.-L. Nosch (eds.), Textile
Terminologies from the Orient to the Mediterranean and Europe, 1000 BC to 1000 AD
(Lincoln), 295-300.



266 DISCUSSION

qui peuvent servir en contexte religieux, ce qui à mon avis est

vraisemblable, mais dans quelle proportion Les registres
comportent aussi des vêtements portés au quotidien... Ce qui est

certain, c'est qu'en Egypte le lin occupe une place plus importante

qu'en Grèce dans l'industrie textile. Or la fibre n'était pas
appropriée pour toutes les teintures : il est possible que les

vêtements blancs dont il était question fussent précisément des

vêtements de lin soigneusement blanchi.

D. Reitzenstein: Maybe this reference could also be noticeable
for you, especially if you are interested in a comparative
approach:84 Walther Sallaberger has a bit in there on omina of
the Marduk statue in terms of changing its colour as part of the
ritual to have the deities' image in the procession and the meaning

of certain colour changes. It is interesting that the white colour

here is connected to a prediction of death and disaster.

A. Grand-Clément: La référence m'intéresse effectivement,
car elle montre bien le caractère culturellement construit (et
donc variable) des fonctions rituelles des couleurs suivant les

aires culturelles.

K. Ierodiakonou: Is there an important change from one
period to another when it comes to the significant colours in
rituals?

A. Grand-Clément\ Je n'ai pas l'impression, mais j'avoue que
la documentation grecque est trop lacunaire, hétérogène et
discontinue pour pouvoir traquer d'éventuels changements.
L'essentiel des inscriptions relatives aux normes rituelles date des

époques hellénistique et romaine : il est donc difficile de mesurer

les évolutions avec les époques antérieures. Il est possible

84 Sallaberger, W. (2000), "Das Erscheinen Marduks als Vorzeichen:
Kultstatue und Neujahrsfest in der Omenserie Summa älu", Zeitschriflfür Assyriologie
und Vorderasiatische Archäologie 90, 227-262.



"WHAT COLOR IS THE SACRED?" 267

que les tissus pourpres aient joué un rôle croissant, lorsque
l'exploitation des murex s'intensifie et que la teinture pourpre
fait l'objet d'un commerce international, à partir du règne
d'Alexandre le Grand. Un cas intéressant, qui est documenté,
est celui du manteau distinctif porté par les éphèbes athéniens,
les futurs citoyens qui accomplissent une sorte de service
militaire. Une inscription du IIe siècle de notre ère, provenant de

Marathon, commémore la décision prise par Hérode Atticus
"d'écarter les éphèbes de la disgrâce du sombre habillement
(§<v>ocpo£Lfjiovoç), vêtant les jeunes hommes à ses frais de

manteaux d'éclatante blancheur (àpyucpsau; yXodvoaç)" {IG II2
3606, 21-22). On ignore toutefois les raisons d'un tel changement.

La couleur sombre marquait initialement le statut
liminaire de l'éphèbe, que P. Vidal-Naquet appelle le "chasseur

noir" ; pourquoi désormais le choix d'une couleur blanche
Sans doute pour des questions de prestige.

K. Ierodiakonou: Since anger is explained as the boiling of
blood and angry people are portrayed as having a red face, isn't
it more common to connect anger with the colour red than
with the colour black? How could we understand the connection

between the colour black and anger?

A. Grand-Clément\ En fait, il existe bien dans l'imaginaire
grec une présentation du phénomène physiologique lié à la
colère qui implique le noir, et non le rouge. En effet, les poètes
font référence au mouvement de la bile qui afflue jusqu'au
coeur ou aux entrailles lorsqu'ils cherchent à suggérer la colère

qui s'empare des hommes et des dieux (par exemple Bacchy-
lide, Dithyrambes 3, 27 Irigoin ou Hésiode, Théogonie 554). Le

nom même de la bile, kholos, suffit ainsi à désigner l'émotion
en question : ressentiment, irritation, courroux. Or on sait que
la tradition médicale grecque distingue deux types de bile : la
bile noire {melari) et la bile verte {khloron). Dans le cas de la
colère, c'est cette première coloration qui joue ; la seconde

intervient plutôt pour les manifestations de la peur. J'ajouterai



268 DISCUSSION

que nous devons garder à l'esprit que la "noirceur" des Grecs

(tout comme la "blancheur") recouvre un spectre chromatique
plus large que ce à quoi nous l'associons aujourd'hui ; elle
interfère souvent avec le rouge. Par exemple, dans l'imaginaire
archaïque, on ne s'étonnera pas du fait que le sang est "rouge"
(<erythros, phoinikeos) mais aussi "noir", mêlas.

E. Cagnoli Fiecconi: Do the same colours (white, black, purple)

have a similar role outside the context of rituals? Do they
attract attention and are therefore inappropriate or inappropriate

in other settings?

A. Grand-Clément'. Oui, ces couleurs peuvent aussi posséder

une signification particulière en dehors des contextes rituels.

Ainsi, le fait qu'Alcibiade arborait un vêtement de pourpre pour
se rendre sur l'agora d'Athènes a choqué ses contemporains.

P. Jockey : La blancheur en contexte rituel ne plaît pas, car les

dieux se réjouissent avant tout de ce qui brille, de lapoikilia des

agalmata. C'est notamment le sens de toutes les opérations de
kosmësis et de khrysôsis qui sont pratiquées dans les sanctuaires.

A. Grand-Clément'. Effectivement les dieux apprécient les

offrandes (statues, trésors, objets) vivement colorées et
éclatantes. Il y a tout cet aspect fondamental à prendre en compte.
Mais je pense justement que la blancheur — entendue non pas
comme une absence de couleur ou une décoloration, mais bien

comme émettrice de lumière, car c'est ce qui ressort des valeurs

sémantiques du terme leukos — trouve pleinement sa place
dans ce système : elle peut aussi réjouir les dieux, lorsqu'il
s'agit de vêtements ou de victimes animales (que l'on souhaite

souvent 'sans tache', au pelage homogène).

D.B. Wharton-. Your chapter makes very clear that the emotions

that colours may evoke depend upon the complete ritual
context: not only on coloured clothing and animals, but on



"WHAT COLOR IS THE SACRED?" 269

other sights, sounds, smells, and tastes (since the sacrificial animal

was usually consumed). Can you elaborate on how different

colours might have combined with each other — for example,

the whiteness of clothing and the red color of sacrificial
blood — or with other sensory elements, to produce more
complex emotional responses, either in temporal sequence or
simultaneously? To give you an idea of what I am thinking —
the purity of a very white sacrificial animal, combined with the
color of the animals' blood might intensify the viewer's experience

of sacred awe and trust in the efficacy of the sacrifice to
appease the gods.

A. Grand-Clément: C'est effectivement un travail qui reste à

mener : examiner le cas d'un rituel précis et tenter de déterminer

ce que produit la combinaison des couleurs, associées aux
autres stimulations sensorielles. J'y consacre précisément mes
recherches, dans le cadre de la préparation d'une Habilitation à

diriger des recherches : j'espère donc d'ici peu pouvoir apporter
des éléments de réponse plus précis à cette question.




	"What color is the sacred?" Couleurs et émotions dans les rituels grecs, de l'époque archaïque à l'époque hellénistique

