
Zeitschrift: Entretiens sur l'Antiquité classique

Herausgeber: Fondation Hardt pour l'étude de l'Antiquité classique

Band: 64 (2018)

Artikel: Nyx est, elle aussi, une divinité : la nuit dans les mythes et les cultes
grecs

Autor: Pirenne-Delforge, Vinciane

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-816254

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-816254
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


IV

ViNCIANE PIRENNE-DELFORGE

NYX EST, ELLE AUSSI, UNE DIVINITÉ.

LA NUIT DANS LES MYTHES ET LES CULTES GRECS*

1. Introduction : une offrande à la Nuit

Au début de la période hellénistique, en Étolie, dans la "belle
cité" de Kallipolis, une offrande a été dédiée par une femme du
nom de Nikô dont le vœu avait été exaucé. Les destinataires
divines de cette démarche sont juxtaposées au datif juste après
le nom de la dédicante au nominatif :1

NlXW NoXTl. ÄpTs|fU§(. XufflTTOV« TU)(o|ö<T<X TÔCÇ SlQâç.

Le bloc inscrit portait sans doute l'offrande proprement dite,
même s'il ne présente pas de trace de mortaise.2 Il s'agit d'un
"ex-voto" au sens strict, ainsi que l'atteste l'expression vu/ouna
tôcç sù/ocç, "pour avoir obtenu son vœu". Quant au terme
Xuabrova, si l'on suit Denis Rousset, l'éditeur de l'inscription,3
il désigne à l'accusatif neutre pluriel (les offrandes) "qui
délivrent de la peine", à l'instar des TrauaoTOxeïa, "ceux qui
font cesser les douleurs de l'accouchement", dédiés par une

* Outre les participants aux Entretiens, je tiens à remercier aussi Jan-Mathieu
Carbon et Gabriella Pironti dont la relecture attentive m'a permis de clarifier
plusieurs points de l'argumentation.

1 Rousset (2006) 421-423; SEG LVI 601.
2 Ibid. 421 et fig. 9.
3 Ibid. 423 et n. 72.



132 VINCIANE PIRENNE-DELFORGE

femme thessalienne à Artémis Ilithyie à la même période.4 Le
verbe àvé07)xs serait dès lors sous-entendu dans l'inscription
étolienne. Dans l'un et l'autre cas, l'absence de l'offrande elle-
même empêche d'identifier ce que la dédicante a désigné de la
sorte. Une autre possibilité serait d'interpréter XuaiTtova

comme une épiclèse d'Artémis au datif dont l'iota souscrit
serait implicite (XuatTrovoc pour Xixuttovt]).5 Quelques parallèles

épigraphiques attestent que des dieux peuvent être ainsi
qualifiés aux IIIe et IVe siècle de notre ère. Toutefois, on aurait
alors attendu une forme /.urn—puisque des Nymphes "qui
délivrent des peines" sont bel et bien Xuafirovot..6 Il est dès lors

prudent de se rallier à la solution privilégiée par l'éditeur et de

voir dans les XunÜTtova étoliens un équivalent des TtauaoToxsïa
thessaliens.

La délivrance des peines dont il est question dans l'inscription

d'une femme à Artémis laisse peu de doute sur le contexte
de la démarche votive : Nikô a fait une offrande d'action de

grâce car son accouchement s'est bien terminé, accomplissant
ainsi le vœu qu'elle avait prononcé. Qu'Artémis apparaisse
dans ce contexte n'a rien qui doive étonner. En revanche, le

datif vuxTt qui précède le nom de la déesse est moins attendu.
L'éditeur a raison de rejeter l'idée d'une référence à l'heure de

l'offrande ("de nuit" ou "nuitamment") qui est inusitée et
imposerait de toute façon le génitif. La Nuit est ici envisagée

comme une divinité à part entière, sur le même plan qu'Arté-
mis. Mais comment comprendre une telle association que

4 Helly (1973) n° 175bis : 'ApTépiSt, 'IXiOuai MevettoAiç | 'Etulvou 7rau(jOTO-
xeïa àvé0Y]X£ (Gonnoi, IIIe s. av. J.-C.).

5 C'est la discussion à l'issue de la présentation de cette communication et
surtout une question d'Angelos Chaniotis qui m'a conduite à préciser ce point.

6 IG IV2 1, 424 (Epidaure, 297 de notre ère) : [ZJyjvI xal 'HsAlc») | xal raxmv
àsiyslvéscicnv, |[ö]Aßo86Tai<; xal | IXsoOspLoiç xal | Xucft7u6voic7iv, xtA. ; Studia
Pontica III 26, 1. 5 (Therma Phazimoniton, IVe s. de notre ère) : Aucyi7u6voiç

Nopcpaicnv Cf. l'épithète AuctlÇwvoç qui est, elle, explicitement attribuée
à Artémis notamment par des lexicographes et scholiastes, et toujours avec la
double terminaison : Hesych. s.v. XomÇovoç' £7u0etov ApTEpiSoc; ; Souda,

s.v.; Schol. Ap. Rhod. 1, 288 : xal AumÇcovou 'ApTépuSoç kpov Iv A0^vat,<;.
Voir aussi Ilithyie chez Theoc. Id. 17, 60 : ElX£L0o(,av AomÇwvov.



NYX EST, ELLE AUSSI, UNE DIVINITÉ 133

n'explicite aucune coordination Denis Rousset choisit de la
sous-entendre et traduit : "Nikô à la Nuit et à Artémis...".
C'est une option raisonnable, mais la juxtaposition de deux
théonymes exprimant ensemble une entité divine complexe est
bien attestée : qu'il suffise de mentionner, à ce stade, l'Artémis
Ilithyie juste évoquée. On reviendra, en fin de parcours, sur le

sens de cette association de la Nuit et d'Artémis. Mais il
convient d'interroger d'abord la figure divine de la première
car, pour paraphraser Hésiode parlant de la Rumeur (.Phêmê),

la Nuit "est, elle aussi, une divinité".7
Pour ce faire, il convient de convoquer à la fois les traditions

narratives et les cultes associés à la Nuit,8 même si ces

derniers sont très peu nombreux et que la dédicace de Nikô
est à bien des égards un document exceptionnel. Une telle

interrogation sur le statut de la Nuit avec majuscule doit
permettre d'affronter la problématique de ce que l'on appelle de

façon globale et approximative "les divinités cosmiques". Avec
les divinités dites "morales" ou "abstraites", les divinités
cosmiques forment une partie non négligeable du monde supra-
humain des Grecs, mais ces entités présentent, pour nous
modernes, une difficulté concrète et immédiate : leur nom
transparent peut être affecté d'une majuscule comme d'une
minuscule selon nos conventions typographiques. A une
oreille grecque, l'ambiguïté était de mise. Et nombre d'éditeurs,

de traducteurs et de chercheurs se sont déjà interrogés
sur le fait de savoir s'il fallait choisir entre les deux. Ce point
reviendra de façon récurrente dans mon propos et je commencerai

par lui.

7 Hes. Op. 764 : Osôç v'jÇ t£ç ètm xal aùr/j.
8 La perspective ici adoptée se situe dans la lignée des travaux que je mène

depuis plusieurs années en collaboration avec Gabriella Pironti sur la représentation

du divin. Sur Ilithyie : PlRONTI / Pirenne-Delforge (2013) ; sur les

Moires : PIRENNE-DELFORGE / PlRONTI (2010) ; sur Aphrodite : PlRENNE-
DeLFORGE / PlRONTI (2011) ; sur Héra : PIRENNE-DELFORGE / PlRONTI (2016).



134 VINCIANE PIRENNE-DELFORGE

2. "Personnifications", "abstractions" et autres...

En première instance, je placerai sur le même pied les

divinités cosmiques et les divinités "abstraites" dans la mesure où
ces deux ensembles sont intéressants au même titre pour
comprendre la manière dont les Grecs ressentaient et exprimaient la

présence des dieux et la puissance qu'ils manifestaient. En

outre, si l'on adopte un point de vue historiographique, on
trouve l'une et l'autre de ces catégories de dieux sous l'appellation

moderne de personnifications.9 La distinction s'opère en
revanche quand on détermine le statut de ces diverses entités
dans le monde : les divinités cosmiques sont des composantes
du cadre de vie concret des communautés grecques, tandis que
les divinités dites "morales" sont — du moins de notre point
de vue — des notions abstraites.

Ce sont surtout ces dernières — lesdites abstractions divinisées

ou personnifiées — qui n'ont cessé de stimuler la curiosité
et l'intérêt des antiquisants. En outre, la présence de telles entités

dans la peinture de vases et la sculpture explique qu'à la

"personnification" se soit ajoutée la notion tout aussi problématique

d'"allégorie". C'est pourquoi nombre de travaux sur ces

divinités sont le fait d'historiens de l'art.10 Parallèlement, les

réflexions du XXe siècle sur l'émergence de la rationalité grecque
ont elles aussi convoqué ces entités, censées refléter "l'évolution
mentale et spirituelle des Grecs, qui tendent davantage à la
rationalité".11

9 Le terme n'a pas d'équivalent en grec avant l'usage de npocomomdoL dans
la réflexion sur la rhétorique à la période hellénistique. Voir entre autres
Stafford (2000) 5-9 ; Messerschmidt (2003).

10 Hinks (1959) ; Shapiro (1993) ; Aellen (1994) ; Stafford (2000) ;

Borg (2002) ; Smith (2011).
11 Aellen (1994) 20, qui cite, en note, Hinks (1939) 106 : "At the outset

we must again insist that the capacity of the mind to form personifications, in
the strict sense of the word, depends on the consciousness of its own individuality

and on the power to analyse its separate feelings". Cf. aussi USENER (1896)
364-365 (avec, sur les Sondergötter dont font partie les abstractions, les commentaires

anciens mais à bien des égards encore pertinents de FARNELL [1907a] et
puis ceux de SCHEID / SVENBRO [2005]).



NYX EST, ELLE AUSSI, UNE DIVINITÉ 135

Sans entrer dans le débat sur cette prétendue évolution et ses

ressorts supposés,12 deux remarques suffiront dans le cadre
présent. La première tient à la chronologie. Dès le moment où la
documentation écrite est disponible, nous sommes en présence
de ce genre de personnifications, qu'elles concernent les divinités

cosmiques ou abstraites. L'épopée homérique et l'œuvre
hésiodique les convoquent à des titres divers. Certes, les

attestations de cultes rendus à ces divinités sont surtout avérées à

partir de la fin du Ve siècle et aux siècles suivants, mais la
compréhension de ce phénomène requiert une analyse précise. Pour
rendre compte de ces divinités, il ne suffit pas d'invoquer une
prétendue rationalisation du monde divin ou même le scepticisme

progressivement manifesté à l'égard des dieux traditionnels.13

En effet, tant le petit livre de Jean Rudhardt sur Thémis

et les Hôrai que celui d'Emma Stafford intitulé Worshipping
virtues ont rappelé, chacun à sa manière, que ces entités au nom
transparent étaient bel et bien considérées comme des divinités
à part entière, au point qu'un certain nombre d'entre elles recevait

un culte.14

Revenons ainsi à la réflexion hésiodique sur phêmê évoquée
précédemment : "La Rumeur est, elle aussi, une divinité". Aux
vers précédents, le poète enjoignait son interlocuteur de ne pas
s'attirer la rumeur négative, celle qui forge une réputation
mauvaise, car la phêmê ne meurt jamais tout à fait (v. 762-763).
L'immortalité de la rumeur est donc traduite en une qualité
divine qui ne relève pas de la simple figure de style ou de la

métaphore. Après tout, au début du poème, c'est Zeus lui-même
qui accorde à l'homme la honte ou la gloire,15 et les Athéniens
iront jusqu'à élever un autel au nom de Phêmê sur leur agora,

12 En 1907, le génial Lewis Farnell écrivait déjà, dans le troisième volume de

sa somme sur les cultes des cités (1907b) 13 : "Such personified abstractions are
doubtless early in the religious thought of the Greeks as of other races".

13
E.g. Nilsson (1952) 39 ; Burkert (1985) 185-186 ; Humphreys (2004

[1986]) 55, 65-66.
14 Rudhardt (1999) ; Stafford (2000) 2.
15 Hes. Op. 3-4 : [Zeus] 8v te Sià ßpoxoi ocvSpEÇ ôpicoç âcpaxoi te çaxoî te, |

ptjxoî x' appyjxoi te Aïoç p.Eyâ/.G'.o exïjti.



136 VINCIANE PIRENNE-DELFORGE

attesté au milieu du IVe siècle et rapporté à une décision ances-
trale.16 A l'instar d'Eris, qui peut être tantôt la saine émulation,
tantôt le conflit destructeur tels qu'Hésiode les définit juste
après cette invocation préliminaire à Zeus,17 la R/rumeur est
ambivalente et immortelle.

Sur ce point comme sur d'autres, la transcendance divine des

systèmes religieux monothéistes a tendu un écran opaque entre
l'expérience religieuse des Grecs et la nôtre. La conception
grecque de l'immanence des puissances divines permettait
d'exprimer la complexité du réel par le biais de l'action de dieux,
quels qu'ils fussent. Il ne s'agit pas d'"abstractions" au sens où les

entités qu'elles désignent resteraient abstraites, ni de "personnifications"

au sens où l'on aurait conféré à des notions morales le

statut de personnes.18 Comme tous les dieux, ce sont avant tout
des puissances dont les Grecs ressentaient la force et les effets.

Cette sensibilité, cette intuition et cette expérience trouvaient à

s'exprimer par un nom propre et passaient aussi, le cas échéant,

par des images, des traditions narratives, voire des cultes.19

L'argument d'une rationalisation progressive de la réflexion sur le

monde pour justifier l'apparente multiplication des "personnifications"

ne tient pas suffisamment compte de ces caractéristiques
inhérentes au fonctionnement du polythéisme. Quand on tente
l'exercice de la compréhension interne de ce système, la question
des minuscules et des majuscules se fait déjà moins lancinante,
même si elle ne disparaît pas entièrement pour les entités
cosmiques comme la nuit sur laquelle il faut maintenant se pencher.

Les historiens de l'art ont, pour elle aussi, trouvé un matériau
adapté à leurs investigations puisqu'on sait, par Pausanias, qu'une
des vignettes du célèbre coffre de Kypsélos dédié à Olympie la

représentait comme une femme "portant un enfant blanc

16 AesCHIN. In Tim. 1, 128-130 : [...] xaî tyjv toàiv •rçpwov xaî TOÙÇ

7tpoyovou<; (pïjpiYjç wç 0SOÜ [AsyftjTYjç ßtopiov ESpupivouç [...], et PAUS. 1, 17, 2.
Cf. DETIENNE (1982) ; STAFFORD (2000) 10-11.

17 Hes. Op. 11-29.
18 De ce point de vue, les images ont joué un rôle déterminant dans la

conception moderne de la "personnification".
19 Vernant (1965) ; Rudhardt (1999).



NYX EST, ELLE AUSSI, UNE DIVINITÉ 137

endormi sur son bras droit et sur l'autre un enfant noir,
semblable à un enfant qui dort ; l'un et l'autre ont les pieds
divergents".20 Le visiteur précise que la représentation est assortie

d'inscriptions limpides sur l'identité des protagonistes, tout en
soulignant que, même sans elles, il est évident qu'il s'agit de Tha-
natos et d'Hypnos, avec Nyx comme nourrice (trophos) de l'un
et l'autre.21 Quant au statut de ces figures — et d'autres sur le

même coffret —, on y a vu autant d'allégories. Mais la notion ne
rend pas compte de la puissance divine dont Hésiode se fait le
chantre dans la Théogonie, car la Nuit est, elle aussi, une divinité.

Pour traiter la question de la dimension divine de la Nuit, il
s'agira tout d'abord d'explorer certaines traditions narratives
archaïques qui parlent de la Nuit — avec majuscule — comme
entité divine inscrite dans les généalogies constitutives du
cosmos, mais aussi de la nuit — avec minuscule — qui encadre de

façon significative certaines actions des héros de l'épopée.22
Ensuite, on convoquera les quelques rares attestations de la

Nuit recevant un culte, à l'instar de la démarche rituelle de

Nikô de Kallipolis. Même s'il a fallu renoncer à aborder cet

aspect ici, les célébrations nocturnes auraient eu quelque droit
à figurer au menu de cette étude car la nuit vouée au culte des

dieux peut être considérée comme divine.23 En est-elle pour
autant conçue comme déesse Toute l'ambiguïté du thème se

trouve concentrée dans cette alternative sur laquelle la conclusion

reviendra.

20 PAUS. 5, 18, 1 (trad. J. POUILLOUX) : —z—'Ct-y:. 8è yuvï) 7toa8a Àsuxov
xaOs'jSovxa i\ié/outra xr SsÇiâ ysip£, xy 8È Éxépa piéÀava éyei 7xaï8a xocOe'jSovxi

soixoxa, àpKpoxépouç Sistjxpapipivoup xoùç 7x68aç.
21 Sur le point de savoir lequel des deux est de couleur blanche et lequel de

couleur noire, le consensus n'est pas atteint parmi les interprètes du passage :

Thanatos blanc et Hypnos noir : SHAPIRO (1992) 132. Contra Borg (2002)
117-119.

22 Je laisse de côté les représentations tragiques de la Nuit dans l'Orestie. Sur
ce point, voir RAMNOUX (1959) 109-154.

23 PLUT. Mor. 501-502. Selon WlLAMOWITZ (1931-32) 253, la qualité de
"sacrée", hiera, conférée à la nuit serait le signe qu'elle n'est pas considérée

comme une déesse puisque les dieux ne sont pas ainsi qualifiés. L'affirmation est
incontestablement trop péremptoire au vu du dossier ici rassemblé.



138 VINCIANE PIRENNE-DELFORGE

3. Nuit cosmique et nuit épique

La Nuit fait partie des entités divines cosmiques qu'Hésiode
met en scène dans la Théogonie. Dans ce cas précis, le genre de

l'œuvre induit la majuscule : Nyx est la déesse Nuit, née de

Chaos, la Béance originelle, en même temps qu'Erébos, l'Air
obscur (v. 123). Avant eux, Chaos lui-même était venu au jour,
suivi de Gaia, la large Terre allant des cimes de l'Olympe aux
étendues brumeuses du Tartare, ainsi qu'Eros "le plus beau
d'entre les dieux immortels, celui qui rompt les membres et

qui, de tous les dieux et les humains, dompte au fond des

poitrines l'esprit et le sage vouloir" (v. 115-122).24
Ces trois entités primordiales sont certes venues à l'existence

: le verbe yeve-ro du vers 115, dont le sujet est Chaos, est
sous-entendu dans le cas de Gaia et d'Eros. Mais elles n'ont pas
de géniteur et/ou de génitrice. À ce stade très préliminaire de la
mise en place du cosmos, Erébos et Nuit sont les premières
entités à naître d'un géniteur divin, en l'occurrence de Chaos

qui les engendre seul (123 : ex Xàeoç lyévovro). Les deux
divinités sorties de la Béance originelle s'unissent l'une à l'autre,
et Nuit donne naissance à Aithêr, l'Air lumineux, et à Hêmerê,
le Jour (v. 124-125).25 C'est la présence d'Eros dans le monde

qui permet à la fois la manifestation des potentialités du Chaos

et cette première union sexuelle (v. 125 : <ptX6rr]-a fjuyeüaa)

avec l'engendrement qui la suit.2''
Le Chaos primordial, abîme ou béance originelle, forme le

matériau brut et encore indistinct de ce qui devient, avec ses

enfants et ses petits-enfants, certains des paramètres fondamentaux

de l'espace et du temps : l'air obscur et la durée obscure

qui sortent du Chaos engendrent l'air lumineux et la durée
lumineuse. Dans la logique cosmogonique mise en œuvre par

24 Traduction A. BONNAFÉ (1993).
21 Le vers 125 de la Théogonie a longtemps été considéré comme interpolé.

Nous n'adoptons pas ce point de vue, fondé sur des arguments de cohérence
interne qui ont fait long feu. J'emprunte les traductions d'air obscur pour Erébos

et d'air lumineux pour Aithèr à Gabriella PlRONTI ([2008] 15, n. 26).
26 Rudhardt (1986) 10-13 ; Pironti (2007) 38.



NYX EST, ELLE AUSSI, UNE DIVINITÉ 139

Hésiode, c'est donc l'obscurité qui génère le lumineux et les

composantes de cet "espace-temps" contrasté sont indissolublement

liées les unes aux autres.
Plus loin dans le poème théogonique, Hésiode en offre une

confirmation dans la description des espaces de confins où sont
enfermés les Titans vaincus par Zeus au terme du combat pour
le pouvoir sur le cosmos. L'alternance de Journée et de Nuit est
décrite concrètement sous la forme de la rencontre fugace des

deux entités divines au seuil de la demeure qu'elles partagent
mais sans jamais y résider ensemble. La première apporte la
lumière aux êtres qui vivent sur terre, tandis que l'autre tient
dans ses bras Hypnos, d'une douceur apaisante pour les

humains, même s'il est le frère de Thanatos qui fait sa proie des

mêmes humains.27 La primauté de Nuit sur Hêmerê au début
de la Théogonie se trouve confirmée dans la configuration
spatiale de leur activité divine car c'est bien le terrible séjour de

Nuit qui accueille Journée, sa fille.
Au stade des débuts du monde, l'alternance des jours et des

nuits est donc en place à la suite d'un processus généalogique.
Mais la Théogonie n'est pas qu'une généalogie : elle est ponctuée

de mises en intrigue qui enrichissent le propos et forment
autant d'étapes du processus qui amènera Zeus à recevoir le

pouvoir souverain sur le cosmos. Or, la première ouverture
narrative s'opère dans un cadre nocturne. Gaia, la Terre, a engendré

Ouranos, le Ciel, un être égal à elle-même pour qu'il l'enveloppe

entièrement. L'extension spatiale de ces deux entités
cosmiques fait de l'une comme de l'autre "le séjour à jamais
stable des dieux bienheureux" (v. 116-117, 128). L'immanence
du divin ne peut être plus clairement exprimée. Quant à la

nuit, elle réapparaît de façon incidente au moment de la
dernière union du Ciel et de la Terre (v. 176-178). Ouranos s'en

vient, "amenant la Nuit", et dans le désir de l'union sexuelle

(philotês) qui le pousse vers Gaia, il l'enveloppe de toutes parts.28

27 Hes. Theog. 744-766.
28 Hes. Theog. 176-178 : VjX0£ 8è vuxt' £7ràyo)v piéyaç Oùpavoç, àfx<pl Sè

TaiT] | L(jL£ipO)V CplXoTYjTOÇ ZTZZGyZTO, XOCL p' £TOCv6(70Y] | 7rdcVT7].



140 VINCIANE PIRENNE-DELFORGE

L'épisode est bien connu : cette ultime approche de la Terre

par le Ciel est assortie d'une ruse qui aboutit à la castration de

ce dernier par son fils Kronos et à la délivrance des enfants du
couple qui étaient enfermés au sein de la Terre.29 Or, dans le

même mouvement qui rapproche Ouranos de Gaia, le dieu
amène la nuit (vbxx' S7tàywv piyaç Oùpavoç, à laquelle aucun
éditeur n'impose cette fois de majuscule à l'initiale). La tombée
de la nuit est donc concomitante du désir dephilotês d'Ouranos.
La notation pourrait n'être qu'incidente, voire anecdotique, si

l'on ne retrouvait Philotês (avec majuscule, cette fois) dans la
cohorte des enfants de la Nuit. Le poète ne dessine donc pas
une atmosphère nocturne au hasard : c'est le cadre approprié à

l'union sexuelle qui pousse Ouranos vers Gaia.
Une fois décrit le forfait de Kronos et les fruits qui en

résultent, dont les Erinyes et Aphrodite, Hésiode expose la

lignée de la Nuit, à savoir les entités que la déesse tire d'elle-
même sans union sexuelle avec un partenaire.30 Les trois
premières sont le Lot-Fatal {Moros), la Mort (Kêr), le Trépas Tha-
natos), immédiatement suivies du Sommeil (Hypnos) et des

Songes {Oneiroi). En deuxième lieu, nous dit le poète, viennent
Sarcasme (Mômos) et Lamentation de souffrance {Oizus algi-
noessa). Puis les Hespérides, les Nymphes du Soir qui se situent
au-delà de l'Océan, à savoir en bordure du monde, aux marges
occidentales du cosmos. C'est alors le tour des Moires, déesses

de la part qui revient à chaque mortel, dans l'alternance des

biens et des maux, et les Kêres, les Mortifères. Puis la réprobation

vengeresse {Némésis), "fléau pour les humains mortels",
ainsi que la Tromperie {Apatê), l'Union sexuelle {Philotês) et la

29 On a beaucoup glosé cette prétendue version grecque de la séparation du
Ciel et de la Terre, et la copulation permanente qu'Ouranos aurait imposée à

Gaia enceinte de ses oeuvres : e.g. RUDHARDT (1986) 15 ; VERNANT (1989)
155 ; Bonnafé (1985). Voir Pironti (2007) 27-28, 32-34 ; (2008) 20, n. 36,
qui met ces différents points en perspective et critique à bon droit les interprétations

antérieures. Cf. aussi LORAUX (1989) 32-33.
30 Hes. Theog. 211-225.



NYX EST, ELLE AUSSI, UNE DIVINITÉ 141

Vieillesse funeste (Géras oulomenon), suivies de la Lutte (Eris)

qui s'empresse d'enfanter à son tour d'autres calamités.
Dans la seule monographie consacrée à la Nuit et à ses

enfants, Clémence Ramnoux écrivait, en 1959 : "Dans la Théogonie

d'Hésiode [...] Nuit et ses enfants sont devenus le principe

du mal".31 Comme souvent, la réflexion moderne
transforme en notion singulière, voire en concept, ce que les anciens

évoquaient essentiellement au pluriel et de manière concrète.
Parler d'un "principe du mal" est anachronique : ce que les

enfants de la Nuit traduisent dans la Théogonie, ce sont les

caractéristiques de la condition humaine énoncées dans une
trame narrative déterminée. A défaut d'une anthropogonie
proprement dite, le poème parle d'abord des humains par le biais
des limites qui sont les leurs. En regard des dieux "bienheureux

qui toujours sont", les hommes voient leurs forces progressivement

décliner et connaissent les maladies, la vieillesse et la

mort. Dans Les Travaux & les Jours, où le poète procède au
même constat par d'autres voies, ce sont les maux enfermés
dans la jarre de Pandora qui peuplent la terre après que la
première femme en a soulevé le couvercle.32 Le constat initial est

explicite et sans appel : "Les tribus des humains vivaient jadis
sur la terre à l'écart des maux et à l'abri de la peine cruelle et
des maladies douloureuses" qui mènent à la mort.33 La Nuit
assume dès lors dans la Théogonie le rôle que remplit Pandora
dans Les Travaux & lesJours : elles sont, chacune à leur manière,
le vecteur de la définition de la condition humaine dans le
cadre narratif spécifique qui les accueille : la mise en place du

cosmos, d'un côté, et, de l'autre, l'évocation didactique et gno-
mique des travaux agraires et de la vie des hommes qui en
dépendent.

31 Ramnoux (1959) 15.
32 Hes. Op. 86-100.
33 Ibid. 90-92 : —pU piÈv yàp Çt&etjxov zt). yOovï cpûX' àvOpomcov | vôcrçiv

ocTsp te xaxcov xaï ocxEp /aXzuGiG 7TOVOLO | vo'jcTcov t' àpyaXécov, al' t' àvSpocm

xàjpaç ÉScoxav.



142 VINCIANE PIRENNE-DELFORGE

Quant au désir sexuel (.Philotês), à la tromperie (Apatê) et au
sommeil (Hypnos), ils ne sont pas l'apanage des humains mortels

puisque les dieux font l'amour, se trompent les uns les

autres et s'endorment. Toutefois, les effets de ces puissances sur
les hommes ne sont pas comparables à ce qu'elles induisent
chez les dieux. En effet, ces derniers ne connaissent pas
l'épuisement des forces vitales dans l'acte sexuel,34 ni la dimension
potentiellement mortifère des contextes de tromperie. Ils
connaissent le sommeil, puisque les dieux dorment, mais c'est

un sommeil qui n'a rien à voir avec Thanatos.
En conséquence, la Nuit "cosmique" est profondément

ambiguë — et en cela, elle est bien une divinité. Elle est
génératrice de l'espace-temps : sans elle, pas de Jour ni d'Air lumineux.

Sa nature ne lui permet pas d'être, comme le Ciel et la

Terre, "le séjour à jamais stable des Immortels", mais elle est
bien l'entité qui crée les conditions du temps qui passe, sous la
forme de l'alternance entre la lumière et l'obscurité. C'est dans

ce cadre que s'inscrivent les processus théogoniques et toute
l'histoire des dieux et des hommes. Par ailleurs, elle est génératrice

des maux qui accablent spécifiquement les hommes, mais
elle produit également Philotês, les Moires, Hypnos, qui
reflètent l'ambiguïté de leur mère par leur oscillation continue
entre effets positifs et négatifs sur la vie des humains. En ce

sens, elle rejoint les effets contrastés de l'Éros primordial qui
rompt les membres et "de tous les dieux et de tous les humains,
dompte, au fond des poitrines, l'esprit et le sage vouloir".35

C'est d'ailleurs en termes de "domptage" des dieux et des

hommes que la Nuit comme entité divine agissante apparaît
dans Y Iliade, ce qui nous fait passer de la Théogonie à l'épopée.
En effet, au chant XIV, le célèbre épisode de la tromperie de

Zeus par Héra fait intervenir le dieu Hypnos qu'Héra sollicite

pour endormir son époux après l'amour. Mais Hypnos craint la
colère de Zeus, dont il a naguère éprouvé les effets et dont seule

34 Pironti (2007) 88-94.
35 Hes. Theog. 120-121.



NYX EST, ELLE AUSSI, UNE DIVINITÉ 143

sa mère, la Nuit "dompteuse des dieux et des hommes", l'a sauvé

en s'interposant entre son fils et le roi des dieux (v. 256-262).
Divinité primordiale et puissante, la Nuit fait reculer Zeus lui-
même. Quant à Héra, pour séduire et endormir ensuite son
époux, elle s'arme de la ceinture d'Aphrodite, déesse qui, elle

aussi, dompte mortels et immortels (v. 199). Héra finit par
convaincre Hypnos de l'aider par la promesse qu'il fera sienne
Pasithéa, l'une des Charités (v. 264-276). C'est un désir de

philotês — même si l'expression n'apparaît pas dans ce passage
— qui a dompté le dieu Hypnos en effaçant sa peur.

Sans entrer dans le détail de ce texte, plus complexe que la

simple grivoiserie ludique à laquelle on l'a souvent ramené,36 on
peut y percevoir en filigrane certains des thèmes que l'on a

décelés jusqu'ici. Pour avoir raison de la vigilance de Zeus,
Héra se munit de deux atouts divins qui ancrent leur pouvoir
dans les forces primordiales du cosmos, antérieures au maître de

l'Olympe : le pouvoir du Sommeil, enfant de la Nuit, et celui

d'Aphrodite qui assume dans l'ordre olympien les effets contraignants

de l'Éros primordial de la Théogonie.37 Certains éléments
de la Dios Apatê peuvent donc être analysés, entre autres,
comme la mise en intrigue de ce que la Théogonie exprime à sa

manière dans une construction généalogique. À ceci près que
l'intrigue impose à l'union de Zeus et d'Héra d'avoir lieu en
plein jour, sous la nuée d'or déployée par le dieu pour les

dissimuler au sommet de l'Ida.38

En ce chant XIV, les éditeurs affectent la Nuit d'une majuscule

puisqu'elle intervient dans une intrigue qui la fait agir.
Toutes les autres occurrences du mot dans Y Iliade portent une
minuscule et sont donc censées renvoyer au phénomène de la
nuit de tous les soirs, ainsi distingué de la déesse par les éditeurs.
C'est au fil des jours et des nuits qui se succèdent que l'intrigue
épique met en scène la colère d'Achille, entre l'enlèvement de

36 Cf. l'analyse pertinente de PlRONTI (2016).
37 Sur ce point, les analyses de RUDHARDT (1986) restent d'actualité.
38 Pour une autre interprétation, voir PlRONTI (2007) 47-48.



144 VINCIANE PIRENNE-DELFORGE

Chryséis et la mort de Patrocle, puis celle d'Hector. Pourtant,
certaines des épithètes qui affectent le phénomène naturel qu'est
la nuit peuvent autant s'appliquer à l'entité divine, ce qui
brouille toute distinction tranchée. Comme l'avait remarqué
Clémence Ramnoux : "... les épithètes restent les mêmes pour
chanter la litanie de la conjuration de la divinité redoutable et

pour décrire la nuit de tous les soirs".39 La Nuit/nuit est redoutable

(oXot)40), noire, ténébreuse (piXouva,41 Ipeßevv/)42), rapide
(0O7)43). En outre, dans un certain nombre de cas où l'on privilégie

pourtant la minuscule, la nuit est incontestablement une
divinité agissante. Certes, le contexte de cette action n'est plus
celui du chant XIV où les effets divinisants de l'intrigue sont
indéniables. Mais la nuit qui "enveloppe" un guerrier agonisant
sur le champ de bataille44 est davantage qu'une simple
métaphore de la mort qui arrive : l'image s'enracine aussi dans les

accointances entre la condition mortelle et la Nuit primordiale.
Une épithète mérite que l'on s'y arrête, même brièvement :

celle d'ambrosiê. La Théogonie ne qualifie pas la nuit
d'"ambrosienne". En revanche, l'épithète lui est attribuée dans
les vers de XIliade,A5 dans des discours directement émis par l'un
des protagonistes du récit. Pour en comprendre la portée, voyons
tout d'abord ce que recouvre l'épithète elle-même. Elle ne s'y
applique pas aux dieux comme tels, mais bien à des éléments
divins : la chevelure de Zeus (1, 529), le péplos d'Aphrodite
(5, 338), la robe d'Héra, celle d'Artémis et les sandales d'Hermès
(14, 178 ; 19, 507 ; 14, 340-341), la pâture des chevaux divins

39 RAMNOUX (1959) 13. J'ai limité ici la liste aux épithètes qui se retrouvent
à la fois dans YIliade et la Théogonie car l'affirmation de Clémence Ramnoux était
quelque peu généreuse.

40 Hom. II. 16, 567 ; Hes. Theog. 757.
41 Hom. II. 8, 486, 502 ; 9, 65 ; 10, 297, 394, 468 ; 14, 439 ; 15, 324 ;

24, 363, 366, 653 ; Hes. Theog. 20, 123, 481, 788.
42 Hom. II. 5, 659 ; 8, 488 ; 9, 474 ; 13, 425 ; 13, 580 ; 22, 466 ; Hes.

Theog. 213 ; Op. 17. Cf. aussi la nuit Ipspv/j : Hes. Theog. 744, 758 ; ôpcpvaÎY) :

HOM. II. 10, 83, 276, 386.
43 Hom. II. 10, 394, 468 ; 12, 463 ; 14, 261 ; 24, 366, 653 ; Hes. Theog. 481.
44 E.g. Hom. II. 14, 439 ; 5, 310.
45 Hom. II. 2, 57 ; 10, 41, 142 ; 14, 78 (vi>£ ap-ßporrj) ; 24, 363.



NYX EST, ELLE AUSSI, UNE DIVINITÉ 145

(5, 369 ; 5, 777 ; 8, 434 ; 13, 35) ou les chevaux eux-mêmes

(16, 866-867), les vêtements dont Zeus ordonne à Apollon
dévêtir le cadavre de Patrocle (16, 670) et l'onguent dont
Aphrodite enduit le cadavre d'Hector (23, 186-187). Ce qui est

qualifié d'"ambroisien" est incontestablement de nature divine.
De la même manière, le sommeil qui s'est emparé d'Agamemnon
est qualifié d'"ambrosien" au début du deuxième chant de
Y Iliade et le contexte permet d'en comprendre la raison. Zeus
envoie Oneiros, le "funeste songe", qui va tromper le roi des

Achéens sur l'issue des combats du jour suivant. Le "divin sommeil

versé sur lui"46 est le cadre imposé par l'intervention de

Zeus et de son émissaire. Agamemnon l'a bien compris, même
s'il se laisse abuser : au réveil, il convoque le Conseil et s'adresse

à lui en ces termes (v. 56-58) : "... le Songe divin (Oeïoç "Ovetpoç)

est venu à moi, dans mon somme, à travers la nuit ambrosienne
(apßpoCTiTjv 8ià vuxtoc), tout à fait pareil au divin Nestor (Nécrropt,
Sicp) pour les traits, la taille, le port".47 Cette première occurrence
de la "nuit ambrosienne", associée au rêve, fait partie du discours

d'Agamemnon. Trois autres apparaissent dans le discours de

guerriers achéens et dessinent ainsi le cadre temporel d'une
réflexion ou d'une action incertaine,48 tandis qu'au dernier chant,
c'est Hermès sous des traits humains qui s'adresse à Priam en lui
demandant ce qu'il fait à cette heure nocturne sur la plaine

troyenne quand les autres se reposent (24, 362-365).
Ainsi, la nuit qui couvre les yeux d'un guerrier mort ou la

nuit comme cadre temporel d'une action décrite par le poète
lui-même n'est jamais "ambrosienne". En revanche, dans le

discours des protagonistes du poème, elle le devient. Néanmoins,
les discours directs qui, seuls, accueillent cette dimension de la
nuit laissent entendre qu'il y a du divin dans "la nuit de tous
les soirs", telle que peuvent la ressentir les acteurs du poème, un
peu comme une invocation qui exprimerait les espoirs ou les

46 Hom. II. 2, 19 : TCpl 8' apißpotjioç 07tvoç.
47 Traduction P. MAZON (CUF) légèrement adaptée.
48 Cf. note 45.



146 VINCIANE PIRENNE-DELFORGE

craintes qu'elle génère en eux. De la même manière, le "sommeil

ambrosien" épandu sur Agamemnon n'est pas indépendant

d'Hypnos, fils de Nyx, et les songes qu'il charrie confèrent
à la Nuit et à certains de ses enfants une potentialité mantique
que les cultes vont nous permettre d'aborder à présent.

4. Honorer la Nuit

4.1. Cultes des entités cosmiques et mantique nocturne

Le corpus des cultes rendus à la Nuit est très limité, comme
l'est aussi celui d'autres entités divines primordiales telles que le

Ciel ou les Astres. La Terre et Eros sont un peu mieux pourvus
en sanctuaires, mais ceux-ci restent peu nombreux.49

Les Grecs étaient conscients de la rareté des hommages
accordés chez eux à des entités cosmiques ou astrales, comme
l'attestent les distinctions qu'Hérodote opère à cet égard avec
les pratiques religieuses des Perses. Ceux-ci n'honorent pas les

dieux en leur élevant des statues, des temples ou des autels, et
ils sacrifient de toute antiquité à l'étendue céleste au sommet
des montagnes, ainsi qu'à la lune, à la terre, au feu, à l'eau, aux
vents.50 Aristophane le dira sur un mode comique, en imaginant

que la Lune et le Soleil conspirent pour livrer la Grèce aux
Barbares afin de recevoir désormais les offrandes destinées aux
autres dieux.51 Cette plaisanterie vient confirmer, par l'absurde,
la distinction conçue par les Grecs entre un culte rendu de

manière récurrente à ce type de divinités par les Perses, en
regard de leurs propres pratiques.

Dans sa comparaison, Hérodote introduit une remarque
intéressante pour notre propos. Evoquant les hommages rendus

par les Perses à l'étendue circulaire du ciel au sommet des

49 Sur la Terre, voir Georgoudi (2002) ; sur Éros, voir PIRENNE-DELFORGE

(1998).
50 Hdt. 1, 131.
51 Ar. Pax 406-416.



NYX EST, ELLE AUSSI, UNE DIVINITÉ 147

montagnes, il précise qu'ils l'appellent Zeus.52 La traduction

grecque de l'hommage des Perses n'est donc pas mécanique,
auquel cas Ouranos eût été un meilleur candidat. Si Zeus est
ici choisi, c'est à la fois pour ses accointances avec le ciel
physique et ses manifestations, mais aussi en raison de sa fonction
de souverain du panthéon grec. En cela, Hérodote produit une
transposition sémantiquement riche du dieu perse Ahura
Mazda qu'il évoque de manière implicite. Ce n'est donc pas le

ciel en tant qu'entité cosmique qui est ici privilégié, alors
même que le propos d'Hérodote sur les sacrifices aux entités

physiques du monde aurait pu, voire dû, l'induire. L'historien
témoigne indirectement du fait qu'en Grèce, les prérogatives
des entités cosmiques primordiales sont en quelque sorte
cristallisées dans des dieux aux fonctions plus précisément
définies.53 Et ce sont surtout de tels dieux qui reçoivent les

hommages des hommes.
En cela, les panthéons des cités entrent en résonance avec le

propos des cosmogonies, dans un registre évidemment différent.

Cosmogonies et théogonies expriment la complexité
croissante du monde par l'intermédiaire de divinités qui
traduisent en les spécifiant les qualités plus génériques de leurs

parents.54 Les panthéons locaux, quant à eux, s'inscrivent dans
le présent du règne de Zeus, où les entités primordiales n'ont
qu'un rôle limité.55 La théogonie installe le règne de Zeus au
terme d'un processus évolutif dont la narration généalogique et
les intrigues marquent la chronologie. En revanche, même si ce

52 Hdt. 1, 131 : TOv x'jxXov navra tog oùpavoG A£a xaÀéovTsç.
53 Sans qu'il soit ici question d'une quelconque 'évolution' comme l'ont

conçue nombre d'interprètes des systèmes religieux antiques au cours des XIXe et
XXe siècles. Cf. infra, le cas de Delphes.

54 RUDHARDT (1986).
55 Parmi les entités primordiales, c'est sans doute la Terre qui compte le plus

d'occurrences cultuelles dans notre documentation textuelle, mais le dossier reste

maigre. La situation n'a guère évolué depuis le constat de FARNELL (1907b) 7 :

"The catalogue of local worships of which record remains is scanty, and only
some of them are worth special comment".



148 VINCIANE PIRENNE-DELFORGE

genre d'explication a pu être invoqué naguère,56 les panthéons
ne sont pas forcément le fruit d'une évolution depuis des entités

cosmiques vagues (du type "Grande déesse" ou "Terre
mère") jusqu'aux divinités personnalisées sous des noms qui ne

sont plus transparents, même si certaines traditions narratives

transposent à l'échelle locale les rythmes de l'histoire poétique
du monde. C'est ce qu'avait déjà montré Christiane Sourvi-
nou-Inwood à propos de la succession présumée des propriétaires

divins de l'oracle de Delphes,57 avec Gê et Thémis censées

avoir précédé Apollon sur le site de la faille mantique.58 Ce

genre de discours des origines exprime les qualités particulières
de ce qu'il projette ainsi dans un passé plus ou moins reculé,

que ce soit un dieu, un sanctuaire ou même une coutume.
Mais il ne parle pas d'histoire. Les récits et l'histoire des cultes

ne sont pas mécaniquement superposables,59 et la Théogonie
d'Hésiode ne dit rien d'une évolution présumée de la représentation

du divin depuis la préhistoire jusqu'à la Grèce des cités.

L'exemple de Delphes n'est pas pris au hasard. En effet,
parallèlement aux figures féminines ancestrales de Gê et de

Thémis, une tradition rapportée par un scholiaste de Pindare et

par Plutarque substitue la Nuit à la Terre ou, pour le dire en

grec, Nyx à Gê.60 Les potentialités mantiques de la Nuit sont
déjà induites par la maternité d'Hypnos et des Oneiroi que lui
accordent les traditions archaïques, même si, comme pour toute
révélation mantique en Grèce, c'est la boulé de Zeus qui s'y
révèle en dernière instance. Là encore, une tradition des origines

56 Un exemple récent : HAARMANN (1996).
57 SOURVINOU-INWOOD (1991), surtout 227-234 sur le mythe.
58 Aesch. Eum. 1-8. Cf. aussi Eur. IT 1234-1283 ; Eur. Or. 163-165, et les

sources citées par SOURVINOU-INWOOD (1991) 236, n. 1.
59 Même s'il est important de les étudier en parallèle, en tant que langages

différents qui résonnaient ensemble dans l'esprit de ceux qui les utilisaient. Sur
ce type de méthode d'approche des dieux grecs, voir Pirenne-Deforge /
PlRONTI (2016).

60 Hyp. PlND. Pyth. a, 22 (Drachmann) : sÏtoc [Apollon] spysvai èm to
pavTsîov, èv p, 7Tpc')7/ .VA 7/p/tuc'A/too, EÎTOL (-)épj.p. Cf. Plut. De ser. num. 28
(Mor. 566c).



NYX EST, ELLE AUSSI, UNE DIVINITÉ 149

telle que la rapporte Euripide est éclairante. Dans Ylphigénie en
Tauride, le chœur évoque l'éviction de Thémis par Apollon.61
La déesse est dite "enfant de la terre" (yàç tcouSoc) et c'est une
"chthonienne colère" (yOoviav p.Y)vt.v) qui s'abat puisque
Chthôn envoie de manière erratique des visions oniriques qui
révèlent "le passé, le présent et tout ce qui [advient] ensuite, à

beaucoup de mortels, dans les sombres couches de leur
sommeil".62 Cette Chthôn n'est rien d'autre qu'une déclinaison
spécifique de Gê elle-même, l'humus noir et fertile où s'enracine
la végétation, mais qui accueille aussi les morts. Finalement,
Zeus intervient à la demande d'Apollon et il le rétablit dans ses

honneurs en mettant fin aux oracles nocturnes.63 La tragédie
d'Euripide associe ainsi très habilement, dans un même mouvement,

Gê/Chthôn et Nyx aux origines de l'oracle delphique, en

soulignant du même coup la primauté de la parole apollinienne
sur l'oniromancie qui est essentiellement nocturne.64

La construction mythique est limpide et y chercher la trace
d'une querelle ancestrale entre différents types de mantiques
reste une entreprise hasardeuse, sans véritable fondement sur
le plan de l'histoire.65 Il existe pourtant bien un sanctuaire ora-
culaire de la Nuit dans la cité de Mégare. Le contexte cultuel
dans lequel il s'inscrit devrait permettre d'en comprendre la

portée.

61 Eur. IT. 1260-1273 ; v. 1268-1269 : Tata §è xàv | pavxEicov àçs£Xexo
xipiàv | Ootßov, çOôvco O'jyaxpôç. Cf. 1289-1290 : xaï xipiàç 7xâXiv 0?]xe AoÇ£a.

62 Eur. IT. 1263-1265 : Ty/yj. | XOcov sxsxv&xjaxo <pâ<jp.ax' ô(vapcov), |

OL 7XOÀÉXLV [iEpôraov XOC XE TTC<3x7. XOC x' | E7XElO' 5XX7. x' SplsAAs X'J/ELV | Ö7XVOU

xaxà SvoçEpâç eùvâç çpâ^ov. Dans toutes les éditions consultées, l'adjectif
v'jyia est proparoxyton et détermine dès lors <pâxpaxa. Ce sont les visions qui
sont qualifiées de nocturnes et non Chthôn elle-même (sans doute pour des

raisons métriques que je n'ai pas pu éprouver). Mais la proximité de l'adjectif et
de Chthôn devait résonner à l'oreille et renvoyer, peu ou prou, à une "Terre
nocturne".

63 Eur. IT. 1270-1281.
64 Cf. Detienne (22009) 160-169.
65 Le livre de Clémence Ramnoux est, de ce point de vue, un produit de son

temps : (1959) 19-23.



150 VINCIANE PIRENNE-DELFORGE

4.2. L'acropole sombre de Mégare

Visitant la cité au IIe siècle de notre ère, Pausanias y décrit les

deux acropoles qui s'y élèvent en leurs configurations cultuelles
contrastées. Il gravit tout d'abord la Karia, l'acropole orientale :66

ECTXl [i.Èv AlOVÙfJOl) vaOÇ N'JXXeXÎoI),

TtETtOlTJXai §È AcppoSlXTJÇ

'Emaxpocpla? îspov xal Nuxxôç
xaXoùptevov êtm [Aavxeïov67 xal Aïoç
Kovlou vaoç oùx Èyorv opocpov. xoù
Se ActxXtjtuoù xo ayaX[ra Bpùaçiç
xal aùxo xal xyjv 'Yyslav etohtjctev.
ÈvxaùOa xal xyç A^pijxpoç xo

xaXoùptevov [J-éyocpov- §è

aùxo ßaaiXE'jovxa Ivâpa ÈXsyov.

Il y a un temple de Dionysos
Nyktélios et l'on a construit aussi un
sanctuaire d'Aphrodite Epistrophia. Il
y a également un sanctuaire oraculaire
dit "de la Nuit", ainsi qu'un temple
de Zeus Konios, qui n'a pas de toit.
La statue d'Asclépios est l'œuvre de

Bryaxis ainsi que celle d'Hygie. C'est
là aussi que se trouve ledit "megaron
de Déméter". On disait que Kar
l'avait construit sous son règne.

Sur l'acropole occidentale, dite d'Alkathoos,
cultuel se décline en d'autres figures :68

environnement

0ÙX0§6[jl7jXa[. SÈ ETtl xf; XOpUCpT) XTjÇ

àxpoTtciXEorç vaoç A6ïjvâç, ayaXpia
SÉ Èdxtv ÈTtc/pooov TtXyjv yxLpo'jV xal

axporv TtoStov xaùxa SÈ xal xo

TtpocrooTtov Ètrxtv ÈXÉyavxoç. xal
Èxspov ÈvxaùOa Ispov AOtjvcxç

xExolyxa1. xaXoufxévTjç Nlxrjç xal
aXXo AtavxtSoç- xà SÈ se aùxo

MeyapEOov p.Èv Ttapèïxai xolç
lirypz-jxatc, Èyor SÈ ortola voA'Ç,

Au sommet de l'acropole, on a

construit un temple d'Athéna ; il s'y
trouve une statue, dorée, sauf pour
les mains, et l'extrémité des pieds.
Ces parties, ainsi que le visage sont
en ivoire. En cet endroit, on a

construit un second sanctuaire
d'Athéna, appelée Nikè, et un autre
d'Athéna Aiantis. Les guides de

Mégare laissent de côté ce qui

66 PAUS. 1, 40, 6.
67 Le manuscrit ß présente la leçon È7U[iavx£Ïov corrigée en ècrxt [iavxeïov par

Calderini. Cette correction a été adoptée par la plupart des éditeurs, mais
l'édition italienne de MUSTI / BESCHI C* 1995) a choisi de conserver la leçon du
manuscrit, même s'il s'agit d'un hapax legomenon, en arguant du fait que le verbe
È7U[iavx£Ùo[iat. existe. Nous conservons la correction parce que le substantif
manteion est bien attesté dans la Périégèse et que l'auteur recourt à une formulation

exactement parallèle en 2, 11, 3 (Ilopala xaXoùpiEvov ètrxiv aXtjoç) et en 3,
16, 6 (7tX7j(jîov 8è Atjxpaßaxoo xaXoùpisvov ètrxiv -çpôiov).

68 PAUS. 1, 42, 4-6.



NYX EST, ELLE AUSSI, UNE DIVINITÉ 151

ysvsaOai ypà^oj. Te/.ayojv o Aîaxoù
Suyaxpl AXxàOou llsptßota
cti)v(I)x7)ct£v- Ai'avxa oùv xyjv àpyyjv

xyjv AXxàOou SiaSeÇà[j.evov Ttoâjtrai
xo ayocXpia r''e> j'iyA xy ç A Otjvcxç. xoù
Se AtcciXXojvoç teAvOou [tÈv Vjv o

àpyaloç vaoç- öcrxEpov §È ßoOTiAeup

(Î)xoS6[J.7)ctev ASptavoç X(6ou Xeuxoù.

o [jiÈv §7] ILjOioç xaXo'j[jiEvoç xal o

AexaxTjcpopoç xolç AlyuTtxioi?
[jiaXtcrxa Èotxacri. poàvotç, Sv SÈ

'A pyrx'éxyv ÈTEOvofxàÇoucuv,

AîyivTjxixoIç Èpyotç ècrxlv opLoiop-

Ißsvou SÈ X7.7X7. 0[70t0JÇ 7ES7EOL7jX(X[.

[...] ÈfJXl SÈ xal A^[J.7)XpOÇ tspov
0£(7[J.OCp6pOl).

concerne ce sanctuaire et j'écrirai
donc ce que j'en pense. Télamon,
le fils d'Ajax, épousa Périboia, fille
d'Alkathoos. Ajax, qui succéda à

Alkathoos fit faire, selon moi, cette
statue d'Athéna. L'ancien Apollon
était de brique. Par la suite

l'empereur Hadrien le fit construire
en marbre blanc. L'Apollon appelé
Pythien et l'Apollon Dekatephoros
sont tout à fait semblables aux
statues des Egyptiens. L'Apollon que
l'on nomme Archégète est semblable

aux œuvres d'Égine. Toutes ces

statues sont pareillement faites en
bois d'ébène [...] Il y a aussi un
sanctuaire de Déméter Thesmophoros.

Athéna et Apollon sont manifestement les divinités tuté-
laires de la cité, et leurs sanctuaires en occupent le sommet
le plus élevé avec différents sanctuaires. La référence à Xarche

dAlkathoos dont aurait hérité Télamon dans l'explication
personnelle de Pausanias atteste que le visiteur a perçu la relation
des sanctuaires d'Athéna avec l'exercice du pouvoir, fût-il militaire

dans le cas de la Nikê. L'Apollon Pythios et Dékatêphoros
est le dieu oraculaire de Delphes,69 tandis que l'Archégète est
le fondateur de la cité, qui a contribué à la mise en place des

remparts de la cité et contribue à la stabilité de l'ensemble.70

Enfin, la Déméter Thesmophoros est la législatrice, celle qui a

apporté aux hommes les attributs de la vie civilisée :

l'agriculture et la continuité normée des communautés via la fécondité

des femmes légitimement épousées.
En face, on trouve un Dionysos de la nuit, le dieu célébré

dans un cadre nocturne comme dans la cité voisine de Sicyone
où, une nuit par an, on transportait ses statues à la lumière des

69 Antonetti (1999).
70 Detienne (22009) 92-96.



152 VINCIANE PIRENNE-DELFORGE

torches.71 La tonalité nocturne du dieu est renforcée par la
présence de l'oracle de la Nuit. Quant au Zeus Konios, il s'agit
d'un dieu "poussiéreux". S'agit-il d'une référence au vent qui
soulève la terre ou à l'absence (peut-être fortuite) du toit de son
temple ?72 L'épiclèse pourrait tout autant renvoyer au lieu
"poussiéreux" par excellence, à savoir les enfers et faire de ce

Zeus un équivalent local de son frère Hadès. Un argument en
faveur de cette hypothèse est la présence, au flanc de cette acropole,

d'un lieu où Déméter aurait appelé sa fdle enlevée par
Hadès aux enfers.73 Quant à l'Aphrodite locale, elle est "celle

qui tourne", "celle qui incite", la déesse de la pbilotês, le désir
sexuel dont Hésiode disait que celui d'Ouranos amenait la nuit
avec lui.

Si le contraste entre les deux acropoles n'est pas seulement

un effet des choix effectués par le Périégète, il est tellement
marqué qu'il en deviendrait presque caricatural. Cette construction

en deux ensembles antinomiques a conduit les interprètes
à y projeter les différents jeux d'opposition qui ont scandé

l'historiographie de la religion grecque : obscurité dionysiaque
versus lumière apollinienne, sphère chthonienne versus sphère
olympienne, cultes du passé "créto-mycénien" versus cultes

civiques de la période archaïque.74 Le problème central de ce
dossier est l'absence de chronologie, hormis pour les statues du
sculpteur Bryaxis dont l'activité se situe au IVe siècle. Selon les

principes interprétatifs évoqués tout à l'heure, l'oracle de la

Nuit a été considéré comme un culte "ancien". Or, rien ne

permet d'être aussi affîrmatif et l'arc chronologique est vaste

puisque le terminus ante quem est la visite de Pausanias.

Au-delà des questions de chronologie qui sont largement
insolubles, la concentration de cultes en relation plus ou moins

71 PAUS. 2, 7, 5 (sous les épiclèses Bacchios et Lysios). Cf. Eur. Bacch. 485-
486 ; EM609, 20, s.v. NoxTÉAioq' ô Aiovuctoç, q, vtjxTtop Ta p.o<m(pia Er.i:..

11 Musti / Beschi (41995) 424.
73 Paus. 2, 43, 2. Cf. Pirenne-Delforge (1994) 87.
74 E.g. ANTONETTI / LÉVÊQUE (1990) 206-209, où se trouve synthétisé un

florilège de toutes ces hypothèses.



NYX EST, ELLE AUSSI, UNE DIVINITÉ 153

appuyée avec les tonalités nocturnes de la Nuit et l'obscurité
du monde des morts est frappante et semble être le fruit d'un
"programme cultuel" sciemment élaboré par les Mégariens. En

outre, sur l'agora qui s'étend au pied des acropoles, on retrouve
un Dionysos Patrôos et Dasyllios, gentilice et barbu, et une
Aphrodite Praxis, dont on a montré ailleurs les relations avec la

persuasion nécessaire dans l'espace public qu'administrent les

magistrats.75 Si contraste il y a, il ne s'opère pas seulement entre
les deux acropoles, mais aussi entre la Karia "nocturne" et
l'activité de l'agora. De part et d'autre se retrouvent Dionysos
et Aphrodite,76 qui déclinent leurs compétences selon une grille
d'interprétation qui met en regard la nuit et le jour.

Mais comment comprendre la présence d'Asclépios et d'Hy-
gie dans l'ensemble des cultes de la Karia Comme souvent,
Pausanias est notre seul témoin, ce qui limite les possibilités
d'interprétation. Il ne fait référence qu'à des statues, mais ce ne
serait pas le seul exemple du recours à la synecdoque dans ses

descriptions : il est quelques cas où, derrière la seule mention

75 Pirenne-DelfoRGE (1994) 90-91. La déesse Praxis est la déesse de

l'efficacité, pourrait-on dire. La praxis peut aussi être entendue au sens de

"consommation" sexuelle. Les statues de Peitho, d'Éros, de Pothos, d'Himeros et
de Parégoros qui se trouvent dans le sanctuaire de l'agora attestent que les champs
d'intervention de la déesse y sont potentiellement pluriels.

76 Ces cultes de l'agora semblent avoir fait partie des éléments du patrimoine
religieux que les colons mégariens ont emmenés avec eux pour fonder des cités

au bord de la mer Noire. Ainsi, à Kallatis (fondée par Héraclée du Pont, colonie
mégarienne), Dionysos appelé Patrôos et Dasyllios, Aphrodite (peut-être Pandémos)

en lien avec Peitho semblent bien faire écho, au IVe siècle, aux cultes rendus
à ces dieux sur l'agora de Mégare : ISM, III, 40. Cf. Avram / LefÈVRE (1995).

- À Mégara Hyblaea, une statue de 60 cm de haut représentant une figure féminine

assise (acéphale) allaitant deux enfants a été mise au jour dans la nécropole
nord-ouest de la cité. Publiée en 1954, elle est stylistiquement associée au
contexte artistique de Samos et de Milet, et datée du premier tiers du VIe siècle

(MERTENS-HORN [2010] 113). En 1975, R.R. Holloway avait fait l'hypothèse
qu'il pouvait s'agir d'une représentation de la Nuit, à l'instar de la vignette du
coffre de Cypsélos. Récemment, M. Mertens-Elorn a poussé plus loin cette
hypothèse en rapportant la représentation au culte de la Nuit à Mégare, la métropole

de Mégara Elyblaea. Si elle a raison, cela confirmerait le caractère 'archaïque'
du culte de la Nuit en ce lieu. Mais, pour séduisante qu'elle soit, cette analyse est

par trop spéculative pour être intégrée comme telle à la présente réflexion.



154 VINCIANE PIRENNE-DELFORGE

de statues, se cache probablement un sanctuaire.77 Afin d'élargir
notre champ de vision, observons le culte du dieu dans la cité
voisine de Sicyone, comme nous l'avons fait pour le Dionysos
nocturne. Dans le sanctuaire local d'Asclépios, Pausanias a vu
un bâtiment double comprenant, à l'avant, une tête d'Hypnos,
et un espace intérieur pour Apollon Karneios dont l'entrée était
réservée aux prêtres. 11 décrit ensuite un portique accueillant

notamment "une statue d'Oneiros et un Hypnos, surnommé
Epidôtès, 'Dispensateur', en train d'endormir un lion".78
Certains interprètes ont considéré que la présence du Songe et
du Sommeil attestait la pratique de l'incubation en ce lieu.79

Dans une toute récente monographie sur ce thème, Gil Renberg
se montre très critique à l'égard de cette option qu'il relègue au

placard des "fantômes" de l'incubation.80 Ses arguments sont
les suivants : 1/ on n'a pas de mention de ces entités dans
d'autres sanctuaires incubatoires ; 2/ d'autres dieux présents
dans le sanctuaire, comme Pan, Artémis, Apollon, peuvent être
honorés avec Asclépios alors qu'ils n'ont pas de lien avec
l'incubation "or could be displayed in sculpted form for esthetic
reasons" ; il n'y a donc pas de raison, selon lui, de conclure à

une relation nécessaire entre les statues d'Hypnos et d'Oneiros,
et la pratique de l'incubation dans le sanctuaire.81

Les deux types d'arguments sont discutables, notamment le

second qui invoque le caractère purement décoratif des statues.
Ce genre de considération masque davantage nos incompréhensions

qu'elle ne les résout. Si l'on observe, par exemple, la

proximité des statues d'une Aphrodite Ambologêras ("Qui
repousse la vieillesse"), d'Hypnos et de Thanatos à Sparte,82

a-t-on vraiment progressé en y voyant la trace d'un aimable

77 PAUS. 1, 19, 1 ; 1, 44, 4 ; 3, 18, 4.
78 Paus. 2, 10, 2.
79 RIETHMÜLLER (2005) I, 130-133, et 131 pour l'hypothèse de l'incubation

(qui n'est pas reprise dans le volume II, 63-68).
80 Renberc, (2017) 180-181, n. 152 ; 679-680 ; 686-688.
81 Ibid., 687.
82 Paus. 3, 18, 1. Cf. les analyses de PlRONTI (2007) 92-93, sur lesquelles je

m'appuie ici.



NYX EST, ELLE AUSSI, UNE DIVINITÉ 155

divertissement esthétique sur l'amour, le sommeil et la mort
C'est faire l'économie du constat qu'il s'agissait d'un culte à

une divinité dont les figures d'Hypnos et de Thanatos expriment

certains aspects de la puissance : les forces vitales

qu'Aphrodite est appelée à protéger — elle "repousse la
vieillesse" — s'épuisent aussi sous les effets du désir douloureux,
comme l'atteste la figure de Pandora dont nous avons parlé
plus haut. Les trois statues Spartiates s'inscrivent dans un réseau

sémantique où l'ambiguïté d'Aphrodite passe par la proximité
avec les enfants de la Nuit.

Dans le cas de Sicyone, il est évident que jamais on n'aurait
fait l'hypothèse de la pratique de l'incubation à Sicyone sans
la référence à Hypnos et à Oneiros. Ils sont toutefois bien
présents dans cet Asclépieion. Le lien avec Asclépios n'est pas
fortuit ou décoratif, pas plus que ne l'était celui de l'Aphrodite
Spartiate avec Hypnos et Thanatos. Sans qu'on en connaisse les

termes rituels exacts à Sicyone, Oneiros et Hypnos expriment
l'une des voies possibles de la communication avec le dieu : un
sommeil peuplé de songes.

Munis de tous ces éléments, revenons à Mégare. Dans la
description de l'acropole Karia, le manteion de la Nuit apparaît
comme une structure indépendante, et le terme signifie bien,
dans la Périégèse, un sanctuaire dont le propriétaire divin émet
des oracles.83 En outre, comme on l'a vu plus haut, les potentialités

mantiques de la Nuit passent essentiellement par les

rêves et cet arrière-plan — certes narratif mais néanmoins
explicite — permet de faire l'hypothèse que l'oracle était lié à

l'oniromancie.84 Dès lors, si l'assemblage des sanctuaires de la
Karia fait bien partie d'une construction signifiante et relationnelle,

les figures d'Asclépios et d'Hygie pourraient avoir été,
d'une manière ou d'une autre (qui nous échappe), autant associés

à la Nuit mégarienne que le Dionysos des célébrations
nocturnes et l'Aphrodite de la philotês.

83 Pirenne-Delforge (2008) 175-176. Voir aussi la discussion avec Ioannis
Mylonopoulos, ci-dessous, sur ce point.

84 Cf. Friese (2010) 53-54, 75, 377.



156 VINCIANE PIRENNE-DELFORGE

4.3. Deux dédicaces à la Nuit : voyage à Pergame et retour en

Etolie

En ce milieu du IIe siècle où Pausanias visitait l'acropole de

Mégare, une jeune femme procédait à une dédicace à Pergame.
Elle est conservée sur un autel rond qui a été mis au jour dans
le sanctuaire de Déméter dans la cité :85

NuXTl XOtl TsXsT% I XOtl TWl AÙTOjXtXTOH | KX<Xl)8(<X TsXs<T<pOp!.<Xv(<X

I ÛfAV^Tpia x<xt' ovap.

A la Nuit et à Télétè ainsi qu'à Automatos, Claudia Telesphoriania,
la chanteuse d'hymnes, à la suite d'un rêve.

La dédicace effectuée par la chanteuse d'hymnes à la suite
d'un rêve est destinée à trois entités respectivement appelées

"Nuit", "Célébration mystérique" et "Hasard spontané". J'ai eu
l'occasion de me pencher sur ce document dans une petite
étude sur la Télétè divinisée,86 mais c'est évidemment comme
ensemble articulé qu'il faut considérer ces trois entités honorées

par la chanteuse d'hymnes Claudia Telesphoriania. L'expression
kat' onar identifie clairement le vecteur d'une injonction divine,
probablement nocturne.87 Dès lors, la Nuit honorée peut
être soit le cadre de cette expérience onirique ou celui de la
"révélation spontanée" que désigne la coordination de Télétè et
Automatos. Dans ces deux cas, qui ne sont pas exclusifs l'un
de l'autre, ce sont des forces conçues comme divines que la
chanteuse d'hymnes de Pergame a ressenties et qu'elle honore
d'un autel. La Nuit est ici destinataire de la démarche en tant
que puissance divine au même titre que les deux autres entités :

elle fournit le cadre propice à la "révélation spontanée" et/ou au
rêve qui l'a accompagnée.

85 Robert (1977) 4-5 OMS VII 572-573.
86 Pirenne-Delforge (2016) 37-38.
87 Sur de telles injonctions, voir l'important article de VAN STRATEN (1976)

et, plus récemment, RENBERG (2010).



NYX EST, ELLE AUSSI, UNE DIVINITÉ 157

Il s'agit assurément d'une dédicace élaborée, dans le cadre
d'une cité qui a également vu, à la même période, le développement

des hymnes orphiques et leur réflexion poussée sur
les multiples manières d'exprimer les facettes chatoyantes de la

puissance des dieux.88 Dès les débuts du recueil, le troisième
hymne honore la Nuit, dont la parodie d'Aristophane dans les

Oiseaux attestait déjà l'importance dans les théogonies orphiques
de son temps.89 Louis Robert avait émis l'hypothèse que le

répertoire de la dédicante incluait des hymnes orphiques.90
La présence conjointe de Nyx et de Télétè soutient assurément

cette identification.
La deuxième dédicace — et je peux dire la seconde car

on n'en connaît pas d'autre91 — est celle de Nikô évoquée à

l'entame de cette étude. Nous sommes désormais mieux armés

pour interpréter la présence de la Nuit aux côtés d'Artémis dans

ce document dont l'arrière-plan est très certainement une
parturition. Or, la grossesse et l'accouchement étaient des circonstances

à haut risque pour les femmes. Au péril d'y laisser la vie

s'ajoutait la perspective de souffrances aiguës au moment du
travail. Les parallèles que les auteurs anciens ont dessinés entre
les risques encourus par les hommes sur le champ de bataille
et ceux des femmes sur leur lit d'accouchement remontent à

Y Iliade et ne se cantonnent pas à la glorification des seules

mères des Spartiates.92 Dans la tragédie d'Euripide qui porte
son nom, Médée dira les peines des femmes et sa préférence à

se retrouver en première ligne sur le champ de bataille par trois

88 Sur ces hymnes, voir RUDHARDT (2008) 165-326.
89 Ar. Av. 693. Cf. aussi Arist. Metaph. 1071b 26-27. Voir BRISSON (1985)

390-392 et Rudhardt (2008) 188-189.
90 Robert (1977) 4-5 [= OMS VII 572-573]. L'hypothèse que ces pièces ont

été composées à Pergame à l'entour du IIe siècle de notre ère (KERN [1910]
89-102) n'est pas contestée.

91 La "Mère de Némésis", qui pourrait être la Nuit selon la généalogie
hésiodique, apparaît à l'accusatif sur un petit monument de la Lesbos impériale :

ROBERT (1977) 3 [= OMS VII 571 : les lettres ne sont "pas antérieures au milieu
du IIe siècle de notre ère"].

92 Hom. II. 11, 267-272. Cf. Loraux (1989) 29-31, 44, et passim.



158 VINCIANE PIRENNE-DELFORGE

fois, bouclier au flanc, plutôt que d'enfanter une seule fois.93

C'est à Artémis qu'est généralement rapportée cette violence

que subit la femme en couches. L'Iliade en fait "un lion pour
les femmes"94 et ses flèches sont intensément redoutées,95 à

l'instar des coups de lance et d'épée qui transpercent le guerrier.
Ce dernier, quand il meurt, voit la nuit recouvrir progressivement

ses yeux et les accointances épiques de la nuit et de la mort
s'enracinent, on l'a dit, dans les qualités spécifiques de la Nuit
primordiale. On ne dispose pas d'un même type de description

pour évoquer la mort d'une parturiente, mais la dédicace de

Nikô nous donne l'opportunité d'explorer les ressorts de ce

thème.
En effet, si Nikô a fait un vœu, avant son accouchement,

voire au cœur même du travail, c'est pour se protéger de la
souffrance et du risque d'en mourir ou de voir mourir son
enfant. Il est intéressant de constater que le prénom masculin

Lysiponos, qui est particulièrement attesté en Grèce centrale à

partir de la période hellénistique, pourrait avoir un lien avec la
délivrance ressentie au moment de la naissance de l'enfant ainsi
dénommé.96 On se prend alors à rêver que Nikô offrant des

lysipona a donné à son nouveau-né le nom de Lysiponos Quoi
qu'il en soit de cette échappée imaginative, le choix de prier
Artémis dans ce genre de circonstance répond à une attente bien
attestée à l'égard de la déesse.97 Elle peut être alors qualifiée de

Lochia98 ou d'Eulochia." Le nom-même d'Ilithyie peut s'ajouter

93 Eur. Med. 248-251. Cf. Ellinger (2009) chapitre III.
94 Hom. II. 21, 483.
95 Anth. Pal. 6, 271 et 273.
96 A l'instar des anthroponymes théophores et qui, pour une part au moins,

devaient être fondés sur un vœu effectué par les parents. Ce sens premier a pu être

progressivement atténué et un prénom peut aussi répondre à un effet de mode,
mais n'oublions pas qu'un Isidore ou un Artémidore ont pu être considérés

comme respectivement "donnés" par Isis et par Artémis. Sur les noms théophores,
voir Parker (2000).

97 Voir notamment COLE (2004) chapitres 6 et 7.
98 SEG XVI 341 (Delphes, 362/361) ; SEG XXXVII 487 (Larisa, IIP s.

av. J.-C.) ; EIelly (1973) n° 174 (Gonnoi, lle-ler s. av. J.-C.).
99 HELLY (1973) n° 173 (lre moitié IIIe s. av. J.-C.). Cf. HESYCH. s.v. sùXoyia'

'ApTEfilC.



NYX EST, ELLE AUSSI, UNE DIVINITÉ 159

au sien, notamment en Béotie100 et à Gonnoi en Thessalie.101

Arrêtons-nous un moment sur ce cas de la juxtaposition Artémis/
Ilithyie puisque, si l'on ne sous-entend pas de coordination,
c'est à ce type de construction paratactique que l'on a affaire

avec Nuit/Artémis.
Placer ainsi côte à côte deux divinités ne gomme pas la

distinction entre elles, mais accentue ce qui les rapproche : une
Artémis Ilithyie signifie une Artémis sous l'aspect par lequel
elle ressemble le plus à Ilithyie.102 Il en va de même pour une
Athéna Nikê, par exemple. Et les différents cas de dénominations

de ce type paraissent bien attester le prestige des "grands
dieux", avec la divinité "panhellénique" qui reçoit la place
d'honneur.103 Mais il peut aussi arriver que deux divinités
"panhelléniques" soient ainsi juxtaposées, comme Aphrodite-
Héra désignant, à Sparte, une antique statue de bois que les

mères honoraient au moment du mariage de leur fille.104

Il s'agissait alors d'opérer une intégration particulièrement
puissante des compétences respectives des deux déesses puisque
chacune se voyait ainsi honorée sous l'aspect par lequel elle ressemblait

le plus à l'autre.
Est-ce à une telle structure dédicatoire que répond l'inscription

de Kallipolis Si l'on applique l'interprétation que l'on
vient d'évoquer, la Nuit-Artémis signifie Nyx sous l'aspect par
lequel elle ressemble à Artémis. C'est la Nuit d'Hésiode qui se

profile ainsi : la mère du Lot-Fatal {Moros), de la Mort (Kêr),
du Trépas (Thanatos), et de Lamentation de souffrance {Oizus
alginoessa). Mais la mortalité et la souffrance ne sont pas
génériques comme dans la Théogonie : la juxtaposition d'Artémis
atteste que c'est dans le registre de la parturition que ces maux

100 IG VII 1871-1872 I.Thespiai 250-251 (Thespies, i/ll s. ap. J.-C.) ;

IG YII 4174-4175 (Anthédon, s.d.). Cf. Schachter (1981) I, 94-106.
101 Plus d'une vingtaine de dédicaces s'échelonnant du milieu du IIIe siècle au

Ier siècle avant notre ère : Helly (1973) nos 175-196.
102 Parker (2005) 225.
103 Ibid., 226.
104 PAUS. 3, 13, 9. La phrase du Périégète ne permet pas d'exclure qu'il

s'agisse d'Héra-Aphrodite.



160 VINCIANE PIRENNE-DELFORGE

étaient menaçants. Ce pourrait donc bien être à la Nuit-Artémis
et pas seulement "à la Nuit et à Artémis" que s'est adressée

Nikô, en un syntagme polythéiste qui stipule le rapport des

forces divines en présence, celles que la dédicante a précisément
identifiées au moment de son accouchement.

Ces deux dédicaces, tant celle de Pergame que celle de

Kallipolis, par le caractère exceptionnel de la référence à la Nuit
en tant que destinataire d'un rituel, attestent que l'entité
primordiale de la Théogonie pouvait être ressentie comme une
puissance divine à l'œuvre dans le monde. Mais le caractère

exceptionnel d'une telle référence atteste aussi que ce sont des

dédicaces théologiquement élaborées qui explicitent plus que
d'autres une expérience religieuse. Dans la plupart des cas, il
n'était nul besoin d'ancrer un vœu dans le champ de compétence

des entités primordiales : d'autres dieux y pourvoyaient.
Le fait que les dédicaces à la Nuit soient respectivement

datées du début de la période hellénistique et de la période
impériale ne permet pas de revenir vers l'acropole de Mégare
avec davantage de précision chronologique puisque ces textes
maintiennent parfaitement l'écart entre la fabrication des

statues de Bryaxis et la visite de Pausanias. En revanche, la relative

préciosité de ces documents nous conforte dans l'idée que le

manteion mégarien de la Nuit est le fruit d'une élaboration
sciemment opérée avec les autres cultes de l'acropole Karia,
quelles qu'en soient les dates respectives. Nous n'en connaissons

pas le détail, mais ce cas, fût-il exceptionnel, atteste une fois

encore que le polythéisme grec est profondément relationnel.

5. Conclusion

Hérodote et Aristophane en étaient parfaitement conscients :

les Grecs n'honoraient guère les entités cosmiques primordiales
comme telles. Même s'il ne fait pas partie des dieux visés par la

remarque de ces auteurs, l'exemple de l'Éros de la Théogonie

est tout aussi éloquent. Venu à l'existence aux tout débuts du



NYX EST, ELLE AUSSI, UNE DIVINITÉ 161

cosmos, Éros est ensuite subordonné à Aphrodite une fois que
le processus proprement théogonique est enclenché.105 La
déesse, en tant que première figure véritablement anthropomorphe

du cosmos,106 prend en charge la puissance divine "qui
rompt les membres". De la même manière, maints aspects de

Gaia sont cultuellement assumés par Déméter, par les Charités
et d'autres divinités encore, selon ce qui est attendu dans le
cadre du domaine "chthonien" — au sens strict de ce qui relève
de l'humus fécond —, pour ne rien dire de ce que Zeus doit
à Ouranos.107

C'est dans ce cadre que se dessine la figure de la Nuit avec

majuscule. Elle est divine et donc susceptible d'émerger dans le

registre cultuel. 11 faut dès lors éviter de reléguer trop rapidement

les actualisations de la Nuit, qu'elles soient iconographiques

ou dédicatoires, dans le registre des simples allégories.
Mais le dossier est très mince et l'élaboration théologique
qu'attestent les quelques témoignages disponibles s'ancre dans
des réflexions qui ont beaucoup à voir avec la théogonie orphique
dans le cas de la Claudia de Pergame et peut-être même la

théogonie hésiodique dans celui de la Nikô de Kallipolis.
En arrière-plan de ces surgissements cultuels rares se situe le

phénomène quotidien de la nuit, celle que l'Iliade qualifiait
d'ambrosiê pour dire sa relation avec la sphère divine et les

ambiguïtés potentielles de tout ce qui est divin. Le temps de la

nuit est celui des peurs décuplées par l'obscurité, mais aussi des

enchantements, celui des rêves qui peuvent tromper, mais aussi

105 C'est à Rudhardt (1986) que l'on doit l'analyse la plus pertinente de ce
thème.

106 Sur ce point, voir PiRENNE-DeLFORGE (2001) 90.
107 II est tentant d'appliquer un même raisonnement aux relations entre

Artemis et Séléné, ainsi qu'entre Apollon et Hélios. Mais il s'agit essentiellement
d'associations allégoriques qui se multiplient à la période romaine (cf. CORNUTUS
Theol. Graec. 65 et la note 255 de l'édition de Ramelli [2003] 396-397) et dont
on peine à percevoir d'éventuels fondements plus anciens, sauf peut-être dans
certaines accointances entre Artémis, Hécate et des forces nocturnes, voire infernales.

Cf. déjà les intéressantes remarques de Wernicke dans la Realencyclopädie
([1895] 1338-1339, 1341, 1344, 1354), critiquant les interprétations faisant
d'Artémis une "déesse-lune" originelle.



162 VINCIANE PIRENNE-DELFORGE

accueillir la parole des dieux, celui de la transe bachique ou du
plaisir érotique. Chacun à leur manière, Dionysos et Aphrodite,
voire Artémis108 et même Asclépios escorté par Hypnos et
Oneiros, font partie des divinités qui peuvent assumer une part
des prérogatives de Nuit, la fdle de Chaos et la mère de tout ce

qui enracine les humains dans leur condition mortelle.

Bibliographie

Aellen, C. (1994), À la recherche de l'ordre cosmique. Forme et fonc¬
tion des personnifications dans la céramique italiote. 2 vol. (Zurich).

ANTONETTI, C. (1999), "Le culte d'Apollon entre Mégare et ses colo¬
nies du Pont", in O. LORDKIPANIDZÉ / P. LÉVÊQUE (éd.), Religions
du Pont-Euxin. Actes du VIIIe Symposium de Vani (Colchide), 1997
(Besançon), 17-24.

Antonetti, C. / LÉVÊQUE, P. (1990), "Au carrefour de la Mégaride :

devins et oracles", Kernos 3, 197-209.
Avram, A. / Lefèvre, F. (1995), "Les cultes de Callatis et l'oracle de

Delphes", REG 108, 7-23.
BonnafÉ, A. (1985), Eros et Eris. Mariages divins et mythe de succes¬

sion chez Hésiode (Lyon).
(1993), Hésiode, Théogonie. La naissance des dieux. Traduction,
présentation et notes (Paris).

Borg, B. (2002), Der Logos des Mythos. Allegorien und Personifikatio¬
nen in der frühen griechischen Kunst (Munich).

Brisson, L. (1985), "Les théogonies orphiques et le papyrus de
Derveni : notes critiques", RHR 202, 389-420.

Burkert, W. (1985), Greek Religion. Archaic and Classical. Trans.
J. Raffan (Harvard).

Cole, S.G. (2004), Landscapes, Gender, and Ritual Space. The Ancient
Greek Experience, (Berkeley).

DETIENNE, M. (1982), "La Rumeur, elle aussi, est une déesse", Le Genre
humain 5, 72-80 L'écriture d'Orphée (Paris 1989), 135-145.

los pAUS 10, 3gj g évoque une image de femme (yjvaixàç sixcov), parmi
d'autres statues, à l'extrémité de la balustrade en marbre qui surplombe l'autel
d'Artémis Prôtothronie dans le sanctuaire de l'Artémis d'Ephèse. Il s'agit, selon lui,
d'une oeuvre du sculpteur Rhoikos (c'est-à-dire une statue ancienne, dont le

contexte de la digression laisse entendre qu'elle était en bronze) et que les Éphésiens
appellent "Nuit".



NYX EST, ELLE AUSSI, UNE DIVINITÉ 163

(22009), Apollon le couteau à la main. Une approche expérimentale
du polythéisme grec (Paris).

Ellinger, P. (2009), Artémis, déesse de tous les dangers (Paris).
Farnell, L.R. (1907a), "The Place of the 'Sonder-Götter' in Greek

Polytheism", in Anthropological Essays Presented to Edward Burnett
Taylor (Oxford), 81-100.
(1907b), The Cults ofthe Greek States III (Oxford).

Friese, W. (2010), Den Göttern so nah. Architektur und Topographie
griechischer Orakelheiligtümer (Stuttgart).

Georgoudi, S. (2002), "Gaia/Gê : entre mythe, culte et idéologie",
in S. DES Bouvrie (éd.), Myth and Symbol. Symbolic Phenomena
in Ancient Greek Culture I (Bergen), 113-134.

Haarmann, H. (1996), Die Madonna und ihre griechischen Töchter.
Rekonstruktion einer kulturhistorischen Genealogie (Hildesheim).

Helly, B. (1973), Gonnoi. II, Les inscriptions (Amsterdam).
Hinks, R. (1939), Myth and Allegory in Ancient Art (Londres).
Humphreys, S.C. (2004), "Dynamics of the Greek 'Breakthrough':

The Dialogue Between Philosophy and Religion", in EAD., The

Strangeness of the Gods. Historical Perspectives on the Interpretation

ofAthenian Religion (Oxford), 50-76.
Kern, O. (1910), "Die Herkunft des Orphischen Hymnenbuchs",

in Genethliakon Carl Robert zum 8. März 1910 (Berlin), 89-102.
Lamer, H. (1928), "Lysiponoi theoi", in AlLXIV.l, 42.
Loraux, N. (1989), "Le lit et la guerre", in EAD., Les expériences de

Tirésias. Le féminin et l'homme grec (Paris), 29-53.
Mertens-Horn, M. (2010), "Das Manteion der Nyx in Megara

und ihre Statue in Megara Hyblaea", MDAI(R) 116, 105-117.
Messerschmidt, W. (2003), Prosopopoiia. Personifikationen politischen

Charakters in spätklassischer und hellenistischer Kunst (Cologne).
Musti, D. / Beschi, L. (41995), Pausania. Guida della Grecia.

Vol. 1, L'Attica (Milan).
NiLSSON, M.P. (1952), "Kultische Personifikationen: ein Nachtrag

zu meiner Geschichte der griechischen Religion', Eranos 50, 31-40.
Parker, R. (2000), "Theophoric Names and the History of Greek

Religion", in S. Hornblower / E. MATTHEWS (éd.), Greek
Personal Names. Their Value as Evidence (Oxford), 53-79.
(2005), "Artémis Ilithyie et autres : le problème du nom divin
utilisé comme épiclèse", in N. Belayche et al. (éd.), Nommer les

dieux. Théonymes, épithétes, épiclèses dans l'Antiquité (Turnhout),
219-226.

Pirenne-Delforge, V. (1994), L'Aphrodite grecque. Contribution à
l'étude de ses cultes et de sa personnalité dans le panthéon archaïque
et classique (Athènes).



164 VINCIANE PIRENNE-DELFORGE

(1998), "Quand Éros a les honneurs du culte", Uranie 8, 11-31.
(2001), "Prairie d'Aphrodite et jardin de Pandore", inÉ. Delruelle
/ V. Pirenne-Delforge (éd.), Kfjjioi. De la religion à la philosophie.

Mélanges offerts à André Motte (Liège), 83-99.
(2008), "Le lexique des lieux de culte dans la Périégése de Pausa-
nias", ARG 10, 143-178.
(2016), "Teletê peut-elle être déesse Note épigraphique

(SEG 50, 168)", Métis 14, 35-48.
Pirenne-Delforge, V. / Pironti, G. (2010), "Les Moires entre la

naissance et la mort : de la représentation au culte", in V. Dasen
/ M. Hennard Dutheil (éd.), Des Fata aux fées. Regards croisés

de l'Antiquité à nos jours (Lausanne), 93-113.
(2011), "Greek Cults of Aphrodite", in C. Kondoleon /

P. Segal (éd.), Aphrodite and the Gods ofLove (Boston), 41-62.
(2016), L'Héra de Zeus. Ennemie intime, épouse définitive (Paris).

Pironti, G. (2007), Entre ciel et guerre. Figures dAphrodite en Grèce
ancienne (Liège).
(2008), Hésiode. Théogonie. Introduction et notes (Paris).
(2016), "Dall'Eros al racconto: Zeus e la sua sposa", in G. PIRONTI
/ C. Bonnet (éd.), Gli dèi di Omero. Politeismo e poesia nella
Grecia antica (Rome), 85-110 [trad, franç. 2017].

Pironti, G. / Pirenne-Delforge, V. (2013), "Ilithyie au travail :

de la mère à l'enfant", Métis 11, 71-91.
Ramelli, I. (2003), Anneo Cornuto. Compendio di teologia greca, sag-

gio introduttivo e integrativo, traduzione e apparati di I. Ramelli
(Milan).

Ramnoux, C. (1959), La Nuit et les enfants de la Nuit dans la tradi¬
tion grecque (Paris).

Renberg, G. (2010), "Dream-Narratives and Unnarrated Dreams
in Greek and Latin Dedicatory Inscriptions", in E. SciOLl /
C. Walde (éd.), Sub imagine somni. Nighttime Phenomena in
Greco-Roman Culture (Pise) 33-61.
(2017), Where Dreams May Come. Incubation Sanctuaries in the
Greco-Roman World. 2 vol. (Leyde).

Riethmüller, J. (2005), Asklepios. Heiligtümer und Kulte. 2 vol.
(Heidelberg).

Robert, L. (1977), "Deux poètes grecs à l'époque impériale", in
EtHAH. Mélanges Nicolas Kondoléon (Athènes), 1-20 Opera
Minora Selecta VII (Amsterdam, 1990), 569-588.

Rousset, D. (2006), "Les inscriptions de Kallipolis d'Étolie", BCH 130,
381-434.

Rudhardt, J. (1986), Le rôle dEros et dAphrodite dans les cosmogo¬
nies grecques (Paris).



NYX EST, ELLE AUSSI, UNE DIVINITÉ 165

(1999), Thémis et les Hôrai. Recherche sur les divinités grecques de

la justice et de la paix (Genève).
(2008), Opera inedita. Essai sur la religion grecque & Recherches

sur les Hymnes orphiques (Liège).
SCHACHTER, A. (1981), Cults ofBoiotia. \,Acheloos to Hera (Londres).
Scheid, J. / Svenbro, J. (2005), "Les Götternamen de Hermann

Usener : une grande théogonie", in N. Belayche et al. (éd.),
Nommer les dieux. Théonymes, épithètes, épiclèses dans l'Antiquité
(Turnhout), 93-103.

Shapiro, H.A. (1993), Personifications in Greek Art. The Representa¬
tion ofAbstract Concepts 600-400 BC (Kilchberg).

Smith, A.C. (2011), Polis and Personification in Classical Athenian
Art (Leyde).

SOURVINOU-INWOOD, C. (1991), "Myth as History: The Previous
Owners of the Delphic Oracle", in EAD., Reading' Greek Culture.
Texts and Images, Rituals and Myths (Oxford), 217-243.

Stafford, E. (2000), Worshipping Virtues. Personification and the
Divine in Ancient Greece (Londres).
(2003), "Brother, Son, Friend and Healer: Sleep the God", in
T. Wiedemann / K. Dowden (éd.), Sleep (Bari), 71-106.

Stafford, E. / Herrin, J. (éd.) (2005), Personification in the Greek
World, from Antiquity to Byzantium (Aldershot).

Usener, H. (1896), Götternamen. Versuch einer Lehre von der religiö¬
sen Begriffsbildung (Bonn).

Van Straten, F.T. (1976), "Daikrates' Dream: A Votive Relief from
Kos and Some Other kat' onar Dedications", BABesch 51, 1-26.

Vernant, J.-P. (1965), "Aspects de la personne dans la religion
grecque", in ID., Mythe et pensée chez les Grecs. Etudes de psychologie

historique (Paris), 355-370.
(1989), L'individu, la mort, l'amour. Soi-même et l'autre en Grèce

ancienne (Paris).
Wernicke, K. (1895), "Artemis", in üfll 1, 1336-1440.
Wilamowitz-Moellendorff, U. von (1931-1932), Der Glaube

der Hellenen (Berlin).



DISCUSSION

R. Schlesien À propos de la dédicace de Nikô, je ne vois pas

pourquoi il faut suivre l'interprétation de Rousset (2006) qui
pense que Àuamova comme épithète de Nyx (et) Artémis se

réfère ici à un accouchement (heureux). Le terme ne pourrait-il
pas se référer à une autre peine (tovoç) — de bon gré non
spécifiée, peut-être — de laquelle la dédicante se trouve délivrée
En tous cas, les (rares) occurrences du mot Xuafirovoç (uniquement

chez Pindare, avant cette inscription n'imposent en
rien le sens favorisé par Rousset.

V Pirenne-Delforge: Il est évident que l'adjectif lysiponos
renvoie à la dissolution d'un labeur ou d'une souffrance générique.
Le terme n'inscrit pas explicitement l'offrande de Nikô dans la

sphère de la parturition comme le font l'épiclèse Locheia et le

terme pausitokeia de l'inscription thessalienne. Les attestations

épigraphiques de l'adjectif lysiponos qualifiant des dieux, on l'a

vu, concernent Zeus, Hélios et les Nymphes, auxquels on peut
ajouter Dionysos (SEG XXX 563, Thrace, IIIe siècle de notre
ère). Néanmoins, la convergence des trois éléments que sont le

sexe féminin de la dédicante, le vœu à Artémis et l'arrière-plan
culturel qui fait de l'accouchement le ponos par excellence
assumé par les femmes laisse peu de doute sur la référence à

une parturition.

I. Mylonopoulos: I cannot but agree that Niko is thanking
Nyx Artemis and not Nyx [and] Artemis and that she is

addressing Nyx Artemis after having survived giving birth to a

child. I was, however, wondering about this extremely unusual
hierarchical combination of divine names. It is not Artemis
Nyx, but Nyx Artemis that Niko is thanking? Could it be that



NYX EST, ELLE AUSSI, UNE DIVINITÉ 167

the childbirth took place during the night, which prompted
the reference first to Nyx? Even if I ask you to speculate, could

you try and push your interpretation even further?

V Pirenne-Delforge: En effet, c'est Nyx Artémis et l'ordre
n'est pas indifférent. Je pense que Nyx évoque les terreurs
inhérentes à la condition mortelle auxquelles Hésiode l'associait

déjà par le biais du cortège de ses enfants. Elle est donc l'entité
divine globalisante de la dédicace, tandis qu'Artémis vient
préciser l'orientation de la démarche dans le cadre d'un accouchement.

Puisque vous me demandez de spéculer en poussant
l'interprétation plus avant, je dirais qu'il est particulièrement
tentant de faire l'hypothèse que Nyx renvoie aussi à la nuit de

tous les jours, et donc aux circonstances nocturnes de
l'accouchement de la dédicante. Mais quoi qu'il en soit de ce point
précis, le jeu de miroir entre Nuxxt et ApxeptSt confère bel et
bien un statut divin à la Nuit.

A. Chaniotis: 1 think that we can go a step further in
reconstructing the context of Niko's dedication. Niko had made a

vow to Artemis (xuyooaa xôcç eùyôcç); she probably made the

vow during a difficult night. This is why her dedication is

addressed to Artemis Nyx. Her vow was not a prayer to the

night but a prayer to survive the night.

V. Pirenne-Delforge: Ce n'est pas Artémis Nyx, mais Nyx
Artémis, et ce n'est pas indifférent, comme je le disais en
réponse à la question précédente. Il s'agissait en effet pour la
mère de survivre et peut-être de survivre à la nuit, mais la Nuit
est destinataire du vœu On ne peut faire l'économie de cette
mise en forme polythéiste en rabattant simplement la démarche

sur le cadre temporel du vœu. Il est intéressant de constater

que, dans le cas de dédicaces à Artémis Ilithyie, c'est Artémis
qui est invoquée en premier, comme divinité qui accompagne
en général la vie intime des femmes, mais ajouter Ilithyie pointe
vers le moment précis où l'enfant doit se libérer des membranes



168 DISCUSSION

qui le retiennent dans le ventre de sa mère.1 Dans le cas

présent, c'est Nyx qui est invoquée en premier, comme divinité
qui met en exergue la condition mortelle des humains et
traduit la peur de mourir, mais ajouter Artémis pointe vers le

moment le plus aigu où cette peur se manifeste dans la vie
intime des femmes, à savoir l'accouchement. Ce genre de dédicace

peut être vu comme une 'formulation polythéiste' qui
exprime des nuances spécifiques à l'aide d'une configuration
choisie de divinités.

I. Mylonopoulos: In Pausanias' text about the manteion of
Nyx in Megara (1, 40, 6), I am puzzled by the use of kaloume-

nos. Pausanias usually makes use of this way of addressing a

structure, if he is not certain or entirely comfortable about how
exactly to categorize it (it's not clearly a temple, it's not clearly
a treasury, it's not clearly something he can explicitly name).
How would you interpret the use of kaloumenos in this context?

V Pirenne-Delforge: C'est le seul emploi de manteion qualifié
de kaloumenon et associé au génitif de la divinité propriétaire
du sanctuaire oraculaire. Dans le cas du manteion d'Inô en
Laconie, on trouve simplement la formule iepôv scmv 'Ivooç
xal pavveiov (3, 26, 1) et pour celui de la Terre à Olympie,
Pausanias écrit pav-rslov (5, 14, 10). Néanmoins, je ne

pense pas qu'il s'agisse d'une manière de signaler une structure
architecturale particulière et ce, pour deux raisons. La première
est qu'un sanctuaire oraculaire n'implique pas de structure
spécifique qui soit immédiatement reconnaissable et dont le manteion

de Mégare marquerait l'exception. Le terme est employé

par Pausanias pour une large palette de sanctuaires oraculaires,
allant du sanctuaire delphique au modeste monticule du Gaion
d'Olympie, en passant par Didymes. Il désigne ainsi simplement

le fait qu'un sanctuaire — quelle qu'en soit l'apparence
— accueille une divinité dont la fonction locale est oraculaire.

1 À ce sujet, cf. PlRONTI / PIRENNE-DELFORGE (2013).



NYX EST, ELLE AUSSI, UNE DIVINITÉ 169

La deuxième raison tient aux nombreuses formules parallèles
du type yupvàcuov 'Eppou xaXobpevov (1, 2, 5), xaXobpevov
Yjpâiov Aiyéùsç, (1, 22, 6), ßcapov xaXoupevov AvTspcaTOÇ (1, 30,
1), uSwp xaXoupevov StbvtSoov vupcpwv (1, 40, 1), etc. que
l'on trouve dans la Périégése. Dans ces différents cas (et d'autres
encore), le kalonmenon introduit simplement le génitif du
propriétaire du lieu, sans qu'il faille y voir une quelconque réserve
dans l'identification de la structure, et a fortiori quand il s'agit
de l'eau des Nymphes Sithnides On pourrait traduire cet
emploi de kaloumenon par "nommément attribué à".

I. Mylonopoulos: In addition, is it even possible that he is

not referring to a manteion of Nyx (Nvxrôç xocXoupievov ècm
ptavTsIov), but rather to a manteion used at night {vvxtoç
xaXoupevov ècm pavrelov)?

V. Pirenne-Delforge: Pour les raisons évoquées auparavant, je
ne le pense pas.

R. Schlesien N'y a-t-il pas un certain risque de traiter Hésiode

comme grille d'interprétation applicable à la tradition postérieure

Pour Hésiode, il est vrai, la nuit est une puissance
cosmique avec une généalogie impressionnante qui lui est

propre, mais faut-il conclure que cette conception d'Hésiode
s'impose et reste dominante

V. Pirenne-Delforge: Quand je me réfère à Hésiode pour
comprendre l'inscription de Kallipolis, je ne fais rien d'autre
qu'obéir à Hérodote qui considérait qu'Homère et Hésiode
avaient structuré les représentations que les Grecs se donnaient
de leurs dieux (2, 53). Il ne s'agit évidemment pas d'une
référence dogmatique, mais bien d'un arrière-plan de représentation

partagé entre ce qu'on lit dans la Théogonie et ce que l'on
voit apparaître dans une dédicace des débuts de la période
hellénistique en Grèce centrale. Le caractère exceptionnel de la
mention de la Nuit comme destinataire du vœu me conforte



170 DISCUSSION

dans l'idée que, associée à Artémis, elle permet d'énoncer une
'phrase polythéiste' élaborée.

A. Chaniotis: When one considers the children of the Nyx in
Hesiod, one notices that they mostly represent the negative

aspects of the night. Moros, the fatal fate, Kêres and Tbanatos

(Dying and the condition of Death), Nemesis (retribution), and

suffering (Oizys), deception (Apatê), and Old Age {Geras), in
addition to sleep and dreams; even Mômos, which probably
alludes to jokes in the nocturnal sympotic context, highlights
the aggressive, sarcastic character of jokes. Only sexual desire

(.Philotês) alludes to the more pleasant aspects of the night. Can

we attribute this to Hesiod's thought?

V. Pirenne-Delforge: Tout d'abord, il faut souligner qu'à côté
d'entités intégralement maléfiques dans le registre de la
souffrance et de la mort, d'autres enfants de la Nuit sont plus
ambigus — et donc potentiellement positifs — comme les

Moires, qui font alterner le mal et le bien dans la vie des

hommes ; comme Némésis, qui est un fléau, mais donne
également la juste rétribution des actes mauvais ; comme Philotês,
dont j'ai évoqué l'ambiguïté bien mise en lumière par Gabriella
Pironti ; comme Eris, dont Hésiode dit dans Les Travaux et les

Jours qu'il existe une bonne et une mauvaise Eris. Ensuite,
comme je l'ai dit peut-être trop rapidement, il convient de

replacer ce catalogue dans le cadre narratif auquel il appartient.
Avec la castration d'Ouranos, le cosmos en formation voit surgir

la ruse et le crime, ce qui justifie que la trame narrative du
poème intègre alors la généalogie de Nuit, qui déploie toutes
les potentialités des maux inaugurés par le forfait de Kronos.
En outre, à ce stade de la Théogonie intervient une première
détermination de la condition humaine qui se verra approfondie

lors de la crise prométhéenne. Je ne sais si Hésiode peut
être tenu pour responsable de cette tonalité négative — ou plutôt

profondément ambiguë — des enfants de la Nuit, mais la

structure même du poème permet d'en rendre compte.



NYX EST, ELLE AUSSI, UNE DIVINITÉ 171

L. Dossey: This question relates to the discussion of the negative

(Hesiodic) versus positive portrayals of the night. The
Hesiodic view of the night, as you discuss, is one of the night as

a conqueror. When gods such as Zeus sleep, it is the primordial
gods overwhelming the Olympian ones. Silvia Montiglio has

recently addressed the question of why the Greek gods sleep in
a different way. Her argument is that they do so because sleep
is pleasurable ("sweet" as in Homer).2 Why would you say that
Greek gods sleep?

V. Pirenne-Delforge: Hésiode ne fait pas explicitement de la
nuit une "conquérante" même s'il la dépeint comme redoutable.

En revanche, ainsi qu'on l'a vu, le chant XIV de YIliade
la qualifie de "dompteuse des dieux et des hommes". Et il est
évident qu'Hypnos traduit concrètement un aspect du pouvoir
de "domptage" de sa mère en conduisant au sommeil les dieux
comme les hommes. L'idée que les dieux dorment car le sommeil

est agréable est une idée intéressante et probablement
assez juste. Mais ce que l'on trouve essentiellement dans cette
représentation, c'est une manifestation de plus de la propension

des Grecs à anthropomorphiser leurs dieux et à leur attribuer

une large palette de leurs propres comportements, surtout
quand ils sont agréables

A. Chaniotis: Since we mention sleep and dream, it is

noteworthy that the gods sleep, but they do not dream — at least,

I cannot recall any dreams of gods.

2 S. MONTIGLIO (2015), The Spell ofHypnos. Sleep and Sleeplessness in Ancient
Greek Literature (London), 23-26.




	Nyx est, elle aussi, une divinité : la nuit dans les mythes et les cultes grecs

