
Zeitschrift: Entretiens sur l'Antiquité classique

Herausgeber: Fondation Hardt pour l'étude de l'Antiquité classique

Band: 64 (2018)

Artikel: Sappho bei Nacht

Autor: Schlesier, Renate

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-816253

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-816253
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


III

Renate Schlesier

SAPPHO BEI NACHT

SsSuxs jxèv à (TsXavva

xal nXv)t«Ssç' piaoa Sè

vuxtsç, Tiapà S' spXST' wpa,
syoj Ss ptova xarsuSoj.1

„Untergegangen ist der Mond,
auch die Pleiaden. Mitte aber
der Nacht, vorbei geht die Stunde,
und ich bin eine, die alleine schläft."

Die neuzeitliche Sappho-Rezeption beginnt in der Renaissance

mit diesem Vierzeiler, bei dem die Nacht buchstäblich im
Zentrum steht. Es handelt sich um eines von zwei in antiken
Handbüchern zitierten Gedichten, die der französische Philologe
und Drucker Henri Estienne (alias Henricus Stephanus) 1554 als

Erstdruck von Sappho-Texten publizierte, und zwar im Anhang
seiner Edition des Anakreon und der Anacreontea.2 Dieses

Nocturne wurde jahrhundertelang geradezu emblematisch mit
der berühmtesten antiken Dichterin verbunden, jedoch moderne

1 Sapph. fr. 168B V. (überliefert ohne Verfasserangabe bei Heph. Ench. 11, 5).
Die Fragmente von Sappho und Alkaios werden im Folgenden zitiert nach
VOIGT (1971), wenn nicht anders angegeben. Alle Ubersetzungen stammen von
der Verfasserin. Vgl. auch die Edition (mit englischer Übersetzung) von CAMPBELL

(1982). Der Text fungiert als SAPPH. fr. 52 in Bergk (41882) und als SAPPH.

fr. 94 in DiEHL (1925). Er fehlt in Lobel / PAGE (1955).
2 Zur Erstpublikation siehe SCHLESIER (2013b) 844-845 (das zweite Gedicht

in Estiennes Erstdruck war SAPPHO fr. 1, zitiert bei DlON. ElAL. Comp. 23; in
den Anhang der 2. Auflage seiner Anakreon-Edition hat Fienri Estienne dann als

drittes Gedicht auch SAPPH. fr. 31 aufgenommen, aus [LONGINUS] Subi 10, 1-3).



92 RENATE SCHLESIER

Philologen gingen dazu über, massiv zu bestreiten, dass Sappho
es verfasst haben könnte.3 Denys Page druckte das Gedicht
1962 in seiner kanonischen Ausgabe der Poetae Melici Graeci
als Fragmentum Adespotum No. 976,4 nachdem er und Edgar
Lobel es 1955 autoritativ aus ihrer Edition der Poetarum Lesbiorum

Fragmenta ausgeschlossen hatten. Seit 1971, als Eva-Maria
Voigt es in ihre Edition Sappho et Aleaeus Fragmenta aufnahm,
besteht indessen wieder ein weitgehender Konsens über die

Berechtigung der Zuschreibung an Sappho.
Nun ist dies keineswegs der einzige Text, bei dem Sapphos

Autorschaft umstritten war oder noch ist.5 Der Umgang mit
dem emblematischen Nachtgedicht ist allerdings außerordentlich

instruktiv dafür, welche Interpretationsmodelle auf die

Bewertung der Sappho angewendet wurden oder werden und
welche methodischen und historischen Probleme dabei entstehen.

Besonders deutlich wird dies bei Wilamowitz, der diesen
Vierzeiler mehrfach vehement und folgenreich der Sappho
abgesprochen hat, zunächst 1886 in seiner Monographie Isyllos

von Epidauros am Ende einer Fußnote zum Kapitel über das

ionische Versmaß bei den frühgriechischen Lyrikern:

„übrigens ist es eine sünde, das reizende Volkslied der Sappho
zuzuschreiben, überliefert ist es nicht, und wenn das gedieht
unter ihren werken gestanden haben sollte, so würde das nichts

3 Siehe dazu kursorisch CLAY (1970) und (2011), der für die Authentizität
und Vollständigkeit des Textes (also kein Fragment) plädiert. Die Zuschreibung
an Sappho geht auf den aus Kreta stammenden und nach Italien geflohenen
Gelehrten Arsenios (1465-1535) zurück, als Randnotiz zu dem Vierzeiler in der

Sprichwörtersammlung seines Vaters Michael Apostolios.
4 PAGE (1962). Zur Begründung der Ablehnung von Sapphos Autorschaft:

Page (1955) 128-129, n. 4 und (1958). Contra-, Gomme (1957) 265-266
und (1958). Ausführliche Argumentation für die Zuschreibung an Sappho:
Marzullo (1958) 1-60; Tzamali (1996) 518-522. Nach Reiner / Kovacs
(1993) 155-159 könne der Text nur dann von Sappho sein, wenn nicht die
Dichterin die Sprecherrolle einnimmt und es sich um ein Fragment handelt.
Wenn er aber komplett ist, handele es sich um ein hellenistisches Kurzgedicht.

5 Vgl. z.B. Lobel / Page (1955) 292-297 {ine. auct.fr. 1-27); Voigt (1971)
359-376 [ine. auct.fi-, 1-42).



SAPPHO BEI NACHT 93

verschlagen, dies mädchen harrt bei offener kammertür auf den
geliebten: das soll Sappho sein?"6

Entscheidend ist hier nicht, dass in dem Text nirgends von
einem Geliebten und vom Warten eines Mädchens auf ihn die
Rede ist. Entscheidend ist vielmehr, dass Wilamowitz seiner

phantasievollen Paraphrase eine Reihe von impliziten Kriterien
zu Grunde legt, die eine Zuschreibung an Sappho unmöglich
machen. Ausschlaggebend dafür ist eine bestimmte psychologisch-
sozialhistorische Auffassung ihrer Dichtung: Für Wilamowitz
sind die Werke der Sappho autobiographische Aussagen über
die praktischen Erfahrungen und darauf bezogenen Seelenzu-

stände, die sich aus ihrer vermeintlichen gesellschaftlichen
Stellung im realen Leben der Insel Lesbos im frühen 6.
Jahrhundert v. Chr. ergeben. Der Dichterin — nach Wilamowitz
eine Lehrerin und Chorleiterin, die junge Mädchen auf die Ehe
vorbereitete7 — sei nun aber nicht zuzutrauen, dass sie auf
einen Geliebten wartete.

Ob die von der späteren Forschung auf Sappho angewendeten

Deutungsmuster grundsätzlich von Wilamowitz' Position
abweichen oder eher daran anknüpfen, kann hier nicht im

6 Wilamowitz (1886) 129-130, n. 7. Siehe dazu auch Wilamowitz (1900)
33, n. 1 („am besten als Volkslied betrachtet") und WILAMOWITZ (1913) 75, n. 1

(„wirkliches Volkslied", und nicht „individuell" von Sappho, auch dann, „wenn
die alten Ausgaben es ihr gegeben haben sollten [woran man nicht zweifeln
darf])". Vgl. auch hinsichtlich der Frage der Zuordnung zu Sappho das Schwanken
der Wilamowitz-Schüler SCHADEWALDT (1950) 45 („wohl gar nicht von Sappho")
sowie 185 („bei Sappho"), und FräNKEL (31969) 205, n. 28. Die Volkslied-
Deutung hat weiterhin Anhänger gefunden, siehe z.B. TREU (1955) 208 und
(1960) 744: „das bekannte Mitternachtsliedchen", KlRKWOOD (1974) 128;
Tsagarakis (1977) 76; Treu (61979) 148; contra-. Stein (1990) 115 (fragwürdig
ist allerdings dort die alternative Deutung als „pointierte Selbstaussage Sapphos").
Vgl. Reiner/ Kovacs (1993) 147: „its Volkslied character is unmistakable". Auf
der Basis dieser petitio principii emendieren sie dann den Text in v. 2 und 3 (ebd.
153), was sie wie folgt erläutern: „These changes restore the proper Volkslied style
and remove difficulties of sense". Siehe auch FERRARI (2007) 134, n. 3.

7 So v.a. WILAMOWITZ (1913) 75-78. Diese Auffassung ist bis heute kanonisch

geblieben (nun allerdings nur noch selten mit individualpsychologischen,
sondern eher mit sozialanthropologischen und -historischen Spekulationen
verbunden. Siehe kritisch dazu SCHLESIER (2013a) und (2014).



94 RENATE SCHLESIER

Detail verfolgt werden. Die modernen Auffassungen der Sappho
und ihrer Dichtung sind jedenfalls paradigmatisch für die
Problematik biographischer Deutung und für die Schwierigkeiten,
antike poetische Texte auf den Kontext zu beziehen, in dem sie

entstanden sind (zumal, wenn über den kulturellen und
realhistorischen Kontext kaum Quellen existieren). Der umstrittene

Vierzeiler, von dem ich ausgegangen bin, lässt vermuten,
dass die Thematik der Nacht bei Sappho als ein exemplarischer
Testfall anzusehen ist, um über einige dieser generelleren
Schwierigkeiten genauer nachzudenken.

Die folgenden Überlegungen basieren deshalb auf der
methodischen und sachlichen Vorentscheidung für ein induktives

Verfahren:8 Die Interpretation soll möglichst nicht deduktiv

von vorgegebenen Deutungsmodellen abgeleitet werden,
wie etwa von einem individualpsychologischen oder von einem
sozialanthropologischen. Anders gesagt, durch die Interpretation

soll nicht versucht werden, eine vorausgesetzte pragmatische

Funktionalität von Sapphos Dichtung oder eine für die
Person Sappho vorausgesetzte psychische und soziale Realität

zu bestätigen, wie dies viele bisherige Forscher auf spekulative
Weise getan haben, ohne sich dabei auf Faktisches und
Nachweisbares stützen zu können. Statt dessen soll im Folgenden
die poetische Machart der Texte und deren eigene artistische
Referentialität im Mittelpunkt stehen, also die Bezüge zu
poetischen, religiösen, künstlerischen und gesellschaftlichen Traditionen

und Erfahrungen, die in den Texten selbst angedeutet
oder ausformuliert sind. Vor diesem Hintergrund soll nun die
Aufmerksamkeit darauf gelenkt werden, dass die Nacht und
nächtliche Aktivitäten in der sicher bezeugten fragmentarischen
Überlieferung von Sapphos Dichtung auffällig prominent sind,
bevor am Schluss noch einmal auf das zu Beginn zitierte sap-
phische Nocturne zurückgekommen wird.

8 Zur Anwendung dieses Verfahrens bei der Sappho-Interpretation siehe
auch u.a. SCHLESIER (2015) und (im Erscheinen a).



SAPPHO BEI NACHT 95

Die quantitative und qualitative Prominenz der Nacht bei

Sappho unterscheidet sie markant von anderen frühgriechischen
Dichtern.9 Dies betrifft einerseits bei Nacht praktizierte rituelle,
musische und erotische Handlungen weiblicher Akteure, und
andererseits aus einer Ich-Perspektive formulierte Reflexionen
über die Phänomene Schlaf und Traum, und ebenso über
Ähnlichkeiten zwischen Menschenfrauen und nächtlichen
Himmelskörpern. Als Modelle fungieren dabei neben den Sternen

vor allem die Göttinnen Selene (äol. DsXavva, Mond) und Eos

(äol. Aucnç, Morgenröte). Dabei zeigt sich, dass Sappho die
traditionellen Darstellungen und Imaginationen der Nacht und
nächtlicher Erfahrungen neu kontextualisiert und ihnen eine

spezifische Valorisierung abgewinnt.
Wie partikular, wenn nicht gar unverwechselbar, Sapphos

poetische Behandlung nächtlicher Bezüge ist, kann gerade ein

Vergleich mit dem Werk ihres Landsmanns und Zeitgenossen
Alkaios verdeutlichen, der ebenso wie sie sich vorwiegend
äolischer Dialekt- und Versformen bediente. Dabei muss
allerdings bedacht werden, dass auch die poetische Produktion

des Alkaios wie die der Sappho (und aller anderen früh-
griechischen Dichter) nur äußerst fragmentarisch tradiert ist
und verallgemeinernde Aussagen darüber nur mit Vorbehalt
gemacht werden können. Um so bemerkenswerter ist der
Kontrast, der auf der Grundlage der vorhandenen Überlieferung

festzustellen ist: Anders als bei Sappho ist bei Alkaios an
keiner Stelle vom Mond und von Sternengruppen oder von

9 In der Forschungsliteratur ist dies meines Wissens bislang fast nicht beachtet
worden, auch nicht in einschlägigen Monographien und sonstigen
Uberblicksdarstellungen zum Themenfeld von Nacht, Mond und Schlaf in der antiken
Tradition, z.B. Ramnoux (21986); Wöhrle (1995); Buffiere (1999); Strobl
(2002); STAFFORD (2003); WALDE (2014). Knappe Bemerkungen zu Sappho
(unter dem Aspekt des Lichts): Treu (1965) 89-90, 92; BREMER (1976) 223-
230; MAGGEL (2010) sowie (unter dem Aspekt der Schlaflosigkeit) MONTIGLIO
(2016) 171-172. Im Folgenden werden alle zweiundzwanzig Fragmente untersucht,

in denen eine auf die Nacht bezogene Thematik bei Sappho belegt ist (mit
über dreißig Wörtern des dazugehörigen Vokabulars).



96 RENATE SCHLESIER

der Morgenröte die Rede.10 Ebensowenig werden bei Alkaios
der Traum und der Schlaf erwähnt. Im Unterschied dazu
personifiziert Sappho den Traum sogar als göttlichen Adressaten
und umschreibt den Schlaf mit verschiedenen nominalen und
verbalen Ausdrücken, wie noch detailliert zu zeigen ist.

Die Nacht selbst wird zwar auch bei Alkaios thematisiert, ist

jedoch in den Zusammenhängen, in denen auf sie verwiesen

wird, anders als bei Sappho immer mit negativen Vorzeichen

ausgestattet. Dies geschieht durch ein abwertendes Beiwort
oder durch einen abwertenden Handlungszusammenhang: In
Alkaios' Anrufung der Dioskuren als Retter aus Seenot werden
sie aufgefordert, dem bedrohten Schiff „in bedrückender
Nacht" (àpyaXsou V sv vijxtl)11 Licht zu bringen. In einem von
Alkaios' Schmähgedichten wird ein Mann angeprangert, weil er
sich exzessiven Praktiken beim Trinkgelage überlassen habe,
und zwar, wie extra betont wird, „bei Tag und Nacht" (<xpipa[.]

xal vuxTt) und zudem „ganze Nächte lang" (toxHouç
vûxTaç).12

Eine solche negative Bewertung der Nacht oder ganznächt-
licher Aktivitäten ist nun bei Sappho nicht zu finden. Den
beiden äolischen Dichtern ist jedoch gemeinsam, dass sie die
Nacht als wahrnehmbare Zeitstruktur, als ein prinzipiell durch
Dunkelheit qualifiziertes Naturphänomen in Opposition zum
Tageslicht behandeln, wie dies in der Regel auch bei Homer

10 Auch bei anderen frühgriechischen Dichtern (z.B. Archilochos, Anakreon,
Ibykos) sind der Mond (Selene) und die Morgenröte (Eos) nicht belegt. Zur
Erwähnung von Sternengruppen vgl. Alcm. fr. 1, 60 PMG (Pleiaden: Sterne?
Tauben? Chormädchen?). Ein einzelner Stern: Al.CM. fr. 3, 66 (zcx/p), Sirius
(der Elundsstern) : ARCHIL._/E 107 W., Alcm. fr. 1, 62, vgl. Alc. fi\ 347, 1 und
5, fr. 352. Die Mondgöttin Selene genealogisch: ALCM. fr. 57. Die schlafende
Natur: AhCU.fr. 89, vgl. dazu ELLIGER (1975) 185-188; WöHRLE (1995) 52-53;
Montiglio (2016) 171.

11 Alc .fr. 34, 11.
12 Alc. fr. 11, 4-5 und 9, vgl. auch fr. 298, 35: —ywz/'.y. (ebenfalls wohl

negativ konnotiert). Anders (und ähnlich wie bei SAPPHO wohl positiv in
erotischmusischem Kontext): Anac. fr. 346 frr. II+3+6, 4 und 16 (nywy/yr —crvA/y,
„die ganze Nacht lang möge ich fliegen") PMG, vgl. außerdem die Testimonia
in fr. 500 PMG.



SAPPHO BEI NACHT 97

der Fall ist. Die Nacht als Göttin, wie an einer Stelle bei
Homer,13 und ihre kosmologisch-genealogische Funktion,
darunter als Mutter des Schlafes wie bei Hesiod,14 ist weder bei
Alkaios noch bei Sappho belegt, und ebensowenig die im Epos
betonte Verbindung von Schlaf und Tod. Bereits bei Homer ist

nun der Schlaf keineswegs das prototypische oder gar das

einzige Exemplum für eine Tätigkeit, welche die ganze Nacht lang
(toxvvuxoç bzw. TravvôyLoç) dauert.15 In der nachhomerischen
Tradition ist dann für eine solche Praxis eher die Abwesenheit
des Schlafes kennzeichnend, wie dies auch in dem zitierten
Alkaios-Fragment zum Ausdruck kommt.

Hinsichtlich der poetischen Produktion der Sappho gilt dies

nun in ganz besonderem Maße. Bei ihr findet sich auch
erstmals das Verbum Travvoy^eLV, „die ganze Nacht lang etwas
tun" bzw. „die ganze Nacht lang feiern", das in zwei
Papyrusfragmenten belegt ist. Eines dieser Fragmente16 ist sogar an
einer besonders exponierten Stelle der Sappho-Überlieferung
dokumentiert, nämlich als Schluss des ausschließlich aus
Gedichten mit sapphischen Strophen bestehenden ersten
Buches der alexandrinischen Sappho-Ausgabe. Leider sind nur
die letzten beiden Strophen teilweise überliefert, gemeinsam
mit dem Wort für Nacht in der letzten Zeile der vorausgehenden

Strophe:

13 Hom. II. 14, 259: N'jÇ. Zur Göttin Nyx siehe Pirenne-Delforge in
diesem Band.

14 Hes. Theog. 212 (dort sind Tod und Schlaf Brüder). Zur Relation von
Hypnos, Thanatos (und Eros) seit der epischen Tradition vgl. WöHRLE (1995)
25-41; Montiglio (2016) passim.

15 Siehe v.a. die semantisch gegensätzliche Verwendung des Terminus für das

Nicht-Schlafen während einer ganzen Nacht: Hom. II. 7, 476 (—yvZy'.v.: die
Achaier bei Gastmahl und Trinkgelage vor Troja) und 478 (-Trawjyioc: Zeus, der
gleichzeitig ihnen Schlimmes sinnt).

16 Sapph. fr. 30 LP/V fr. 39 D). Vgl. den Ergänzungsvorschlag tàç èXdctjtjco

(„damit weniger") zu v. 7 in Lobel / PAGE (1955) ad loc., mit der Übersetzung
„dass grad soviel" bei Treu (61979) 47. In v. 8 ist wohl opviç („Vogel") zu ergänzen,

womit hier nur die Nachtigall gemeint sein kann. Alternativ könnten vv. 7-9
so übersetzt werden: „damit wir noch weniger Schlaf sehen als sogar die hellstimmige

Nachtigall".



98 RENATE SCHLESIER

vuxt[...].[
7làp0£VOl 8[
îiavvuy iaSo i [a] ai [

aàv àsi8oiçy[i]v tpfiXoTaxa xai. vup.-

1

cpaç îoxoXttw.

àXX' Iysp0siç ^Ï0[s
(TTSÏyS aoiç ùjxàXix[<xç

7)7TSp o<T<Tov à Xiyûcpwfvoç

5

Ö7TV0V [îJSwjXEV.

„Nacht
und Mädchen
die ganze Nacht lang feiernden
deine Liebe besingen, auch die der

Braut, der veilchenbusigen.
Doch wach auf, Jüngling,
geh zu deinen Altersgenossen,
so dass wir nur soviel wie die hellstimmige

Schlaf sehen."

Uber das Verständnis dieser Strophen besteht in der
Forschung ein weitgehender Konsens. Es handelt sich offenbar um
ein Lied, das sich selbstreferentiell auf Lieder bezieht, die während

einer Nachtfeier von Mädchen als Preislied gesungen werden.

Das chorische Wir beendet sein Lied mit der ironischen
Volte eines Vergleichs mit einer nächtlichen Sängerin (womit
wohl die Nachtigall gemeint ist), die in der Nacht „ebensoviel",
also ebensowenig, schläft, wie der Chor es für sich selbst wünscht.
Unklar bleibt nur, worauf genau sich die Aufforderung an den

jungen Mann zu Beginn der letzten Strophe bezieht.
Es ist allerdings fraglich, ob dieses Lied realiter im Ablauf

antiker griechischer Hochzeitssitten verortet werden kann, wie
oft versucht wurde.17 Die Evokation der Nachtigall im
Zusammenhang der spöttisch gewünschten nächtlichen Schlaflosigkeit
würde jedenfalls dagegen sprechen, dass es sich um ein
morgendliches Wecklied nach der Hochzeit handelt. Sicher ist

zwar, dass von einer Nachtfeier die Rede ist und wohl auch,

17 So z.B. Contiades-Tsitsoni (1990) 41, n. 25 mit 100-101.



SAPPHO BEI NACHT 99

dass die im Lied genannten Lieder von der Liebe zwischen
einem jungen Mann und einer nymphe (Braut)18 handeln, woraus

jedoch nicht zwingend folgt, dass es sich hier um ein Hoch-
zeitslied handelt.

Dasjenige Fragment,19 das als letztes überliefertes Wort den
zweiten Beleg für das Verb toxvvuxiÇsiv bietet, ist noch schlechter

bezeugt. Hier sind zwar etwas mehr als zwei Strophen
teilweise überliefert, aber sowohl der Schluss als auch der Anfang
des wiederum aus sapphischen Strophen bestehenden Gedichts
fehlen:

] IpWTOÇ vjXîrf 1

]

avjviov sî<h8«<r[
] 'Eppuova Tsaojra

] i;àv0ai S' 'EXsvai a cw[x]ï]v 5

]x£Ç

].iç 0vàxaiç, toSs S' ia[0i] xài. aài
jnaitrav xs pis vàv pispipivav
]Xaia' àvTiS[..]'[-]oi0oiç Ss

] 10

]xaç O/0OIÇ

jxaiv
Trav]vuy_i(T[S]v)v

] [

„... von der Liebe (eros) (erhofft haben)

frontal sehe ich dich an
Hermione, eine solche
mit der blonden Helena aber dich vergleichen

sterbliche Frauen, das aber wisse, mit deiner
wäre mir von den ganzen Sorgen
dagegen aber

18 Die zweite Hälfte von v. 4 ist allerdings ergänzt, darunter die erste Silbe

von nymphas.
19 Sapph./X 23.



100 RENATE SCHLESIER

die Ufer

die ganze Nacht lang feiern"

Nicht zuletzt wegen des Ausdrucks „die ganze Nacht lang
feiern" haben viele Forscher dieses Fragment ebenfalls als

Hochzeitslied klassifiziert und dann unterstellt, dass der
Vergleich der angeredeten weiblichen Person mit Helena statt mit
ihrer Tochter Hermione sich auf eine nicht mehr junge Braut
bezieht.20 Die Plausibilität einer solchen Deutung ist allerdings
gering. Die Sprecherrolle in diesem Gedicht wird von einem
Ich wahrgenommen, das seinen eigenen äußeren und inneren
Bezug zu der Adressatin kommentiert und mehrfach explizit
betont. Die Nennung der großen Zahl von „Sorgen" des Ich,
von denen die Adressatin „wissen" soll (und zu denen vielleicht
auch erotische Hoffnungen der sprechenden Persona gehören,
falls diese im ersten überlieferten Vers angedeutet werden),
wäre in einem Hochzeitslied fehl am Platze. Der Vergleich mit
Helena hat wohl gerade mit der Modellhaftigkeit göttlicher
Frauen für sterbliche zu tun, die bei Sappho auch anderswo

— und zwar niemals in einem Hochzeitszusammenhang —
vorkommt, und kann sich durchaus auf das reife Alter der
Adressatin beziehen.21 Traditionell verweist die Erwähnung der
Helena aber vor allem auf ihre sprichwörtlich überragende
Schönheit.22 Als Modell einer normativen Ehefrau wäre sie

ungeeignet. Und das am Ende des Fragments mit der Lokalität
von „Ufern" in Verbindung gebrachte ganznächtliche Agieren

20 So z.B. Schadewaldt (1950) 46; Treu (61979) 190-191. Eher kein
Hochzeitslied: FERRARI (2007) 107-109. Siehe auch Hague (1983), die zu Recht
darauf verweist, dass die poetische Technik preisender Vergleiche zwar im
Hochzeitskontext zu finden ist, aber gerade auch zum Symposion gehört.

21 Zur Modellhaftigkeit göttlicher Frauen siehe auch z.B. SAPPH. fr. 96,
21-22. Helena als Modell, zu bevorzugen vor dem Modell ihrer Tochter Hermione

im lasziven Liebespiel: Ov. Ars am. 2, 699. Nach WlLAMOWITZ (1914) 228,
n.l kann diese Ovid-Stelle keine Sappho-Reminiszenz sein: „Hoffentlich wird
niemand an Abhängigkeit von Sappho denken."

22 So auch in SAPPH. fr. 16.



SAPPHO BEI NACHT 101

ergibt vor diesem Hintergrund keinen zwingenden pragmatischen

Bezug zur Hochzeit.
Ein solcher Bezug lässt sich auch aus einem weiteren

Gebrauch der 7tâvvuyoç-Terminologie bei Sappho nicht ableiten.

Er ist in einem zehnsilbigen Fragment23 aus vier Wörtern
bezeugt, das einem antiken Grammatiker dazu diente, die äoli-
sche Form des Personalpronomens der dritten Person Plural zu
belegen: oxa toxvvuyoç c/.noi xaxaypet („wenn die ganze Nacht
lang sie ganz und gar erfasst"). Leider lässt sich dieser Satz nur
spekulativ vervollständigen. Daher bleibt offen, woraus die

Gruppe von Personen besteht, von der hier die Rede ist (mehrere

Frauen? mehrere Männer? ein Liebespaar?), und ebenso,

was das — wohl habituelle — Satzsubjekt ist, das diese Gruppe
ganznächtlich dominiert. Dass dies der Schlaf ist, wäre nicht
auszuschließen, doch aktivere gemeinsame Zustände, die den
Wachzustand voraussetzen,24 sind ebenfalls möglich, wenn
nicht gar wahrscheinlicher.

Auf die letztgenannten Zustände verweist auch ein anderes

Papyrusfragment,25 in dem zwar ein -y.vvuy oç-Term inus nicht
überliefert ist, jedoch zweifellos eine kollektive ganznächtliche
Aktivität, hier eindeutig von Frauen, thematisiert wird. Dieses

Fragment trägt aber bedauerlicherweise ebensowenig dazu bei

zu verstehen, was für ein Agieren genau gemeint ist:

jac 1

]"
jXsxat
] [[xjjaXoç

] àxaXa xXovst 5

] xàjxaToç tppsva
]s x«tktS«vs[i.]
] àXX' aytx', à> tpiXou,

], àyyt yàp àpipa.

23 Sapph./X 149.
24 Wie etwa in SAPPH. fr. 30 und fr. 23 (siehe oben)
25 Sapph. fr. 43.



102 RENATE SCHLESIER

still verwirrt
die Anstrengung den Sinn
heruntersetzt
doch auf, o Freundinnen,
denn nah der Tag."

Hiermit endete das Gedicht, was durch eine Markierung auf
dem Papyrus gesichert ist. Allerdings ist von dem Gedicht nur
jeweils ungefähr die zweite Hälfte der fünf letzten Verse lesbar.

Die vom die Sprecherrolle einnehmenden Ich als „Freundinnen"

(cp làou) angeredeten Frauen werden demnach kurz vor
Tagesanbruch zum Aufbruch aufgefordert. Der schlechte
Erhaltungszustand des Papyrus erlaubt jedoch nicht zu rekonstruieren,

wer oder was diese Frauen bei ihrem nächtlichen Agieren
„still verwirrt" hat und welcher (physischen und/oder psychischen)

„Anstrengung"26 ihr „Sinn" ausgesetzt war. Indizien
dafür, dass hier auf Hochzeitslieder oder Hochzeitsriten Bezug

genommen wird, wie oft spekulativ vermutet wurde, fehlen

komplett. Gewiss scheint nur zu sein, dass dieses Fragment27
sich auf eine von Frauen praktizierte Nachtfeier bezieht, deren
Form und Inhalt jedoch unklar bleiben.

Der Ausdruck pannychis ist in der späteren Überlieferung
bezeugt als Terminus technicus für rituelle Tätigkeiten, welche

26 Zum Ausdruck kamatos in v. 6 vgl. die Selbstcharakteristik des Chors der
lydischen Mänaden durch eine lustvolle und zugleich mühevolle, ekstatische

„Anstrengung" in EUR. Bacch. 66-68: Bpopitoi tovov /TA / xapavov t'
sùxoqxatov, Bâx-/yiov sùaÇopéva („für Bromios eine süße Mühe / und eine

Anstrengung, eine wohlanstrengende, als Bak-/chios Bejubelnde"), dazu SCHLESIER

(1998) 45 und passim. — Nach Wilamowitz (2014) 229 ist in Sappe [. fis 43
„vielleicht eine Hochzeit" gemeint: „Die Mädchen sind müde". LasSERRE (1989)
39-40 hat dies spekulativ ausgemalt (er übersetzt kamatos mit „fatigue") und
rückhaltlos mit SAPPH. fr. 30 kurzgeschlossen: „l'exhortation que la poétesse
adresse à ses .amies' ne peut être que celle de chanter les refrains de l'hyménée
jusqu'au point du jour".

27 Wie der Schluss von SAPPH. fr. 23.



SAPPHO BEI NACHT 103

die ganze Nacht lang dauern. Die weit verbreitete Forschungsmeinung,

dass eine pannychis ein regulärer Bestandteil von
Hochzeitsriten war,28 kann sich nun allenfalls auf eine einzige
Quelle berufen, nämlich auf Sapphos oben zitiertes Fragment
30, nicht aber, wie häufig geschehen, auf die im Anschluss
daran zitierten drei Fragmente.29 Auffälligerweise wird ein
Hochzeitsbezug in den antiken Zeugnissen zu den terminologisch

als pannychides bezeichneten Nachtfeiern nicht erwähnt.
Was dort betont wird, ist der oft ausschweifende Charakter
dieser von Frauen dominierten, jedoch Männer nicht ausschließenden

Feste, die besonders zu Ehren von Göttinnen (wie etwa
das Aphrodite-Fest der Adonia) veranstaltet wurden.30 Wie
nahe dabei die sprachlich und performativ vermittelte Assoziation

zu erotischen Lustbarkeiten lag, wird auch daran deutlich,
dass als Synonym für nächtelangen Geschlechtsverkehr das

Verbum ttavvuyiQiv31 und das Substantiv pannychid2 verwendet

werden konnten.
Bei Sappho finden sich nun nicht allein die ersten Zeugnisse

für ganznächtliche Riten und das dazugehörige Verbum
TravvoyiQiv, sondern auch für das Adonisfest.33 Den darauf
bezogenen Fragmenten lässt sich allerdings nicht entnehmen,
ob dort dieses Fest (wie in späteren Zeugnissen) als pannychis
dargestellt wurde und mit sexuellen Ausschweifungen assoziiert

28 So z.B. WEST (1970/2013) 43: „A wedding was an occasion for girls to
stay up all night making merry", mit Verweis auf SAPPH. fr. 30 (sowie auffr. 43
und fr. 23, wo allerdings weder von „wedding" noch von „girls" oder „making
merry" die Rede ist). Vgl. auch FERRARI (2007) 107 (ohne Beleg): pannychides
u.a. bei „cerimonie nuziali".

29 Sapph. fr. 23, fr. 149 und fr. 43.
30 Siehe PiRENNE-DELFORGE (1994) 393 (pannychis zu Ehren von Aphrodite

in Korinth), BRAVO (1997) u.a. zu den Adonia sowie zu symposiastischen und
dionysischen pannychides, DlLLON (2002) 165 (Adonia), 329 n. 98: „Such night
festivals, pannychides, seem to be particularly but not peculiarly associated with
women", PARKER (2005) 166 (,„A11 nighters pannychides" in attischen Kulten),
182-183 (zum Problem der Rekonstruierbarkeit).

31 So z.B. Ar. Nub. 1069, vgl. Thgn. 1063 W: 7ravvuyov söSsiv (päderastisch).
32 So z.B. Anth. Pal. 5, 201, 4. Vgl. Pannychis als Hetärenname: LUCIAN.

Dial, meret. 9.
33 Adonia: Sapph. fr. 140, yk 168, fir. 117B(b).



104 RENATE SCHLESIER

war. Dass Sappho ein ganznächtliches Feiern durchaus mit
Erotik in Verbindung gebracht hat, wurde bereits deutlich.34

Die Frage, ob die evozierten Nachtfeste bei Sappho der Aphrodite

oder einer anderen Gottheit gewidmet sind, lässt sich aber

auf der Basis der fragmentarischen Überlieferung nicht
entscheiden.

Allerdings fällt auf, dass der Mond, besonders der die Nacht
erleuchtende Vollmond, ein zentrales Element der thematisierten

nächtlichen Szenarien ist. In einem Fall handelt es sich
dabei explizit um eine rituelle Situation, die auf ein von Frauen

praktiziertes Opfer zu verweisen scheint: 7tX^pY)ç piv etpouvex'
à aeXàvva / cd S' «ç Ttepi ßöpov laTa0Y)aav („voll erschien
der Mond, / wie sie [fem. plur.\ sich um den Altar stellten").35
Leider geht aus den beiden Versen (die als Gedicht-Anfang
gesichert sind) nicht hervor, welcher Gottheit hier ein Opfer
gebracht und was genau auf dem Altar geopfert wird. Ein anderes

Fragment,36 das aus einer fast vollständigen sapphischen
Strophe besteht, illustriert die überragende Leuchtkraft des

Vollmonds dadurch, dass die Sterne neben ihm verblassen:

«(TTSpsç pèv àpcpi. xàXav <rsXavvav
as|/ «7tUXpÜ7tTOl(Tl çàsvvov siSoç,
OTTTTOT« TrXv)0OI.(T« jX«Xl.<TT<X Xàp7TX]

yàv

„Die Sterne rings um den schönen Mond
wieder verbergen das glänzende Aussehen,
wann immer er als voller am meisten beleuchtet

die Erde ..."

34 Siehe oben, S.APPI I. f. 23.
35 Sapph. fr. 154. Dies ist eines von zahlreichen Beispielen für Sapphos

Transposition epischer Formeln, vgl. Hom. II. 1, 448 (um den Altar gestellte
Opfertiere).

36 Sapph. A 34. Dazu Elliger (1975) 190; vgl. Broger (1996) 51, mit
Hinweis auf die sich in fr. 34 überlagernden „homerischen Syntagmata". Die
spekulative Behauptung von MERKELBACH (1957) 10, dass hier „Sappho die
Braut mit dem Mond vergleicht", ist nicht zu belegen.



SAPPHO BEI NACHT 105

Da das Repetitive dieses Naturphänomens geradezu analytisch

unterstrichen wird, also nicht bloß eine Naturerfahrung
dargestellt ist, könnte auch hier von einer rituellen, also ebenfalls

repetitiven Situation die Rede gewesen sein, die den
Vollmond zur Voraussetzung hat. Weitere Strophen dieses Gedichts
sind nicht bekannt, und so ist ebenso ein weniger rituell
konnotiertes Szenario denkbar, bei dem die Sterne und der Mond
als göttliches Exemplum dienen, um die überragende Strahlkraft

einer bestimmten Frau gegenüber anderen Frauen zu
demonstrieren, wie dies in einem ausführlich überlieferten,
spätantiken Pergament-Fragment37 der Fall ist, das zu Beginn
des 20. Jahrhunderts bekannt wurde und in Berlin aufbewahrt
wird:

vöv §s AuSaiaiv sp.7tps7tsT«i yuvod-
XStTOTV wç TOT' àsXlw
Sûvtoç à ßpo§o§axTuXop «TsXàvva>

Tiavxa TOp[p]syo(.(f atrrpa- [...]

„Und jetzt unter lydischen Frauen ragt sie hervor,
so wie nach
Sonnenuntergang der rosenfingrige Mond,
alle Sterne übertreffend. [...]"

Die eindrucksvolle Qualität dieser deskriptiven Imagination
ist oft bewundert worden.38 Die poetisch-analytische Raffinesse
der Darstellung besteht darin, dass nicht allein der im Griechischen

weibliche Mond, die Göttin Selene, zum Modell einer
Menschenfrau wird, sondern dass im weiteren Verlauf des

Gedichts diese Mondgottheit mit einem von ihr dominierten
Fandschaftsszenario geradezu verschmilzt.

Selene erhält hier ein Beiwort, ßpoSoSax-ruXop („rosenfing-
rig"), das traditionell seit Homer die Göttin der Morgenröte,
Eos, charakterisiert. Mit der Wahl dieses Beiworts betont

37 SAPPEL/X 96, 6-9. Siehe dazu ausführlicher SCHLESIER (im Erscheinen a).
38 Siehe z.B. Saake (1971) 163-178; MACLEOD (1974) 219-220; u.a. in

Abgrenzung vom Kommentar bei PAGE (1955) 92-96. Vgl. auch ELLIGER (1975)
190-192; CAREY (1978).



106 RENATE SCHLESIER

Sappho auf unerwartete (und übrigens viele moderne Forscher
verstörende)39 Weise, dass zwischen beiden Göttinnen
Gemeinsamkeiten bestehen. Deren entscheidende mythische Gemeinsamkeit

hat Sappho ebenfalls poetisch reflektiert: Beide Göttinnen

liebten sterbliche Jünglinge, Selene den Endymion,40 Eos
den Tithonos,41 und sind daher auch mit der bei Sappho zweifellos

wichtigsten Göttin, Aphrodite, vergleichbar, die den ebenfalls

sterblichen Adonis liebte. Analog zu Aphrodite ist nun für
die zur Nacht gehörenden Göttinnen nicht allein ihre Beziehung

zu sterblichen Liebhabern bezeichnend, sondern auch die
damit verbundene Leidenserfahrung, die diesen Göttinnen
ermöglicht, selbst menschliche Erfahrungen zu erleben und als

Liebende die sonst auf Menschen beschränkte Amplitude der

Umschwünge von Lust zu Leid, von Leid zu Lust emotional zu
realisieren.

Diese Göttinnen, denen in der Regel mehr als ein sterblicher
Liebhaber traditionell assoziiert wird, eignen sich jedoch nur als

Modelle für eine bestimmte Kategorie von Menschenfrauen.42

Zum Vorbild für eine seriöse Ehefrau — und damit zur Anwendung

auf einen normkonformen Hochzeitskontext — taugen
sie nicht, genausowenig wie Helena, die ihrerseits bei Sappho
immer wieder modellhaft zum Vergleich herangezogen wird,
einmal43 ebenfalls im Zusammenhang mit einer Nachtfeier und

39 Z.B. HlNDLEY (2002). Vgl. aber zur Begründung von PpoSoSâxToXoç und
zur Ersetzung des (unmetrisch) überlieferten [r/jva durch crsXavva: HEITSCH
(1967) 390-392.

40 SAPPH./t- 199.
41 SAPPH. fr. 58, 19. Vgl. zur Version des Fragments in einem neuen Kölner

Papyrus: GREENE / SKINNER (2009). Zur Polyandrie der Göttin Eos vgl. WEST

(1966) 426 ad EIes. Theog. 986-991: „She was one of the most predatory of
goddesses; besides Tithonus and Cephalus she also carried off Orion (Od. 5,

121) and Cleitus (Od. 15, 250)". Bei Sappho ist Eos (Auos) außer in fir. 58 (und
in fi. 104a, 1, siehe unten, mit Anm. 45) in vielen weiteren (aber nur aus einem
Wort oder einer nominalen Formel bestehenden) Fragmenten belegt: fr. 103[ 10],

fr. 123, fr. 157, fr. 175 (sowie evtl. in fr. 6, 10).
42 In SAPPH. fr. 160 adressiert als hetairai („Gefährtinnen"). Siehe auch

unten, Anm. 44.
43 SAPPH. fr. 23 (siehe oben). Andere Rekurse auf Helena: SAPPII. 16, vgl.

auch fr. 161.



SAPPHO BEI NACHT 107

ganznächtlichen Aktivitäten, wie Sappho dies vor allem für
Selene, die Mondgöttin, demonstriert hat.

Nicht etwa keusche Bräute oder treue Gattinnen können
sich an diesen von Sappho poetisch reflektierten Modellen ein

Beispiel nehmen. In dem Maße, in dem die Nacht und das

Durchwachen der Nacht den Schauplatz von Sapphos Liedern
bildet, der nicht selten von erotisch freizügigen Göttinnen
bevölkert wird, ist ein Ambiente aufgerufen, das kaum mit
einem gesitteten Hochzeitskontext vereinbar ist. Dieses Ambiente

entspricht vielmehr am ehesten der Symposionskultur,44
deren zentrale Funktion für die poetische Produktion der
männlichen frühgriechischen Dichter heute allgemein
anerkannt ist, die jedoch als pragmatischer Bezug von Sapphos
Dichtung meist rigoros ausgeschlossen wird. Symptomatisch
hierfür ist der Umgang mit einem Zweizeiler, der in einem
antiken Stil-Handbuch zitiert wurde:45

"E(TTTSpS, TTÄVT« <pSp7]lÇ OtTtX tpOCtVOXlÇ I(TXsS«(t' AuWÇ,

<psp7]iç oivov, <psp7]iç aiya, (péprjiç euro poerepi

„Hesperos, alles bringst du, was als erscheinende zerstreut hat Eos,
du bringst den Wein, du bringst die Ziege, du bringst weg von

der Mutter das Kind."

44 Argumente für Sapphos Beziehung zur musisch-erotischen Symposionskultur

und zur Luxuswelt der Hetären v.a. in SCHLESIER (2013a), (2014), (2015).
45 SAPPH. fr. 104a: so die Textfassung bei VOIGT (mit Ausnahme von oiv statt

oivov in v. 2). Bei Demetr. Eloc. 141 ist jedoch oivov überliefert (so von mir
zitiert). Die Metrik des Zweizeilers ist komplex: v. 1 ist ein Hexameter, nicht
aber v. 2, was die zahlreichen Emendationsversuche erklärt, darunter die von
VOIGT übernommene Ergänzung ooto durch BERGK (41882), fr. 52 B. (wodurch
allerdings die ohne Präposition überlieferte Textaussage — ,du bringst der Mutter

das Kind' — ins Gegenteil verkehrt wird). Zur Rechtfertigung dieser Ergänzung

(gegen Page [1955] 121 n.l): PiSANi (1957); Treu (1964) 294. Bowra
(1935) 240 plädierte für Wortumstellung in v. 2, um auch dort durchgängig
Daktylen herzustellen. Zur Emendationsgeschichte siehe außerdem FLOYD

(1968), der die (seit Manutius kanonisch gewordene) Emendation oiv durch ein
seltenes Wort für Widder bzw. schafswollig (sTcspoç) ersetzt, vgl. BONARIA (1973-
1974) 176-177.



108 RENATE SCHLESIER

Bereits in der Renaissance wurde das Wort für Wein (acc.

oïvov), in der zweiten Zeile, durch ein Wort für Schaf (Ötv)

ersetzt, das bis heute in den kanonischen Sappho-Editionen an
dieser Stelle zu finden ist. So bot es sich an, das Fragment als

Beispiel für Hochzeitslieder,46 die in Sapphos Werk angeblich
besonders häufig seien,47 zu benutzen und es zugleich als Zeugnis

für die vermeintlich beim nächtlichen Hochzeitsmahl
verzehrten Fleischsorten aufzufassen. Die poetische Machart48 des

Fragments, inklusive der hier vierfachen Wiederholung der

Tätigkeit des Bringens, entspricht jedoch deutlich dem Stil
der Symposionslyrik, wie er etwa in den Theognidea und bei
Anakreon zu finden ist.49 Insofern ist gerade der Wein (und
nicht das Schaf) für die Pragmatik dieses Gedichts unverzichtbar.

Den göttlichen Abendstern, Hesperos, der hier die von der
Göttin der Morgenröte bewirkte Zerstreuung rückgängig
macht, hat Sappho an anderer Stelle50 auch als aavepwv toxvtoov
o xöiXkintoç („von den Sternen allen der Schönste") bezeichnet,
womit zugleich seine Modellhaftigkeit für attraktive Menschenmänner

und damit seine Einordnung in die Kategorie eines
Fiebhabers von Göttinnen ermöglicht war, die als Modelle für

46 Als vermeintliche Parallele häufig angeführt: CATULL 62 (Vesper adest).
Nach FRAENKEL (1955) 8 ist dieses Lied aber nicht in einem pragmatischen
Hochzeitskontext zu lokalisieren, sondern als eine freie poetische Erfindung
anzusehen. Vgl. Lobel / PAGE (1955), inc. auct. fr. 24, 1: f f ùpe/jvaov, bei
VOIGT (1971) ediert als SAPPH. fr. 117B(a): "Ecrnsp' ùpe/jvaov.

47 So die seit WlLAMOWITZ (1913) 75 ständig wiederholte Forschungsmeinung.

Dabei besteht die anhaltende Tendenz, möglichst viele der
überlieferten Sappho-Fragmente einem Hochzeitskontext zuzurechnen, siehe z.B.
Schadewaldt (1950) 32-58 und passim, Muth (1954) 38-40; Lasserre (1989)
17-106; Contiades-Tsitsoni (1990) 68-109; Muth (1993); Tsomis (2001)
231-246; Ferrari (2007) 114-128. Eine dabei oft - z.B. bei MERKELBACH

(1957) 19-23 - angeführte angebliche Parallele: Theoc. Id. 18 (das Epithala-
mion für Helena).

48 Siehe dazu CLAY (1980), mit Skepsis „about the epithalamic character of
the poem" und dem Nachweis, dass hier ein Wortspiel vorliegt, das sich allusiv
auf Hes. Op. 578-581 bezieht.

4'J Anac. fr. 396 PMG (dreifache Wiederholung des Imperativs çÉps,
„bring"), vgl. z.B. Thgn. 984 und 1001 W.

50 SAPPH. fr. 104b. Die Formulierung reproduziert fast wörtlich Hom. IL 22,
318 (dort: Vergleich von Achills glänzender Lanzenspitze mit dem Abendstern).



SAPPHO BEI NACHT 109

sexuell freizügige Menschenfrauen dienen konnten. Der Abendstern

signalisiert dabei, nicht anders als der Vollmond, dass

die Nacht am besten schlaflos, und zwar in Gemeinschaft, als

pannychis zu verbringen ist. Gerade die Abwesenheit des Schlafes,

kombiniert mit der Ermöglichung erotischer Erfahrungen,
gehört ja zum toxvvux^slv dazu. Dementsprechend wurde
dieses Verb in einem Scholion51 wie folgt glossiert: St.' öX%

vuxtoç e7UTeXeïv acppoSidia („die ganze Nacht hindurch
Aphrodisisches vollbringen"), Xayvsustv („kodieren").

Vor diesem Hintergrund ist signifikant, dass Wörter für
Schlaf und schlafen bei Sappho besonders häufig vorkommen,
dass diese Wörter jedoch meist gerade nicht die Erfahrung des

Schlafens, sondern das Nicht-Schlafen konnotieren. Dies zeigt
bereits das als erstes zitierte Beispiel für toxvvux^siv, in dem das

gängigste griechische Wort für Schlaf, hypnos, ausdrücklich

genannt ist,52 aber ironisch der Wunsch artikuliert wird,
„ebensoviel" — das heißt hier: ebensowenig — bei ganznächtlichen
Aktivitäten zu schlafen wie die Nachtigall.

Zwei weitere von Sappho gebrauchte Substantive, die mit
der Bedeutung „Schlaf in Verbindung stehen, sind schwieriger
zu interpretieren. In einem Fall handelt es sich um den in
einem einzeiligen Fragment53 überlieferten Ausdruck awpoç:
ôcp6àXp.ot.ç 8è piXouç vuxtoç àwpoç („die Augen aber der
schwarze Schlummer [?] der Nacht"). Dieser Ausdruck wird
nun von antiken Grammatikern widersprüchlich glossiert, zum
einen im Sinne von „Schlaf, zum anderen im Sinne von
„Schlaflosigkeit". Da der Einzeiler keinen vollständigen Satz
enthält und ein Verb fehlt, bleibt der gemeinte Sinn
ungewiss.54 Auffällig ist darüber hinaus, dass das Adjektiv „schwarz",

51 Schol. Ar. Nub. 1069b.
52 SAPPH. fr. 30, 9, vgl. auch hypnos in fr. 63, 2 (siehe unten) und fr. 97, 18.
53 Sapph. fr. 151.
54 Es sei denn, dass hier bei Sappho die für Methymna auf Lesbos

dokumentierte Bedeutung „Schlaflosigkeit" (âu-Ttvoç) zutrifft, Hesych. A 5683, vgl.
Campbell (1982) 162.



110 RENATE SCHLESIER

das seit Homer traditionell besonders die Nacht qualifiziert,55
hier von der Nacht auf den àwpoç verschoben ist.56

Das zweite Substantiv, das ebenfalls oft mit „Schlaf übersetzt

wird, lautet xwpa und ist in einem aus sapphischen Strophen
bestehenden Fragment, dem berühmten Ostrakon in Florenz,
belegt. Das Wort bezeichnet einen Zustand zwischen Trance
und Traum, eine Benommenheit,57 die (bei Tag oder bei
Nacht?)58 in der Atmosphäre des alle Sinne anregenden Gartens
eines Aphrodite-Heiligtums erzeugt wird:59

f§SUpUjXjXSXpY)TS(T!.1T[ ]p[ ].f VtXUOV 1

àyvov 07tTc[ai ] yaptsv ptiv àXtroç

ptaXfiav], ßwjxoi. §' s<v>t 0ufu.ap.s-
voi [XjßavwTaxo-

sv 8' öSwp ^ü/pov xsXàSst Si' ü<r§wv 5

paXtvwv, ßpo&oiai §s TTaïç o yüpop
sgxLxgz', cciÖu(7(70[xsvwv Ss cpuXXwv

xwp.« fxavai.pi.ov-

„Her für mich aus Kreta zum [ ] Tempel,
einem heilig-reinen, wo [ ] ein reizender Hain
von Apfelbäumen, und Altäre, dampfend

mit Weihrauch.

Und darin Wasser, kühles, tönt zwischen Zweigen
von Äpfeln, und durch Rosen der ganze Ort
beschattet ist, und von bebenden Blättern

Benommenheit herabkommt."

55 Wohl ebenfalls in SAPPH. fr. 63, 1 (siehe unten): „Nacht" als Ergänzung
von psXaiva.

56 WlLAMOWITZ (1913) 124 verweist auf ein Beispiel für die „raffinirte
Künstlichkeit" solcher Verschiebungen von Beiwörtern bei Ibykos (IBYC. fr. 286
PMG). Zu SAPPH. fr. 151 als Enallage mit Anklang an Homer siehe BROGER

(1996) 128-129.
57 Zum Ausdruck kôma in SAPPH.fr- 2, 8: Risch (1962); Wiesmann (1972).
58 SCHADEWALDT (1950) 31 und 78 begründet nicht, warum er SAPPH. fr. 2

als Nachtgedicht auffasst, obwohl dort keine auf die Nacht verweisenden Termini
zu finden sind.

M Sapph. fr. 2, 1-8.



SAPPHO BEI NACHT 111

Die erotische Qualität dieses Zustands der Benommenheit
ist nicht zu verkennen, auch unabhängig davon, dass dieses an
Aphrodite adressierte Gedicht in der übernächsten und letzten

Strophe mit der Aufforderung an die Göttin endet, in goldenen
Trinkschalen Nektar als Wein zu servieren.

Die besondere Prominenz von Ausdrücken für den Schlaf
und für das Schlafen, die aber signifikanterweise fast alle in
erster Linie das Nicht-Schlafen bezeichnen, zeigt sich auch an
einem Verbum, das sehr selten, vielleicht nur bei Sappho
bezeugt ist und dem deshalb ein einzeiliges Fragment zu
verdanken ist, das antike Grammatiker als Beleg dafür zitiert
haben: Sauotç aTtàXaç exàpaç lv anfjOeaiv („mögst du schlafen

an einer zarten Gefährtin Brüsten").60 Es ist kaum anzunehmen,

dass dieser Wunsch hier auf etwas anderes zielt als darauf,
mit dieser Gefährtin (hetaira) eine Liebesnacht zu verbringen.
Ob dies jedoch einer Frau oder einem Mann gewünscht wird,
lässt sich dem Fragment nicht entnehmen. Dies gilt auch für
den nur als Paraphrase überlieferten Wunsch in einem weiteren
Sappho-Gedicht, dass die Nacht doppelt so lang sein möge,61
ein Wunsch, mit dem nicht etwa die Verlängerung nächtlicher
Einsamkeit ersehnt wird, sondern die Verdoppelung nächtlich
gemeinsam genossener erotischer Lust.

60 SAPPH. fr. 126 LP, siehe auch VOIGT (1971) ad loc. Die Verbform wurde
entweder generisch als zweite Person Singular verstanden, ohne die Möglichkeit,
die adressierte Person als weiblich oder männlich zu identifizieren (Sa'joic), oder
als elidiertes weibliches Partizip (Socjoicf). Letzteres scheint diejenigen Forscher

zu bestätigen, die Sapphos Lyrik als Zeugnis für die angeblich rein weibliche
Welt eines von der realen Sappho als Lehrerin geleiteten realen „Mädchenkreises"
— im Sinne von MERKELBACH (1957) — deuten, siehe z.B. FERRARI (2007) 42,
133-134, 178 (mit Rekurs auffr. 126). Mir scheint die grammatische Zweideutigkeit

dagegen instruktiv für eine spezifische poetische Technik zu sein, denn
Sappho operiert auch anderswo experimentell mit der Potentialität, dieselbe

Aussage auf das weibliche oder das männliche Geschlecht zu beziehen. Vgl. dazu
SCHLESIER (im Erscheinen b). Zu fr. 126 fr. 134 D siehe auch DlEHL (1925)
383: Verweis auf CATULL. 61, 104-105.

61 SAPPH. fr. 197. Vorbild ist die von der Göttin Athene für das wiedervereinigte

Paar Odysseus und Penelope verlängerte Nacht (Hom. Od. 23, 241-246).
Vgl. Montiglio (2016) 102 mit 275, n. 160.



112 RENATE SCHLESIER

Die Empfindung, dass eine auf diese Weise verbrachte Nacht
nicht lang genug sein kann, bestimmt wohl auch den Gedanken,

der in folgendem einzeiligen Fragment62 zum Ausdruck
kommt: t£ ps navStovLÇ, "Qtpava, yeXtSco („warum mich
Pandions Tochter, o Eirana, die Schwalbe Der
unvollständige Fragesatz bezieht sich auf die reale Erfahrung, dass das

Ende der Nacht, deren optisches Signal die Morgenröte ist,
auch bei geschlossenen Augen akustisch durch das pünktlich
am Morgen beginnende Gezwitscher der Schwalbe wahrnehmbar

ist. Die Frage an die Adressatin ist rhetorisch so formuliert,
als ob das Sprecher-Ich sich seltsamerweise über die Ankunft
des Morgens und deren bekanntes akustisches Signal wundert.
Was dabei suggeriert wird, ist jedoch vor allem ein Protest

gegen den Zeitpunkt, der dem Ich zufolge die Nacht
offensichtlich viel zu früh beendet hat.

Auch eine lustvoll gemeinsam verbrachte Nacht kann also,
zumindest was ihre Zeitdauer betrifft, hinter den Erwartungen
zurückbleiben. Dass aber die nächtliche Abwesenheit eines

Liebespartners nicht mit nächtlicher Abwesenheit von Kommunikation

gleichzusetzen ist, zeigt die immer selbstbezogene und
dennoch kommunikative Erfahrung des Träumens. Diese
kommunikative Qualität wird bei Sappho dadurch betont, dass sie

den Traum als personalen Gott zum Adressaten macht, und
zwar in einem Gedicht, das papyrologisch komplett als Zehn-
zeiler in fünf zweizeiligen Strophen belegt ist, wobei aber leider

nur die jeweiligen Versanfänge im Umfang von drei bis neun
Silben (von wohl insgesamt sechzehn) erhalten sind:63

62 Sapph. fr. 135 LP (vgl. Voigt [1971]). Siehe dazu Page (1955) 145-146
n. 1 (das Schwalbengezwitscher entspricht hier dem sprichwörtlichen Hahnenschrei),

CLAY (1970) 128: „earliest Greek aubade" (vgl. die Lerche, analog zur
Schwalbe, in Shakespeare, Romeo and.Juliet, act 3, scene 5: „It was the nightingale,

and not the lark", so die Worte der Julia zu Romeo). Die divergierende
Lesart von fr. 135 bei TzAMALI (1996) 467-468 („Was / Warum mich
das Dach, o Schwalbe, Pandions Tochter, ...?") ist semantisch nicht nachzuvoll-
ziehen.

63 Sapph. A 63.



SAPPHO BEI NACHT 113

"Ovoips fxsXoava[
<p[o]lT«lÇ, OT(X t' 07IV0Ç [

yXùxuç 0[é]oç, v) Ssïv' ôvtaç ;x[
Çà X&piç sy_7)v tocv §uva;x[

sXmç Sé g' sysi. piv) Tr£SÉy_7)[v

fry]8èv jxaxàpwv sX[

où yàp x' sov outco[..'
à0ùpgotTa xa. [

ysvovro Sé

TOtÇ TlàvTa[ 10

5

1

„O Traum, schwarze
du schweifst umher, wenn der Schlaf

süßer Gott, gewiss von schrecklichem Kummer mich
getrennt davon besitzen die Kraft
die Hoffnung aber mich besitzt, nicht mitzubesitzen
nichts von den Seligen

denn nicht wäre ich so
Schmuckstücke

es geschehe aber mir
diejenigen, die alles ..."

Da keiner der zehn Verse ganz überliefert ist, bleibt rätselhaft,

ob es sich bei dem Kummer, von dem in der dritten
Zeile die Rede ist, um Liebeskummer handelt, oder ob es

nicht vielmehr, was die Zeilen fünf und sechs nahezulegen
scheinen, um etwas noch Existentielleres geht, das mit göttlicher

Teilhabe zu tun hat. Das Fragment ist jedenfalls ein
weiteres Zeugnis dafür, wie kunstvoll Sappho mit der Transformation

epischer Sprachformeln umgeht: Hier etwa ist es nicht
— wie oft seit Homer — der Schlaf, der durch das Beiwort
„süß" qualifiziert wird, sondern der Traum. Angesichts der
bei Sappho festzustellenden Positivierung nicht so sehr des

Schlafes, sondern eher der Schlaflosigkeit und ganznächtlicher
gemeinsamer Aktivitäten ist dies durchaus nicht überraschend.
Die hier an den göttlichen Traum gerichteten Reflexionen
über Zustände, Wünsche und Hoffnungen des Ich werden
auch sonst in Sapphos Dichtung häufig artikuliert, wobei



114 RENATE SCHLESIER

meist Aphrodite Adressatin solcher Reflexionen ist.64 Ein
weiteres Fragment,65 ein einzeiliger Gedichtanfang, zeigt, dass

Gegenstand eines Dialogs mit dieser Göttin auch das gemeinsame

Reflektieren über einen Traum sein kann, dessen Inhalt
das Sprecher-Ich wohl in den nicht erhaltenen Resten des

Gedichts vorgetragen hat: Çà < > IXs^âjxav Övap KuTtpoyevTja
(„Ich habe einen Traum durchdacht, Kyprogeneia").

*

Nach diesem Parcours durch sämtliche auf die Nacht oder
nächtliche Aktivitäten verweisenden Fragmente, die sich im
überlieferten Werk der Sappho finden, kann nun schließlich
noch einmal auf das Nocturne zurückgekommen werden, von
dem ich ausgegangen bin und gefragt werden, wie es sich zu
den hier zur Sprache gekommenen Nachtstücken der Sappho
verhält. In keinem davon wird die Nacht als etwas Bedrohliches
oder Abzuwertendes betrachtet, wie dies bei anderen frühgriechischen

Dichtern vor und nach ihr häufig der Fall ist. Dies
hängt eng damit zusammen, dass in Sapphos Dichtung die
Nacht primär und buchstäblich ein Schauplatz ist, bei dem
etwas zu sehen ist und der auch für andere sinnliche Erfahrungen,

nicht zuletzt musische und erotische, prädestiniert ist. Die
Nacht ist bei Sappho nicht ein Zeitraum der Ruhe und der

Kommunikationslosigkeit, sondern eine bewegte Periode, die
das toxvvux(Çs!,v, das über die Dauer der ganzen Nacht sich
erstreckende dynamische Tun privilegiert. Deshalb gehört zur
Nacht auch nicht so sehr der Schlaf, sondern gerade die
Schlaflosigkeit, und zwar als etwas Lustvolles, das gemeinsam erlebt
wird, und nicht als etwas Negatives, unter dem ein Individuum

64 Siehe dazu SCHLESIER (2011) und (2016). In den überlieferten Sappho-
Fragmenten ist Aphrodite allerdings nirgends spezifisch mit der Nacht assoziiert
(wie etwa in Eur. Hipp. 106).

65 Sapph. fr. 134. Dieses und das oben zitierte fr. 63 haben keine Beachtung
in Uberblicksdarstellungen von Träum und Traumdeutung in der Antike gefunden,

wie etwa BjÖRCK (1946); LATACZ (1984); Manuwald (1994); WALDE
(2001). Ausnahmen sind NäF (2004) 41 und Harres (2009) 38, die allerdings
auch nur in je einem einzigen Satz darauf eingehen.



SAPPHO BEI NACHT 115

leidet oder das selbst ein Leidenssymptom ist. Voraussetzung
des TOXwu/^stv ist aber, dass die Nacht nicht dunkel ist,
sondern ohne menschliche Einwirkung erhellt wird, und zwar
durch das Leuchten der Sterne und vor allem durch den sie

noch überstrahlenden Vollmond. In diesem Ambiente werden
auch die Menschen zu göttergleichen, sich gemeinsam
bewegenden Gestalten, wie dies bei Sappho besonders die Mondgöttin

Selene als Modell für Menschenfrauen demonstriert.66
Ein solches Modell ist aber eines, das auf Kommunikation
angewiesen ist und das zwar nicht Konkurrenz und Wandelbarkeit

ausschließt, wohl aber Isolation. In diesem Sinne ist auch

zu verstehen, dass Sappho das erotische Modell der Mondgöttin

mit den Modellen der Göttin der Morgenröte und der

Liebesgöttin selbst in Verbindung bringt, die alle durch lust-
und leidvolle Erfahrungen mit menschlichen Liebhabern, auch
wechselnden, gekennzeichnet sind.

Lassen sich aus diesen Beobachtungen Konsequenzen für das

Nocturne ziehen, das jetzt erneut betrachtet werden soll?

SsSuxs jxèv à trsXàvva
xal nXv)t«Ssç' ptitrat Sè

vuxtsç, Tiapà S' spysf' wpa,
syoj Ss ptova xoctsuSoj.

„Untergegangen ist der Mond,
auch die Pleiaden. Mitte aber
der Nacht, vorbei geht die Stunde,
und ich bin eine, die alleine schläft."

Zunächst fällt eine entscheidende Differenz auf, die diesen
Vierzeiler von den bisher behandelten Nachtstücken
unterscheidet: Die Nacht ist hier, nach dem Untergang des Mondes
und sogar der Pleiaden, des besonders hellen Siebengestirns,
wirklich dunkel. Das aber zeigt eben gerade durch den Kontrast
zu den ununterbrochen von Mond und Sternen erhellten
Nächten, dass die Dunkelheit dieser Nacht kein TravvoyiyeLV

66 Nach CLAY (1970) 125-127 enthält fr. 168B ein „secret", mit dem die
mythische Konstellation von Selene und Endymion als (erwünschtes?) Modell
der Dichterin Sappho gemeint sei. Diese Deutung erscheint mir fragwürdig.



116 RENATE SCHLESIER

erlaubt, keines jedenfalls, das auf künstliche Beleuchtung nicht
angewiesen wäre und vor allem keines, das, wie sonst immer bei

ganznächtlichen Aktivitäten, auf gemeinsame lustvolle, auch

physisch anstrengende Erfahrung zielt. Solche Aktivitäten
verweisen nun in der Uberlieferung von Sapphos Dichtung, wie
deutlich werden konnte, besonders oft auf kollektives Feiern

von Gruppen, vor allem, doch nicht allein von Frauen. Dass
das TOXvvuxiÇetv aber auch eine Fiebesnacht zu zweit betreffen
kann, wird angedeutet in der an eine namentlich adressierte
Frau gerichteten, protestierenden Frage nach dem die Nacht zu
früh beendenden Schwalbengezwitscher.67 In dem Gedicht
vom untergegangenen Mond jedoch ist nun im Unterschied
dazu eine Fiebesnacht gerade nicht zustande gekommen, sonst
müsste die weibliche Sprecherin nicht betonen, dass sie alleine
schläft.68 Aber erst als die Nacht ganz finster wurde und das

Sehen unmöglich machte, war der für die erotische Begegnung
bestimmte Zeitpunkt verstrichen.69

Ex negativo bestätigt sich also hier, was sich aus der
Untersuchung der Reflexionen in Sapphos Nachtstücken ergeben
hat: In dem Maße, in dem die Nacht sinnenfreudige gemeinsame

Erfahrungen und nicht zuletzt erotisches Kommunizieren
räumlich und zeitlich möglich macht, kann sie buchstäblich
gefeiert werden, in der realen Praxis und in der Poesie.70

67 Siehe oben (mit Anm. 62), SAPPH. fr. 135.
68 Nach Longo (1953) spielt Ar. Eccl. 877 passim darauf an. Siehe auch

LANATA (1966) 75. Eine direkte Anspielung auf v. 4 von SAPPH. fr. 168B: Theoc.
Id. 20, 45 ([i.drjy. 8' àvà vuxxa xocOs'jSol, „alleine möge sie die Nacht hindurch
schlafen"). Mit diesen Worten wird hier abschließend eine städtische hetaira
(v. 18) namens Eunika von dem (namenlosen) Rinderhirten verflucht, den sie

ausgelacht und abgewiesen hatte, ohne sich Aphrodite und Selene oder andere
Gottheiten zum Vorbild zu nehmen, die sich in Hirten verliebten.

67 Vgl. zur Deutung des in v. 3 von SAPPH. fr. 168B verwendeten Ausdrucks

copa („Stunde") HOFFMANN-LOSS (1968) 356 und passim als „die bestimmte,
weil wohl gar ausgemachte Stunde", so auch CLAY (2011) 6. Anders FERRARI

(1983), für den mit der Stunde die Schlafenszeit gemeint ist und der daher
das Gedicht als Klage über Schlaflosigkeit versteht. Vgl. mit Rekurs darauf
Montiglio (2016) 284, n. 49.

70 Den vielen einzelnen Gesprächspartnerinnen und -partnern, die sich die
Zeit nahmen, während der Entstehung dieses Aufsatzes im Mai und Juni 2017



SAPPHO BEI NACHT 117

Literaturverzeichnis

Bergk, T. (Hrsg.) (41882), Poetae Lyrici Graeci. Vol. III (Leipzig) [= B].
BjöRCK, G. (1946), "ONAP IAEIN: de la perception de rêve chez

les anciens", Eranos 44, 306-314.
Bonaria, M. (1973-1974), "Note critiche al testo di Saffo", Huma-

nitas 25-26, 155-183.
Bowra, C.M. (1935), „Zu Alkaios und Sappho", Hermes 70, 238-241.
Bravo, B. (1997), Pannychis e simposio. Feste private notturne di

donne e uomini nei testi letterari e nel culto (Pisa).
Bremer, D. (1976), Licht und Dunkel in der frühgriechischen Dich¬

tung (Bonn).
Broger, A. (1996), Das Epitheton bei Sappho und Alkaios. Eine

sprachwissenschaftliche Untersuchung (Innsbruck).
BuffièRE, F. (1999), "Séléné: la lune dans la poésie, la science et la

religion grecques", BLE 100, 3-18.
Campbell, D.A. (Hrsg.) (1982), Greek Lyric. I, Sappho Alcaeus (Cam¬

bridge, MA).
Carey, C. (1978), "Sappho fr. 96 LP", CQ 28, 366-371.
Clay, D. (1970), "Fragmentum Adespotum 976", TAPhA 101, 119-

129.
(2011), "Sappho, Selanna, and the Poetry of the Night", GIF 2,
3-11.

Clay, J.S. (1980), "Sappho's Hesperus and Hesiod's Dawn", Philolo-
gus 124, 302-305.

Contiades-Tsitsoni, E. (1990), Hymenaios und Epithalamion. Das
Hochzeitslied in der frühgriechischen Lyrik (Stuttgart).

Diehl, E. (Hrsg.) (1925), Anthologia Lyrica Graeca. Vol. I (Leipzig)
[= D].

Dillon, M. (2002), Girls and Women in Classical Greek Religion
(London).

Elliger, W. (1975), Die Darstellung der Landschafi in der griechi¬
schen Dichtung (Berlin).

Ferrari, F. (1983), "II tempo del sonno: Saffo, fr. 168b V.", CCC 4,
329-332.
(2007), Una mitraper Kleis. Saffo e il suo pubblico (Pisa).

Floyd, E.D. (1968), "Sappho's Word for ,Sheep', 104A. 2 (L.-P.)",
CR 18, 266-267.

Fraenkel, E. (1955), "Vesper adest (Catullus LXII)", JRS 45, 1-8.

mit mir stundenlang über das sapphische Nocturne nachzudenken, sei ganz
besonders gedankt.



118 RENATE SCHLESIER

Frankel, H. (31969), Dichtung und Philosophie des frühen Griechen¬

tums. Eine Geschichte der griechischen Epik, Lyrik und Prosa bis

zur Mitte des fünften Jahrhunderts (München).
Gomme, A.W. (1957), "Interpretations of Some Poems of Alkaios

and Sappho", JHS 77, 255-266.
(1958), "AEAYKE MEN 'A XEAANA: A Reply", JHS 78,
85-86.

Greene, E. / Skinner, M.B. (Hrsg.) (2009), The Neiv Sappho on
Old Age. Textual and Philosophical Issues (Cambridge, MA).

Hague, R.H. (1983), "Ancient Greek Wedding Songs: The Tradi¬
tion of Praise", Journal oftFolklore Research 20, 131-143.

Harris, W.V. (2009), Dreams and Experience in Classical Antiquity
(Cambridge, MA).

Heitsch, E. (1967), „Zum Sappho-Text", Hermes 95, 385-392.
Hindley, C. (2002), "Sappho's ,Rosy' Moon", CQ 52, 374-377.
Hoffmann-Loss, FT (1968), „Die Bedeutung von «pa in AEATKE

MEN A HEAANNA", Mnemosyne 21, 347-356.
KiRKWOOD, G.M. (1974), Early Greek Monody. The History of a

Poetic Type (Ithaca).
Lanata, G. (1966), "Sul linguaggio amoroso di Saffo", QUCC 2,

63-79.
Lasserre, F. (1989), Sappho, une autre lecture (Padova).
Latacz, J. (1984), „Funktionen des Traums in der antiken Literatur",

in T. Wagner-Simon / G. Benedetti (Hrsg.), Traum und
Träumen. Traumanalysen in Wissenschaft, Religion und Kunst
(Göttingen), 10-31.

Lobel, E. / Page, D. (Hrsg.) (1955), Poetarum Lesbiorum Fragmenta
(Oxford) [= LP].

Longo, V. (1953), "Aristofane e un'interpretazione di Saffo", Maia
6, 220-223.

MACLEOD, C.W. (1974), "Two Comparisons in Sappho", ZPE 15,
217-220.

Maggel, A.-A. (2010), "Tithonus and Phaon: Mythical Allegories of
Light and Darkness in Sappho's Poetry", in M. CHRISTOPOULOS /
E.D. Karakantza / O. Levaniouk (Hrsg.), Light and Darkness
in Ancient Greek Myth and Religion (Lanham), 121-132.

Manuwald, B. (1994), „Traum und Traumdeutung in der griechi¬
schen Antike", in R. HlESTAND (Hrsg.), Traum und Träumen.
Inhalt, Darstellung, Funktionen einer Lebenserfahrung in Mittelalter

und Renaissance (Düsseldorf), 15-42.
Marzullo, B. (1958), Studi dipoesia eolica (Firenze).
Merkelbach, R. (1957), „Sappho und ihr Kreis", Philologus 101,

1-29.



SAPPHO BEI NACHT 119

Montiglio, S. (2016), The Spell ofHypnos. Sleep and Sleepnessness in
Ancient Greek Literature (London).

Muth, R. (1954), ,„Hymenaios' und ,Epithalamion"', WS 67, 5-45.
(1993), Rezension von Contiades-Tsitsoni (1990), Gnomon
65, 585-588.

NäF, B. (2004), Traum und Traumdeutung im Altertum (Darmstadt).
Page, D.L. (1955), Sappho and Alcaeus. An Introduction to the Study

ofAncient Lesbian Poetry (Oxford).
(1958), "AEAYKE MEN 'A XEAANA", JHS 78, 84-85.
(Hrsg.) (1962), Poetae Melici Graeci (Oxford) [= PMG].

Parker, R. (2005), Polytheism and Society at Athens (Oxford).
Pirenne-Delforge, V. (1994), LAphrodite grecque. Contribution à

l'étude de ses cultes et de sa personnalité dans le panthéon archaïque
et classique (Athènes).

Pisani, V. (1957), „Zu Sappho 104 L.-R, 120 D.", in H. Kronasser
(Hrsg.), MNHMHT XAPIN. Gedenkschrift Paul Kretschmer
2. Mai 1866-9. März 1956 (Wien), 78-82.

Ramnoux, C. (21986), La nuit et les enfants de la nuit dans la tradi¬
tion grecque (Paris).

Reiner, P. / Kovacs, D. (1993), "AEAYKE MEN A XEAANNA:
The Pleiades in Mid-Heaven {PMG Frag. Adesp. 976 Sappho,
Fr. 168 B Voigt)", Mnemosyne 46, 145-159.

Risch, E. (1962), „Der göttliche Schlaf bei Sappho: Bemerkungen
zum Ostrakon der Medea Norsa", MH 19, 197-201.

Saake, H. (1971), Zur Kunst Sapphos. Motiv-analytische und kompo¬
sitionstechnische Interpretationen (Paderborn).

SCHADEWALDT, W. (1950), Sappho. Welt und Dichtung, Dasein in der
Liebe (Potsdam).

Schlesier, R. (1998) „Die Seele im Thiasos: Zu Euripides, Bacchae 75",
in J. Holzhausen (Hrsg.), Psyche - Seele - Anima (Stuttgart),
37-72.
(2011), "Presocratic Sappho: Her Use of Aphrodite for
Arguments about Love and Immortality", Scientia Poetica 15, 1-28.
(2013a), "Atthis, Gyrinno, and Other Hetairai-. Female Personal
Names in Sappho's Poetry", Philologus 157, 199-222.
(2013b), s.v. „Sappho", in P. von Möllendorff / A. Simonis /
L. Simonis (Hrsg.), Historische Gestalten der Antike. Rezeption in
Literatur, Kunst und Musik (Stuttgart), 835-860.
(2014), „Symposion, Kult und frühgriechische Dichtung: Sappho
im Kontext", in O. Dally et al. (Hrsg.), Medien der Geschichte.

Antikes Griechenland und Rom (Berlin), 74-106.
(2015), „Unsicherheiten einer poetisch-erotischen Welt: Anreden
und Konstellationen von Personen bei Sappho", in R. Früh et al.



120 RENATE SCHLESIER

(Hrsg.), Irritationen. Rhetorische und poetische Verfahren der
Verunsicherung (Berlin), 297-321.
(2016), "Loving, but not Loved: The New Kypris Song in the
Context of Sappho's Poetry", in A. BlERL / A. Lardinois
(Hrsg.), The Neiuest Sappho (P. Sapph. Ohhink and P. GC inv.
105, Frs. 1-4) (Leiden), 368-395.
(im Erscheinen a), „Sapphos aphrodisische Fauna und Flora", in
T. Scheer (Hrsg.), Nature — Myth — Religion (Berlin).
(im Erscheinen b), "Gendering, not Gendering, and Genre in
Sappho", in L. Kurke / N.A. Weiss / M.C. Foster (Hrsg.),
The Genres ofArchaic and Classical Greek Poetry. Theories and
Models (Leiden).

STAFFORD, E. (2003), "Brother, Son, Friend, and Healer: Sleep the
God", in T. Wiedemann / K. Dowden (Hrsg.), Sleep (Bari),
71-106.

Stein, E. (1990), Autorbeivußtsein in der frühen griechischen Literatur
(Tübingen).

Strobl, P. (2002), Die Macht des Schlafes in der griechisch-römischen
Welt. Eine Untersuchung der mythologischen und physiologischen
Aspekte der antiken Standpunkte (Hamburg).

Treu, M. (1955), Von Homer zur Lyrik. Wandlungen des griechischen
Weltbildes im Spiegel der Sprache (München).
(1960), Rezension von Marzullo (1958), Gnomon 32, 744-
747.
(1964), „Die Struktur von Sappho fr. 48,3 und 120 D.", RhM 107,
289-294.
(1965), „Licht und Leuchtendes in der archaischen griechischen
Poesie", Studium Generale 18, 83-97.
(Hrsg.) (61979), Sappho, griechisch und deutsch (München).

Tsagarakis, O. (1977), Self-Expression in Early Greek Lyric, Elegiac
and Iambic Poetry (Wiesbaden).

Tsomis, G. (2001), Zusammenschau der frühgriechischen monodischen
Melik (Alkaios, Sappho, Anakreon) (Stuttgart).

Tzamali, E. (1996), Syntax und Stil bei Sappho (Dettelbach).
VOIGT, E.-M. (Hrsg.) (1971), Sappho et Atlcaeus Fragmenta (Amster¬

dam) [= V].
Walde, C. (2001), Die Traumdarstellungen in der griechisch-römi¬

schen Dichtung (München).
(2014), „Explorationen: Schlaf- Traum - Traumdeutung und
Gender in der griechisch-römischen Antike", in C. WALDE /
G. WöHRLE (Hrsg.), Gender Studies in den Altertumsivissen-
schaften. Schlafund Traum (Trier), 1-42.

WEST, M.W. (Hrsg.) (1966), Hesiod, Theogony (Oxford).



SAPPHO BEI NACHT 121

(1970), "Burning Sappho", Mata 22, 307-330 Hellenica.
Selected Papers on Greek Literature and Thought. Vol. II (Oxford,
2013), 28-52.
(Hrsg.) (21989), Iambi et elegici Graeci ante Alexandrum cantati.
Editio altera. Vol. I (Oxford) [= W].

WlESMANN, P. (1972), „Was heißt xwpa? Zur Interpretation von
Sapphos ,Gedicht auf der Scherbe'", MH 29, 1-11.

Wilamowitz-Moellendorff, U. von (1886), Isyllos von Epidauros
(Berlin).
(1900), Die Textgeschichte der griechischen Lyriker (Berlin).
(1913), Sappho und Simonides. Untersuchungen über griechische
Lyriker (Berlin).
(1914), „Neue lesbische Lyrik (Oxyrynchos-Papyri X)", Neue

Jahrbücher für das klassische Altertum 33, 225-247.
WöHRLE, G. (1995), Hypnos, der Allbezivinger. Eine Studie zum lite¬

rarischen Bild des Schlafes in der griechischen Antike (Stuttgart).



DISCUSSION

I. Mylonopoulos: Despite all the differences between the so-
called nocturne (fr. 168B Voigt) and the other Sapphic poems
that you yourself pointed out in your paper, you nonetheless
attributed it to Sappho. Couldn't we use the differences that

you emphasized as an argument against the poem's attribution
to Sappho?

R. Schlesien. Eine letzte Gewissheit darüber ist nach unserem
heutigen Kenntnisstand nicht zu erreichen. Das gilt aber
ebenso für zahlreiche andere Fragmente äolischer Lyrik, die
ohne Verfassernamen tradiert sind, aber von Editoren seit der
Renaissance entweder Sappho oder Alkaios zugeordnet wurden.

Viele dieser Zuschreibungen bleiben weiterhin umschrit-
ten und müssten erneut geprüft werden. Mir ging es hier nicht
zuletzt darum zu zeigen, dass die Gründe gegen eine Zuschrei-
bung von fr. 168B an Sappho primär auf rein spekulativen
Vorannahmen über die Person der Dichterin beruhen, dass

jedoch dieses Gedicht gerade in seiner Differenz und ex nega-
tivo durchaus im Kontext der sonstigen Behandlung der Nacht
in Sapphos überlieferter Dichtung lokalisierbar ist.

I. Mylonopoulos: With respect to fr. 126, could we claim that
it is not a subtle reference to a sleepless night with one's lover,
but rather that the poet addressed here in a quite literal sense
the 'sweet' sleep right after the conclusion of sexual intercourse?

R. Schlesien Der Phantasie sind hier in dieser Hinsicht
tatsächlich keine Grenzen gesetzt. Sapphos Formulierung zielt
jedoch, so scheint mir, hier (wie auch sonst meistens) nicht auf
eine bestimmte Konkretion, sondern eher auf ein situatives
Ambiente, das für mehrere Möglichkeiten offen ist.



SAPPHO BEI NACHT 123

A. Chaniotis: Ich frage mich, ob eine andere Übersetzung des

Verses ey« 8è pova xocteuSm (fr. 168B, 4 Voigt) möglich oder

gar vorzuziehen wäre: statt „und ich bin eine, die alleine schläft"
also „und allein/nur ich schlafe". Mova hat ja diese Bedeutung.
Der Kontrast bleibt auch bei dieser Übersetzung der gleiche,
nämlich zwischen jenen, die eine erotische Begegnung genießen,

und der (allein) schlafenden Sprecherin. Bei dieser zweiten

Deutung könnte man vermuten, dass das Gedicht mit einer

Aufforderung weitergeht: Lass mich nun aufstehen! Das nächste
Gedicht (fr. 30 LP/V) bietet hierfür eine Parallele: vXh eyepOeiç,

Tj L0 [s]

R. Schlesien Mit meiner Übersetzung des Verses 4 von fr.
168B bin ich selber nicht sehr glücklich, weil dadurch eine

Abgrenzung der Sprecherin von anderen Menschen, die nicht
alleine schlafen, suggeriert werden könnte. Nur durch den
Relativsatz aber ist es im Deutschen (anders als im Griechischen oder
in romanischen Sprachen) möglich, die — mit dem vorletzten
Wort dieses Gedichts betonte — weibliche Identität der Ich-Per-

sona explizit zu machen. Soll hier wirklich an eine Abgrenzung
von anderen Personen gedacht werden, die im Unterschied zur
Sprecherin eine erotische Begegnung genießen? Das erscheint
mir fraglich, und ebenso, dass das fr. 30 (mit der Aufforderung
an den Jüngling, aufzustehen) als eine Parallele angesehen werden

kann, die erlauben würde, den Gedankengang des Gedichts
fortzusetzen. Das fr. 168B betont vielmehr, wie mir scheint, die

Selbstbezogenheit der Ich-Persona, deren Alleine-Schlafen auf
den Vergleich mit anderen nicht angewiesen ist und nicht
dadurch schlimmer wird, dass andere nicht alleine schlafen. Spätere

Dichter haben es jedenfalls so aufgefasst, dass (nächtliches)
Alleine-Schlafen einfach bedeutet, ohne einen erotischen Partner
im Bett zu liegen (Theokrit, Id. 20, 45) oder jedenfalls dieses

Allein-Sein gegenüber einem eifersüchtigen Partner zu behaupten

(Anth. Pal. 5, 184, 3-4 [Meleager]).

V. Pirenne-Delforge: Le fragment 154 met en scène des jeunes
filles ou des femmes (ai comme féminin pluriel non autrement



124 DISCUSSION

déterminé) qui se placent autour d'un autel quand la pleine
lune apparaît. Comme tu le dis, le cadre rituel de la démarche

est garanti par la présence de l'autel. Mais peut-on aller plus
loin? L'autel est-il simplement un marqueur d'espace sacralisé

ou bien fait-il référence à un sacrifice?

R. Schlesien Ja, auf diese Möglichkeit habe ich selber in meinem

Vortrag hingewiesen und halte sie für eine vertretbare

Vermutung. Denn die Formulierung bei Sappho scheint auf
Homer (//. 1, 448) anzuspielen (siehe meine Anmerkung 35).
Dort sind es aber Opfertiere (eine Hekatombe), die die Opferer
„um den Altar stellten" (ear/)aav rtepl ßwpov). Falls auch
der in fr. 154 erwähnte Altar ein Opferaltar ist, wäre dies eines

der wenigen überlieferten Beispiele für einen Bezug zu (Tier-?)
Opferpraxis bei Sappho. Das einzige weitere Beispiel ist
vielleicht das noch knappere, einzeilige fr. 40, das aus einem
einzigen unvollständigen Satz besteht und wohl als Opfer einer
weißen Ziege für eine anonym bleibende Gottheit durch die

sprechende Persona zu deuten ist. Andererseits muss der Altar
in fr. 154 nicht unbedingt einen Tieropfer-Altar bezeichnen.
Das Wort bômos kommt in der Sappho-Überlieferung sonst

nur in fr. 2, 3 vor (im Plural): Dort ist es Weihrauch, der auf
den Altären verbrannt wird.

A. Chaniotis: Ich kann nicht der Versuchung widerstehen,
ein Szenario über den festlichen Kontext des Fragments 154

vorzuschlagen, unter Berücksichtigung dessen, was man über

Opferpraktiken kennt oder vermutet. Der Vollmond (TrÀ7jpy)ç

pèv stpouvsv' à. crsXâvva) verweist auf ein monatliches Fest bei

Vollmond; C. Trümpy hat beobachtet, dass viele Feste um die

Mitte des Monats stattfinden, und vermutet, dass dies eine alte

Tradition widerspiegelt, Feste bei Vollmond zu veranstalten.1

1 C. TrüMPY (1998), „Feste zur Vollmondszeit: Die religiösen Feiern Attikas
im Monatslauf und der vorgeschichtliche attische Kultkalender", ZPE 121, 109-
115.



SAPPHO BEI NACHT 125

Wenn das Opfer am späteren Nachmittag stattfindet, gefolgt
vom Bankett, dann sind die Frauen, die sich um den Altar
stellen («ç —soi ßwpov laTa0Y)aav), die Mitglieder eines

Mädchenchors, der um den Altar tanzen und singen wird.

R. Schlesien Das Fragment 154 wurde von bisherigen
Forschern generell so gedeutet, dass es sich hier um die Perspektive
von Tanz und Gesang eines Mädchenchors um einen Altar
herum handelt. Dies ist nicht auszuschließen, doch auch nicht
belegbar. Aus dem Fragment selbst jedenfalls lässt sich erstens
nicht entnehmen, ob der weibliche Artikel im Plural sich auf
Mädchen oder auf erwachsene Frauen bezieht. Beides ist möglich

und auch anderswo bei Sappho belegt. Zweitens bleibt
unklar, warum sich diese weiblichen Personen um den Altar
stellen. Dies muss nicht notwendigerweise zum Zweck von
Tanz und Gesang sein. In einem anonym überlieferten äoli-
schen Zweizeiler {inc. auct. fr. 16 Voigt) ist zwar der Tanz von
Kreterinnen um einen Altar dokumentiert, doch ob diese

sogenannte Parallelstelle erlaubt, das Fragment 154 zu deuten, halte
ich für fraglich. Im Übrigen erscheint es mir sehr spekulativ, in
das Gedicht einen zeitlichen Ablauf hineinzulesen — erst
Opfer vor Sonnenuntergang, dann Bankett, dann Tanz und
Gesang bei Vollmond. Dies lässt sich auch durch den
verdienstvollen Aufsatz von Catherine Trümpy nicht stützen,
zumal es dort nur um Material über Attika geht.

I. Mylonopoulos: Could we read the second line of your text
no. 13 (fr. 104a) in a more literal way? Hesperos brings back
the wine (or the sheep) that Eos stopped from flowing (wine)
or send out in the fields, he brings back the goats that were also

out in the fields, and the child back to its mother after a whole
day of dealing with the household for the mother and of playing,

learning, etc. for the child? I fail to see any religious
connotations associated with this fragment solely based on the
reference to the goat.



126 DISCUSSION

R. Schlesier: Natürlich ist es für einen modernen, z.B. von
christlicher Kultur geprägten Leser naheliegend, diese beiden
Zeilen ganz unreligiös aufzufassen. Für einen antiken Rezipien-
ten war dies wohl anders. Man sollte nicht vergessen, dass im
Kontext des antiken griechischen Polytheismus Hesperos, der
Abendstern, und Eos, die Morgenröte, göttliche Mächte sind,
und dass der Wein — und Opfertiere wie die Ziege — als

etwas aufgefasst wurden, das die Menschen den Göttern
verdanken und das auch als Gabe an die Götter fungiert.

K. De Temmerman: Ich finde den Vergleich mit Alkaios sehr

interessant. Sind Aspekte in der Repräsentation der Nacht von
Alkaios repräsentativ für archaische Lyrik?

R. Schlesier: Diese Frage lässt sich nur mit großen Vorbehalten

beantworten, da die Überlieferung der gesamten frühgriechischen

Lyrik äußerst fragmentarisch und oft verstümmelt ist.
Ähnlich wie bei Sappho wird ganznächtliches Tun aber oft
durchaus positiv konnotiert, wie z.B. bei Anakreon (siehe meine

Anmerkung 12). Dies erklärt sich auch durch den
vorherrschenden performativen Kontext dieser Dichtung, das Symposion,

bei dem der Genuss von Wein und Erotik favorisiert war.

L. Dossey: We tend to assume that the night is frightening,
because of its darkness. To me, an important part of your talk
was your conclusion that Sappho's night was neither dark nor
frightening. It wasn't dark because of the brightness of the

moon and (to a lesser extent) the stars (the image of the rosy-
fingered moon is especially lovely). This comfort with the natural

night sky seems to me to be an important part of the ancient
Greek night, connected to the choice to use very little artificial
light. There is no mention of lamps in Sappho, because she

didn't see the need for them to protect her against the dark.

R. Schlesier: Die Abwesenheit von Lampen in Sapphos Lyrik
kann auch ein Zufall der Überlieferung sein. Bei ihrem Zeitge-



SAPPHO BEI NACHT 127

nossen und Landsmann Alkaios jedenfalls sind Lampen durchaus

thematisiert, und zwar als etwas, das gewöhnlich zum nächtlichen

Trinkgelage gehört (Alkaios, yf. 346, 1 Voigt: -ojvojuev-
tL Ta Xuyv' oppsvopsv; SocxtuXoç àp-épa-, „Trinken wir. Was

warten wir auf die Leuchter? Ein Finger Tag [ist übrig].").

L. Dossey: My second question has to do with the mentalité
of the night. As in Angelos Chaniotis's paper yesterday, the

night in Sappho is associated with pleasure (sex, wine) and the

gods (dreams, ritual), not withponos. Fr. 104a especially relates

to this (evening brings what the day takes away: wine, the goat
(returning from the fields — i.e. the end of the workday), and

(to my mind) sex (the separation of the mother from her
children in the marital bed at night). You might not agree with my
specific interpretation of fr. 104a, but would you agree with
my general point that Sappho's night is associated with pleasure

and the gods, not ponosi

R. Schlesien Yes, I would, in principle. But for Sappho (as

for other Greek poets), pleasure is not something that is necessarily

devoid of pain and strain.

A. Chaniotis: The nocturnal activities of women during the

night, especially in the liminal times of dusk and dawn, but still
in the moonshine, remind me of a passage in the Vita of
Archilochos, preserved in an inscription in Paros (SEGXV 517
col. II.i 11. 23-27). The boy Archilochos wakes up early in the

morning, sent by his father to the city in order to sell a cow. It
is explicitly stated that the moon was still shining; it is the time
before dawn, when the moon still shines. The rest is history —
or rather legend: Archilochos encounters three merry women,
who greet him with jokes and teasing; not before long, they
persuade him to exchange the cow for musical instruments.
The initiation of Archilochos into poetry takes place in the
wake of the night, when he encounters three joyful women with
musical instruments, as if they are returning from a pannychis.



128 DISCUSSION

F. Carlà-Uhink: Die gerade ziderte Archilochos-Vita sagt
explizit, dass die nächtliche Tätigkeit von dem jungen Archilo-
chos darin besteht, dass er sehr früh aufsteht und schon vor
dem Sonnenaufgang tätig ist. Dies scheint mir aber eine ganz
andere Bedeutung zu haben als nächtliche Tätigkeiten, von
denen wir Beispiele in den Sappho-Fragmenten gesehen haben,
die in einer Fortsetzung des Abends bestehen. Kann man in
den griechischen archaischen Texten feststellen, ob der Nacht
unterschiedliche Bedeutungen zugeschrieben werden, wenn
diese als Fortsetzung des Tags davor oder als Antizipation des

Tags danach charakterisiert wird, eventuell im Zusammenhang
mit der schon erwähnten Differenzierung zwischen Nacht als

ponos und Nacht als hêdonê?

R. Schlesien In dem von mir untersuchten kompletten
Dossier zur Nacht in der Sappho-Uberlieferung wird dieser
Zeitabschnitt niemals mit Mühe und Arbeit in Verbindung
gebracht. Das bedeutet aber nicht, dass in ihren Gedichten
ausschließlich von nächtlichen Lustbarkeiten und Feiern die
Rede ist. Zur Nacht (bzw. zum Wachen oder Träumen bei

Nacht) können auch Sorgen gehören (siehe z.B. fr. 23, 8). Aber
auch die Erwähnungen der Nacht bei anderen frühgriechischen
Dichtern reflektieren, soweit ich sehe, nicht die Frage, ob die
nächtliche Tätigkeit den vorhergehenden Tag fortsetzt oder
den folgenden Tag antizipiert.

L. Dossey: My third question relates to the timing of the
sacrifice in Sappho's poems — whether fr. 154 (the full moon
shining while women stand around the altar) implies a night
sacrifice. Is there really no evidence for nocturnal sacrifices in the
Archaic and Classical Greek world? What about Ioannis Mylo-
nopoulos's vase painting showing Hercules sacrificing in between
the Night and the Dawn? In Imperial period Greek sources
(Aelius Aristides, Achilles Tatius, Julian), the night (including
early predawn) would have been a suitable time for sacrifice. As

for whether women ever sacrificed in groups, in a much later



SAPPHO BEI NACHT 129

source, Achilles Tatius 2, 18 (2nd century CE), kidnappers
dress up as women and pretend to make a nocturnal sacrifice on
the seashore. The whole point is that they are trying to seem
normal and non-threatening by pretending to be women.

R. Schlesien Ob Sappho in fr. 154 auf bei Nacht opfernde
Frauen verweist, lässt sich auf der existierenden Textgrundlage
nicht entscheiden, aber auch nicht, ob es in diesem Fragment
überhaupt um Opfer geht.

A. Chamo Iis: Wie ich bereits gesagt habe, vermute ich, dass

es sich um ein Opfer vor Sonnenuntergang handelt, nicht vor
Sonnenaufgang.




	Sappho bei Nacht

