
Zeitschrift: Entretiens sur l'Antiquité classique

Herausgeber: Fondation Hardt pour l'étude de l'Antiquité classique

Band: 62 (2016)

Artikel: Rhetorik und Macht : Theorie und Praxis der deliberativen Rede in der
dritten Sophistik : Libanios und Aphthonios

Autor: Kraus, Manfred

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-696953

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-696953
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


VIII

Manfred Kraus

RHETORIK UND MACHT:
THEORIE UND PRAXIS DER DELIBERATIVEN REDE

IN DER DRITTEN SOPHISTIK

LIBANIOS UND APHTHONIOS

1. Einleitung

Nahezu achthundert Jahre liegen zwischen der Zeit der frühen
attischen Redner und der Epoche der antiochenischen Sophisten
Libanios und Aphthonios im späten 4. Jahrhundert n. Chr. Vieles

hat sich über diesen langen Zeitraum hin verändert, auch und
gerade im Bereich der Rhetorik. Zwar existiert die Rhetorik als

gesellschaftlich relevante Macht auch zu dieser Zeit weiter, ja sie

manifestiert sich in fast noch grösserem Umfang und durchdringt

Gesellschaft und Alltagsleben mit eher noch grösserer
Intensität und Selbstverständlichkeit als je zuvor. Aber ihr
Charakter hat sich im Laufe der Jahrhunderte tiefgreifend verändert.
Schon in der Zeit eines Quintilian und Tacitus bemerkte man
diesen Wandel. Die Rhetorik hatte ihren Schwerpunkt von
Agora und Forum und aus den Gerichtssälen verlagert in das

Bildungswesen. Sie war von einem Phänomen des öffentlichen
Lebens zunehmend zu einem Schulfach, zu einem formalen
Bildungsinhalt geworden, zu einem durchaus zentralen Bildungsinhalt

freilich. Den Grund dafür suchte und fand man schon
früh im Wandel der politischen Verhältnisse.1

1 Vgl. die Erklärungsansatze des Maternus bei Tac. Dial. 36-41. Ahnliches vertrat

auch Quintilian sowohl in der Instttutio Oratoria als auch sehr wahrscheinlich



300 MANFRED KRAUS

Mit dem Übergang des römischen Reiches von der Republik
zu einer autokratischen Staatsform, wie immer man diese auch
bezeichnen mochte, war - so glaubten kritische Analytiker zu
erkennen - notwendig auch ein Verlust an freier Rede, an —ap-

pY)cna verbunden, jener TOXppY)cna, die einst konstitutiv für das

Aufblühen der Rhetorik in den griechischen Stadtstaaten und
namentlich in Athen gewesen war. Betroffen davon mussten
von den drei klassischen Redegattungen naturgemäss insbesondere

die politische Rede und die Gerichtsrede sein. Wichtige
politische Entscheidungen wurden zwar auch in dieser Zeit
noch im Senat erörtert, doch getroffen wurden sie faktisch vom
Herrscher und seinen engsten Beratern. Auch im Gerichtswesen

wurde das freie Spiel der Kräfte des alten römischen
Formularprozesses schon im Laufe des 3. Jahrhunderts n. Chr. in
Zivil- wie Strafverfahren zunehmend verdrängt vom sogenannten
Kognitionsprozess vor beamteten, staatlich bestellten Amtsträgern,
der im Jahre 342 n. Chr. dann auch formell den Formularpro-
zess endgültig ablöste.2

Man sollte freilich vorsichtig sein, die alte These vom Verfall
der Beredsamkeit unkritisch zu wiederholen. Wertungen dieser

Art sind aus der Sicht der heutigen Forschung kaum am Platz.

Angemessener wäre es, statt dessen von einem Wandel der Redekunst

zu sprechen. Denn ein solcher hat in jedem Falle
stattgefunden. In Griechenland hatte dieser innere Veränderungsprozess
der Beredsamkeit schon früher eingesetzt, im Grunde bereits mit
der Eroberung Griechenlands durch die Makedonen und der
daraus resultierenden Umwandlung der alten Polislandschaft in
monarchische Flächenstaaten, endgültig aber mit der Eingliederung

Griechenlands in das Römische Reich, durch die äusserlich

zwar eine Befreiung der Griechen vom makedonischen Joch
erfolgte, faktisch jedoch der autonomen politischen Beredsamkeit

im Rahmen der Polis auf Dauer der Boden entzogen war.

in der verlorenen Schrift De causis corruptae eloquentiae. Dazu vgl. z.B. BRINK

(1989).
2 Vgl. Käser / Hackl (21996) 171; 435-436.



RHETORIK UND MACHT 301

Noch weitaus deutlicher mussten diese Veränderungen aber

im 4. Jahrhundert n. Chr. fühlbar werden, in dem die
griechisch-römische Ökumene sich erneut tiefgreifenden politischen
und gesellschaftlichen Veränderungen ausgesetzt sah. Es ist
daher mit Recht zu fragen, welche Rolle deliberative Rhetorik
und insbesondere griechische deliberative Rhetorik unter den
durchaus veränderten Bedingungen des 4. Jahrhunderts
überhaupt noch spielen konnte, bzw. in welcher Fom sie in dieser
Zeit noch in Erscheinung trat.

Um diese Veränderungen aufzuzeigen, eignet sich schon
allein aufgrund der Quellenlage kaum ein CEuvre besser als

dasjenige des Libanios, in dem sich die Situation der griechischen

Rhetorik in der Spätantike wie in einem Brennspiegel
gebündelt darstellt. Es soll daher im Folgenden der Versuch
unternommen werden, die Situation der spätantiken griechischen
deliberativen Rhetorik am Beispiel der Werke des Libanios und
seines Schülers Aphthonios zu skizzieren.

2. ,Dritte Sophistik'?

Im Titel dieses Beitrags wird für die hier zur Debatte
stehende Epoche der in jüngerer Zeit populär gewordene Begriff
der ,Dritten Sophistik' verwendet. Da diese Bezeichnung
jedoch nicht unumstritten ist, bedarf es vorab einiger
Klärungen. Selbstverständlich entbehrt der Begriff einer Dritten
Sophistik, anders als der von Philostrat geprägte der Zweiten
Sophistik,3 der antiken Grundlage. Er ist letztlich eine reine
moderne Analogiebildung. Dennoch gibt es gute Gründe, die

Epoche des späten 4. Jahrhunderts von der Zweiten Sophistik
des 1. bis 3. Jahrhunderts als eigenständige Epoche zu scheiden.

Erlebte doch das 4. Jahrhundert mindestens drei
grundlegende politisch-soziale Veränderungen, die ihren Einfluss auf
die Entwicklung von Bildung und Rhetorik nicht verfehlen

3 Philostr. US'481, 507.



302 MANFRED KRAUS

konnten: Erstens die endgültige Entwicklung des Römischen
Reiches hin zu einer zentralistischen und hierarchisch strukturierten

absoluten Monarchie; zweitens die allmähliche Dissoziation

der beiden Reichshälften, der westlich-lateinischen und
der östlich-griechischen, die mit den Reformen Diokletians
im Jahre 293 einsetzte und mit der definitiven und offiziellen
Separation nach dem Tode des Theodosius im Jahre 395 (mithin

etwa zur Zeit des Lebensendes des Libanios) ihren Abschluss
fand; und schliesslich den Aufstieg des Christentums von einer
subversiven, marginalen und verfolgten Sekte zum
entscheidenden Machtfaktor, beginnend mit dem Toleranzedikt
Konstantins im Jahre 313 und vollendet mit der Erhebung des

Christentums zur offiziellen Reichsreligion wiederum durch
Theodosius im Jahre 391. Die äusseren Bedingungen sind also

für einen Sophisten wie Libanios im 4. Jahrhundert in der
Tat durchaus andere als sie es noch im 2. oder 3. Jahrhundert
waren.

Angesichts dieser markanten Unterschiede hat als erster
Laurent Pernot für diese Epoche zunächst die Bezeichnung
,Seconde Sophistique bis'4 und später dann ,Troisieme Sophis-
tique' vorgeschlagen.5 Darin sind ihm unter anderem Jacques

Schamp, Alberto Quiroga Puertas sowie Bernard Schouler und
Pierre-Louis Malosse gefolgt6. Der Terminus wurde aber auch

aufgegriffen z.B. von Bernadette Puech in ihrem bedeutenden
Buch über Redner und Sophisten in kaiserzeitlichen Inschriften.7
Auch der Verfasser selbst hat ihn bereits in früheren Publikationen

verwendet.8
Andererseits sind gegen die Tauglichkeit des Begriffs

gravierende Einwände erhoben worden, so zuletzt insbesondere

von Lieve Van Hoof. In einem Aufsatz von 2010 hat diese in

4 Pernot (1993) vol. I, 14 n. 9.
5 Pernot (2000) 271-272; (2006-2007).
6 Schamp (2006); Quiroga Puertas (2007) bes. 41; Malosse / Schouler

(2009); Fowler / Quiroga Puertas (2014).
7 Puech (2002) 7.
8 Z.B. Kraus (2011a) 145.



RHETORIK UND MACHT 303

Anlehnung an eine auf die Zweite Sophistik gemünzte Formulierung

von P.A. Brunt9 geradezu von einem „'Bubble' of the
'Third Sophistic'" gesprochen.10 Van Hoof kritisiert zunächst
eine definitorische Unschärfe des Begriffs; er werde von seinen
verschiedenen Vertretern in jeweils durchaus unterschiedlicher
Weise verwendet; so sei z.B. seine chronologische Eingrenzung
keineswegs eindeutig, ebensowenig, ob nur pagane Autoren
davon erfasst sein sollen oder auch christliche. In der Tat ist
einzuräumen, dass der Ausdruck einer hinreichenden
terminologischen Präzision bislang entbehrt und z.B. nicht nur auf die

Spätantike, sondern bisweilen auch auf ganz andere Epochen
angewendet worden ist, so etwa von Antonis Kaldellis auf die
klassizistisch ausgerichtete Epoche der mittelbyzantinischen
Komnenenzeit.11 Schwerer noch wiegt, dass der Terminus einer
Dritten Sophistik sogar zuallererst in einem gänzlich anderen

Zusammenhang geprägt wurde, nämlich von dem amerikanischen

Philosophen Victor J. Vitanza im Sinne einer
propagierten postmodernen Wiederbelebung des epistemologischen
Relativismus und der korrespondierenden Argumentationsformen

gerade der Ersten Sophistik.12 Ich plädiere daher aus den

obengenannten Gründen dafür, eine Dritte Sophistik in bezug
auf die Spätantike etwa mit der Epoche Diokletians beginnen
zu lassen, die auch sonst in der antiken Literatur eine fühlbare
Zäsur darstellt, und die geistige Auseinandersetzung zwischen
Christentum und paganer Religion ebenso wie diejenige zwischen

griechischer und lateinischer Sprache und Kultur, die beide so

in der Zweiten Sophistik (noch) nicht stattfinden, zu definito-
rischen Kernpunkten des Epochenbegriffs zu machen.13

Van Hoof glaubt ausserdem im Begriff einer Dritten Sophistik

eine Abwertung der klassizistischen spätantiken Rhetorik als

„static, moribund, and no longer engaged or influential in society"

9 Brunt (1994).
10 Van Hoof (2010); vgl. auch Westberg (2010) 18-20.
11 Kaldellis (2007) 225-316.
12 Vitanza (1991).
13 Ahnlich Amato (2006) V und PENELLA (2013) 3.



304 MANFRED KRAUS

sowie eine übermässige Betonung einer Diskontinuität zur
vorausgehenden Epoche zu erkennen, welche die ihrer Meinung
nach gebotene Ausdehnung der erfolgversprechenden Forschungsansätze

zur Zweiten Sophistik auf die spätantike Rhetorik
behindere.14 Demgegenüber seien vielmehr die gesellschaftlich-
politische Funktion der Rhetorik in dieser Zeit und ihre
Kontinuität zur Zweiten Sophistik hervorzuheben.

Eine solche Abwertung und ein solches Dekadenzmodell
sind dem Begriff jedoch keineswegs inhärent. Im Gegenteil:
Gerade die kontrastierende Gegenüberstellung mit der Situation
der Zweiten Sophistik schärft den Blick für die Neuentwicklungen

und das Andersartige auch der späteren Epoche und erlaubt
so eine angemessenere Betrachtung der spezifischen Eigenheiten
spätantiker Rhetorik. Eher würde womöglich sogar ein übertriebener

Kontinuitätsgedanke auf ein Dekadenzmodell führen.
Zudem betont der Begriff in seiner deutlichen Bezugnahme auf
die Zweite Sophistik Kontinuität ja mindestens ebensosehr wie
Diskontinuität. Er behindert folglich auch in keiner Weise die

von Van Hoof geforderte Anwendung des in der Forschung zur
Zweiten Sophistik erarbeiteten methodologischen Instrumentariums

auf die Spätantike.
Wenngleich Van Hoof darin durchaus zuzustimmen ist, dass

von einem gesellschaftlichen Bedeutungsverlust der Rhetoren,
wie er bei manchen Autoren wie etwa Simon Swain konstatiert
worden sein mag,15 gerade in der Spätantike nicht die Rede sein

kann, so verdient dennoch hervorgehoben zu werden, dass die
Rhetorik dieser Epoche sich auch in ihrer klassizistischen
Ausrichtung beileibe nicht als „refuge against contemporary religious,
political, and socio-cultural evolutions",16 sondern vielmehr, wie
noch zu zeigen sein wird, als hörbare Stimme einer offensiven

politischen Zeitkritik versteht, was man aber erst erkennt, wenn
man den Blick auf die spezifischen Besonderheiten der Epoche

14 Van Hoof (2010) 212; cf. 224.
15 Swain (1996) 3-6.
16 Van Hoof (2010) 212.



RHETORIK UND MACHT 305

richtet. Nicht eskapistische Flucht in die Vergangenheit,
sondern Vergewisserung und Behauptung der eigenen griechischen
kulturellen Wurzeln im Angesicht römischer politischer Macht
ist die Intention der Sophisten. Van Hoofs Einschätzung, dass

„studies thus far have suggested that the Second Sophistic saw
the last great flourishing of classical Greek rhetoric with the
'Third Sophistic' representing its death struggle"17 ist somit
deutlich übertrieben. Versucht doch gerade Pernots Ansatz,
traditionelle Denkmuster von Aufstieg, Blüte und Verfall durch
den Blick auf die positiven Entwicklungen spätantiker Rhetorik
zu überwinden.18 Ich sehe daher im Begriff einer Dritten Sophis-
tik auch nicht wie Van Hoof eine die Betrachtung verzerrende
Linse,19 sondern im Gegenteil eine hermeneutische Anregung,
die nutzbar zu machen wäre. - Doch wenden wir uns nun
Libanios selbst zu!

3. Libanios und das genus deliberatiuum in der Dritten
Sophistik

In der späten 35. Rede (zu datieren nach 388), in der er sich
mahnend an diejenigen unter seinen Schülern wendet, die es

ängstlich vermeiden, in politischen Angelegenheiten das Wort
zu ergreifen, bestimmt Libanios die Aufgabe der politischen Rede

folgendermassen:

„Mit Rat zu dienen und in Reden das Notwendige
vorzubringen, Schaden abzuwenden, den einen beizupflichten, den
anderen aber entgegenzutreten, vernünftigen Amtsträgern
(apxoom) zu folgen, aber sich mit denen zu streiten, die das

17 VAN HOOF (2010) 224.
18 Vgl. dazu auch STENGER (2009) 16 mit Anm. 69. In der Etablierung des

Terminus einer .Dritten Sophistik' zeige sich nach Stenger gerade „das allmählich
vorhandene Bewußtsein, daß die gegenüber der Kaiserzeit veränderten politischen,
gesellschaftlichen und religiösen Rahmenbedingungen sich auf die Produktion
von Literatur niedergeschlagen haben müssen" (16). Vgl. auch die Einschätzungen
von Penella (2013) 2-5 und Cribiore (2013) 36-37.

19 Van Hoof (2010) 224.



306 MANFRED KRAUS

Nützliche nicht sehen, der Stimme der Macht (tocIt; «to tou
Opovou cpwvalp) die Stimme der Vernunft (too ßouXeuetv)

entgegenzusetzen, in der Rede mehr Furcht zu erregen als selbst

zu fürchten".20

Libanios ist sich also der hergebrachten Aufgaben deliberativer
Rede sehr genau bewusst und wiederholt ihre klassischen

Beschreibungen bis in die Terminologie hinein. Doch bricht
seine Beschreibung in der zweiten Hälfte in markanter Weise

um, und ein bemerkenswerter Unterschied zur Situation des

Redners in der alten Polis tut sich auf: Sind die „Amtsträger"
(ap/ovTSc) zunächst noch ganz neutral bezeichnet, so geht es

jedoch nunmehr darum, ob man ihnen „folgen" (axoXouOyjcrat.)
solle oder nicht, worin bereits ein hierarchisches Element
angedeutet ist, ehe schliesslich ganz offen von der Stimme der
Macht (wörtlich: des ,Thrones', sprich Amtssitzes) die Rede ist,
der der Redner nur die Stimme des vernünftigen Rates

entgegenzusetzen hat.
Das hier angesprochene Machtgefälle ist evident. Hier reden

nicht mehr Gleiche mit Gleichen, sondern (zumindest äusser-

lich) Machtlose zu Mächtigen. Rhetorik wird in einem solchen
Umfeld zur stärksten, wenn nicht einzigen Waffe der Machtlosen.

Wer nicht selbst die Macht hat, Dinge zu entscheiden
oder zu bestimmen, kann nur hoffen, mit den Mitteln der
Persuasion auf die Mächtigen einzuwirken, um deren Entscheidungen

zu beeinflussen. „Ich habe keine Macht", schreibt
Libanios schon im Jahre 361 an den comes Orientis Modestos,
„aber ich schäme mich dessen keineswegs; mir genügt der
Gesang, wie der Nachtigall".21 Der deliberativen Rede fällt
somit eine durchaus veränderte Aufgabe zu; sie wird im vollen

20 LlB. Or. 35, 3: yvcopiY) XsiTOUpyYjcrai xal Aoyou; sicrYjyYjcracrOai to Slov,
xcuAucrai toc ßAaßspa, toic, pilv cpjvslttslv, tou; 81 ouravT^craL, axoAouOvjdat. (iiv sö

cppovoocTLV ap^oocTL, piaj(lc7a<70at. SI to AuctitsAouv ouj( op&div, avTicrr/jcrai Tau;
a7io tou Opovou cpcovau; Tai; oltzq tou ßouAsusiv, to cpoßsYv piaAAov SsSilvai Ix
pY]TOp£La<; zpziv.

21 LlB. Ep. 617: vuv 81 s2pu acrOsvY};;, aicr^uvopiaL 81 ou8apico<;, aAA' apxsT pioi

to aSsiv, o)(77r£p t?) aYjSovu Vgl. CRIBIORE (2007) 18.



RHETORIK UND MACHT 307

Sinne des Wortes zur Beratungsrede, wie es schon der
lateinische Terminus der suasoria andeutet. Das Verhältnis des

Redners zur Macht definiert sich neu. Mag es in den
Stadtsenaten (Kurien) der Poleis des griechischen Ostens durchaus
noch Gelegenheit zu offener Beratung und Debatte quasi auf
horizontaler Ebene gegeben haben, wie Libanios sie am Anfang
der Passage anzudeuten scheint (obwohl auch diese Gremien
sich im 4. Jahrhundert immer mehr zu reinen Kasten von Leit-
urgiepflichtigen entwickelten, denen man sich tunlichst zu
entziehen suchte22), so wird daneben die sozusagen vertikale
Funktion der politischen Rede in der Auseinandersetzung mit
den mächtigen Amtsträgern des Reiches immer wichtiger.
Es geht nicht mehr so sehr um die Erringung oder Sicherung
eigener Macht, sondern um die Eindämmung und Kontrolle,
gegebenenfalls auch um die Lenkung oder Nutzung der Macht
anderer. Im selben Sinne hat sich auch Pierre-Louis Malosse in
seinem letzten, postum erschienenen Beitrag zu Libanios geäussert:

„Libanius sees it as the orator's duty to speak up to those

in power".23
Dazu bedarf der Redner freilich zuvörderst einer gesicherten

eigenen Position. Besass Libanios politische Macht? In einem

vordergründigen Sinne zunächst durchaus. Stammte er doch
sowohl väterlicher- wie mütterlicherseits aus Kurialenfamilien,
die die Geschicke seiner Vaterstadt seit mehreren Generationen
mitbestimmt hatten.24 Doch war, wie bereits angedeutet, einerseits

der Kurialenstand zu seiner Zeit bereits zu einer reinen
finanziellen Bürde herabgesunken, und zum anderen hätte er
ihm in der ,vertikalen' Auseinandersetzung mit Amtsträgern
der Zentralgewalt kaum eine ausreichende Machtgrundlage
geboten. Dennoch hätte Libanios nach dem Wunsch seines

22 Vgl. Lib. Or. 35, 6 ff.; vgl. Liebeschuetz (1972) 103: "The councillors
spend money and give advice, but there is no pretext that they govern the city.
They advise the governors, but the governors make the decisions"; PACK (1951)
176: "honores [...] transformed into munera".

23 Malosse (2014) 88.
24 Vgl. Pack (1951) 178-182; Wintjes (2005) 43-62.



308 MANFRED KRAUS

freilich früh verstorbenen Vaters und seiner nächsten Verwandten
wohl diesen Weg gehen sollen.25 Er selbst wollte es anders. Um
den lästigen Pflichten eines Kurialen zu entgehen, öffentliche
Bauprojekte, Tempel, Götterfeste, Spiele oder Wohlfahrtseinrichtungen

finanzieren oder Steuern einheben zu müssen, gab
es mehrere Möglichkeiten: sich freizukaufen, eine höherrangige
Position in der Hauptstadt zu erlangen, in das Heer einzutreten,
oder Immunität zu erreichen durch Erringung einer sozial

angesehenen beruflichen Position wie Arzt, Grammatiker oder
Rhetor.26 Libanios ging den letzteren Weg und begab sich nach
einer Grundausbildung in der Heimatstadt zum weiteren
Rhetorikstudium nach Athen.27

Weitere Stationen führten ihn als Rhetoriklehrer in die Hauptstadt

Konstantinopel, dann nach Nikaia, Nikomedia und wieder

zurück nach Konstantinopel,28 ehe er endlich auf einigen
Umwegen im Jahre 354 nach Antiochia zurückkehren durfte,
um dort als Nachfolger des Zenobios die offizielle Rhetoren-
stelle der Stadt zu bekleiden.29

Als weit wichtiger als diese durchaus prestigeträchtige Stelle
erwies sich jedoch für ihn, dass er während der Aufenthalte in
der Hauptstadt und in der Nähe des Kaiserhofes wichtige
persönliche Beziehungen hatte knüpfen können. So hatte er unter
anderem in Konstantinopel und Nikomedia die ihm später
höchst nützliche Bekanntschaft des jungen Rhetorikschülers
und nachmaligen Kaisers Julian machen können. Als offizieller
Rhetoriklehrer und Sophist Antiochias konnte er später dieses

Netzwerk an Beziehungen durch die grosse Zahl seiner Schüler,

von denen es einige zu sehr einflussreichen Positionen in
Regierung und Verwaltung brachten, noch wesentlich erweitern

und verdichten. Hinzu kam der Rückhalt durch weitreichende

familiäre Verflechtungen mit den höheren Schichten

25 Lib. Or 1, 6 und 13; vgl. Pack (1951) 178-179.
26 Vgl. Lib. Or. 48, 7; vgl. Drecoll (1997) 43-77, bes. 74-77.
27 Wintjes (2005) 66-76.
28 Wintjes (2005) 77-97.
29 Wintjes (2005) 99-117.



RHETORIK UND MACHT 309

Antiochias. Allein dieses immense Netzwerk an persönlichen
Beziehungen und seine stupende rhetorische Fähigkeit, auf
dieser Klaviatur virtuos zu spielen, erlaubte es ihm, weit mehr
als seine äussere Position als Sophist, ohne Angst um Gut, Leib
und Leben haben zu müssen, selbstbewusst gegenüber mächtigen

Amtsträgern des Reiches im Sinne des oben genannten
„speaking up to those in power" auftreten zu können. Man
hat ihn deshalb auch einen ,Uberlebenskünstler' genannt.30
Dieser ganz besonderen Position ist es wohl zu verdanken,
dass Libanios immer wieder auch und gerade in Krisensituationen

als Fürsprecher seiner Heimatstadt oder einzelner Personen

öffentlich das Wort ergreifen konnte.
Neben dieser Rückversicherung durch persönliche Beziehungen

und Freundschaften war es für eine öffentliche Persönlichkeit

wie Libanios aber nicht minder wichtig, in der Formulierung
seiner politisch relevanten Reden entsprechendes taktisches
Geschick zu beweisen. Es musste wohl abgewogen sein, wann
eine freie Sprache geführt werden konnte und wann man sich

vorsichtig ausdrücken musste. Offene Kritik an Amtsträgern war
oft erst nach deren Tod oder mindestens Absetzung vorstellbar.
In einzelnen Fällen mögen Reden des Libanios mit besonders
drastisch ausfallenden Passagen auch nicht für den öffentlichen
Vortrag, sondern für die Lektüre innerhalb ausgewählter Kreise
bestimmt gewesen sein.31

Raffaella Cribiore stellt immerhin fest, sämtliche erhaltenen
Reden des Libanios gehörten gattungsmässig „in the deliberative

or epideictic categories", und verzeichnet einen erheblichen
Teil seiner Reden als „political orations" bzw. „speeches on public

issues".32 Das Beispiel des Libanios zeigt also, dass deliberative
Rede auch unter den veränderten Bedingungen des 4. Jahrhunderts

noch möglich sein konnte, dass sie jedoch weniger im
horizontalen Meinungsaustausch zwischen gleichberechtigten

30 Wintjes (2005) 218.
31 Vgl. z.B. Lib. Or. 42. Petit (1956) 488-489.
32 Cribiore (2013) 35; 18-19; ebenso Malosse (2014) 83-92.



310 MANFRED KRAUS

Mitgliedern eines politischen Gremiums stattfand, sondern

häufiger im ,vertikalen' Versuch der Einflussnahme auf
Entscheidungen von Amtsträgern, ferner dass diese Möglichkeit
nicht mehr unbedingt einem jeden offenstand, sondern allenfalls

demjenigen, der durch persönliche Absicherungen und
rhetorisches Geschick die oft drastischen drohenden Folgen
eines politischen Fehltrittes zu umgehen verstand. Die Dunkelziffer

an Akteuren, die weniger Uberlebensgeschick bewiesen
als Libanios, dürfte hoch sein.

4. Theorie und pädagogische Praxis der deliberativen Rede in
der Spätantike

Im Vergleich zu den solcherart veränderten äusseren

Bedingungen für deliberative Rede blieben deren theoretische

Grundlagen hingegen erstaunlich konstant. Libanios selbst hat
keine theoretische Schrift zur Rhetorik hinterlassen. Wir müssen

daher davon ausgehen, dass die kanonischen Schriften der

Epoche der Zweiten Sophistik weiterhin ihre Gültigkeit
hatten.33 Es ist hinlänglich oft betont worden, dass in der Praxis
der Spätantike das epideiktische genus zunehmendes Gewicht

gewann, und was dazu zu sagen war, ist von Laurent Pernot
längst gesagt.34 Bemerkenswerterweise aber haben gerade in
den Schriften des Corpus Hermogenianum, die wir auch für die

Spätantike wohl heranziehen dürfen, das judiziale und das

deliberative genus ihren Platz mehr als behauptet. So bietet die

spätestens aus dem 3. Jahrhundert stammende pseudohermo-
genianische Schrift De inuentione (fiept. eupenewt;) Anweisungen

zur inuentio für die ersten drei Bauelemente (prooemium,
narratio, argumentatio) sowohl von Gerichtsreden als auch von
politischen Reden. Ja sogar die genuine Hermogenische Schrift
zur Statuslehre (fiept crracteeov) kennt unter den verschiedenen

33 Cf. Cribiore (2014) 75.
34 Pernot (1993); (2000); (2015).



RHETORIK UND MACHT 311

status als Unterart des status qualitatis (tiolotvj?) zumindest
auch die 7tpay[i.aTix^, die sich auf die Zeitstufe der
Zukunft beziehe,35 was sie nach der bekannten Einteilung des

Aristoteles36 ebenso als dem deliberativen genus zugeordnet
erweist wie die ihr zugewiesenen capita finalia des Gesetzmässi-

gen, Gerechten, Nützlichen, Möglichen und Glaubhaften.37
Diese Persistenz des deliberativen und judizialen genus

erklärt sich daraus, dass diese Lehrwerke, wie auch aus der
Wahl ihrer Beispiele klar ersichtlich, in erster Linie als Anweisungen

für die Abfassung von Deklamationen gedacht waren,
und Deklamationen gab es ausschliesslich in diesen beiden genera
(als Controversien und Suasorien), nicht jedoch im genus
demonstratiuum. Im Übungsprogramm der Schule des Libanios
wurden also deliberative und judiziale Reden ganz selbstverständlich

geübt. Die von ihm erhaltenen Deklamationen belegen
dies (s.u. Abschnitt 6). Man darf daraus schliessen, dass auch die
theoretischen Grundlagen des judizialen und deliberativen Redegenus

in den Schulen der Spätantike in jedem Lall bekannt
waren und vermittelt wurden.

Dieser Befund bestätigt sich auch für den Bereich der auf
die Deklamation hinführenden vorbereitenden Übungen, der

Progymnasmata. Noch im 5. Jahrhundert weist der Rhetor
Nikolaos von Myra in seinem Progymnasmata-Handbuch die
einzelnen Übungen auch den drei Redegenera zu. Dabei gehören

seiner Ansicht nach eindeutig zum deliberativen genus die
Übungen Label, Chrie, Gnome und Thesis.38 Lob und Tadel
seien zwar primär dem panegyrischen genus zugeordnet, seien

35 HermoG. Stat. 38, 3-8 Rabe: —payyaT'.y.y ydcp etmv yjiyi^'Srzr^ic. —zol

7rpäy}iaTO<; piAAovTop, Sei yeveadoci to8e tl t) pty) yevEtjßat, Soüvat yj [ivj Soövou,

olov ßouXs'jovTai AGrivatoi, el ^pr( 0dc7tT£i.v toup iv MapaSUvi toctovtocp räv ßocp-

ßapcov („der pragmatische Status ist eine Meinungsverschiedenheit bezüglich
einer zukünftigen Handlung, ob sie ausgeführt werden soll oder nicht, ob etwas
gewährt werden soll oder nicht, wie z.B. wenn die Athener darüber beraten, ob
man die bei Marathon gefallenen Barbaren bestatten solle").

36 Arist. Rhet. 1, 3, 1358b2-8.
37 Hermog. Stat. 76, 3-79, 16 Rabe; vgl. Schouler (1984) 181.
38 Nicol. Prog. 8, 14-15; 23, 11-12; 28, 13-14; 76, 6-7 Felten.



312 MANFRED KRAUS

aber ebenso wie der Vergleich auch als Bestandteile deliberati-
ver Reden einsetzbar.39 Erzählung, Ethopoiie und Ekphrasis
bereiteten gar gleichermassen auf alle drei genera vor,40 und
selbst die primär zur Gerichtsrede gehörende Gesetzesbeurteilung

zeige in der Form des Gesetzesantrags deutliche Beziehungen

zur deliberativen Rede.41

Weder Theorie noch Übungsformen der deliberativen Rede

sind also der spätantiken Rhetorenschule fremd. Das bestätigen
auch die vor allem von Raffaella Cribiore untersuchten Papyrusfunde

mit Schülerübungen.42 Cribiore hat auch das Lehrcurri-
culum der Schule des Libanios in seinen Grundzügen
rekonstruiert.43 Das Programm bestand zunächst weitgehend in der
Lektüre eines Kanons beispielhafter Texte (am Anfang vor allem

Homer, Piaton und Demosthenes) und in der Abfassung und
Korrektur schriftlicher Stilübungen. Die eintönige Repetitivität
des Programms gab dabei offenbar häufiger Anlass zu Unmut.44
Auch Reden bedeutender Redner der jüngeren Zeit wie etwa
Aelius Aristides wurden als Vorbilder laut vorgelesen. Daneben
konnten die Schüler aber auch gelegentlich Zeugen von öffentlich

vorgetragenen Prunkdeklamationen ihres Lehrers werden,
die zumindest teilweise ebenfalls dem deliberativen genus
entstammten (s.u. Abschnitt 6).

Das Bewusstsein davon, dass die im Übungsprogramm
einstudierten Regeln prinzipiell auch in der Praxis anwendbar

waren, zeigt eine Passage in einem Brief des Libanios an Kaiser
Julian:

„Wenn wir denn in unseren Scheingefechten in den
Deklamationswettbewerben genau wissen, wie man zu Perikles,
Kimon und Miltiades zu sprechen hätte, dann wäre es doch

39 Nicol. Prag. 48, 5-10; 62, 8-15 Felten.
40 Nicol. Prag. 15, 12-15; 66, 16-67, 2; 70, 7-15 Felten.
41 Nicol. Prog. 79, 1-5 Felten.
42 Cribiore (1996), mit Tafeln; (2001).
43 Cribiore (2007); (2014).
44 Cf. Lib. Or. 34, 15; Or. 35, 16 und 21.



RHETORIK UND MACHT 313

ungeheuerlich, wenn wir diese Vorschriften im wahren Leben
ausser acht liessen."45

Auffällig ist aber immerhin, dass Libanios dem Kaiser gegenüber

hier nicht davon spricht, dass man wie Perikles, Kimon
oder Miltiades, sondern wie man zu diesen athenischen Macht-
habern zu sprechen habe. In diesem Detail deutet sich die

gewandelte Auffassung von deliberativer Rede denn doch an.
Denn die Stelle steht in dem Zusammenhang, dass Libanios

nun, nach der Ernennung Julians zum Caesar, es nicht mehr

wage, die alte mxppY)(na der Jugendfreundschaft weiter walten
zu lassen.

5. Die Progymnasmata des Libanios und Aphthonios als

politisch-kulturelles Bekenntnis

Das rhetorische Trainingsprogramm in der Schule des Libanios

begann, wie erwähnt, mit den Anfängerübungen der

Progymnasmata. Diese dienten zwar primär der Einübung rheto-
risch-kompositioneller Grundtechniken. Doch konnten diese

Techniken nicht inhaltsleer unterrichtet werden, sondern muss-
ten stets jeweils an konkreten Beispielen eingeübt werden. Diese

Beispiele aber hatten selbst bei noch so fiktiven oder entlegenen
Sujets wegen ihres mit der Materie der Rhetorik gegebenen Bezugs

zum menschlichen Handeln unweigerlich ethische oder politische
Relevanz. Gerade diese moralisch erzieherische Komponente
der antiken Progymnasmata ist jüngst von Craig Gibson in aller
Deutlichkeit unterstrichen worden.46

Man hat beobachtet, dass die Sujets solcher Übungen sich
bisweilen in einer deutlichen Distanz zur realen Welt befanden:

„L'enseignement rhetorique a choisi de rester ä l'ecart de

45 Lib. Ep. 369, 4: Selvov y<*P> s'l tafia^oüvTSi; (xev iv tocT<; töv äycovcov

[tsAstocli; £i<7O|i,£0a, 7r<0£ IIspixAsfL xai Kipiom xai MlAtlocSy] SlocAsxtsov, ercl Ss

r/jt; aXYj0£La<; 7iapo<J;6[ji£0a tov vopiov.
46 Gibson (2014); vgl. dazu schon Kraus (2011a); (2011b).



314 MANFRED KRAUS

la realite contemporaine, pour se contenter de maintenir l'heri-
tage culturel des siecles precedents", schreibt Laurent Pernot.47

Schon den Griechen der Zweiten Sophistik hatte die affirmative

Hinwendung zu einer rhetorisch konstruierten kulturellen
Konzeption von klassischem Griechentum als Vergewisserung
und Behauptung ihrer Existenz als kultureller Nation
angesichts der politischen Ubermacht Roms gedient.48 Die Diskrepanz

dieses Idealbilds gegenüber der zeitgenössischen Lebenswelt

hatte sich zum 4. Jahrhundert hin aber noch weiter
vergrössert. Das lag freilich weniger an einer Verschiebung dieses

Idealbilds, das über mehrere Jahrhunderte hin praktisch
konstant blieb, sondern an den schon beschriebenen Veränderungen

in der realen Welt. Zentralisierung und Hierarchisie-

rung der politischen Macht, Dissoziation und Entfremdung
von griechischer und römischer Oikumene und zunehmende

Christianisierung sind die entscheidenden Stichworte.
Demgegenüber waren die Themen der Rhetorenschule geprägt von
einem bewussten Bekenntnis zu Partikularismus und Demokratie,

zu griechischer Kultur und Bildung (rozukLa) und zu

paganer Religiosität.
Sind viele Stücke der unter dem Namen des Libanios

überlieferten Progymnasmata-Sammlung, wie Bernard Schouler
gezeigt hat, durchgängig geprägt von paganer Mythologie und
von einer geradezu delphischen Moralität des Masses und der
Besonnenheit,49 so wird der Kontrast zur Lebenswelt im politischen

Bereich vollends deutlich.
Ein bestimmtes politisches Element in den Progymnasmata

des Libanios und seines Schülers Aphthonios ist dabei besonders

augenfällig, nämlich die strikte Opposition gegen jede
Form der Tyrannei.50 Bei Libanios richtet sich das vierte
Musterbeispiel für einen Gemeinplatz gegen einen Tyrannen.51 Bei

47 Pernot (2000) 139.
48 Cf. Bowie (1970); Swain (1996) 87-89; Goldhill (2001).
49 Schouler (1984) 71-75.
50 Vgl. Kraus (2013) 124-127.
51 LIB. Loc. 4; Gibson (2008) 178-187.



RHETORIK UND MACHT 315

Aphthonios ist dies gar das einzige Beispiel.52 Dabei gibt es

zwischen beiden Versionen so viele Ubereinstimmungen, dass

die Version des Aphthonios gar als eine verkürzte Version
derjenigen des Libanios erscheinen könnte. Hierbei ist in beiden
Versionen die Herrschaft des Tyrannen in beständigem Kontrast
zu einem am Athen der klassischen Periode orientierten
demokratischen System beschrieben. Freiheit (IXeobeptoc), Demokratie
(§Y)p.oxpaTta), Verfassung (ttoXiteloc) und Gesetz (voptop) sind
die Leitworte dieses Gegenmodells. Was den Tyrannen dabei im
Besonderen kennzeichnet, ist seine grundsätzliche Verachtung
der Gesetze.53 Besonders signifikant ist aber, dass sich bei Libanios

daneben auch das Pendant eines locus communis zum Lobe
eines Tyrannenmörders findet, während andere Autoren wie
Aphthonios oder Nikolaos die Möglichkeit eines positiven locus

communis sogar ausdrücklich ablehnen.54 Gerade das Beispiel
des Tyrannenmörders, der Freiheit und Demokratie verteidigt
und das Gesetz wiederherstellt, unterstreicht nachdrücklich
die Bedeutung des Tyrannenthemas bei Libanios, das auch
in seinen Deklamationen häufig wiederkehrt.55 Da weder bei
Libanios noch bei Aphthonios dem Tyrannen die Figur eines

vernünftigen und weisen Monarchen gegenübergestellt wird,
kann man diese scharfe Verurteilung der Tyrannis durchaus
auch als Kritik an der Monarchie als solcher lesen, insbesondere
weil sich bei beiden Autoren auch jeweils eine Individualisierung

dieses allgemeinen locus communis in Form einer Invektive

gegen König Philipp von Makedonien findet,56 dem namentlich

Libanios freilich den Titel eines ßacnXeöp prinzipiell
verweigert und ihm statt dessen nur den Namen eines vupavvop
zubilligt.

52 Aphth. Prog. 7, 3-11; Patillon (2008) 127-131.
53 Cf. Lib. Lac. 4, 4 und 10; Gibson (2008) 178-179; 182-183; Aphth.

Prog 7, 3 und 6; Patillon (2008) 127, 129.
54 Aphth. Prog. 7, 1; Patillon (2008) 126; Nicol. Prog. 37-38 Felten.
55 Vgl. Penella (2014) 126.
56 Lib. Vit. 5; Gibson (2008) 292-289; Aphth. Prog. 9, 4-9; Patillon

(2008) 138-140.



316 MANFRED KRAUS

Im selben Sinne unterstreichen bei Libanios ein Lob des

Demosthenes und eine Invektive gegen Aischines und eine

Synkrisis beider Redner indirekt den Preis der athenischen
Demokratie gegenüber der tyrannischen makedonischen Monarchie

ebenso wie den der Unabhängigkeit der Polis gegenüber
dem Zentralismus der Monarchie.57

In all diesen Stücken ist es stets die Oberhoheit des Gesetzes

und des Rechtsstaates, die als politisches Ideal aufscheint. Dieses
Ideal wird auch besonders deutlich in dem Beispiel des Aphtho-
nios ftir einen Gesetzesantrag.58 Dort bezieht der Redner unmiss-
verständlich Stellung gegen ein Gesetz, das die Tötung eines auf
frischer Tat ertappten Ehebrechers durch den betrogenen
Ehemann im Sinne der Selbstjustiz erlauben würde. Wiederholt
unterstreicht der Sprecher demgegenüber, dass es ausschliesslich

dem Gesetz und den Richtern zukomme, Gerechtigkeit zu üben.

Wer waren denn nun die Tyrannen, gegen die Libanios und
Aphthonios so klar Stellung bezogen? Man muss dabei nicht
unbedingt sofort an die römischen Kaiser selbst denken,
obwohl Libanios mit manchen davon durchaus seine
Schwierigkeiten hatte. Doch gab es auch die kleineren Tyrannen der

Reichsverwaltung. Es lag nämlich die besondere Situation vor,
dass in Antiochia als einer der vier bedeutendsten Städte des

Reiches gleich zwei Reichsbeamte verschiedener hierarchischer
Ebenen ihren Amtssitz hatten: zum einen der höherrangige,
für die gesamte östliche Reichsdiözese verantwortliche comes

Orientis, zum Anderen der niederrangigere, für die Provinz
Syrien zuständige consularis SyriaeP In beiden Amtspositionen
gab es häufige Wechsel,60 und mit den Inhabern beider Amter
hatte Libanios oft genug Kämpfe auszufechten. Für Libanios

57 Lib. Enc. 5; Vit. 4; Comp. 3; Gibson (2008) 236-245; 288-295; 334-343.
58 Aphth. Prog. 14, 3-15; Patillon (2008) 158-162.
59 Vgl. Liebeschuetz (1972) 110-114; Cabouret (2002); (2004); Bradbury

(2004) 16-18; Malosse (2014) 88. Malosse (2014) 88, Anm. 22 verweist
darauf, dass Libanios in seinen Reden meist darauf verzichtet, die jeweilige
Stellung eines Amtsträgers ausdrücklich anzugeben.

Listen der comites Orientis und consulares Syriae in JONES / MARTINDALE /
MORRIS (1971) 1082-1083; 1105-1106.



RHETORIK UND MACHT 317

stand seine Heimatstadt stets im Vordergrund, und obwohl er
sich selbst dieser Verpflichtung entzogen hatte, wurde er nicht
müde, gegen das politische Desinteresse seiner Landsleute zu
kämpfen und die Flucht gerade der Söhne aus höheren Kreisen
aus der kurialen Verantwortung anzuprangern.61

Schliesslich muss auch noch einmal daran erinnert werden,
dass die progymnasmatischen Musterbeispiele bei Libanios und
Aphthonios sämtlich von paganer Geisteshaltung zeugen. Dies

war in einer Stadt wie Antiochia zu dieser Zeit nicht
selbstverständlich. Zur Zeit von Libanios und Aphthonios war Antiochia

bereits schätzungsweise zu 80% christianisiert und Sitz
eines der wichtigsten christlichen Patriarchate des Ostens, das

nur hinter Rom und Alexandria zurückstand. Obwohl er auch
Schüler christlichen Glaubens hatte, blieb Libanios aber Zeit
seines Lebens dem alten Glauben treu. Seine Schule blieb eine
veritable Bastion heidnisch-hellenischer Tradition inmitten einer
mehrheitlich christlichen Stadt.62

Auch Aphthonios blieb, wie sein Lehrer, dem alten Glauben
treu. Das zeigt sich vor allem in seinem Musterbeispiel für das

Progymnasma der Ekphrasis, wofür er als Sujet das berühmte
Heiligtum des Serapis auf der Akropolis von Alexandria wählt.
Dieser Tempel, das bedeutendste Monument paganer Kultur
in Alexandria, wurde im Jahre 391 oder 39263 von einem
christlichen Mob auf Anstiftung des Patriarchen Theophilos
und mindestens mit stillschweigender Duldung des Kaisers
Theodosius in Brand gesteckt und völlig zerstört.64 Einige halten

das Zerstörungsjahr daher für den terminus ante quem der

Ekphrasis des Aphthonios. Es ist jedoch wohl eher damit zu
rechnen, dass es vielmehr einen terminus post quem darstellt

61 Vgl. z.B. Lib. Or 38.
62 SANDWELL (2007) 154-160 plädiert hingegen eher fur eine religiös neutrale

Haltung des Libanios im Bereich des öffentlichen Lebens.
63 Cf. Hahn (2006).
64 Cf. Eunap. VS 472; Sozom. Hist eccl 7, 15; MacMullen (1984) 99

Zum archäologischen Befund vgl McKenzie / Gibson / Reyes (2004); McKenzie

(2007) 188-209.



318 MANFRED KRAUS

und dass Aphthonios das Sujet bewusst gewählt hat als eine
Geste des Protests gegen die barbarische Zerstörung des Heiligtums

samt seiner Dependance der alexandrinischen Bibliothek
durch die Christen. So passt dieses Stück des Aphthonios in
der Tendenz sehr gut zu dem nur wenige Jahre zuvor von Liba-
nios an Theodosius gerichteten Appell für die Erhaltung der
heidnischen Kuhstätten in Antiochia, der ebendies Heiligtum
noch als unzerstört voraussetzt,65 ja es könnte womöglich sogar
direkt darauf Bezug nehmen.

So verstanden, werden selbst die Progymnasmatasammlun-
gen des Libanios und Aphthonios zu einem Fanal gegen
autoritären Zentralismus einerseits und aufstrebendes Christentum
andererseits und zu einem Bekenntnis zur Tradition der
klassischen paganen hellenischen Kultur und somit zu einem
unüberhörbaren politischen Statement, das gerade durch seine

Bildungswirkung durch den Einsatz in der Rhetorenschule eine
nicht zu unterschätzende Macht entfalten konnte.

6. Deklamationen aus dem genus deliberatiuum

Es war bereits davon die Rede, dass im Bereich der vollständigen

Übungsreden, der Deklamationen, das genus deliberatiuum

neben dem genus iudiciale eine wichtige Rolle spielte.
Allerdings sind die Deklamationen des Libanios bisher nur
unzureichend untersucht worden. War doch, wie Robert Penella

konstatiert, die allgemeine Einschätzung: „Why go to them
when we have Libanius' orations on real-life themes and his
letters, both fdled with a wealth of contemporary political,
social, prosopographical and cultural information?"66 Zudem
ist auch in diesem Corpus, wie schon bei den Progymnasmata,
sehr vieles dem Verdacht der Unechtheit ausgesetzt.67

65 Lib. Or. 30, bes. § 44. Zur Datierung vgl. WlEMER (1995b).
66 Penf.U A (2014) 107.
67 Zu Echtheitsfragen vgl. FoERSTER / MUNSCHER (1925) und zuletzt NAJOCK

(2007).



RHETORIK UND MACHT 319

Es ist ferner nicht immer leicht, innerhalb der Deklamationen

des Libanios deliberative klar von gerichtlichen Reden zu
scheiden. Mischformen sind zahlreich. So kreuzen sich häufig
(deliberative) Gesetzesanträge mit (judizialen) Anklage- oder

Verteidigungsreden, wobei auch wieder, wie in den Progym-
nasmata des Aphthonios, oft Gesetze über Ehebruch eine Rolle
spielen.68 Schwer einzuordnen sind auch die häufigen
Selbstdenunziationen und Anträge auf ein Todesurteil gegen den

Antragsteller selbst, da oft nicht klar ist, ob sie sich an die
Volksversammlung oder ein Richtergremium richten.

Die Sujets sind, abgesehen von reinen Charaktertypendeklamationen,

dem Mythos oder zentralen Epochen der
griechischen Geschichte entnommen, wobei besonders wiederum
Episoden um Demosthenes und seinen Kampf gegen Philipp
von Makedonien im Vordergrund stehen.

Die einzige wirklich eindeutig dem genus deliberatiuum
zuzuordnende Deklamation ist leider nur in Fragmenten erhalten,
so dass ihre Struktur nicht mehr klar zu erkennen ist. Nur
Proömium und narratio sind noch fassbar.69 Diese entsprechen,
wie der Gewährsmann Johannes Doxapatres andeutet, ganz
den Anleitungen aus Ps.-Hermogenes, De inuentione. Die
Ausgangssituation bildet die Annahme, die Thebaner hätten den
Dichter Pindar zur Strafe für seinen Lobpreis Athens in einem
Dithyrambos als „Stütze Griechenlands ('EXXaSop epeujpa)"
in den Perserkriegen70 zu Tode gesteinigt (von Wilamowitz als

„alberne Fiktion" der Rhetorenschule bezeichnet71). Daraufhin
beantragt ein anonymer Athener in der Volksversammlung,
einen Straffeldzug gegen Theben zu führen. Die Frage eines

Kriegsbeschlusses durch die Volksversammlung ist ein klassisches

deliberatives Thema. Ein weiteres Mal stehen auch Athen
und seine Sonderstellung im klassischen Griechenland im
Mittelpunkt. Die Argumentation ist nicht mehr vollständig zu

68 Z.B. Lib. Deel. 25, 38, 39, 40.
69 Lib. fr. 49, in OperaYI (1922) 637-641.
70 Pind. fr. 76 Snell-Maehler.
71 Wilamowitz-Moellendorff (1922) 273, n. 1.



320 MANFRED KRAUS

rekonstruieren. Immerhin ist erkennbar, dass den Thebanern
unterstellt wird, aus Neid auf Athen gehandelt zu haben. Es

wird behauptet, Pindar sei gar nicht mehr wirklich Thebaner

gewesen, sondern habe Athen zu seiner Wahlheimat gemacht;
nur dadurch sei er kultiviert genug geworden, um den Göttern
gegenüber Pietät zu zeigen und sich als Dichter auszuzeichnen.
Auch mit dem Mittel der Pathoserregung wird gearbeitet:
Es wird Mitleid mit dem Schicksal Pindars erregt und Hass auf
die Thebaner geschürt. An die Stelle des Dankes an den lebenden

Dichter müsse nun die Rache für den Toten treten.
In die Kategorie der ebenfalls dem genus der delibera-

tiven Rede zugehörenden und in Libanios' eigener Zeit nicht
unwichtigen Gesandtschaftsreden reihen sich die Deklamationen

3 und 4 ein, die Robert Penella jüngst eingehender untersucht

hat.72 Auch Bernard Schouler weist sie aufgrund der
obwaltenden a-zcuaic, 7rpayp.a-n.xY] dem deliberativen genus zu.73

Das Sujet sind die beiden Gesandtschaftsreden des Menelaos
und Odysseus in Troja nach Ilias 3, 212-224 zum Zwecke
der Forderung der Auslieferung Helenas und der Abwendung
des Trojanischen Krieges. Hier sind die Strukturen deutlich
erkennbar. Penella zeigt, dass die argumentatio beider Reden

typischerweise (wie in deliberativen Progymnasmata einstudiert)

der Beantwortung einer Serie von hypophorai, also
Einwänden der Gegenseite, folgt, wobei Odysseus die weit grössere
Zahl von sieben hypophorai erhält, Menelaos hingegen nur
zwei. Dies dient der demonstrativen Hauptabsicht der beiden
Reden, den unterschiedlichen Stil beider Redner, den
einfachen lakonischen des Menelaos und den grossartigen,
ausschweifenden des Odysseus, kontrastiv zu charakterisieren.
Ist doch auch die Odysseus-Rede weit umfangreicher als die
des Menelaos. An Argumenten finden sich unter anderem das

Recht auf der Seite des Menelaos gegenüber der Hybris des

72 Penella (2011).
73 SCHOULER (1984) 202: "Ce discours d'ambassade releve du genre de

l'apparat, mais du point de vue de la logique il s'agit d'une suasoire. La position
est done pragmatique et les topiques attendus sont les criteres de Paction".



RHETORIK UND MACHT 321

Paris-Alexandros (Sixouov), der Bruch des Gastrechts durch
Paris (voptLfjtov), die höhere Annehmlichkeit des Friedens

gegenüber dem Krieg (rjSu), der Hinweis auf die Risiken des

Krieges (nupcpepov) oder die Drohung mit der Überlegenheit
des griechischen Heeres (avocyxouov), alles schulmässige deliberative

Argumentationstopoi. Wie aus Homer bekannt, bleiben
beide Reden trotz stringenter Argumentation erfolglos. Ebenfalls

in den trojanischen Sagenkreis und im weiteren Sinne

zum Bereich der Gesandtschaftsreden gehört Deklamation 5,
eine Antwort des Achill auf die Überredungsversuche des

Odysseus in der berühmten Gesandtschaft des 11. Buches der
Ilias. Argumentativ geht es im Wesentlichen um die Zurückweisung

der einzelnen Versöhnungsangebote Agamemnons
(u.a. Ehrengeschenke, Hochzeit mit seiner Tochter, Rückgabe
der Briseis). Dabei wird gezeigt, dass die einzelnen Angebote
die Beleidungung der Ehre Achills eher noch steigern, nicht
mildern.

In den Deklamationen zu historischen Themen geht es häufig

um die Forderung Philipps an Athen, ihm Demosthenes
auszuliefern,74 oder um Vorgänge im Umfeld der Perserkriege75
oder des Peloponnesischen Krieges,76 also eben jene Sujets, die
auch aus der Zweiten Sophistik als Standardthemen hinlänglich
bekannt sind, wobei generell der direkte Einfluss von
Deklamationen älterer Redner aus der Zweiten Sophistik offenbar
relativ hoch zu veranschlagen ist.

Festzuhalten bleibt, dass der Aufbau deliberativer Deklamationen

bei Libanios in der Regel dem typischen Strukturschema
deliberativer Progymnasmata höherer Ordnung wie der Thesis
oder des Gesetzesantrags folgt (Abarbeitung von Gegenargumenten

in hypophorai).

74 Lib. Deel. 19-22.
75 Lib. Deel. 9-11.
76 Lib. Deel. 13.



322 MANFRED KRAUS

7. Libanios' politische Reden

Aufgrund seiner herausragenden Stellung als offizieller Sophist
Antiochias und seiner persönlichen Beziehungen zu einflussreichen

Persönlichkeiten kam Libanios zwangsläufig häufiger
in die Situation, sich im Sinne seiner Vaterstadt verwenden zu
müssen, was er im Interesse seiner eigenen Selbsteinschätzung
auch nicht ungerne tat. Hatte er unter dem christlichen Kaiser
Constantius eher schwierige Zeiten erlebt und sich vielfach mit
ihm missgünstigen Reichsbeamten in Antiochia herumschlagen
müssen, so schien sich mit der Erhebung seines ehemaligen
Schülers und Freundes Julian zum Kaiser im Jahre 361
erstmals die Chance einer direkten Einflussnahme auf das Kaiserhaus

zu bieten.77 Versuchte er zunächst durch Briefe nach

Konstantinopel und durch Freunde in der Hauptstadt auf den
Kaiser einzuwirken (er konnte ja nicht wissen, ob er nicht etwa
durch sein letztlich erreichtes Arrangement mit Constantius
beim neuen Kaiser kompromittiert war),78 so schien sich die
Situation zu seinen Gunsten zu wenden, als Julian im Jahre
262 persönlich nach Antiochia kam und dort für längere Zeit
seine Residenz nahm. War eine erste Begegnung mit dem Kaiser

zwar nicht ganz nach Wunsch verlaufen,79 und musste
Libanios zunächst auch noch vorsichtig agieren, da einige
Höflinge offenbar gegen ihn intrigierten, so wurde er doch bald zu
einem der engsten Berater des Kaisers. Besass doch andererseits

auch der Kaiser in seinem alten Lehrer und Freund aus

Jugendtagen einen unschätzbaren politischen Verbündeten in
einer ihm aufgrund ihres christlichen Gepräges eher feindselig
gesinnten Stadt, so dass man fast von einer glücklichen Symbiose
sprechen kann.

Libanios konnte sich denn auch tatsächlich in der Folgezeit
erfolgreich für mehrere Verwandte und Freunde in Antiochia

77 Zum Verhältnis von Libanios zu Julian vgl. WlEMER (1995a).
78 Vgl. Wintjes (2005) 125.
79 Vgl. Wintjes (2005) 126-127.



RHETORIK UND MACHT 323

beim Kaiser einsetzen. Auf die Probe gestellt wurde seine Rolle
als Vermittler zwischen Stadt und Kaiser jedoch, als es im Jahre
362, mitten in den Vorbereitungen des Kaisers für seinen Per-

sienfeldzug, durch eine ungewöhnliche Trockenheitsperiode und
die Uberbelegung der Stadt mit Militär zu einer Anspannung
der Versorgungssituation kam. Als Lebensmittelhortungen durch
Ratsmitglieder die Getreidepreise in die Höhe trieben, reagierte
der Kaiser mit einem Höchstpreisedikt, um der Teuerung
Einhalt zu gebieten,80 das aber keine Wirkung hatte. Vielmehr
verschlechterte sich die Versorgungslage weiter, was Julian
vornehmlich der antiochenischen Kurie anlastete, wogegen die
Kurie sich ihrerseits staatliche Eingriffe verbat. So eskalierte die
Situation dahingehend, dass die Popularität des im christlichen
Antiochia ohnehin nie sonderlich beliebten Kaisers vollends
auf den Nullpunkt sank und in der Stadt Spottverse auf Julian
kursierten, worüber nun der Kaiser seinerseits verärgert war und
darauf mit der noch vor seiner Abreise in den Osten veröffentlichten

Satire Misopogon reagierte.
In dieser verfahrenen Situation wandte man sich offenbar

an Libanios mit der Bitte um Vermittlung. Libanios verfasste
denn auch in seiner 15. Rede eine förmliche Gesandtschaftsund

Bittrede an den schon abgereisten Kaiser, die allen Kunstregeln

der ,vertikalen' Variante des deliberativen genus entspricht,
um den Kaiser wieder gnädig zu stimmen. Doch kam er nie
dazu, diese Rede vor dem Kaiser tatsächlich vorzutragen,81 und
dessen früher Tod im Perserfeldzug verhinderte das Weitere.
So bleibt ungeklärt, ob es Libanios letztlich gelungen wäre, den
Kaiser umzustimmen. Dennoch stellt die Versorgungskrise der

Jahre 362/363 nach Jorit Wintjes einen ersten Höhepunkt in
der politischen Tätigkeit des Libanios dar, indem er zum
wichtigsten politischen Ansprechpartner für die Vertreter seiner
Heimatstadt wurde. „Eine erfolgreiche Besänftigung des Kaisers

und dessen Rückkehr nach Antiochia auf Drängen seines

80 Cf. Lib. Or. 18, 195; Wintjes (2005) 129-130.
81 Lib. Or. 17, 37.



324 MANFRED KRAUS

Freundes Libanius hätte die Stellung des letzteren in der Stadt
sicherlich weiter gestärkt und in eine noch prominentere Position

befördert."82

Vergleichen wir damit eine ganz ähnliche Situation in einer

späteren Lebensphase. Als es im Jahre 382 erneut zu einer

Hungersnot in Antiochia kam und der verantwortliche Beamte,
der comes Orientis Philagrios, ein persönlicher Freund des Liba-
nios, mit harten Strafmassnahmen gegen die Zunft der Bäcker

reagierte, intervenierte Libanios erneut mit einer spontanen
Rede im Sinne des Bäckerstandes, was ihm den Ruf als Wohltäter

nicht nur der Bäcker, sondern seiner ganzen Heimatstadt
eintrug.83 Wiederum war es neben der Fähigkeit des Sophisten
zum glänzenden spontanen Auftritt84 die persönliche Beziehung
zu einem Amsträger, die ihn zum Retter der Stadt werden liess,
als der er sich selbst stilisierte.85

Eine weitere Gelegenheit, sein Geschick als mutiger Ver-
handler, Ratgeber und Vermittler zu beweisen, ergab sich für
ihn, als er, nunmehr gegenüber dem christlichen Kaiser Theo-
dosius, in der 30. Rede Stellung nahm für die Erhaltung der
heidnischen Kultstätten im griechischen Osten. Geauer Anlass
und Datierung der Rede sind (bis auf den terminus ante quem
391) umstritten. Doch ist die Rede wiederum schulmässig
geliedert in ein exordium mit captatio beneuolentiae (Verweis
auf seine früheren guten Ratschläge an den Adressaten), eine
narratio der Geschichte des Umgangs mit heidnischen
Kultstätten seit Konstantin und der empörenden Rechtsbrüche der
Christen in jüngster Zeit, einen argumentatio-Teil, in dem
wiederum systematisch die vier Hauptargumente der Tempelzerstörer

eines nach dem anderen entkräftet werden, kulminierend
in der pathosgeladenen Schilderung der jüngsten Zerstörung
eines besonders herrlichen Tempels, und schliesslich eine perora-
tio mit Hinweis auf die sonstige tolerante Haltung des Kaisers

82 Wintjes (2005) 130.
83 Wintjes (2005) 203-204.
84 Cf. Norman (1965) 205.
85 Lib. Or. 1, 208-210.



RHETORIK UND MACHT 325

Nichtchristen gegenüber. Auch in dieser Rede verbinden sich,
wie Heinz-Günther Nesselrath festgestellt hat, Elemente der

symbuleutischen Rede (Libanios als Ratgeber des Kaisers) und
der Gerichtsrede (Verteidigung der Nichtchristen gegen christliche

Anschuldigungen).86
Die grösste Herausforderung in dieser Hinsicht stellten für

Libanios aber zweifellos die sogenannten Statuenunruhen des

Jahres 387 dar,87 als in Antiochia ein kaiserliches Edikt, das

höhere Steuerabgaben einforderte, zunächst noch geregelte
Proteste seitens der Kurialen, dann aber eine ausser Kontrolle
geratende Wutreaktion des Strassenmobs auslöste, die in der

Schändung und Zerstörung von Bildnissen der Kaiserfamilie
kulminierte. Auf den Bericht von diesen Ereignissen hin
entsandte Theodosius zwei Sonderermittler, Flavius Caesarius und
Ellebichus, nach Antiochia. Libanios wurde von diesen beiden
nicht etwa ebenfalls verhört, sondern als Berater zu den Verhören

hinzugezogen, was seine mittlerweile erreichte Ausnahmestellung

innerhalb Antiochias beleuchtet. Möglicherweise auch
auf seine Fürsprache hin empfahlen die beiden dem Kaiser
letztlich unerwartete Milde, woraufhin Libanios beiden
Dankadressen widmete.88

Libanios konnte es sich nun in den achtziger und neunziger
Jahren auch erlauben, den in Antiochia residierenden
Reichsbeamten Ratschläge zu erteilen. So richtete er 384 an den comes

Orientis Ikarios eine deutliche Warnung, sich mit den Anhängern

seines Vorgängers Proklos einzulassen und empfahl ihm
strenges Vorgehen gegen Parteilichkeit und Korruption, aber

Zurückhaltung in der Anwendung von Gewalt.89 Man hat diese

Rede geradezu ein Handbuch für Provinzgouverneure genannt.90
Um so harscher fiel jedoch im folgenden Jahr seine Kritik an
Ikarios aus, als er feststellen musste, dass dieser keinen seiner

86 Nesselrath (2011) 32.
87 Vgl. Lib. Or. 19-23; vgl. Malosse (2014) 85.
88 Lib. Or. 21 und 22.
89 Lib. Or. 26 (384).
90 MALOSSE (2014) 88: "handbook for governors".



326 MANFRED KRAUS

Ratschläge befolgt hatte.91 Ähnliche wohlgemeinte Ratschläge
richtete er auch an den comes Orientis Timokrates.92 Vergleichbare

Scheinprozessreden wie gegen Ikarios, zum Teil in sehr
scharfer Form, verfasste er in diesen Jahren auch gegen eine
Reihe weiterer hoher Verwaltungsbeamter des Reiches.93 Auch
sonst mischte er sich immer mehr in die Politik seiner Heimatstadt

ein, nahm unter anderem Stellung gegen unmenschliche

Haftbedingungen, gegen Zwangsarbeit oder gegen illegale private
Sicherheitsdienste.94

All dies konnte er aber nur wagen aufgrund seines

weitverzweigten Netzwerks persönlicher Beziehungen, das ihn vor
Bestrafung und Rache durch die Betroffenen schützte und ihm
eine flexible Reaktion auf plötzliche politische Veränderungen
erlaubte. Dieses Netzwerk wird vor allem deutlich in der
Unzahl seiner erhaltenen Briefe.95 Uber die Briefe fast mehr
noch als durch seine Reden war es ihm möglich, zugunsten von
Freunden und Landsleuten an höherer Stelle zu intervenieren,
ihnen gewünschte Stellen zu verschaffen oder hochgestellten
Persönlichkeiten Ratschläge zu erteilen. So verlagert sich das

deliberative genus bei Libanios zumindest zum Teil von den
Reden in die Briefe.

8. Zusammenfassung

In dem weitverzweigten CEuvre des Libanios und in Teilen
auch in demjenigen seines Schülers Aphthonios hat sich zeigen
lassen, dass die Gattung der deliberativen Rede auch in der
Periode der sogenannten Dritten Sophistik durchaus nicht

91 Lib. Or. 27 und 28 (385).
92 Lib. Or. 41 (nach 382).
93 Cf. Lib. Or. 33 (Gegen Tisamenos, 386); 56 (Gegen Lukianos, 388); 57

(Gegen Severos, 389/90); 54 (Gegen Eustathios, 389); 46 (Gegen Florentios,
393); vgl. dazu Wintjes (2005) 210; 219-225; Casella (2010); Cribiore
(2013) 78-79; Malosse (2014) 89-90.

94 Lib. Or. 45 (386); 50 (385); 47 (391); vgl. Malosse (2014) 86-87.
95 Cf. Bradbury (2004); (2014); Sandwell (2009).



RHETORIK UND MACHT 327

fehlt. Ihre theoretischen Grundlagen sind nach wie vor präsent.
In Progymnasmata und Deklamationen wird sie weiterhin
intensiv eingeübt. Es wurde aber auch deutlich, dass sie im
Bereich des öffentlichen Lebens aufgrund der veränderten
politischen und gesellschaftlichen Bedingungen ihren Charakter
merklich gewandelt hat; sie wird von der echten buleutischen
Ratsrede des demokratischen Politikers zur symbuleutischen
Beratungsrede des erfahrenen Sachkenners. Ebenfalls konnte
gezeigt werden, dass die Sophisten des 4. Jahrhunderts, oder
zumindest die bedeutendsten unter ihnen, zu denen Libanios
zweifelsohne zu zählen ist, sich keineswegs aus der praktischen
Tagespolitik in die Theorie der Schulstube zurückgezogen
haben, sondern sich aktiv in der einen oder anderen Weise in
die gesellschaftlichen Diskussionen und die Politik in ihrer
unmittelbaren Umgebung, aber auch auf höherer Ebene einmischen.

Schliesslich ergab sich aber auch, dass die unabdingbare
Voraussetzung für solche aktive Einmischung in dieser Zeit die

Erringung einer in gewisser Weise unangreifbaren sozialen
Position und die Ausbildung eines engmaschigen persönlichen
sozialen Netzwerks ist, das den Redner vor unliebsamen
Reaktionen seitens der Mächtigen zu schützen geeignet ist.

Literaturverzeichnis

Amato, E. (2006), "Avant-Propos", in E. Amato / A. Roduit /
M. Steinruck (Hrsg.), Approches de la Troisieme Sophistique.
Hommages ä Jacques Schamp (Bruxelles), V-VIII.

Bowie, E.L. (1970), "Greeks and their Past in the Second Sophistic",
Past and Present 46, 3-41, nachgedr. in M.I. FlNLEY (Hrsg.),
Studies in Ancient Society {London 1974), 166-209.

Bradbury, S. (2004a), Selected Letters ofLibanius from the Age of
Constantius andJulian (Liverpool).
(2004b), "Libanius' Letters as Evidence for Travel and Epistolary

Networks among Greek Elites in the Fourth Century", in
L. Ellis / F.L. Kidner (Hrsg.), Travel, Communication, and
Geography in Late Antiquity (Burlington), 73-80.
(2014), "Libanius' Networks", in Van Hoof (2014), 220-240.



328 MANFRED KRAUS

Brink, C.O. (1989), "Quintilian's De causis corruptae eloquentiae
and Tacitus' Dialogus de oratoribuf, CQ 39, 472-503.

Brunt, P.A. (1994), "The Bubble of the Second Sophistic", BICS
39, 25-52.

CABOURET, B. (2002), "Le gouverneur au temps de Libanios : Image
et realite", Pallas 60, 191-204.
(2004), "Pouvoir municipal, pouvoir imperial au IVe siecle", in
B. Cabouret / P.L. Gatier / C. Saliou (Hrsg.), Antioche de

Syrie. Histoire, images et traces de la ville antique. Actes du colloque
de Lyon (octobre 2001) (Lyon), 117-142.

Casella, M. (2010), Storie di ordinaria corruzione. Libanio, orazioni
LVI, LVII, XLVI (Messina).

CRIBIORE, R. (1996), Writing, Teachers, and Students in Graeco-
Roman Egypt (Atlanta).
(2001), Gymnastics of the Mind. Greek Education in Hellenistic
and Roman Egypt (Princeton).
(2007), The School ofLibanius in Late Antique Antioch (Princeton).
(2013), Libanius the Sophist. Rhetoric, Reality, and Religion in the
Fourth Century (Ithaca).
(2014), "The Rhetorical Context: Traditions and Opportunities",
in Van Hoof (2014), 59-78.

Drecoll, C. (1997), Die Liturgien im Römischen Kaiserreich des 3. und
4. Jh. n. Chr. Untersuchung über Zugang Inhalt und wirtschaftliche
Bedeutung der öffentlichen Zwangsdienste in Ägypten und anderen
Provinzen (Stuttgart).

Felten, J. (Hrsg.) (1913), Nicolai Progymnasmata (Leipzig).
Foerster, R. (Hrsg.) (1922), Libanii Opera. Vol. XI, Epistulae 840-

1544 una cum pseudepigraphis et Basilii cum Libanio commercio
epistolico, Fragmenta (Leipzig).

Foerster, R. / Munscher, K. (1925), „Libanios", in RE XII.2
(Stuttgart), 2485-2551.

Fowler, R.C. / Quiroga Puertas, A.J. (2014), "A Prolegomena to
the Third Sophistic", in R.C. Fowler (Hrsg.), Plato in the Third
Sophistic (Berlin), 1-30.

Gibson, C.A. (Hrsg.) (2008), Libanius's Progymnasmata. Model Exer¬
cises in Greek Prose Composition and Rhetoric. Trans, with an introd.
and notes (Atlanta).
(2014), "Better Living through Prose Composition? Moral and

Compositional Pedagogy in Ancient Greek and Roman
Progymnasmata", Rhetorica 32, 1-30.

Goldhill, S. (Hrsg.) (2001), Being Greek under Rome. Cultural
Identity, the Second Sophistic and the Development of Empire
(Cambridge).



RHETORIK UND MACHT 329

Hahn, J. (2006), „ Vetustus error extinctus est: Wann wurde das Sara-

peion von Alexandria zerstört?", Historia 55, 368-383.
Van Hoof, L. (2010), "Greek Rhetoric and the Later Roman

Empire: The Bubble of the 'Third Sophistic'", AntTard 18,
211-224.
(Hrsg.) (2014), Libanius. A Critical Introduction (Cambridge).

Jones, A.H.M. / Martindale, J.R. / Morris, J. (1971), The Proso-

pography of the Later Roman Empire. Vol. I, A.D. 260-395
(Cambridge).

Kaldellis, A. (2007), Hellenism in Byzantium. The Transformations
of Greek Identity and the Reception of the Classical Tradition
(Cambridge).

Käser, M. / Hackl, K. (21996), Das römische Zivilprozessrecht (Mün¬
chen).

Kraus, M. (2011a), "Les conceptions politiques et culturelles dans
les progymnasmata de Libanios et Aphthonios", in O. Laga-
CHERIE / R-L. Malosse (Hrsg.), Libanios, le premier humaniste.
Emdes en hommage ä Bernard Schouler (Actes du colloque de Montpellier

18-20 mars 2010) (Alessandria), 141-150.
(2011b), "Rhetoric, Classicism, and Democracy: The

Conveyance of Moral and Political Values in Late Antique Rhetorical
Education", in T. VAN Haaften et al. (Hrsg.), Bending Opinion.
Essays on Persuasion in the Public Domain (Leiden), 49-60.
(2013), "Rhetoric or Law? The Role of Law in Late Ancient
Greek Rhetorical Exercises", in A.J. QuiROGA Puertas (Hrsg.),
The Purpose of Rhetoric in Late Antiquity. From Performance to
Exegesis (Tübingen), 123-137.

Liebeschuetz, J.H.W.G. (1972), Antioch. City and Imperial Admi¬
nistration in the Later Roman Empire (Oxford).

MacMullen, R. (1984), Christianizing the Roman Empire (A.D. 100-
400) (New Haven 1984).

Malosse, P.-L. (2014), "Libanius' Orations', in Van Hoof (2014),
81-106.

Malosse, P.-L. / Schouler, B. (2009), "La Troisieme Sophistique :

Qu'est-ce que la Troisieme Sophistique?", Lalies 29, 161-224.
McKenzie, J.S. (2007), The Architecture of Alexandria and Egypt

(c. 300 BC to AD 700) (New Haven).
McKenzie, J.S. / Gibson, S. / Reyes, A.T. (2004), "Reconstructing

the Serapeum in Alexandria from the Archaeological Evidence",
JRS 94, 73-121.

Najock, D. (2007), „Unechtes und Zweifelhaftes unter den Dekla¬
mationen des Libanios — Die statistische Evidenz", in M. Grun-
BART (Hrsg.), Theatron — Rhetorische Kultur in Spätantike und



330 MANFRED KRAUS

Mittelalter Rhetorical Culture in Late Antiquity and the Middle
Ages (Berlin), 305-355.

Nesselrath, H.-G. et al. (Hrsg.) (2011), Für Religionsfreiheit, Recht
und Toleranz. Libanios' Rede für den Erhalt der heidnischen Tempel

(Tübingen).
Norman, A.F. (Hrsg.) (1965), Libanius' Autobiography. Oration I

(Oxford).
Pack, R. (1951), "Curiales in the Correspondence of Libanius",

TARA 82, 176-192.
PATILLON, M. (Hrsg. u. Ubers.) (2008), Corpus Rhetoricum. Anonyme,

Preambule a la rhetorique; Aphthonios, Progymnasmata; en

annexe: Pseudo-Hermogene, Progymnasmata (Paris).
Penella, R.J. (2011), "Menelaus, Odysseus, and the Limits of Elo¬

quence in Libanius, Declamations 3 and 4", in O. Lagacherie /
P.-L. Malosse (Hrsg.), Libanios, le premier humaniste. Etudes en

hommage ä Bernard Schouler. Actes du colloque de Montpellier
18-20 mars 2010 (Alessandria), 93-105.
(2013), "Prologue", in A.J. QuiROGA Puertas (Hrsg.), The Purpose

of Rhetoric in Late Antiquity. From Performance to Exegesis

(Tübingen), 1-7.
(2014), "Libanius' Declamations", in Van Hoof (2014), 107-
127.

Pernot, L. (1993), La rhetorique de l'eloge dans le monde greco-romain.
2 vols. (Paris).
(2000), La rhetorique dans I'antiquite (Paris).
(2006-2007), "Seconda Sofistica e Tarda Antichitä", Koinonia
30-31, 7-18.
(2015), Epideictic Rhetoric. Questioning the Stakes of Ancient

Praise (Austin).
PETIT, P. (1956), "Recherches sur la publication et la diffusion des

discours de Libanius", Historia 5, 479-509.
PUECH, B. (2002), Orateurs et sophistes grecs dans les inscriptions d'epo-

que imperiale (Paris).
QuiROGA Puertas, A.J. (2007), "From 'Sophistopolis' to 'Episcopolis':

The Case for a Third Sophistic", JLARC 1, 31-42.
Sandwell, I. (2007), Religious Identity in Late Antiquity. Greeks, Jews

and Christians in Antioch (Cambridge).
(2009), "Libanius' Social Networks: Understanding the Social
Structure of the Later Roman Empire", in I. Malkin / C. Con-
stantakopoulou / K. Panagopoulou (Hrsg.), Greek and
Roman Networks in the Mediterranean (London), 129-143.

Schamp, J. (2006), "Sophistes ä l'ambon: Esquisses pour la Troisieme
Sophistique comme paysage litteraire", in E. Amato / A. Roduit /



RHETORIK UND MACHT 331

M. Steinruck (Hrsg.), Approches de la Troisieme Sophistique.
Hommages ä Jacques Schamp (Bruxelles), 286-338.

SCHOULER, B. (1984), La tradition hellenique chez Libanios. 2 vols.
(Paris).

Stenger, J. (2009), Hellenische Identität in der Spätantike. Pagane
Autoren und ihr Unbehagen an der eigenen Zeit (Berlin).

Swain, S. (1996), Hellenism and Empire. Language, Classicism, and
Power in the Greek World AD 50-250 (Oxford).

VlTANZA, V.J. (1991), '"Some More' Notes: Toward a 'Third'
Sophistic", Argumentation 5, 117-139.

Westberg, D. (2010), Celebrating with Words. Studies in the Rheto¬

rical Works of the Gaza School (Diss. Uppsala).
WlEMER, H.-U. (1995a), Libanios undJulian. Studien zum Verhältnis

von Rhetorik und Politik im vierten Jahrhundert n. Chr. (München).

(1995b), „Die Rangstellung des Sophisten Libanios unter den
Kaisern Julian, Valens und Theodosius. Mit einem Anhang über
Abfassung und Verbreitung von Libanios' Rede Für die Tempel
(Or. 30)", Chiron 25, 89-130.

Wilamowitz-Moellendorff, U. VON (1922), Pindaros (Berlin).
WlNTjES, J. (2005), Das Leben des Libanius (Rahden).



DISCUSSION

L. Pernof. Quand j'ai lance l'expression 'Troisieme sophis-
tique', en 1993, dans La rketorique de l'eloge dans le monde

greco-romain (p. 14, n. 9), je n'imaginais pas qu'elle susciterait
les recherches et les discussions qu'elle a soulevees et qu'elle
souleve aujourd'hui encore. N'ayant pas fait d'enquete bibliogra-
phique particuliere avant d'employer cette expression, je n'exclus
d'ailleurs pas qu'elle ait pu etre utilisee par d'autres avant moi.1

Ce que je voulais dire, c'est que la sophistique ne s'est pas
arretee brutalement, un beau jour des annees 230 ap. J.-C., ä

cause de la publication des Vies des sophistes de Philostrate. II a

existe dans la seconde moitie du IIP siecle (cf. Callinicos de Petra,
Menandros le Rheteur), puis au IVe siecle, et encore au-dela,
des sophistes qui presentaient des caracteristiques compa-
rables ä Celles des sophistes decrits par Philostrate. L'expression
'Troisieme sophistique' vise done ä insister sur la continuite de

la sophistique apres Philostrate ; mais eile vise aussi ä recon-
naitre les changements intervenus, et c'est pourquoi
'Troisieme' succede ä 'Seconde'. Ces changements se sont produits
notamment en matiere religieuse (ä cause de l'officialisation du
christianisme) et en matiere politique (ä cause de la separation
croissante entre la partie Orientale et la partie occidentale de

l'Empire).
Puis, l'expression que j'avais lancee m'a echappe, et eile a

ete employee pour designer toute la litterature de l'Anti-
quite tardive, ou meme la litterature et la civilisation. Cet

1 Ainsi, elle figure dans l'article de VlTANZA (1991) 117-139, cite par
M. Kraus. Je ne connaissais pas cet article quand je preparais mon livre paru en
1993. Sous la plume de V. J. Vitanza, "'Third' Sophistic" ne se refere pas ä la

litterature grecque, mais vise un contexte different, celui du postmodernisme
contemporain.



RHETORIK UND MACHT 333

elargissement est comparable ä l'elargissement de l'expression
'Seconde sophistique', qui a parfois ete appliquee aux roman-
ciers, aux apologistes, voire ä toute la culture et ä l'esprit du
Haut-Empire.

Je suis entierement d'accord avec la presentation de M. Kraus

et je suis heureux que lui et moi partagions le meme avis.

Sa demonstration met en valeur les points d'ancrage de la
'Troisieme sophistique' : la rhetorique, la declamation, les pro-
gymnasmata, ainsi que les notions de reseau, d'influence, de

'persuasion verticale', tous elements comparables avec ceux que
connaissaient les sophistes de Philostrate, mais dans un monde
qui par ailleurs etait en train de changer.

M. Kraus-. Ich kann mich dem nur voll und ganz anschlies-

sen. Auch der eigene Beitrag von Laurent Pernot beleuchtet
sehr schön die Kontinuität von der ,Zweiten' zur ,Dritten'
Sophistik. Ich sehe Vergleichspunkte etwa in der Verbindung
von Philosophie und Rhetorik, die schon (freilich in anderem
Sinne) bei Isokrates angelegt ist, in der Zweiten Sophistik bei

Dio von Prusa, aber auch z.B. Favorinus begegnet, besonders
aber für die Spätphase typisch wird (Sopater, Themistios,
Himerios, Syrianos, Synesios), am geringsten vielleicht tatsächlich

bei Libanios; ferner in einer Ausweitung des Begriffs der
deliberativen Rede in Richtung auf eine Verknüpfung mit
demonstrativen Elementen und auf die Funktion des Redners
als Ratgeber (ciöpßouXot;), wobei bei Dio die Beratung von
Herrschern (Trajan) im Vergleich zu Libanios noch eher die
Ausnahme neben der Beratung von Volksversammlungen,
Städten oder Provinzen darstellt. Vergessen sei auch nicht, dass

auch die Redner der Zweiten Sophistik (v.a. Aelius Aristides)
im Schulprogramm der spätantiken Sophisten neben den
klassischen Rednern als Vorbilder herangezogen werden.
Unterschiede sehe ich wie gesagt in der Auseinandersetzung zwischen
Heidentum und Christentum (das die Zweite Sophistik
prägende Thema von Hellenentum und griechischer Identität
gewinnt im 4. Jahrhundert eine starke religiöse Komponente,



334 DISCUSSION

indem ,Hellenen' geradezu zur Bezeichnung für Heiden wird),
in der gewandelten Haltung zu Rom und zur Monarchie (von
wohlwollender Kooperation, Vermittlungsabsicht und dem
Glauben an den „guten Herrscher" hin zu deutlicher
antimonarchischer Kritik), in der Auseinandersetzung zwischen
griechischer und lateinischer Sprache und Kultur als Folge der
Dissoziation der Reichshälften, die ein eigenständiges
griechisch dominiertes Teilreich schafft. Bezeichnenderweise kam
Theodosius I., der letzte gesamtrömische Kaiser, der das

Christentum faktisch zur Staatsreligion erhob, aus Spanien, regierte
aber im wesentlichen im Osten.

J.-L. Ferrary. Parmi les facteurs qui peuvent expliquer la spe-
cificite d'une 'troisieme sophistique', quel role donnez-vous ä

l'essor, dans la partie hellenophone de l'Empire, d'un enseigne-
ment du latin et du droit remain lie ä l'importance croissante
d'une fonction publique imperiale

M. Kraus: Genau mit diesem Thema, speziell aus der
Perspektive des Libanios, habe ich mich vor kurzem eingehender
beschäftigt.2 Besonders für die griechischen Rhetoren der

Spätantike wird das Studium des Römischen Rechts und der
lateinischen Sprache (merkwürdigerweise daneben auch der
Kurzschrift) als alternatives Sprungbrett zu Wohlstand und
politischer Karriere zunehmend zu einer ernsthaften und heftig
befehdeten Konkurrenz. Libanios beklagt sich bitter über die

Abwanderung etlicher seiner Schüler nach Berytos oder Rom
zum Zwecke des Rechtsstudiums und verteidigt demgegenüber
die Überlegenheit der griechischen rhetorischen Bildung. Die
in seinen rhetorischen Übungen zugrundegelegten (fiktiven)
Gesetze haben hingegen klar griechischen Charakter und sind

an einer typischen griechischen Polisverfassung nach dem
Vorbild Athens orientiert. Ich erkenne darin die Absicht einer
Affirmation der Superiorität der griechischen Kultur und

2 Vgl. meinen Aufsatz Kraus (2013) 123-137.



RHETORIK UND MACHT 335

rhetorischen paideia über die römische, eines Beharrens auf der
entscheidenden Funktion der Rhetoren im Bereich der
Jurisdiktion (erst ab 460 wurde für advokatische Tätigkeit auch
eine juristische Qualifikation verlangt!) und einer Abwehrhaltung

gegenüber dem Römischen Recht. Schliesslich blieben in
der täglichen Rechtspraxis der griechischen poleis des Ostens
auch nach der Constitutio Antoniniana 212 lokale griechische
Gesetze, sofern sie dem Römischen Recht nicht widersprachen,
weiterhin in Gültigkeit. Gerade diese Auseinandersetzung
zwischen griechischer und römischer Tradition erscheint mir
sehr typisch für die ,Dritte Sophistik'. Zumindest sprachlich
hat das Griechische am Ende sogar gesiegt: Seit 535 wurden
die Novellen zum Codex Iustinianus auch in Griechisch
veröffentlicht, und spätestens ab dem 7. Jahrhundert, als die Kenntnis

des Lateinischen endgültig schwand, wurde in Byzanz das

Corpus Iuris Civilis nur noch in griechischen Ubersetzungen
benutzt. Es wurde zu einem griechischen Gesetzeswerk auf römischer

Grundlage.

D. Colomo: You mention suspicion of the authenticity of
some declamations and progymnasmata in the Libanius corpus.
Could you indicate your opinion on this issue?

M. Kraus: Die Sachlage ist hier ziemlich kompliziert. Die
Diskussion darüber dauert seit Richard Foersters und Karl
Münschers ÄT-Artikel zu Libanios (in Pauly-Wissowa Bd. 12

[Stuttgart, 1925], 2485-2551, hier 2509-2522) an, mit
variierenden Ergebnissen. Dass in beide Corpora Unechtes
eingedrungen ist, scheint unabweisbar, das Ausmass aber ist höchst
umstritten. Was die Deklamationen angeht, hat Dietmar Najock
(2007) durch sprach- und stilstatistische Analysen zu klareren

Ergebnissen zu kommen versucht. Den aktuellsten Forschungsstand

hierzu bietet Robert Penellas Beitrag zu den Deklamationen

in Lieve Van Hoofs Companion zu Libanios (2014) 110-112
und Tafel 3, 323-330. Demnach wären von den 51 Deklamationen

nur 33 echt, 10 fragwürdig und 8 sicher unecht. Bei den



336 DISCUSSION

Progymnasmata liegt die Hauptschwierigkeit darin, dass das

libanianische Corpus zahlreiche Dubletten mit zwei anderen

Progymnasmata-Corpora, nämlich Pseudo-Nikolaos und Severus

aufweist, die somit auch als Quellen einzelner Stücke in Frage
kommen. Die Meinungen reichen hier von optimistischster
Einschätzung bis zu völligem Agnostizismus. Die konziseste
Dokumentation des gegenwärtigen Forschungsstandes findet
sich bei Craig Gibson in seiner Ubersetzung (2008) XXIII-XXV
und in seinem Beitrag zu Van Hoof (2014) 130-131. Sicher
scheint z.B., dass etwa das einzige Beipiel einer Gesetzesbeurteilung

aufgrund seines biblischen Themas nicht von Libanios
stammen kann. Persönlich neige ich zu einer vermittelnden
Position, ziehe aber in Analysen grundsätzlich nur unbestritten
authentische Stücke heran.

C. Kremmydas: Thank you very much indeed for your
stimulating paper. I was particularly interested in your discussion of
the way in which Libanius (and Aphthonius) uses the dia-
chronically popular topos of the tyrannicides. I managed to
do a quick TLG search and it turns out that there are only
three attestations of Harmodius and Aristogeiton, the famous
Athenian tyrannicides, in the corpus of Libanius: two in
declamations {Deel. 1, 71; 22, 11) and one in an oration (12, 11,
addressed to the Emperor Julian). Meanwhile, xupavvoxxovop
and its verbal forms are attested thirty times in declamations.

Why do you think he avoids referring to the famous Athenian
tyrannicides, preferring the generic term xupavvoxxovop instead?

And how can we account for the reference to Harmodius and

Aristogeiton in an oration addressed to Julian?

M. Kraus-. Tyrannen und Tyrannenmörder gehörten, neben

Piraten, Kriegshelden, geschändeten Jungfrauen, Ehebrechern,
knausrigen Vätern und enterbten Söhnen zum traditionellen
Standardrepertoire der gerichtlichen Schuldeklamation - jedoch
stets als typische Figuren ohne individuelle Namen, da sich nach
Donald Russells klassischer Formulierung {Greek Declamation



RHETORIK UND MACHT 337

[Cambridge, 1983], 22-39) die verhandelten komplizierten
Rechtsfälle sämtlich in einem fiktiven ,Sophistopolis' abspielten

(etwa: Wenn die Gattin eines Tyrannen den Tyrannen
tötet, ist sie dann als Tyrannenmörderin zu ehren oder als

Gattenmörderin zu verurteilen?). Das erklärt das häufige
Vorkommen des generischen Begriffs vupavvoxtovo:; in den
Deklamationen. Um historische Tyrannenmörder geht es nicht. Die
Tyrannenkritik als solche aber bleibt. An allen von Ihnen

genannten Stellen hingegen hat die Erwähnung von Harmodios

und Aristogeiton jeweils nur eine beiläufige Nebenfunktion.

In Deklamation 1, 71 (Apologia Socratis) bezieht sie sich
auf das athenische Dekret, keine Sklaven jemals mehr mit diesen

Namen zu benennen, als Beispiel ftir im alten Athen
ausgesprochene Verbote, und dient daher wohl eher dem Zweck,
athenisches Lokalkolorit zu erzeugen. Interessanter ist wegen
des Freiheitsthemas der Fall in Deklamation 22, 11 {De ara
misericordiae), wo dem von Philipps Häschern abgeführten
Demosthenes nicht mehr gestattet wird, einen letzten Blick auf
die Statuen der Tyrannenmörder zu werfen; ähnlich auch in
der (wohl unechten) Apologie des Demosthenes {Deel. 23, 45
und 71). In der Rede an Kaiser Julian wiederum {Or. 12, 11)

geht es darum, das Julian soeben verliehene Konsulat als ein
immaterielles Denkmal zu preisen, das anders als eherne Denkmäler

wie etwa das der athenischen Tyrannenmörder nicht
Verwitterung und Verfall ausgesetzt sei, so dass die Erwähnung
dieses Denkmals hier eher geradezu der Erhöhung des Kaisers
dient und keinesfalls Anstoss erregen konnte. Übrigens kommen

Harmodios und Aristogeiton noch in einer weiteren Rede

vor, nämlich in dem einzigartigen Stück der fiktiv an Aelius
Aristides adressierten Rede Für die Tänzer (Or. 64, 83), freilich
nur in einer langen Liste von Männern, die trotz des Zusehens
bei Tanzdarbietungen nicht verweichlicht seien.

M. Edwards: Following on from Christos' point about

tyrants, it is interesting to me that the resistance to tyrants
(however much this was dissociated from monarchs like the



338 DISCUSSION

Roman Emperor) continued to be a central topic in rhetorical
education down to Libanius. Many tyrannical regimes, past
and present, would have censored this kind of teaching - and
the young emperor would be exposed to anti-monarchical
sentiments. It is perhaps fine that the Persian Wars were a topic,
because resistance to Persia could be paralleled with Roman
resistance to the Parthians. But praise of Demosthenes (notably
absent, of course, from Aristotle, the tutor of Alexander) and
the fight for freedom might have seemed more problematic to
some emperors?

M. Kraus: Themen aus dem Umkreis des Demosthenes

waren in Deklamationen wegen ihres Bezugs zum klassischen
Athen seit jeher besonders beliebt. Ihre politischen Implikationen

konnten aber kaum verborgen bleiben, zumal nicht zu
leugnen ist, dass die Progymnasmata und Deklamationen der
Rhetorenschule neben der kompositorischen Schulung auch
eine wichtige politisch-ethische Erziehungswirkung hatten,
wie zuletzt Craig Gibson in seinem Aufsatz in Rhetorica 2014
zu Recht unterstrichen hat (Gibson [2014]). Entweder war
die Welt der Rhetorenschule so weit von der realen Welt der
Zeit entfernt, dass ein Zusammenhang gar nicht mehr
empfunden wurde (es bleibt ja in jedem Fall eine Kritik in der
Form des Xoyoc, uaTLnusvo c), oder es gab damals tatsächlich

ein erstaunliches Ausmass an politischer Toleranz seitens
der Mächtigen.

L. Pernof. Le tyran est aussi un probleme philosophique.

M. Kraus: Das ist sicherlich richtig. Im Gegensatz zu Kaiser
Julian war Libanios allerdings an philosophischen Problemen

wenig interessiert. Julians intensive platonische Studien haben
in den Gesprächen der beiden kaum eine Rolle gespielt, werden

jedenfalls von Libanios nicht erwähnt.

M. Edwards: Plato and censorship?



RHETORIK UND MACHT 339

M. Kraus: Wahrscheinlich war Piaton toleranter als heutige
Ansichten über ihn oft glauben machen wollen. Gedanken wie
der des Vorrangs von Recht und Gesetz vor dem Willen eines

Machthabers oder der Unantastbarkeit eines Heiligtums wurden

jedenfalls in den Rhetorenschulen implizit im Zuge der

Rhetorikausbildung vermittelt. Libanios trug derartige Gedanken

aber auch aus der Schulstube hinaus in die Öffentlichkeit,
indem er in politischen Reden freimütig Kaisern und
Reichsbeamten gegenüber Unrecht benannte und anklagte und die

mutwillige Zerstörung heidnischer Heiligtümer anprangerte.
Denn Heiligtümer und Redekunst gehörten für ihn als Symbole

hellenischer Kultur zusammen; wer die einen zerstörte,
zerstörte auch die andere (Or. 62, 8). Dabei unterrichtete
Libanios sehr wohl auch christliche Schüler. Antiochia war zu
seiner Zeit eine überwiegend christliche Metropole von grosser
Bedeutung. Andererseits urteilten antiochenische Richter, da
des Lateinischen oft unkundig, weiterhin nach den lokalen
griechischen Gesetzen, was Libanios nur unterstützen konnte.
Sein unermüdliches Eintreten für die griechische Redekunst
und Bildung sollte sich letztlich in ihrem lebendigen Fortbestand

in Byzanz sogar erfüllen.

M. Edwards: Could you say something about the rhetorical
curriculum in the East and West?

M. Kraus: Dass die Ausbildung in Rhetorik in Ost und West
in den Grundzügen ähnlich aussah, ist anzunehmen, waren
doch die theoretischen Grundlagen mehr oder weniger die
gleichen. Während wir aber durch Philostrat und Eunapios über
die institutionellen Strukturen der höheren Studien im griechischen

Osten ziemlich gut informiert sind und in den Schriften
des Corpus Hermogenianum und von Menander Rhetor massive
Zuwächse an rhetorischer Theorie beobachten, erfahren wir
über die Praxis im lateinischen Westen zwischen dem 2. und
4. Jahrhundert (abgesehen von einigen gallischen und
nordafrikanischen Bildungszentren) nur wenig. Es scheint, als wäre



340 DISCUSSION

in dieser Periode die griechische Rhetorik zu übermächtig und
tonangebend gewesen. Wer aus dem lateinischen Bereich
Rhetorik studieren wollte und auf sich hielt, ging damals nach
Griechenland, vor allem nach Athen. Erst ab der Mitte des 4.

Jahrhunderts, als die Kenntnis des Griechischen im Westen
abnahm, hören wir wieder von bedeutenderen lateinischen
Rhetoriklehrern (Aelius Donatus, Marius Victorinus). Auch in
der rhetorischen Praxis gibt es abgesehen von den Panegyrici
Latini in dieser Zeit aus dem lateinischen Bereich recht wenig,
vor allem nichts zur deliberativen Rhetorik.

M.S. Celentano: Agostino e Ambrogio?

M. Kraus: Was von Ambrosius und Augustinus erhalten ist,
sind Predigten und Trauerreden, also exegetische, paränetische
oder demonstrative Stücke, aber keine deliberativen Reden.
Selbstverständlich ist Augustinus mit dem 4. Buch von De doc-

trina Christiana auch als Rhetoriktheoretiker von Bedeutung,
allerdings in deutlicher Abgrenzung von den Traditionen der
heidnischen Antike. Leider fehlen uns für die spätantike Periode

auch gänzlich die Zeugnisse für Deklamationen in lateinischer

Sprache, in denen man deliberative Stücke erwarten könnte.
Mit den pseudo-quintilianeischen Declamationes maiores und
minores ebenso wie mit Calpurnius Flaccus kommen wir nicht
über das 2. Jahrhundert n. Chr. hinaus.

Verglichen mit den beachtlichen Theoriefortschritten bei

Hermogenes und Menander bieten die in den Rhetores Latini
Minores zusammengefassten lateinischen Theoretiker der späteren

Antike entweder (wie bei Iulius Victor) nur blasse Exzerpte
aus Cicero und Quintilian oder (wie bei Sulpicius Victor)
Importe aus dem griechischen Bereich. Auch Priscian muss im
späten 5. Jahrhundert Pseudo-Hermogenes übersetzen, um den
Lateinern die Progymnasmata nahezubringen. Während in der
Periode der Zweiten Sophistik im lateinischen Westen noch
fast jeder Gebildete Griechisch sprach, galt dies nach dem
Auseinanderdriften der beiden Reichshälften seit Errichtung des



RHETORIK UND MACHT 341

tetrarchischen Systems durch Diokletian 293 für das 4.
Jahrhundert nicht mehr im selben Masse (vgl. etwa Augustinus).
Nunmehr waren es umgekehrt eher die Griechen des Ostens,
die noch der Amtssprache Latein mächtig waren oder gar in
dieser Sprache schrieben (Claudian, Ammianus Marcellinus).
Auch hierin liegt ein bedeutsamer Unterschied zwischen ^weiter'

und ,Dritter' Sophistik.

M. Edwards: Would you like to end by saying something
more about the importance of Aphthonius?

M. Kraus: Aphthonios ist natürlich insbesondere bedeutend

aufgrund der immensen Wirkung seines Werkes in Byzanz und
in der Neuzeit, die weitaus grösser war als die seines Lehrers
Libanios. Für die eigene Zeit ist er aber wichtig als Parallele
und Ergänzung zu den schulorientierten Werkteilen des Libanios.
Die Musterbeispiele seiner Progymnasmata, die oft gekürzte
oder erweiterte Varianten zu ähnlichen Themen bei Libanios
darstellen, können in der bei Libanios so komplizierten
Echtheitsdebatte mitunter wertvolle Hilfe bieten. Inhaltlich scheinen

mir von Bedeutung vor allem seine starke Betonung von
Gesetz und Rechtsstaatlichkeit (besonders etwa am Beispiel der

Behandlung des Ehebrechers in der Gesetzesbeurteilung) und
seine dezidiert pagane Position (etwa in der Beschreibung
des zerstörten alexandrinischen Sarapisheiligtums). Nach dem
Zeugnis der Suda schrieb Aphthonios auch Deklamationen,
die leider verloren sind. Auch hier würde man gerne etwaige
Parallelen zu Libanios untersuchen können. Leider gibt es von
ihm keine erhaltenen Reden, nicht einmal Titel, so dass er für
unser Thema der deliberativen Rede nur indirekt über die delibe-
rativ ausgerichteten Progymnasmata herangezogen werden kann.




	Rhetorik und Macht : Theorie und Praxis der deliberativen Rede in der dritten Sophistik : Libanios und Aphthonios

