Zeitschrift: Entretiens sur I'Antiquité classique
Herausgeber: Fondation Hardt pour I'étude de I'Antiquité classique
Band: 62 (2016)

Artikel: Rhetorik und Macht : Theorie und Praxis der deliberativen Rede in der
dritten Sophistik : Libanios und Aphthonios

Autor: Kraus, Manfred

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-696953

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-696953
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

VIII

MANFRED KRAUS

RHETORIK UND MACHT:
THEORIE UND PRAXIS DER DELIBERATIVEN REDE
IN DER DRITTEN SOPHISTIK

LIBANIOS UND APHTHONIOS

1. Einleitung

Nahezu achthundert Jahre liegen zwischen der Zeit der frithen
attischen Redner und der Epoche der antiochenischen Sophisten
Libanios und Aphthonios im spiten 4. Jahrhundert n. Chr. Vie-
les hat sich tiber diesen langen Zeitraum hin verindert, auch und
gerade im Bereich der Rhetorik. Zwar existiert die Rhetorik als
gesellschaftlich relevante Macht auch zu dieser Zeit weiter, ja sie
manifestiert sich in fast noch grosserem Umfang und durch-
dringt Gesellschaft und Alltagsleben mit eher noch grosserer
Intensitit und Selbstverstindlichkeit als je zuvor. Aber ihr Cha-
rakter hat sich im Laufe der Jahrhunderte tiefgreifend verindert.
Schon in der Zeit eines Quintilian und Tacitus bemerkte man
diesen Wandel. Die Rhetorik hatte ihren Schwerpunkt von
Agora und Forum und aus den Gerichtssilen verlagert in das
Bildungswesen. Sie war von einem Phinomen des 6ffentlichen
Lebens zunehmend zu einem Schulfach, zu einem formalen Bil-
dungsinhalt geworden, zu einem durchaus zentralen Bildungs-

inhalt freilich. Den Grund dafiir suchte und fand man schon
frith im Wandel der politischen Verhiltnisse.!

! Vgl. die Erklirungsansitze des Maternus bei TAC. Dial. 36-41. Ahnliches ver-
trat auch Quintilian sowohl in der fustitutio Oratoria als auch sehr wahrscheinlich



300 MANFRED KRAUS

Mit dem Ubergang des rémischen Reiches von der Republik
zu einer autokratischen Staatsform, wie immer man diese auch
bezeichnen mochte, war — so glaubten kritische Analytiker zu
erkennen — notwendig auch ein Verlust an freier Rede, an wop-
enola verbunden, jener mapeynota, die einst konstitutiv fiir das
Autblithen der Rhetorik in den griechischen Stadtstaaten und
namentlich in Athen gewesen war. Betroffen davon mussten
von den drei klassischen Redegattungen naturgemiss insbeson-
dere die politische Rede und die Gerichtsrede sein. Wichtige
politische Entscheidungen wurden zwar auch in dieser Zeit
noch im Senat erértert, doch getroffen wurden sie faktisch vom
Herrscher und seinen engsten Beratern. Auch im Gerichts-
wesen wurde das freie Spiel der Krifte des alten romischen For-
mularprozesses schon im Laufe des 3. Jahrhunderts n. Chr. in
Zivil- wie Strafverfahren zunehmend verdringt vom sogenannten
Kognitionsprozess vor beamteten, staatlich bestellten Amtstragern,
der im Jahre 342 n. Chr. dann auch formell den Formularpro-
zess endgiiltig abléste.?

Man sollte freilich vorsichtig sein, die alte These vom Verfall
der Beredsamkeit unkritisch zu wiederholen. Wertungen dieser
Art sind aus der Sicht der heutigen Forschung kaum am Platz.
Angemessener wire es, statt dessen von einem Wandel der Rede-
kunst zu sprechen. Denn ein solcher hat in jedem Falle stattge-
funden. In Griechenland hatte dieser innere Verinderungsprozess
der Beredsamkeit schon frither eingesetzt, im Grunde bereits mit
der Eroberung Griechenlands durch die Makedonen und der
daraus resultierenden Umwandlung der alten Polislandschaft in
monarchische Flichenstaaten, endgiiltig aber mit der Eingliede-
rung Griechenlands in das Rémische Reich, durch die dusserlich
zwar eine Befreiung der Griechen vom makedonischen Joch
erfolgte, faktisch jedoch der autonomen politischen Beredsam-
keit im Rahmen der Polis auf Dauer der Boden entzogen war.

in der verlorenen Schrift De causis corruptae eloquentiae. Dazu vgl. z.B. BRINK
(1989).
2 Vgl. Kaser / HACKL (21996) 171; 435-436.



RHETORIK UND MACHT 301

Noch weitaus deutlicher mussten diese Verinderungen aber
im 4. Jahrhundert n. Chr. fithlbar werden, in dem die grie-
chisch-romische Okumene sich erneut tiefgreifenden politischen
und gesellschaftlichen Verinderungen ausgesetzt sah. Es ist
daher mit Recht zu fragen, welche Rolle deliberative Rhetorik
und insbesondere griechische deliberative Rhetorik unter den
durchaus verinderten Bedingungen des 4. Jahrhunderts iiber-
haupt noch spielen konnte, bzw. in welcher Fom sie in dieser
Zeit noch in Erscheinung trat.

Um diese Verinderungen aufzuzeigen, eignet sich schon
allein aufgrund der Quellenlage kaum ein (Euvre besser als
dasjenige des Libanios, in dem sich die Situation der griechi-
schen Rhetorik in der Spitantike wie in einem Brennspiegel
gebiindelt darstellt. Es soll daher im Folgenden der Versuch
unternommen werden, die Situation der spitantiken griechischen
deliberativen Rhetorik am Beispiel der Werke des Libanios und
seines Schiilers Aphthonios zu skizzieren.

2. ,Dritte Sophistik®?

Im Titel dieses Beitrags wird fiir die hier zur Debatte ste-
hende Epoche der in jiingerer Zeit populir gewordene Begriff
der ,Dritten Sophistik’ verwendet. Da diese Bezeichnung
jedoch nicht unumstritten ist, bedarf es vorab einiger Kli-
rungen. Selbstverstindlich entbehrt der Begriff einer Dritten
Sophistik, anders als der von Philostrat geprigte der Zweiten
Sophistik,® der antiken Grundlage. Er ist letztlich eine reine
moderne Analogiebildung. Dennoch gibt es gute Griinde, die
Epoche des spiten 4. Jahrhunderts von der Zweiten Sophistik
des 1. bis 3. Jahrhunderts als eigenstindige Epoche zu schei-
den. Erlebte doch das 4. Jahrhundert mindestens drei grund-
legende politisch-soziale Verinderungen, die ihren Einfluss auf
die Enwwicklung von Bildung und Rhetorik nicht verfehlen

3 PHILOSTR. VS 481, 507.



302 MANFRED KRAUS

konnten: Erstens die endgiiltige Entwicklung des Romischen
Reiches hin zu einer zentralistischen und hierarchisch struktu-
rierten absoluten Monarchie; zweitens die allmihliche Dissozi-
ation der beiden Reichshilften, der westlich-lateinischen und
der ostlich-griechischen, die mit den Reformen Diokletians
im Jahre 293 einsetzte und mit der definitiven und offiziellen
Separation nach dem Tode des Theodosius im Jahre 395 (mit-
hin etwa zur Zeit des Lebensendes des Libanios) ithren Abschluss
fand; und schliesslich den Aufstieg des Christentums von einer
subversiven, marginalen und verfolgten Sekte zum ent-
scheidenden Machtfaktor, beginnend mit dem Toleranzedikt
Konstantins im Jahre 313 und vollendet mit der Erhebung des
Christentums zur offiziellen Reichsreligion wiederum durch
Theodosius im Jahre 391. Die dusseren Bedingungen sind also
fir einen Sophisten wie Libanios im 4. Jahrhundert in der
Tat durchaus andere als sie es noch im 2. oder 3. Jahrhundert
waren.

Angesichts dieser markanten Unterschiede hat als erster
Laurent Pernot fur diese Epoche zunichst die Bezeichnung
,Seconde Sophistique bis* und spiter dann ,Troisieme Sophis-
tique vorgeschlagen.> Darin sind ihm unter anderem Jacques
Schamp, Alberto Quiroga Puertas sowie Bernard Schouler und
Pierre-Louis Malosse gefolgt®. Der Terminus wurde aber auch
aufgegriffen z.B. von Bernadette Puech in ihrem bedeutenden
Buch iiber Redner und Sophisten in kaiserzeitlichen Inschriften.’”
Auch der Verfasser selbst hat ihn bereits in fritheren Publikatio-
nen verwendet.?

Andererseits sind gegen die Tauglichkeit des Begriffs gra-
vierende Einwinde erhoben worden, so zuletzt insbesondere
von Lieve Van Hoof. In einem Aufsatz von 2010 hat diese in

4 PERNOT (1993) vol. I, 14 n. 9.

> PERNOT (2000) 271-272; (2006-2007).

¢ ScHAMP (2006); QUIROGA PUERTAS (2007) bes. 41; MALOSSE / SCHOULER
(2009); FOWLER / QUIROGA PUERTAS (2014).

7 PUECH (2002) 7.

8 7.B. KraUs (2011a) 145.



RHETORIK UND MACHT 303

Anlehnung an eine auf die Zweite Sophistik gemiinzte Formu-
lierung von P.A. Brunt’ geradezu von einem ,,‘Bubble’ of the
“Third Sophistic™ gesprochen.!” Van Hoof kritisiert zunichst
eine definitorische Unschirfe des Begriffs; er werde von seinen
verschiedenen Vertretern in jeweils durchaus unterschiedlicher
Weise verwendet; so sei z.B. seine chronologische Eingrenzung
keineswegs eindeutig, ebensowenig, ob nur pagane Autoren
davon erfasst sein sollen oder auch christliche. In der Tat ist
einzuriumen, dass der Ausdruck einer hinreichenden termino-
logischen Prizision bislang entbehrt und z.B. nicht nur auf die
Spitantike, sondern bisweilen auch auf ganz andere Epochen
angewendet worden ist, so etwa von Antonis Kaldellis auf die
klassizistisch ausgerichtete Epoche der mittelbyzantinischen
Komnenenzeit.!! Schwerer noch wiegt, dass der Terminus einer
Dritten Sophistik sogar zuallererst in einem ginzlich anderen
Zusammenhang geprigt wurde, nimlich von dem amerika-
nischen Philosophen Victor J. Vitanza im Sinne einer propa-
gierten postmodernen Wiederbelebung des epistemologischen
Relativismus und der korrespondierenden Argumentationsfor-
men gerade der Ersten Sophistik.'? Ich plidiere daher aus den
obengenannten Griinden dafiir, eine Dritte Sophistik in bezug
auf die Spitantike etwa mit der Epoche Diokletians beginnen
zu lassen, die auch sonst in der antiken Literatur eine fiihlbare
Zisur darstellt, und die geistige Auseinandersetzung zwischen
Christentum und paganer Religion ebenso wie diejenige zwischen
griechischer und lateinischer Sprache und Kultur, die beide so
in der Zweiten Sophistik (noch) nicht stattfinden, zu definito-
rischen Kernpunkten des Epochenbegriffs zu machen.!3

Van Hoof glaubt ausserdem im Begriff einer Dritten Sophis-
tik eine Abwertung der klassizistischen spitantiken Rhetorik als
Lstatic, moribund, and no longer engaged or influential in society™

9 BRUNT (1994).

' VAN HoOOF (2010); vgl. auch WESTBERG (2010) 18-20.
' KALDELLIS (2007) 225-316.

12 VITANZA (1991).

13 Ahnlich AMATO (2006) V und PENELLA (2013) 3.



304 MANFRED KRAUS

sowie eine {ibermissige Betonung einer Diskontinuitit zur vor-
ausgehenden Epoche zu erkennen, welche die ihrer Meinung
nach gebotene Ausdehnung der erfolgversprechenden Forschungs-
ansitze zur Zweiten Sophistik auf die spitantike Rhetorik
behindere.'* Demgegeniiber seien vielmehr die gesellschaftlich-
politische Funktion der Rhetorik in dieser Zeit und ihre Kon-
tinuitdt zur Zweiten Sophistik hervorzuheben.

Eine solche Abwertung und ein solches Dekadenzmodell
sind dem Begriff jedoch keineswegs inhirent. Im Gegenteil:
Gerade die kontrastierende Gegentiberstellung mit der Situation
der Zweiten Sophistik schirft den Blick fiir die Neuentwicklun-
gen und das Andersartige auch der spiteren Epoche und erlaubt
so eine angemessenere Betrachtung der spezifischen Eigenheiten
spitantiker Rhetorik. Eher wiirde woméglich sogar ein iibertrie-
bener Kontinuititsgedanke auf ein Dekadenzmodell fiihren.
Zudem betont der Begriff in seiner deutlichen Bezugnahme auf
die Zweite Sophistik Kontinuitit ja mindestens ebensosehr wie
Diskontinuitit. Er behindert folglich auch in keiner Weise die
von Van Hoof geforderte Anwendung des in der Forschung zur
Zweiten Sophistik erarbeiteten methodologischen Instrumenta-
riums auf die Spitantike.

Wenngleich Van Hoof darin durchaus zuzustimmen ist, dass
von einem gesellschaftlichen Bedeutungsverlust der Rhetoren,
wie er bei manchen Autoren wie etwa Simon Swain konstatiert
worden sein mag,' gerade in der Spitantike nicht die Rede sein
kann, so verdient dennoch hervorgehoben zu werden, dass die
Rhetorik dieser Epoche sich auch in ihrer klassizistischen Aus-
richtung beileibe nicht als ,refuge against contemporary religious,
political, and socio-cultural evolutions®,'® sondern vielmehr, wie
noch zu zeigen sein wird, als hérbare Stimme einer offensiven
politischen Zeitkritik versteht, was man aber erst erkennt, wenn
man den Blick auf die spezifischen Besonderheiten der Epoche

4 VAN HOOF (2010) 212; cf. 224.
15 SWAIN (1996) 3-6.
16 VAN HoOF (2010) 212.



RHETORIK UND MACHT 305

richtet. Nicht eskapistische Flucht in die Vergangenheit, son-
dern Vergewisserung und Behauptung der eigenen griechischen
kulturellen Wurzeln im Angesicht romischer politischer Macht
ist die Intention der Sophisten. Van Hoofs Einschitzung, dass
»studies thus far have suggested that the Second Sophistic saw
the last great flourishing of classical Greek rhetoric with the
“Third Sophistic’ representing its death struggle“!” ist somit
deutlich tibertrieben. Versucht doch gerade Pernots Ansatz, tra-
ditionelle Denkmuster von Aufstieg, Bliite und Verfall durch
den Blick auf die positiven Entwicklungen spitantiker Rhetorik
zu iiberwinden.'® Ich sehe daher im Begriff einer Dritten Sophis-
tik auch nicht wie Van Hoof eine die Betrachtung verzerrende
Linse,"” sondern im Gegenteil eine hermeneutische Anregung,
die nutzbar zu machen wire. — Doch wenden wir uns nun
Libanios selbst zu!

3. Libanios und das genus deliberatiuum in der Dritten

Sophistik

In der spiten 35. Rede (zu datieren nach 388), in der er sich
mahnend an diejenigen unter seinen Schiilern wendet, die es
angstlich vermeiden, in politischen Angelegenheiten das Wort
zu ergreifen, bestimmt Libanios die Aufgabe der politischen Rede
folgendermassen:

~Mit Rat zu dienen und in Reden das Notwendige vorzu-
bringen, Schaden abzuwenden, den einen beizupflichten, den
anderen aber entgegenzutreten, verniinftigen Amtstrigern
(&pyovor) zu folgen, aber sich mit denen zu streiten, die das

17" VAN HOOF (2010) 224.

8 Vgl. dazu auch STENGER (2009) 16 mit Anm. 69. In der Etablierung des
Terminus einer ,Dritten Sophistik® zeige sich nach Stenger gerade ,das allmihlich
vorhandene Bewufltsein, daf} die gegeniiber der Kaiserzeit verinderten politischen,
gesellschaftlichen und religiosen Rahmenbedingungen sich auf die Produktion
von Literatur niedergeschlagen haben miissen® (16). Vgl. auch die Einschitzungen
von PENELLA (2013) 2-5 und CRIBIORE (2013) 36-37.

19 Van HooF (2010) 224.



306 MANFRED KRAUS

Niitzliche nicht sehen, der Stimme der Macht (tatic dmo Tod
Opbvou pwvaic) die Stimme der Vernunft (tol Bouiedewv)
ent%egenzusetzen, in der Rede mehr Furcht zu erregen als selbst

zu fiirchten®.2°

Libanios ist sich also der hergebrachten Aufgaben deliberativer
Rede sehr genau bewusst und wiederholt ihre klassischen
Beschreibungen bis in die Terminologie hinein. Doch bricht
seine Beschreibung in der zweiten Hilfte in markanter Weise
um, und ein bemerkenswerter Unterschied zur Situation des
Redners in der alten Polis tut sich auf: Sind die ,Amtstriger”
(&pyovree) zunichst noch ganz neutral bezeichnet, so geht es
jedoch nunmehr darum, ob man ihnen ,folgen® (axonoub¥icar)
solle oder nicht, worin bereits ein hierarchisches Element ange-
deutet ist, ehe schliesslich ganz offen von der Stimme der
Macht (wortlich: des ,Thrones®, sprich Amtssitzes) die Rede ist,
der der Redner nur die Stimme des verniinftigen Rates entge-
genzusetzen hat.

Das hier angesprochene Machtgefille ist evident. Hier reden
nicht mehr Gleiche mit Gleichen, sondern (zumindest dusser-
lich) Machtlose zu Michtigen. Rhetorik wird in einem solchen
Umfeld zur stirksten, wenn nicht einzigen Waffe der Macht-
losen. Wer nicht selbst die Macht hat, Dinge zu entscheiden
oder zu bestimmen, kann nur hoffen, mit den Mitteln der
Persuasion auf die Michtigen einzuwirken, um deren Entschei-
dungen zu beeinflussen. ,Ich habe keine Macht®, schreibt
Libanios schon im Jahre 361 an den comes Orientis Modestos,
»aber ich schime mich dessen keineswegs; mir gentigt der
Gesang, wie der Nachtigall“.?! Der deliberativen Rede fillt

somit eine durchaus verinderte Aufgabe zu; sie wird im vollen

20 LiB. Or. 35, 3: yvouy Aettovpyfoor xal Adyorg elonyfoachor 16 3éov,
xwhdoat To Brafepd, Tolc eV GuveLTEly, Tolg 88 amavTiout, axorovdijcar pév €0
ppovololy &pyouvest, payéoaslal 3¢ 16 Avstterolyv ody GpdicLy, avrioTicoL Tolg
3 \ ~ J. ~ \ 3 h.1 ~ A \ o~ ~ O™ N 3
amd tob Opévov guvalc tac &mo ol Bouvkebewy, TO Qofelv pnEArov 7] dediévar éx
prropetag Exey.

21 LiB. Ep. 617: viv 8¢ el dalevic, aloyivopon 8¢ 0d8aude, dAN dpnel pot
T6 &dew, domep 17 andove. Vgl. CRIBIORE (2007) 18.



RHETORIK UND MACHT 307

Sinne des Wortes zur Beratungsrede, wie es schon der latei-
nische Terminus der suasoria andeutet. Das Verhiltnis des
Redners zur Macht definiert sich neu. Mag es in den Stadt-
senaten (Kurien) der Poleis des griechischen Ostens durchaus
noch Gelegenheit zu offener Beratung und Debatte quasi auf
horizontaler Ebene gegeben haben, wie Libanios sie am Anfang
der Passage anzudeuten scheint (obwohl auch diese Gremien
sich im 4. Jahrhundert immer mehr zu reinen Kasten von Leit-
urgiepflichtigen entwickelten, denen man sich tunlichst zu
entziehen suchte??), so wird daneben die sozusagen vertikale
Funktion der politischen Rede in der Auseinandersetzung mit
den michtigen Amtstrigern des Reiches immer wichtiger.
Es geht nicht mehr so sehr um die Erringung oder Sicherung
eigener Macht, sondern um die Eindimmung und Kontrolle,
gegebenenfalls auch um die Lenkung oder Nutzung der Macht
anderer. Im selben Sinne hat sich auch Pierre-Louis Malosse in
seinem letzten, postum erschienenen Beitrag zu Libanios gedus-
sert: ,Libanius sees it as the orator’s duty to speak up to those
in power®.?

Dazu bedarf der Redner freilich zuvérderst einer gesicherten
eigenen Position. Besass Libanios politische Macht? In einem
vordergriindigen Sinne zunichst durchaus. Stammte er doch
sowohl viterlicher- wie miitterlicherseits aus Kurialenfamilien,
die die Geschicke seiner Vaterstadt seit mehreren Generationen
mitbestimmt hatten.?* Doch war, wie bereits angedeutet, einer-
seits der Kurialenstand zu seiner Zeit bereits zu einer reinen
finanziellen Biirde herabgesunken, und zum anderen hitte er
ihm in der ,vertikalen® Auseinandersetzung mit Amtstrigern
der Zentralgewalt kaum eine ausreichende Machtgrundlage
geboten. Dennoch hitte Libanios nach dem Wunsch seines

22 Vgl. L. Or. 35, 6 ff.; vgl. LIEBESCHUETZ (1972) 103: “The councillors
spend money and give advice, but there is no pretext that they govern the city.
They advise the governors, but the governors make the decisions”; PACK (1951)
176: “honores |[...] transformed into munera”.

23 MALOSSE (2014) 88.

24 Vgl. PACK (1951) 178-182; WINTJES (2005) 43-62.



308 MANFRED KRAUS

freilich frith verstorbenen Vaters und seiner nichsten Verwandten
wohl diesen Weg gehen sollen.?® Er selbst wollte es anders. Um
den ldstigen Pflichten eines Kurialen zu entgehen, offentliche
Bauprojekte, Tempel, Gotterfeste, Spiele oder Wohlfahrtsein-
richtungen finanzieren oder Steuern einheben zu miissen, gab
es mehrere Moglichkeiten: sich freizukaufen, eine héherrangige
Position in der Hauptstadt zu erlangen, in das Heer einzutreten,
oder Immunitit zu erreichen durch Erringung einer sozial
angeschenen beruflichen Position wie Arzt, Grammatiker oder
Rhetor.? Libanios ging den letzteren Weg und begab sich nach
einer Grundausbildung in der Heimatstadt zum weiteren Rheto-
rikstudium nach Athen.?’

Weitere Stationen fiithrten ihn als Rhetoriklehrer in die Haupt-
stadt Konstantinopel, dann nach Nikaia, Nikomedia und wie-
der zuriick nach Konstantinopel,®® ehe er endlich auf einigen
Umwegen im Jahre 354 nach Antiochia zuriickkehren durfte,
um dort als Nachfolger des Zenobios die offizielle Rhetoren-
stelle der Stadt zu bekleiden.?’

Als weit wichtiger als diese durchaus prestigetrichtige Stelle
erwies sich jedoch fiir ihn, dass er wihrend der Aufenthalte in
der Hauptstadt und in der Nihe des Kaiserhofes wichtige per-
sonliche Beziehungen hatte kniipfen kénnen. So hatte er unter
anderem in Konstantinopel und Nikomedia die ihm spiter
hochst niitzliche Bekanntschaft des jungen Rhetorikschiilers
und nachmaligen Kaisers Julian machen kénnen. Als offizieller
Rhetoriklehrer und Sophist Antiochias konnte er spiter dieses
Netzwerk an Bezichungen durch die grosse Zahl seiner Schii-
ler, von denen es einige zu sehr einflussreichen Positionen in
Regierung und Verwaltung brachten, noch wesentlich erwei-
tern und verdichten. Hinzu kam der Riickhalt durch weitrei-
chende familidre Verflechtungen mit den hoheren Schichten

# LiB. Or. 1, 6 und 13; vgl. Pack (1951) 178-179.

%6 Vgl. LiB. Or. 48, 7; vgl. DRECOLL (1997) 43-77, bes. 74-77.
27 WINTJES (2005) 66-76.

28 WINTJES (2005) 77-97.

29 WINTJES (2005) 99-117.



RHETORIK UND MACHT 309

Antiochias. Allein dieses immense Netzwerk an personlichen
Beziehungen und seine stupende rhetorische Fihigkeit, auf
dieser Klaviatur virtuos zu spielen, erlaubte es ihm, weit mehr
als seine dussere Position als Sophist, ohne Angst um Gut, Leib
und Leben haben zu miissen, selbstbewusst gegeniiber michti-
gen Amtstragern des Reiches im Sinne des oben genannten
wspeaking up to those in power” auftreten zu kénnen. Man
hat ihn deshalb auch einen ,Uberlebenskiinstler! genannt.”’
Dieser ganz besonderen Position ist es wohl zu verdanken,
dass Libanios immer wieder auch und gerade in Krisensitua-
tionen als Fiirsprecher seiner Heimatstadt oder einzelner Perso-
nen offentlich das Wort ergreifen konnte.

Neben dieser Riickversicherung durch personliche Beziehun-
gen und Freundschaften war es fiir eine offentliche Persénlich-
keit wie Libanios aber nicht minder wichtig, in der Formulierung
seiner politisch relevanten Reden entsprechendes taktisches
Geschick zu beweisen. Es musste wohl abgewogen sein, wann
eine freie Sprache gefiihrt werden konnte und wann man sich
vorsichtig ausdriicken musste. Offene Kritik an Amtstrigern war
oft erst nach deren Tod oder mindestens Absetzung vorstellbar.
In einzelnen Fillen mégen Reden des Libanios mit besonders
drastisch ausfallenden Passagen auch nicht fiir den 6ffentlichen
Vortrag, sondern fur die Lektiire innerhalb ausgewihlter Kreise
bestimmt gewesen sein.”!

Raffaella Cribiore stellt immerhin fest, simtliche erhaltenen
Reden des Libanios gehérten gattungsmissig ,,in the delibera-
tive or epideictic categories“, und verzeichnet einen erheblichen
Teil seiner Reden als ,,political orations® bzw. ,,speeches on pub-
lic issues®.>* Das Beispiel des Libanios zeigt also, dass deliberative
Rede auch unter den verinderten Bedingungen des 4. Jahrhun-
derts noch méglich sein konnte, dass sie jedoch weniger im
horizontalen Meinungsaustausch zwischen gleichberechtigten

30 WINTJES (2005) 218.
1 Vgl. z.B. LiB. Or. 42. PETIT (1956) 488-489.
32 CRIBIORE (2013) 35; 18-19; ebenso MALOSSE (2014) 83-92.



310 MANFRED KRAUS

Mitgliedern eines politischen Gremiums stattfand, sondern
hiufiger im ,vertikalen® Versuch der Einflussnahme auf Ent-
scheidungen von Amtstriagern, ferner dass diese Moglichkeit
nicht mehr unbedingt einem jeden offenstand, sondern allen-
falls demjenigen, der durch personliche Absicherungen und
rhetorisches Geschick die oft drastischen drohenden Folgen
eines politischen Fehltrittes zu umgehen verstand. Die Dunkel-
ziffer an Akteuren, die weniger Uberlebensgeschick bewiesen
als Libanios, diirfte hoch sein.

4. Theorie und pidagogische Praxis der deliberativen Rede in
der Spitantike

Im Vergleich zu den solcherart verinderten dusseren Bedin-
gungen fiir deliberative Rede blieben deren theoretische
Grundlagen hingegen erstaunlich konstant. Libanios selbst hat
keine theoretische Schrift zur Rhetorik hinterlassen. Wir miis-
sen daher davon ausgehen, dass die kanonischen Schriften der
Epoche der Zweiten Sophistik weiterhin ihre Giiltigkeit hat-
ten.”® Es ist hinlinglich oft betont worden, dass in der Praxis
der Spitantike das epideiktische genus zunehmendes Gewicht
gewann, und was dazu zu sagen war, ist von Laurent Pernot
lingst gesagt.** Bemerkenswerterweise aber haben gerade in
den Schriften des Corpus Hermogenianum, die wir auch fur die
Spitantike wohl heranziehen diirfen, das judiziale und das
deliberative genus ihren Platz mehr als behauptet. So bietet die
spitestens aus dem 3. Jahrhundert stammende pseudohermo-
genianische Schrift De inuentione (1lepl ebpéoewe) Anweisun-
gen zur inuentio fir die ersten drei Bauelemente (prooemium,
narratio, argumentatio) sowohl von Gerichtsreden als auch von
politischen Reden. Ja sogar die genuine Hermogenische Schrift
zur Statuslehre (Ilepl 6tdsewv) kennt unter den verschiedenen

33 Cf. CRIBIORE (2014) 75.
3 PERNOT (1993); (2000); (2015).



RHETORIK UND MACHT 311

status als Unterart des status qualitatis (wouétnc) zumindest
auch die otdoic mpaypatiny, die sich auf die Zeitstufe der
Zukunft beziehe,? was sie nach der bekannten Einteilung des
Aristoteles™ ebenso als dem deliberativen genus zugeordnet
erweist wie die ihr zugewiesenen capita finalia des Gesetzmissi-
gen, Gerechten, Niitzlichen, Méglichen und Glaubhaften.”

Diese Persistenz des deliberativen und judizialen genus
erklirt sich daraus, dass diese Lehrwerke, wie auch aus der
Wabhl ihrer Beispiele klar ersichtlich, in erster Linie als Anwei-
sungen flir die Abfassung von Deklamationen gedacht waren,
und Deklamationen gab es ausschliesslich in diesen beiden genera
(als Controversien und Suasorien), nicht jedoch im genus
demonstratiuwm. Im Ubungsprogramm der Schule des Libanios
wurden also deliberative und judiziale Reden ganz selbstver-
standlich geiibt. Die von ihm erhaltenen Deklamationen belegen
dies (s.u. Abschnitt 6). Man darf daraus schliessen, dass auch die
theoretischen Grundlagen des judizialen und deliberativen Rede-
genus in den Schulen der Spitantike in jedem Fall bekannt
waren und vermittelt wurden.

Dieser Befund bestitigt sich auch fir den Bereich der auf
die Deklamation hinfithrenden vorbereitenden Ubungen, der
Progymnasmata. Noch im 5. Jahrhundert weist der Rhetor
Nikolaos von Myra in seinem Progymnasmata-Handbuch die
einzelnen Ubungen auch den drei Redegenera zu. Dabei geho-
ren seiner Ansicht nach eindeutig zum deliberativen genus die
Ubungen Fabel, Chrie, Gnome und Thesis.*® Lob und Tadel

seien zwar primir dem panegyrischen genus zugeordnet, seien

35 HERMOG. Stat. 38, 3-8 RABE: T:poqu.omx'ﬁ To’cp EoTLY O’Lp_cptcﬁﬁ-‘mmg T:ap‘L
TphypaTos LéEANovTaG, el 8el yevécshat T68e Tu ) ) yevéshar, dolvor 7 i) Sobva,
olov Boviedovroe Alnvaiot, el o Odmrey Tode év Mapalév meadvrog Tév Pop-
Baowy (,der pragmatische Status ist eine Meinungsverschiedenheit beziiglich
einer zukiinftigen Handlung, ob sie ausgefiihrt werden soll oder nicht, ob etwas
gewihrt werden soll oder nicht, wie z.B. wenn die Athener dariiber beraten, ob
man die bei Marathon gefallenen Barbaren bestatten solle).

36 ARIST. Rbet. 1, 3, 1358b2-8.

7 HERMOG. Stat. 76, 3-79, 16 RABE; vgl. SCHOULER (1984) 181.

% NicoL. Prog. 8, 14-15; 23, 11-12; 28, 13-14; 76, 6-7 FELTEN.



412 MANFRED KRAUS

aber ebenso wie der Vergleich auch als Bestandteile deliberati-
ver Reden einsetzbar.*® Erzihlung, Ethopoiie und Ekphrasis
bereiteten gar gleichermassen auf alle drei genera vor,* und
selbst die primir zur Gerichtsrede gehdrende Gesetzesbeurtei-
lung zeige in der Form des Gesetzesantrags deutliche Beziehun-
gen zur deliberativen Rede.*!

Weder Theorie noch Ubungsformen der deliberativen Rede
sind also der spitantiken Rhetorenschule fremd. Das bestitigen
auch die vor allem von Raffaella Cribiore untersuchten Papyrus-
funde mit Schiileriibungen.? Cribiore hat auch das Lehrcurri-
culum der Schule des Libanios in seinen Grundziigen rekon-
struiert.” Das Programm bestand zunichst weitgehend in der
Lektiire eines Kanons beispiclhafter Texte (am Anfang vor allem
Homer, Platon und Demosthenes) und in der Abfassung und
Korrektur schriftlicher Stilibungen. Die eintonige Repetitivitit
des Programms gab dabei offenbar hiufiger Anlass zu Unmut.*
Auch Reden bedeutender Redner der jiingeren Zeit wie etwa
Aelius Aristides wurden als Vorbilder laut vorgelesen. Daneben
konnten die Schiiler aber auch gelegentlich Zeugen von offent-
lich vorgetragenen Prunkdeklamationen ihres Lehrers werden,
die zumindest teilweise ebenfalls dem deliberativen genus ent-
stammten (s.u. Abschnitt 6).

Das Bewusstsein davon, dass die im Ubungsprogramm ein-
studierten Regeln prinzipiell auch in der Praxis anwendbar
waren, zeigt eine Passage in einem Brief des Libanios an Kaiser
Julian:

,Wenn wir denn in unseren Scheingefechten in den Dekla-
mationswettbewerben genau wissen, wie man zu Perikles,
Kimon und Miltiades zu sprechen hitte, dann wire es doch

3 NICOL. Prog. 48, 5-10; 62, 8-15 FELTEN.

% NicoL. Prog. 15, 12-15; 66, 16-67, 2; 70, 7-15 FELTEN.
41 NIcoL. Prog. 79, 1-5 FELTEN.

42 CRIBIORE (1996), mit Tafeln; (2001).

43 CRIBIORE (2007); (2014).

“ Cf. LB. Or. 34, 15; Or. 35, 16 und 21.



RHETORIK UND MACHT 313

ungeheuerlich, wenn wir diese Vorschriften im wahren Leben
ausser acht liessen.“

Auffillig ist aber immerhin, dass Libanios dem Kaiser gegen-
tiber hier nicht davon spricht, dass man wie Perikles, Kimon
oder Miltiades, sondern wie man z# diesen athenischen Macht-
habern zu sprechen habe. In diesem Detail deutet sich die
gewandelte Auffassung von deliberativer Rede denn doch an.
Denn die Stelle steht in dem Zusammenhang, dass Libanios
nun, nach der Ernennung Julians zum Caesar, es nicht mehr
wage, die alte wappnoia der Jugendfreundschaft weiter walten
zu lassen.

5. Die Progymnasmata des Libanios und Aphthonios als
politisch-kulturelles Bekenntnis

Das rhetorische Trainingsprogramm in der Schule des Liba-
nios begann, wie erwihnt, mit den Anfingeriilbungen der Pro-
gymnasmata. Diese dienten zwar primir der Einiibung rheto-
risch-kompositioneller Grundtechniken. Doch konnten diese
Techniken nicht inhaltsleer unterrichtet werden, sondern muss-
ten stets jeweils an konkreten Beispielen eingeiibt werden. Diese
Beispiele aber hatten selbst bei noch so fiktiven oder entlegenen
Sujets wegen ihres mit der Materie der Rhetorik gegebenen Bezugs
zum menschlichen Handeln unweigerlich ethische oder politische
Relevanz. Gerade diese moralisch erzieherische Komponente
der antiken Progymnasmata ist jiingst von Craig Gibson in aller
Deutlichkeit unterstrichen worden.4

Man hat beobachtet, dass die Sujets solcher Ubungen sich
bisweilen in einer deutlichen Distanz zur realen Welt befan-
den: ,L'enseignement rhétorique a choisi de rester a I'écart de

5 LiB. Ep. 369, 4: Bewdv yap, el ontapayobvreg udv v Talc TGV dydvev
nerértatg clodpelo, i Hepinhel xat Kipove xal Murtiady diahexntéoy, émt 82
¢ arnlelog mapodbuela tov vopov.

4 GIBSON (2014); vgl. dazu schon KrAUS (2011a); (2011b).



314 MANFRED KRAUS

la réalité contemporaine, pour se contenter de maintenir I’héri-
tage culturel des siecles précédents”, schreibt Laurent Pernot.?’
Schon den Griechen der Zweiten Sophistik hatte die affirma-
tive Hinwendung zu einer rhetorisch konstruierten kulturellen
Konzeption von klassischem Griechentum als Vergewisserung
und Behauptung ihrer Existenz als kultureller Nation ange-
sichts der politischen Ubermacht Roms gedient.*® Die Diskre-
panz dieses Idealbilds gegeniiber der zeitgendssischen Lebens-
welt hatte sich zum 4. Jahrhundert hin aber noch weiter
vergrossert. Das lag freilich weniger an einer Verschiebung die-
ses Idealbilds, das {iber mehrere Jahrhunderte hin praktisch
konstant blieb, sondern an den schon beschriebenen Verinde-
rungen in der realen Welt. Zentralisierung und Hierarchisie-
rung der politischen Macht, Dissoziation und Entfremdung
von griechischer und rémischer Oikumene und zunehmende
Christianisierung sind die entscheidenden Stichworte. Dem-
gegeniiber waren die Themen der Rhetorenschule geprigt von
einem bewussten Bekenntnis zu Partikularismus und Demo-
kratie, zu griechischer Kultur und Bildung (rodzia) und zu
paganer Religiositit.

Sind viele Stiicke der unter dem Namen des Libanios iiber-
lieferten Progymnasmata-Sammlung, wie Bernard Schouler
gezeigt hat, durchgingig geprigt von paganer Mythologie und
von einer geradezu delphischen Moralitit des Masses und der
Besonnenheit,” so wird der Kontrast zur Lebenswelt im politi-
schen Bereich vollends deutlich.

Ein bestimmtes politisches Element in den Progymnasmata
des Libanios und seines Schiilers Aphthonios ist dabei beson-
ders augenfillig, nimlich die strikte Opposition gegen jede
Form der Tyrannei.”® Bei Libanios richtet sich das vierte Mus-
terbeispiel fiir einen Gemeinplatz gegen einen Tyrannen.”' Bei

47 PERNOT (2000) 139.

4 Cf. BowIE (1970); SWAIN (1996) 87-89; GOLDHILL (2001).
49 SCHOULER (1984) 71-75.

0 Vgl. Kraus (2013) 124-127.

51 LiB. Loc. 4; GIBSON (2008) 178-187.



RHETORIK UND MACHT 315

Aphthonios ist dies gar das einzige Beispiel.”* Dabei gibt es
zwischen beiden Versionen so viele Ubereinstimmungen, dass
die Version des Aphthonios gar als eine verkiirzte Version der-
jenigen des Libanios erscheinen konnte. Hierbei ist in beiden
Versionen die Herrschaft des Tyrannen in bestindigem Kontrast
zu einem am Athen der klassischen Periode orientierten demo-
kratischen System beschrieben. Freiheit (érevlepia), Demokratie
(dnuoxparia), Verfassung (moirteix) und Gesetz (vépog) sind
die Leitworte dieses Gegenmodells. Was den Tyrannen dabei im
Besonderen kennzeichnet, ist seine grundsitzliche Verachtung
der Gesetze.”® Besonders signifikant ist aber, dass sich bei Liba-
nios daneben auch das Pendant eines locus communis zum Lobe
cines Tyrannenmorders findet, wihrend andere Autoren wie
Aphthonios oder Nikolaos die Méglichkeit eines positiven locus
communis sogar ausdriicklich ablehnen.’* Gerade das Beispiel
des Tyrannenmaorders, der Freiheit und Demokratie verteidigt
und das Gesetz wiederherstellt, unterstreicht nachdriicklich
die Bedeutung des Tyrannenthemas bei Libanios, das auch
in seinen Deklamationen hiufig wiederkehrt.”> Da weder bei
Libanios noch bei Aphthonios dem Tyrannen die Figur eines
verniinftigen und weisen Monarchen gegeniibergestellt wird,
kann man diese scharfe Verurteilung der Tyrannis durchaus
auch als Kritik an der Monarchie als solcher lesen, insbesondere
weil sich bei beiden Autoren auch jeweils eine Individualisie-
rung dieses allgemeinen locus communis in Form einer Invektive
gegen Konig Philipp von Makedonien findet,”® dem nament-
lich Libanios freilich den Titel eines Baoireds prinzipiell ver-
weigert und ihm statt dessen nur den Namen eines wdpavvoc

zubillige.

2 APHTH. Prog. 7, 3-11; PATILLON (2008) 127-131.

3 Cf. LiB. Loc. 4, 4 und 10; GiBsON (2008) 178-179; 182-183; APHTH.
Prog. 7, 3 und 6; PATILLON (2008) 127, 129.

>4 APHTH. Prog. 7, 1; PATILLON (2008) 126; NICOL. Prog. 37-38 FELTEN.

% Vgl. PENELLA (2014) 126.

6 LiB. Vir. 5; GIBSON (2008) 292-289; APHTH. Prog. 9, 4-9; PATILLON
(2008) 138-140.



316 MANFRED KRAUS

Im selben Sinne unterstreichen bei Libanios ein Lob des
Demosthenes und eine Invektive gegen Aischines und eine
Synkrisis beider Redner indirekt den Preis der athenischen
Demokratie gegentiber der tyrannischen makedonischen Monar-
chie ebenso wie den der Unabhingigkeit der Polis gegentiber
dem Zentralismus der Monarchie.”’

In all diesen Stiicken ist es stets die Oberhoheit des Gesetzes
und des Rechtsstaates, die als politisches Ideal aufscheint. Dieses
Ideal wird auch besonders deutlich in dem Beispiel des Aphtho-
nios fiir einen Gesetzesantrag.”® Dort bezieht der Redner unmiss-
verstindlich Stellung gegen ein Gesetz, das die Tétung eines auf
frischer Tat ertappten Ehebrechers durch den betrogenen Ehe-
mann im Sinne der Selbstjustiz erlauben wiirde. Wiederholt
unterstreicht der Sprecher demgegeniiber, dass es ausschliesslich
dem Gesetz und den Richtern zukomme, Gerechtigkeit zu tiben.

Wer waren denn nun die Tyrannen, gegen die Libanios und
Aphthonios so klar Stellung bezogen? Man muss dabei nicht
unbedingt sofort an die romischen Kaiser selbst denken,
obwohl Libanios mit manchen davon durchaus seine Schwie-
rigkeiten hatte. Doch gab es auch die kleineren Tyrannen der
Reichsverwaltung. Es lag nimlich die besondere Situation vor,
dass in Antiochia als einer der vier bedeutendsten Stidte des
Reiches gleich zwei Reichsbeamte verschiedener hierarchischer
Ebenen ihren Amutssitz hatten: zum einen der hoherrangige,
fiir die gesamte Ostliche Reichsdiozese verantwortliche comes
Orientis, zum Anderen der niederrangigere, fiir die Provinz
Syrien zustindige consularis Syriae>® In beiden Amtspositionen
gab es hiufige Wechsel,”* und mit den Inhabern beider Amter
hatte Libanios oft genug Kimpfe auszufechten. Fiir Libanios

7 LiB. Enc. 5; Vit. 4; Comp. 3; GIBSON (2008) 236-245; 288-295; 334-343.

8 APHTH. Prog. 14, 3-15; PATILLON (2008) 158-162.

% Vgl. LIEBESCHUETZ (1972) 110-114; CABOURET (2002); (2004); BRAD-
BURY (2004) 16-18; MALOSSE (2014) 88. MALOSSE (2014) 88, Anm. 22 verweist
darauf, dass Libanios in seinen Reden meist darauf verzichtet, die jeweilige Stel-
lung eines Amtstrigers ausdriicklich anzugeben.

50 Listen der comites Orientis und consulares Syriae in JONES / MARTINDALE /
MORRIS (1971) 1082-1083; 1105-1106.



RHETORIK UND MACHT 317

stand seine Heimatstadt stets im Vordergrund, und obwohl er
sich selbst dieser Verpflichtung entzogen hatte, wurde er nicht
miide, gegen das politische Desinteresse seiner Landsleute zu
kimpfen und die Flucht gerade der S6hne aus hoheren Kreisen
aus der kurialen Verantwortung anzuprangern.®'

Schliesslich muss auch noch einmal daran erinnert werden,
dass die progymnasmatischen Musterbeispiele bei Libanios und
Aphthonios simtlich von paganer Geisteshaltung zeugen. Dies
war in einer Stadt wie Antiochia zu dieser Zeit nicht selbst-
verstindlich. Zur Zeit von Libanios und Aphthonios war Antio-
chia bereits schitzungsweise zu 80% christianisiert und Sitz
eines der wichtigsten christlichen Patriarchate des Ostens, das
nur hinter Rom und Alexandria zuriickstand. Obwohl er auch
Schiiler christlichen Glaubens hatte, blieb Libanios aber Zeit
seines Lebens dem alten Glauben treu. Seine Schule blieb eine

veritable Bastion heidnisch-hellenischer Tradition inmitten einer
mehrheitlich christlichen Stadt.%?

Auch Aphthonios blieb, wie sein Lehrer, dem alten Glauben
treu. Das zeigt sich vor allem in seinem Musterbeispiel fur das
Progymnasma der Ekphrasis, wofiir er als Sujet das berithmte
Heiligtum des Serapis auf der Akropolis von Alexandria wihlt.
Dieser Tempel, das bedeutendste Monument paganer Kultur
in Alexandria, wurde im Jahre 391 oder 392% von einem
christlichen Mob auf Anstiftung des Patriarchen Theophilos
und mindestens mit stillschweigender Duldung des Kaisers
Theodosius in Brand gesteckt und véllig zerstore.** Einige hal-
ten das Zerstorungsjahr daher fiir den terminus ante quem der
Ekphrasis des Aphthonios. Es ist jedoch wohl eher damit zu
rechnen, dass es vielmehr einen terminus post quem darstelle

1 Vgl. z.B. Lis. Or. 38.

62 SANDWELL (2007) 154-160 plidiert hingegen eher fiir eine religiés neutrale
Haltung des Libanios im Bereich des éffentlichen Lebens.

63 Cf. HAHN (2006).

64 Cf. EUNAP. VS 472; SozoM. Hist. eccl. 7, 15; MACMULLEN (1984) 99.
Zum archiologischen Befund vgl. MCKENZIE / GIBSON / REYES (2004); MCKEN-
ZIE (2007) 188-209.



318 MANFRED KRAUS

und dass Aphthonios das Sujet bewusst gewihlt hat als eine
Geste des Protests gegen die barbarische Zerstérung des Heilig-
tums samt seiner Dependance der alexandrinischen Bibliothek
durch die Christen. So passt dieses Stiick des Aphthonios in
der Tendenz sehr gut zu dem nur wenige Jahre zuvor von Liba-
nios an Theodosius gerichteten Appell fir die Erhaltung der
heidnischen Kultstitten in Antiochia, der ebendies Heiligtum
noch als unzerstért voraussetzt,® ja es konnte womdoglich sogar
direkt darauf Bezug nehmen.

So verstanden, werden selbst die Progymnasmatasammlun-
gen des Libanios und Aphthonios zu einem Fanal gegen auto-
ritiren Zentralismus einerseits und aufstrebendes Christentum
andererseits und zu einem Bekenntnis zur Tradition der klas-
sischen paganen hellenischen Kultur und somit zu einem
uniiberhorbaren politischen Statement, das gerade durch seine
Bildungswirkung durch den Einsatz in der Rhetorenschule eine
nicht zu unterschitzende Macht entfalten konnte.

6. Deklamationen aus dem genus deliberatinum

Es war bereits davon die Rede, dass im Bereich der vollstin-
digen Ubungsreden, der Deklamationen, das genus deliberati-
uum neben dem genus indiciale eine wichtige Rolle spielte.
Allerdings sind die Deklamationen des Libanios bisher nur
unzureichend untersucht worden. War doch, wie Robert Penella
konstatiert, die allgemeine Einschitzung: ,Why go to them
when we have Libanius’ orations on real-life themes and his
letters, both filled with a wealth of contemporary political,
social, prosopographical and cultural information?“®® Zudem
ist auch in diesem Corpus, wie schon bei den Progymnasmata,
sehr vieles dem Verdacht der Unechtheit ausgesetzt.®’

6 LiB. Or. 30, bes. § 44. Zur Datierung vgl. WIEMER (1995b).

66 PENELLA (2014) 107.

67" Zu Echtheitsfragen vgl. FOERSTER / MUNSCHER (1925) und zuletzt NAJocK
(2007).



RHETORIK UND MACHT 319

Es ist ferner nicht immer leicht, innerhalb der Deklamatio-
nen des Libanios deliberative klar von gerichtlichen Reden zu
scheiden. Mischformen sind zahlreich. So kreuzen sich hiufig
(deliberative) Gesetzesantrige mit (judizialen) Anklage- oder
Verteidigungsreden, wobei auch wieder, wie in den Progym-
nasmata des Aphthonios, oft Gesetze iiber Ehebruch eine Rolle
spielen.®® Schwer einzuordnen sind auch die hiufigen Selbst-
denunziationen und Antrige auf ein Todesurteil gegen den
Antragsteller selbst, da oft nicht klar ist, ob sie sich an die
Volksversammlung oder ein Richtergremium richten.

Die Sujets sind, abgesechen von reinen Charaktertypen-
deklamationen, dem Mythos oder zentralen Epochen der grie-
chischen Geschichte entnommen, wobei besonders wiederum
Episoden um Demosthenes und seinen Kampf gegen Philipp
von Makedonien im Vordergrund stehen.

Die einzige wirklich eindeutig dem genus deliberativum zuzu-
ordnende Deklamation ist leider nur in Fragmenten erhalten,
so dass ihre Struktur nicht mehr klar zu erkennen ist. Nur
Prodmium und narratio sind noch fassbar.®” Diese entsprechen,
wie der Gewihrsmann Johannes Doxapatres andeutet, ganz
den Anleitungen aus Ps.-Hermogenes, De inuentione. Die Aus-
gangssituation bildet die Annahme, die Thebaner hitten den
Dichter Pindar zur Strafe fiir seinen Lobpreis Athens in einem
Dithyrambos als ,Stiitze Griechenlands (‘Eanddoc €peiopa)”
in den Perserkriegen”® zu Tode gesteinigt (von Wilamowitz als
»alberne Fiktion“ der Rhetorenschule bezeichnet’!). Darauthin
beantragt ein anonymer Athener in der Volksversammlung,
einen Straffeldzug gegen Theben zu fithren. Die Frage eines
Kriegsbeschlusses durch die Volksversammlung ist ein klassi-
sches deliberatives Thema. Ein weiteres Mal stehen auch Athen
und seine Sonderstellung im klassischen Griechenland im Mit-
telpunkt. Die Argumentation ist nicht mehr vollstindig zu

68 7 B. LiB. Decl. 25, 38, 39, 40.

L. fr. 49, in Opera X1 (1922) 637-641.

70 PIND. fr. 76 SNELL-MAEHLER.

71 WILAMOWITZ-MOELLENDOREF (1922) 273, n. 1.



320 MANFRED KRAUS

rekonstruieren. Immerhin ist erkennbar, dass den Thebanern
unterstellt wird, aus Neid auf Athen gehandelt zu haben. Es
wird behauptet, Pindar sei gar nicht mehr wirklich Thebaner
gewesen, sondern habe Athen zu seiner Wahlheimat gemacht;
nur dadurch sei er kultiviert genug geworden, um den Gottern
gegeniiber Pietdt zu zeigen und sich als Dichter auszuzeichnen.
Auch mit dem Mittel der Pathoserregung wird gearbeitet:
Es wird Mitleid mit dem Schicksal Pindars erregt und Hass auf
die Thebaner geschiirt. An die Stelle des Dankes an den leben-
den Dichter miisse nun die Rache fiir den Toten treten.

In die Kategorie der ebenfalls dem genus der delibera-
tiven Rede zugehorenden und in Libanios’ eigener Zeit nicht
unwichtigen Gesandtschaftsreden reihen sich die Deklamatio-
nen 3 und 4 ein, die Robert Penella jiingst eingehender unter-
sucht hat.”? Auch Bernard Schouler weist sie aufgrund der
obwaltenden stdoic mpaypatiny) dem deliberativen genus zu.”
Das Sujet sind die beiden Gesandtschaftsreden des Menelaos
und Odysseus in Troja nach llias 3, 212-224 zum Zwecke
der Forderung der Auslieferung Helenas und der Abwendung
des Trojanischen Krieges. Hier sind die Strukturen deutlich
erkennbar. Penella zeigt, dass die argumentatio beider Reden
typischerweise (wie in deliberativen Progymnasmata einstu-
diert) der Beantwortung einer Serie von Aypophorai, also Ein-
winden der Gegenseite, folgt, wobei Odysseus die weit grossere
Zahl von sieben hypophorai erhilt, Menelaos hingegen nur
zwei. Dies dient der demonstrativen Hauptabsicht der beiden
Reden, den unterschiedlichen Stil beider Redner, den ein-
fachen lakonischen des Menelaos und den grossartigen, aus-
schweifenden des Odysseus, kontrastiv zu charakterisieren.
Ist doch auch die Odysseus-Rede weit umfangreicher als die
des Menelaos. An Argumenten finden sich unter anderem das

Recht auf der Seite des Menelaos gegeniiber der Hybris des

72 PENELLA (2011).

7> SCHOULER (1984) 202: “Ce discours d’ambassade releve du genre de
apparat, mais du point de vue de la logique il s’agit d’une suasoire. La position
est donc pragmatique et les topiques attendus sont les criteres de I'action”.



RHETORIK UND MACHT 521

Paris-Alexandros (3ixotov), der Bruch des Gastrechts durch
Paris (vépepov), die hohere Annehmlichkeit des Friedens
gegeniiber dem Krieg (¥/3%), der Hinweis auf die Risiken des
Krieges (oupgépov) oder die Drohung mit der Uberlegenheit
des griechischen Heeres (vayxaiov), alles schulmiissige delibe-
rative Argumentationstopoi. Wie aus Homer bekannt, bleiben
beide Reden trotz stringenter Argumentation erfolglos. Eben-
falls in den trojanischen Sagenkreis und im weiteren Sinne
zum Bereich der Gesandtschaftsreden gehort Deklamation 5,
eine Antwort des Achill auf die Uberredungsversuche des
Odysseus in der berithmten Gesandtschaft des 11. Buches der
llias. Argumentativ geht es im Wesentlichen um die Zuriick-
weisung der einzelnen Versshnungsangebote Agamemnons
(u.a. Ehrengeschenke, Hochzeit mit seiner Tochter, Riickgabe
der Briseis). Dabei wird gezeigt, dass die einzelnen Angebote
die Beleidungung der Ehre Achills eher noch steigern, nicht
mildern.

In den Deklamationen zu historischen Themen geht es hiu-
fig um die Forderung Philipps an Athen, ihm Demosthenes
auszuliefern,”* oder um Vorginge im Umfeld der Perserkriege”
oder des Peloponnesischen Krieges,”® also eben jene Sujets, die
auch aus der Zweiten Sophistik als Standardthemen hinlinglich
bekannt sind, wobei generell der direkte Einfluss von Dekla-
mationen ilterer Redner aus der Zweiten Sophistik offenbar
relativ hoch zu veranschlagen ist.

Festzuhalten bleibt, dass der Aufbau deliberativer Deklama-
tionen bei Libanios in der Regel dem typischen Strukturschema
deliberativer Progymnasmata hsherer Ordnung wie der Thesis
oder des Gesetzesantrags folgt (Abarbeitung von Gegenargu-
menten in hypophorai).

74 LIB. Decl. 19-22.
75 LiB. Decl. 9-11.
76 TaB. Decl. 13.



322 MANFRED KRAUS

7. Libanios’ politische Reden

Aufgrund seiner herausragenden Stellung als offizieller Sophist
Antiochias und seiner personlichen Beziehungen zu einfluss-
reichen Personlichkeiten kam Libanios zwangsliufig hiufiger
in die Situation, sich im Sinne seiner Vaterstadt verwenden zu
miissen, was er im Interesse seiner eigenen Selbsteinschitzung
auch nicht ungerne tat. Hatte er unter dem christlichen Kaiser
Constantius eher schwierige Zeiten erlebt und sich vielfach mit
ihm missgiinstigen Reichsbeamten in Antiochia herumschlagen
miissen, so schien sich mit der Erhebung seines ehemaligen
Schiilers und Freundes Julian zum Kaiser im Jahre 361 erst-
mals die Chance einer direkten Einflussnahme auf das Kaiser-
haus zu bieten.”” Versuchte er zunichst durch Briefe nach
Konstantinopel und durch Freunde in der Hauptstadt auf den
Kaiser einzuwirken (er konnte ja nicht wissen, ob er nicht etwa
durch sein letztlich erreichtes Arrangement mit Constantius
beim neuen Kaiser kompromittiert war),”® so schien sich die
Situation zu seinen Gunsten zu wenden, als Julian im Jahre
262 personlich nach Antiochia kam und dort fiir lingere Zeit
seine Residenz nahm. War eine erste Begegnung mit dem Kai-
ser zwar nicht ganz nach Wunsch verlaufen,” und musste
Libanios zunichst auch noch vorsichtig agieren, da einige Hof-
linge offenbar gegen ihn intrigierten, so wurde er doch bald zu
einem der engsten Berater des Kaisers. Besass doch anderer-
seits auch der Kaiser in seinem alten Lehrer und Freund aus
Jugendtagen einen unschitzbaren politischen Verbiindeten in
einer ihm aufgrund ihres christlichen Gepriges eher feindselig
gesinnten Stadt, so dass man fast von einer gliicklichen Symbiose
sprechen kann.

Libanios konnte sich denn auch tatsichlich in der Folgezeit
erfolgreich fiir mehrere Verwandte und Freunde in Antiochia

77 Zum Verhiltnis von Libanios zu Julian vgl. WIEMER (1995a).
78 Vgl. WINTJES (2005) 125.
79 Vgl WINTJES (2005) 126-127.



RHETORIK UND MACHT 325

beim Kaiser einsetzen. Auf die Probe gestellt wurde seine Rolle
als Vermittler zwischen Stadt und Kaiser jedoch, als es im Jahre
362, mitten in den Vorbereitungen des Kaisers fiir seinen Per-
sienfeldzug, durch eine ungewohnliche Trockenheitsperiode und
die Uberbelegung der Stadt mit Militir zu einer Anspannung
der Versorgungssituation kam. Als Lebensmittelhortungen durch
Ratsmitglieder die Getreidepreise in die Hohe trieben, reagierte
der Kaiser mit einem Hochstpreisedike, um der Teuerung
Einhalt zu gebieten,® das aber keine Wirkung hatte. Vielmehr
verschlechterte sich die Versorgungslage weiter, was Julian vor-
nehmlich der antiochenischen Kurie anlastete, wogegen die
Kurie sich ihrerseits staatliche Eingriffe verbat. So eskalierte die
Situation dahingehend, dass die Popularitit des im christlichen
Antiochia ohnehin nie sonderlich beliebten Kaisers vollends
auf den Nullpunkt sank und in der Stadt Spottverse auf Julian
kursierten, woriiber nun der Kaiser seinerseits verdrgert war und
darauf mit der noch vor seiner Abreise in den Osten verdffent-
lichten Satire Misopogon reagierte.

In dieser verfahrenen Situation wandte man sich offenbar
an Libanios mit der Bitte um Vermittlung. Libanios verfasste
denn auch in seiner 15. Rede eine formliche Gesandtschafts-
und Bittrede an den schon abgereisten Kaiser, die allen Kunst-
regeln der ,vertikalen® Variante des deliberativen genus entsprichr,
um den Kaiser wieder gnidig zu stimmen. Doch kam er nie
dazu, diese Rede vor dem Kaiser tatsichlich vorzutragen,®' und
dessen frither Tod im Perserfeldzug verhinderte das Weitere.
So bleibt ungeklirt, ob es Libanios letztlich gelungen wiire, den
Kaiser umzustimmen. Dennoch stellt die Versorgungskrise der
Jahre 362/363 nach Jorit Wintjes einen ersten Hohepunkt in
der politischen Tidtigkeit des Libanios dar, indem er zum wich-
tigsten politischen Ansprechpartner fiir die Vertreter seiner
Heimartstadt wurde. ,Eine erfolgreiche Besinftigung des Kai-
sers und dessen Riickkehr nach Antiochia auf Dringen seines

80 Cf. LiB. Or. 18, 195; WINTJES (2005) 129-130.
81 TiB. Or. 17, 37.



324 MANFRED KRAUS

Freundes Libanius hitte die Stellung des letzteren in der Stadt
sicherlich weiter gestirkt und in eine noch prominentere Posi-
tion befordert.“8?

Vergleichen wir damit eine ganz dhnliche Situation in einer
spiteren Lebensphase. Als es im Jahre 382 erneut zu einer
Hungersnot in Antiochia kam und der verantwortliche Beamte,
der comes Orientis Philagrios, ein personlicher Freund des Liba-
nios, mit harten Strafmassnahmen gegen die Zunft der Bicker
reagierte, intervenierte Libanios erneut mit einer spontanen
Rede im Sinne des Bickerstandes, was ihm den Ruf als Wohl-
titer nicht nur der Bicker, sondern seiner ganzen Heimatstadt
eintrug.®® Wiederum war es neben der Fihigkeit des Sophisten
zum glinzenden spontanen Auftrite® die persénliche Beziehung
zu einem Amstriger, die ihn zum Retter der Stadt werden liess,
als der er sich selbst stilisierte.?®

Eine weitere Gelegenheit, sein Geschick als mutiger Ver-
handler, Ratgeber und Vermittler zu beweisen, ergab sich fuir
ihn, als er, nunmehr gegeniiber dem christlichen Kaiser Theo-
dosius, in der 30. Rede Stellung nahm fiir die Erhaltung der
heidnischen Kultstitten im griechischen Osten. Geauer Anlass
und Datierung der Rede sind (bis auf den terminus ante quem
391) umstritten. Doch ist die Rede wiederum schulmissig
geliedert in ein exordium mit captatio beneuolentiae (Verweis
auf seine fritheren guten Ratschlige an den Adressaten), eine
narratio der Geschichte des Umgangs mit heidnischen Kult-
stitten seit Konstantin und der empérenden Rechtsbriiche der
Christen in jiingster Zeit, einen argumentatio-Teil, in dem wie-
derum systematisch die vier Hauptargumente der Tempelzer-
storer eines nach dem anderen entkriftet werden, kulminierend
in der pathosgeladenen Schilderung der jiingsten Zerstérung
eines besonders herrlichen Tempels, und schliesslich eine perora-
tio mit Hinweis auf die sonstige tolerante Haltung des Kaisers

82 WINTJES (2005) 130.
8 WINTJES (2005) 203-204.
84 Cf. NORMAN (1965) 205.
8 L. Or. 1, 208-210.



RHETORIK UND MACHT 325

Nichtchristen gegeniiber. Auch in dieser Rede verbinden sich,
wie Heinz-Giinther Nesselrath festgestellt hat, Elemente der
symbuleutischen Rede (Libanios als Ratgeber des Kaisers) und
der Gerichtsrede (Verteidigung der Nichtchristen gegen christ-
liche Anschuldigungen).®

Die grosste Herausforderung in dieser Hinsicht stellten fiir
Libanios aber zweifellos die sogenannten Statuenunruhen des
Jahres 387 dar,*” als in Antiochia ein kaiserliches Edikt, das
hohere Steuerabgaben einforderte, zunichst noch geregelte
Proteste seitens der Kurialen, dann aber eine ausser Kontrolle
geratende Wutreaktion des Strassenmobs ausloste, die in der
Schindung und Zerstérung von Bildnissen der Kaiserfamilie
kulminierte. Auf den Bericht von diesen Ereignissen hin ent-
sandte Theodosius zwei Sonderermittler, Flavius Caesarius und
Ellebichus, nach Antiochia. Libanios wurde von diesen beiden
nicht etwa ebenfalls verhort, sondern als Berater zu den Verho-
ren hinzugezogen, was seine mittlerweile erreichte Ausnahme-
stellung innerhalb Antiochias beleuchtet. Moglicherweise auch
auf seine Fiirsprache hin empfahlen die beiden dem Kaiser
letztlich unerwartete Milde, worauthin Libanios beiden Dank-
adressen widmete.®®

Libanios konnte es sich nun in den achtziger und neunziger
Jahren auch erlauben, den in Antiochia residierenden Reichs-
beamten Ratschlige zu erteilen. So richtete er 384 an den comes
Orientis lkarios eine deutliche Warnung, sich mit den Anhin-
gern seines Vorgingers Proklos einzulassen und empfahl ihm
strenges Vorgehen gegen Parteilichkeit und Korruption, aber
Zuriickhaltung in der Anwendung von Gewalt.?? Man hat diese
Rede geradezu ein Handbuch fiir Provinzgouverneure genannt.”
Um so harscher fiel jedoch im folgenden Jahr seine Kritik an
Ikarios aus, als er feststellen musste, dass dieser keinen seiner

86 NESSELRATH (2011) 32.

% Vgl. LiB. Or. 19-23; vgl. MALOSSE (2014) 85.
8 LiB. Or. 21 und 22.

8 LiB. Or. 26 (384).

% MALOSSE (2014) 88: “handbook for governors”.



326 MANFRED KRAUS

Ratschlige befolgt hatte.”" Ahnliche wohlgemeinte Ratschlige
richtete er auch an den comes Orientis Timokrates.”* Vergleich-
bare Scheinprozessreden wie gegen Ikarios, zum Teil in sehr
scharfer Form, verfasste er in diesen Jahren auch gegen eine
Reihe weiterer hoher Verwaltungsbeamter des Reiches.”? Auch
sonst mischte er sich immer mehr in die Politik seiner Heimat-
stadt ein, nahm unter anderem Stellung gegen unmenschliche
Haftbedingungen, gegen Zwangsarbeit oder gegen illegale private
Sicherheitsdienste.”

All dies konnte er aber nur wagen aufgrund seines weit-
verzweigten Netzwerks personlicher Beziehungen, das ihn vor
Bestrafung und Rache durch die Betroffenen schiitzte und ihm
eine flexible Reaktion auf plétzliche politische Verinderungen
erlaubte. Dieses Netzwerk wird vor allem deutlich in der
Unzahl seiner erhaltenen Briefe.”> Uber die Briefe fast mehr
noch als durch seine Reden war es ihm méglich, zugunsten von
Freunden und Landsleuten an hoherer Stelle zu intervenieren,
ithnen gewiinschte Stellen zu verschaffen oder hochgestellten
Personlichkeiten Ratschlige zu erteilen. So verlagert sich das

deliberative genus bei Libanios zumindest zum Teil von den
Reden in die Briefe.

8. Zusammenfassung

In dem weitverzweigten (Euvre des Libanios und in Teilen
auch in demjenigen seines Schiilers Aphthonios hat sich zeigen
lassen, dass die Gattung der deliberativen Rede auch in der
Periode der sogenannten Dritten Sophistik durchaus nicht

91 LiB. Or. 27 und 28 (385).

92 LiB. Or. 41 (nach 382).

93 Cf. LiB. Or. 33 (Gegen Tisamenos, 386); 56 (Gegen Lukianos, 388); 57
(Gegen Severos, 389/90); 54 (Gegen Eustathios, 389); 46 (Gegen Florentios,
393); vgl. dazu WINTJES (2005) 210; 219-225; CASELLA (2010); CRIBIORE
(2013) 78-79; MALOSSE (2014) 89-90.

% LiB. Or. 45 (386); 50 (385); 47 (391); vgl. MALOSSE (2014) 86-87.

% Cf. BRADBURY (2004); (2014); SANDWELL (2009).



RHETORIK UND MACHT 227

fehlt. Thre theoretischen Grundlagen sind nach wie vor prisent.
In Progymnasmata und Deklamationen wird sie weiterhin
intensiv eingeiibt. Es wurde aber auch deutlich, dass sie im
Bereich des offentlichen Lebens aufgrund der verdnderten poli-
tischen und gesellschaftlichen Bedingungen ihren Charakter
merklich gewandelt hat; sie wird von der echten buleutischen
Ratsrede des demokratischen Politikers zur symbuleutischen
Beratungsrede des erfahrenen Sachkenners. Ebenfalls konnte
gezeigt werden, dass die Sophisten des 4. Jahrhunderts, oder
zumindest die bedeutendsten unter thnen, zu denen Libanios
zweifelsohne zu zihlen ist, sich keineswegs aus der praktischen
Tagespolitik in die Theorie der Schulstube zuriickgezogen
haben, sondern sich aktiv in der einen oder anderen Weise in
die gesellschaftlichen Diskussionen und die Politik in ihrer
unmittelbaren Umgebung, aber auch auf hoherer Ebene einmi-
schen. Schliesslich ergab sich aber auch, dass die unabdingbare
Voraussetzung fiir solche aktive Einmischung in dieser Zeit die
Erringung einer in gewisser Weise unangreitbaren sozialen
Position und die Ausbildung eines engmaschigen persénlichen
sozialen Netzwerks ist, das den Redner vor unliebsamen Reak-
tionen seitens der Michtigen zu schiitzen geeignet ist.

Literaturverzeichnis

AMATO, E. (2006), “Avant-Propos”, in E. AMATO / A. RODUIT /
M. STEINRUCK (Hrsg.), Approches de la Troisiéme Sophistique.
Hommages i Jacques Schamp (Bruxelles), V-VIIL

Bowig, E.L. (1970), “Greeks and their Past in the Second Sophistic”,
Past and Present 46, 3-41, nachgedr. in M.I. FINLEY (Hrsg.),
Studies in Ancient Society (London 1974), 166-209.

BRADBURY, S. (2004a), Selected Letters of Libanius from the Age of
Constantius and Julian (Liverpool).

—— (2004b), “Libanius’ Letters as Evidence for Travel and Episto-
lary Networks among Greek Elites in the Fourth Century”, in
L. Eruis / EL. KiDNER (Hrsg.), Travel, Communication, and
Geography in Late Antiquity (Burlington), 73-80.

—— (2014), “Libanius’ Networks”, in VAN HOOF (2014), 220-240.



328 MANFRED KRAUS

BRINK, C.O. (1989), “Quintilian’s De causis corruptae eloquentiae
and Tacitus’ Dialogus de oratoribus”, CQ 39, 472-503.

BRUNT, P.A. (1994), “The Bubble of the Second Sophistic”, BICS
39, 25-52.

CABOURET, B. (2002), “Le gouverneur au temps de Libanios : Image
et réalité”, Pallas 60, 191-204.

—— (2004), “Pouvoir municipal, pouvoir impérial au IV* siecle”, in
B. CABOURET / P.L. GATIER / C. SALIOU (Hrsg.), Antioche de
Syrie. Histoire, images et traces de la ville antique. Actes du collogue
de Lyon (octobre 2001) (Lyon), 117-142.

CASELLA, M. (2010), Storie di ordinaria corruzione. Libanio, orazioni
LVI, LVII, XLVI (Messina).

CRIBIORE, R. (1996), Writing, Teachers, and Students in Graeco-
Roman Egypt (Atlanta).

—— (2001), Gymnastics of the Mind. Greek Education in Hellenistic
and Roman Egypt (Princeton).

—— (2007), The School of Libanius in Late Antigue Antioch (Princeton).

—— (2013), Libanius the Sophist. Rbetoric, Reality, and Religion in the
Fourth Century (Ithaca).

—— (2014), “The Rhetorical Context: Traditions and Opportunities”,
in VAN HooF (2014), 59-78.

DREcOLL, C. (1997), Die Liturgien im Romischen Kaiserreich des 3. und
4. Jh. n. Chr. Untersuchung iiber Zugang, Inhalt und wirtschaftliche
Bedeutung der dffentlichen Zwangsdienste in Agypten und anderen
Provinzen (Stuttgart).

FELTEN, ]J. (Hrsg.) (1913), Nicolai Progymnasmata (Leipzig).

FOERSTER, R. (Hrsg.) (1922), Libanii Opera. Vol. X1, Epistulae 840-
1544 una cum pseudepigraphis et Basilii cum Libanio commercio
epistolico, Fragmenta (Leipzig).

FOERSTER, R. / MUNSCHER, K. (1925), ,Libanios”, in RE XII.2
(Stuttgart), 2485-2551.

FOWLER, R.C. / QUIROGA PUERTAS, A.]. (2014), “A Prolegomena to
the Third Sophistic”, in R.C. FOWLER (Hrsg.), Plato in the Third
Sophistic (Berlin), 1-30.

GiBsON, C.A. (Hrsg.) (2008), Libanius’s Progymnasmata. Model Exer-
cises in Greek Prose Composition and Rhetoric. Trans. with an introd.
and notes (Atlanta).

—— (2014), “Better Living through Prose Composition? Moral and
Compositional Pedagogy in Ancient Greek and Roman Progym-
nasmata’, Rhetorica 32, 1-30.

GoLDHILL, S. (Hrsg.) (2001), Being Greek under Rome. Cultural
ldentity, the Second Sophistic and the Development of Empire
(Cambridge).



RHETORIK UND MACHT 529

HAHN, J. (20006), ,,Vetustus error extinctus est: Wann wurde das Sara-
peion von Alexandria zerstort?, Historia 55, 368-383.

VaN Hoor, L. (2010), “Greek Rhetoric and the Later Roman
Empire: The Bubble of the “Third Sophistic’”, AntTard 18,
211-224.

—— (Hrsg.) (2014), Libanius. A Critical Introduction (Cambridge).

JonEgs, AH.M. / MARTINDALE, J.R. / MORRIS, J. (1971), The Proso-
pography of the Later Roman Empire. Vol. 1, A.D. 260-395
(Cambridge).

KALDELLIS, A. (2007), Hellenism in Byzantium. The Transformations
of Greek Identity and the Reception of the Classical Tradition
(Cambridge).

KasSer, M. / HAcky, K. (*1996), Das rimische Zivilprozessrecht (Miin-
chen).

Kraus, M. (2011a), “Les conceptions politiques et culturelles dans
les progymnasmata de Libanios et Aphthonios”, in O. LaGa-
CHERIE / P.-L. MALOSSE (Hrsg.), Libanios, le premier humaniste.
Etudes en hommage a Bernard Schouler (Actes du collogue de Mont-
pellier 18-20 mars 2010) (Alessandria), 141-150.

—— (2011b), “Rhetoric, Classicism, and Democracy: The Con-
veyance of Moral and Political Values in Late Antique Rhetorical
Education”, in T. VAN HAAFTEN ez al. (Hrsg.), Bending Opinion.
Essays on Persuasion in the Public Domain (Leiden), 49-60.

—— (2013), “Rhetoric or Law? The Role of Law in Late Ancient
Greek Rhetorical Exercises”, in A.J. QUIROGA PUERTAS (Hrsg.),
The Purpose of Rhetoric in Late Antiquity. From Performance to
Exegesis (Tibingen), 123-137.

LIEBESCHUETZ, J.H.W.G. (1972), Antioch. City and Imperial Admi-
nistration in the Later Roman Empire (Oxford).

MACMULLEN, R. (1984), Christianizing the Roman Empire (A.D. 100-
400) (New Haven 1984).

MALOSSE, P.-L. (2014), “Libanius’ Orations”, in VAN HOOF (2014),
81-106.

MALOSSE, P.-L. / SCHOULER, B. (2009), “La Troisieme Sophistique :
Qu’est-ce que la Troisieme Sophistique?”, Lalies 29, 161-224.

MCKENZIE, ].S. (2007), The Architecture of Alexandria and Egypt
(c. 300 BC to AD 700) (New Haven).

MCcKENZIE, ].S. / GIBSON, S. / REYES, A.T. (2004), “Reconstructing
the Serapeum in Alexandria from the Archacological Evidence”,
JRS 94, 73-121.

Najock, D. (2007), ,Unechtes und Zweifelhaftes unter den Dekla-
mationen des Libanios — Die statistische Evidenz, in M. GRUN-
BART (Hrsg.), Theatron — Rhetorische Kultur in Spitantike und



330 MANFRED KRAUS

Mittelalter = Rhetorical Culture in Late Antiquity and the Middle
Ages (Berlin), 305-355.

NESSELRATH, H.-G. et al. (Hrsg.) (2011), Fiir Religionsfreibeit, Recht
und Toleranz. Libanios’ Rede fiir den Erhalr der heidnischen Tem-
pel (Tibingen).

NorMAN, A.E. (Hrsg.) (1965), Libanius’ Autobiography. Oration I
(Oxford).

Pack, R. (1951), “Curiales in the Correspondence of Libanius”,
TAPA 82, 176-192.

PATILLON, M. (Hrsg. u. Ubers.) (2008), Corpus Rhetoricum. Anonyme,
Préambule a la rhétorique; Aphthonios, Progymnasmata; en
annexe: Pseudo-Hermogéne, Progymnasmata (Paris).

PENELLA, R.J. (2011), “Menelaus, Odysseus, and the Limits of Elo-
quence in Libanius, Declamations 3 and 4, in O. LAGACHERIE /
P.-L. MALOSSE (Hrsg.), Libanios, le premier humaniste. Etudes en
hommage & Bernard Schouler. Actes du colloque de Montpellier
18-20 mars 2010 (Alessandria), 93-105.

—— (2013), “Prologue”, in A.]. QUIROGA PUERTAS (Hrsg.), The Pur-
pose of Rhetoric in Late Antiquity. From Performance to Exegesis
(Ttbingen), 1-7.

—— (2014), “Libanius’ Declamations”, in VAN HOOF (2014), 107-
127

PERNOT, L. (1993), La rhétorique de ['¢loge dans le monde gréco-romain.
2 vols. (Paris).

—— (2000), La rhétorique dans [antiquité (Paris).

—— (2006-2007), “Seconda Sofistica e Tarda Antichita”, Keinonia
30-31, 7-18.

—— (2015), Epideictic Rbetoric. Questioning the Stakes of Ancient
Praise (Austin).

PETIT, P. (1956), “Recherches sur la publication et la diffusion des
discours de Libanius”, Historia 5, 479-509.

PUECH, B. (2002), Orateurs et sophistes grecs dans les inscriptions d épo-
que impériale (Paris).

QUIROGA PUERTAS, A.]. (2007), “From ‘Sophistopolis’ to ‘Episcopolis’:
The Case for a Third Sophistic”, JLARC 1, 31-42.

SANDWELL, L. (2007), Religious Identity in Late Antiquity. Greeks, Jews
and Christians in Antioch (Cambridge).

—— (2009), “Libanius’ Social Networks: Understanding the Social
Structure of the Later Roman Empire”, in I. MALKIN / C. CON-
STANTAKOPOULOU / K. PANAGOPOULOU (Hrsg.), Greek and
Roman Networks in the Mediterranean (London), 129-143.

ScHAMP, J. (2006), “Sophistes a4 'ambon: Esquisses pour la Troisieme
Sophistique comme paysage littéraire”, in E. AMaTO / A. Ropurt /



RHETORIK UND MACHT 331

M. STEINRUCK (Hrsg.), Approches de la Troisieme Sophistique.
Hommages a Jacques Schamp (Bruxelles), 286-338.

SCHOULER, B. (1984), La tradition hellénique chez Libanios. 2 vols.
(Paris).

STENGER, ]. (2009), Hellenische ldentitit in der Spitantike. Pagane
Autoren und ihr Unbehagen an der eigenen Zeit (Berlin).

SWAIN, S. (1996), Hellenism and Empire. Language, Classicism, and
Power in the Greek World AD 50-250 (Oxford).

VITANZA, V.J. (1991), “‘Some More’ Notes: Toward a ‘Third’
Sophistic”, Argumentation 5, 117-139.

WESTBERG, D. (2010), Celebrating with Words. Studies in the Rheto-
rical Works of the Gaza School (Diss. Uppsala).

WIEMER, H.-U. (1995a), Libanios und Julian. Studien zum Verbiltnis
von Rbetorik und Politik im vierten Jahrhbundert n. Chr. (Miin-
chen).

—— (1995b), ,Die Rangstellung des Sophisten Libanios unter den
Kaisern Julian, Valens und Theodosius. Mit einem Anhang tiber
Abfassung und Verbreitung von Libanios” Rede Fiir die Tempel
(Or. 30)%, Chiron 25, 89-130.

WILAMOWITZ-MOELLENDORFE, U. VON (1922), Pindaros (Berlin).

WINTIJES, J. (2005), Das Leben des Libanius (Rahden).



DISCUSSION

L. Pernot: Quand jai lancé 'expression “Troisieme sophis-
tique’, en 1993, dans La rhétorique de [éloge dans le monde
gréco-romain (p. 14, n. 9), je n’imaginais pas qu’elle susciterait
les recherches et les discussions qu’elle a soulevées et quelle
souleve aujourd’hui encore. N'ayant pas fait d’enquéte bibliogra-
phique particuliere avant d’employer cette expression, je n’exclus
d’ailleurs pas qu’elle ait pu étre utilisée par d’autres avant moi.!

Ce que je voulais dire, c’est que la sophistique ne s’est pas
arrétée brutalement, un beau jour des années 230 ap. J.-C.,, a
cause de la publication des Vies des sophistes de Philostrate. Il a
existé dans la seconde moitié du III€ siecle (cf. Callinicos de Pétra,
Ménandros le Rhéteur), puis au IV© siecle, et encore au-dela,
des sophistes qui présentaient des caractéristiques compa-
rables a celles des sophistes décrits par Philostrate. L'expression
“T'roisieme sophistique’ vise donc a insister sur la continuité de
la sophistique apres Philostrate ; mais elle vise aussi a recon-
naitre les changements intervenus, et c’est pourquoi “Iroi-
sitme’ succede a ‘Seconde’. Ces changements se sont produits
notamment en matiere religieuse (a cause de l'officialisation du
christianisme) et en matiére politique (a cause de la séparation
croissante entre la partie orientale et la partie occidentale de
’Empire).

Puis, 'expression que javais lancée m’a échappé, et elle a
été employée pour désigner toute la littérature de I'Anti-
quité tardive, ou méme la littérature et la civilisation. Cet

! Ainsi, elle figure dans larticle de Vitanza (1991) 117-139, cité par
M. Kraus. Je ne connaissais pas cet article quand je préparais mon livre paru en
1993. Sous la plume de V. J. Vitanza, ““Third’ Sophistic” ne se réfere pas a la
litctérature grecque, mais vise un contexte différent, celui du postmodernisme
contemporain.



RHETORIK UND MACHT 333

élargissement est comparable a I'élargissement de 'expression
‘Seconde sophistique’, qui a parfois été appliquée aux roman-
ciers, aux apologistes, voire a toute la culture et a esprit du
Haut-Empire.

Je suis entierement d’accord avec la présentation de M. Kraus
et je suis heureux que lui et moi partagions le méme avis.
Sa démonstration met en valeur les points d’ancrage de la
“Troisieme sophistique’ : la rhétorique, la déclamation, les pro-
gymnasmata, ainsi que les notions de réseau, d’influence, de
‘persuasion verticale’, tous éléments comparables avec ceux que
connaissaient les sophistes de Philostrate, mais dans un monde
qui par ailleurs était en train de changer.

M. Kraus: Ich kann mich dem nur voll und ganz anschlies-
sen. Auch der eigene Beitrag von Laurent Pernot beleuchtet
sehr schon die Kontinuitit von der ,Zweiten‘ zur ,Dritten’
Sophistik. Ich sehe Vergleichspunkte etwa in der Verbindung
von Philosophie und Rhetorik, die schon (freilich in anderem
Sinne) bei Isokrates angelegt ist, in der Zweiten Sophistik bei
Dio von Prusa, aber auch z.B. Favorinus begegnet, besonders
aber fiir die Spitphase typisch wird (Sopater, Themistios,
Himerios, Syrianos, Synesios), am geringsten vielleicht tatsich-
lich bei Libanios; ferner in einer Ausweitung des Begriffs der
deliberativen Rede in Richtung auf eine Verkniipfung mit
demonstrativen Elementen und auf die Funktion des Redners
als Ratgeber (sbpfBovioc), wobei bei Dio die Beratung von
Herrschern (Trajan) im Vergleich zu Libanios noch eher die
Ausnahme neben der Beratung von Volksversammlungen,
Stidten oder Provinzen darstellt. Vergessen sei auch nicht, dass
auch die Redner der Zweiten Sophistik (v.a. Aelius Aristides)
im Schulprogramm der spitantiken Sophisten neben den klas-
sischen Rednern als Vorbilder herangezogen werden. Unter-
schiede sehe ich wie gesagt in der Auseinandersetzung zwischen
Heidentum und Christentum (das die Zweite Sophistik pri-
gende Thema von Hellenentum und griechischer Identitit
gewinnt im 4. Jahrhundert eine starke religivse Komponente,



334 DISCUSSION

indem ,Hellenen® geradezu zur Bezeichnung fiir Heiden wird),
in der gewandelten Haltung zu Rom und zur Monarchie (von
wohlwollender Kooperation, Vermittlungsabsicht und dem
Glauben an den ,guten Herrscher® hin zu deutlicher antimon-
archischer Kritik), in der Auseinandersetzung zwischen grie-
chischer und lateinischer Sprache und Kultur als Folge der
Dissoziation der Reichshilften, die ein eigenstindiges grie-
chisch dominiertes Teilreich schafft. Bezeichnenderweise kam
Theodosius I., der letzte gesamtromische Kaiser, der das Chris-
tentum faktisch zur Staatsreligion erhob, aus Spanien, regierte
aber im wesentlichen im Osten.

J.-L. Ferrary: Parmi les facteurs qui peuvent expliquer la spé-
cificité d’'une ‘troisieme sophistique’, quel rdle donnez-vous a
lessor, dans la partie hellénophone de 'Empire, d’'un enseigne-
ment du latin et du droit romain lié a 'importance croissante
d’une fonction publique impériale ?

M. Kraus: Genau mit diesem Thema, speziell aus der Per-
spektive des Libanios, habe ich mich vor kurzem eingehender
beschiftigt.? Besonders fiir die griechischen Rhetoren der
Spitantike wird das Studium des Rémischen Rechts und der
lateinischen Sprache (merkwiirdigerweise daneben auch der
Kurzschrift) als alternatives Sprungbrett zu Wohlstand und
politischer Karriere zunehmend zu einer ernsthaften und heftig
befehdeten Konkurrenz. Libanios beklagt sich bitter iiber die
Abwanderung etlicher seiner Schiiler nach Berytos oder Rom
zum Zwecke des Rechtsstudiums und verteidigt demgegeniiber
die Uberlegenheit der griechischen rhetorischen Bildung. Die
in seinen rhetorischen Ubungen zugrundegelegten (fiktiven)
Gesetze haben hingegen klar griechischen Charakter und sind
an einer typischen griechischen Polisverfassung nach dem
Vorbild Athens orientiert. Ich erkenne darin die Absicht einer
Affirmation der Superioritit der griechischen Kultur und

* Vgl. meinen Aufsatz KraUs (2013) 123-137.



RHETORIK UND MACHT 335

rhetorischen paideia Giber die romische, eines Beharrens auf der
entscheidenden Funktion der Rhetoren im Bereich der Juris-
diktion (erst ab 460 wurde fiir advokatische Tiatigkeit auch
eine juristische Qualifikation verlangt!) und einer Abwehrhal-
tung gegeniiber dem Romischen Recht. Schliesslich blieben in
der tiglichen Rechtspraxis der griechischen poleis des Ostens
auch nach der Constitutio Antoniniana 212 lokale griechische
Gesetze, sofern sie dem Romischen Recht nicht widersprachen,
weiterhin in Giiltigkeit. Gerade diese Auseinandersetzung
zwischen griechischer und rémischer Tradition erscheint mir
sehr typisch fiir die ,Dritte Sophistik’. Zumindest sprachlich
hat das Griechische am Ende sogar gesiegt: Seit 535 wurden
die Novellen zum Codex Tustinianus auch in Griechisch verof-
fentlicht, und spitestens ab dem 7. Jahrhundert, als die Kennt-
nis des Lateinischen endgiiltig schwand, wurde in Byzanz das
Corpus Iuris Civilis nur noch in griechischen Ubersetzungen
benutzt. Es wurde zu einem griechischen Gesetzeswerk auf romi-

scher Grundlage.

D. Colomo: You mention suspicion of the authenticity of
some declamations and progymnasmata in the Libanius corpus.
Could you indicate your opinion on this issue?

M. Kraus: Die Sachlage ist hier ziemlich kompliziert. Die
Diskussion dariiber dauert seit Richard Foersters und Karl
Miinschers RE-Artikel zu Libanios (in Pauly-Wissowa Bd. 12
[Stuttgart, 1925], 2485-2551, hier 2509-2522) an, mit vari-
ierenden Ergebnissen. Dass in beide Corpora Unechtes einge-
drungen ist, scheint unabweisbar, das Ausmass aber ist hochst
umstritten. Was die Deklamationen angeht, hat Dietmar Najock
(2007) durch sprach- und stilstatistische Analysen zu klareren
Ergebnissen zu kommen versucht. Den aktuellsten Forschungs-
stand hierzu bietet Robert Penellas Beitrag zu den Deklamatio-
nen in Lieve Van Hoofs Companion zu Libanios (2014) 110-112
und Tafel 3, 323-330. Demnach wiren von den 51 Deklamatio-
nen nur 33 echt, 10 fragwiirdig und 8 sicher unecht. Bei den



336 DISCUSSION

Progymnasmata liegt die Hauptschwierigkeit darin, dass das
libanianische Corpus zahlreiche Dubletten mit zwei anderen
Progymnasmata-Corpora, nimlich Pseudo-Nikolaos und Severus
aufweist, die somit auch als Quellen einzelner Stiicke in Frage
kommen. Die Meinungen reichen hier von optimistischster
Einschitzung bis zu vélligem Agnostizismus. Die konziseste
Dokumentation des gegenwirtigen Forschungsstandes findet
sich bei Craig Gibson in seiner Ubersetzung (2008) XXIII-XXV
und in seinem Beitrag zu Van Hoof (2014) 130-131. Sicher
scheint z.B., dass etwa das einzige Beipiel einer Gesetzesbeur-
teilung aufgrund seines biblischen Themas nicht von Libanios
stammen kann. Personlich neige ich zu einer vermittelnden
Position, ziche aber in Analysen grundsitzlich nur unbestritten
authentische Stiicke heran.

C. Kremmydas: Thank you very much indeed for your stim-
ulating paper. I was particularly interested in your discussion of
the way in which Libanius (and Aphthonius) uses the dia-
chronically popular zopos of the tyrannicides. I managed to
do a quick 7LG search and it turns out that there are only
three attestations of Harmodius and Aristogeiton, the famous
Athenian tyrannicides, in the corpus of Libanius: two in decla-
mations (Decl. 1, 71; 22, 11) and one in an oration (12, 11,
addressed to the Emperor Julian). Meanwhile, tupavvoxtévog
and its verbal forms are attested thirty times in declamations.
Why do you think he avoids referring to the famous Athenian
tyrannicides, preferring the generic term tupavvoxtévog instead?
And how can we account for the reference to Harmodius and
Aristogeiton in an oration addressed to Julian?

M. Kraus: Tyrannen und Tyrannenmorder gehorten, neben
Piraten, Kriegshelden, geschindeten Jungfrauen, Ehebrechern,
knausrigen Vitern und enterbten Séhnen zum traditionellen
Standardrepertoire der gerichtlichen Schuldeklamation — jedoch
stets als typische Figuren ohne individuelle Namen, da sich nach
Donald Russells klassischer Formulierung (Greek Declamation



RHETORIK UND MACHT 37

[Cambridge, 1983], 22-39) die verhandelten komplizierten
Rechtsfille simdich in einem fiktiven ,Sophistopolis® abspiel-
ten (etwa: Wenn die Gattin eines Tyrannen den Tyrannen
totet, ist sie dann als Tyrannenmoérderin zu ehren oder als
Gattenmorderin zu verurteilen?). Das erklire das hiufige Vor-
kommen des generischen Begriffs tupavvoxtévoc in den Dekla-
mationen. Um historische Tyrannenmérder geht es nicht. Die
Tyrannenkritik als solche aber bleibt. An allen von Thnen
genannten Stellen hingegen hat die Erwihnung von Harmo-
dios und Aristogeiton jeweils nur eine beildufige Nebenfunk-
tion. In Deklamation 1, 71 (Apologia Socratis) bezieht sie sich
auf das athenische Dekret, keine Sklaven jemals mehr mit die-
sen Namen zu benennen, als Beispiel fiir im alten Athen ausge-
sprochene Verbote, und dient daher wohl eher dem Zweck,
athenisches Lokalkolorit zu erzeugen. Interessanter ist wegen
des Freiheitsthemas der Fall in Deklamation 22, 11 (De ara
misericordiae), wo dem von Philipps Hischern abgefiithrten
Demosthenes nicht mehr gestattet wird, einen letzten Blick auf
die Statuen der Tyrannenmorder zu werfen; dhnlich auch in
der (wohl unechten) Apologie des Demosthenes (Decl. 23, 45
und 71). In der Rede an Kaiser Julian wiederum (Or. 12, 11)
geht es darum, das Julian soeben verliechene Konsulat als ein
immaterielles Denkmal zu preisen, das anders als eherne Denk-
miler wie etwa das der athenischen Tyrannenmorder nicht
Verwitterung und Verfall ausgesetzt sei, so dass die Erwihnung
dieses Denkmals hier eher geradezu der Erhchung des Kaisers
dient und keinesfalls Anstoss erregen konnte. Ubrigens kom-
men Harmodios und Aristogeiton noch in einer weiteren Rede
vor, nimlich in dem einzigartigen Stiick der fiktiv an Aelius
Aristides adressierten Rede Fiir die Téinzer (Or. 64, 83), freilich
nur in einer langen Liste von Minnern, die trotz des Zusehens
bei Tanzdarbietungen nicht verweichlicht seien.

M. Edwards: Following on from Christos’ point about
tyrants, it is interesting to me that the resistance to tyrants
(however much this was dissociated from monarchs like the



338 DISCUSSION

Roman Emperor) continued to be a central topic in rhetorical
education down to Libanius. Many tyrannical regimes, past
and present, would have censored this kind of teaching — and
the young emperor would be exposed to anti-monarchical sen-
timents. It is perhaps fine that the Persian Wars were a topic,
because resistance to Persia could be paralleled with Roman
resistance to the Parthians. But praise of Demosthenes (notably
absent, of course, from Aristotle, the tutor of Alexander) and
the fight for freedom might have seemed more problematic to
some emperors?

M. Kraus: Themen aus dem Umbkreis des Demosthenes
waren in Deklamationen wegen ihres Bezugs zum klassischen
Athen seit jeher besonders beliebt. Thre politischen Implikatio-
nen konnten aber kaum verborgen bleiben, zumal nicht zu
leugnen ist, dass die Progymnasmata und Deklamationen der
Rhetorenschule neben der kompositorischen Schulung auch
eine wichtige politisch-ethische Erziehungswirkung hatten,
wie zuletzt Craig Gibson in seinem Aufsatz in Rbetorica 2014
zu Recht unterstrichen hat (Gibson [2014]). Entweder war
die Welt der Rhetorenschule so weit von der realen Welt der
Zeit entfernt, dass ein Zusammenhang gar nicht mehr emp-
funden wurde (es bleibt ja in jedem Fall eine Kritik in der
Form des réyoc éoympatiouévoc), oder es gab damals tatsich-
lich ein erstaunliches Ausmass an politischer Toleranz seitens
der Michtigen.

L. Pernot: Le tyran est aussi un probleme philosophique.

M. Kraus: Das ist sicherlich richtig. Im Gegensatz zu Kaiser
Julian war Libanios allerdings an philosophischen Problemen
wenig interessiert. Julians intensive platonische Studien haben
in den Gesprichen der beiden kaum eine Rolle gespielt, werden
jedenfalls von Libanios nicht erwihnt.

M. Edwards: Plato and censorship?



RHETORIK UND MACHT 330

M. Kraus: Wahrscheinlich war Platon toleranter als heutige
Ansichten tiber ihn oft glauben machen wollen. Gedanken wie
der des Vorrangs von Recht und Gesetz vor dem Willen eines
Machthabers oder der Unantastbarkeit eines Heiligtums wur-
den jedenfalls in den Rhetorenschulen implizit im Zuge der
Rhetorikausbildung vermittelt. Libanios trug derartige Gedan-
ken aber auch aus der Schulstube hinaus in die Offendichkeit,
indem er in politischen Reden freimiitig Kaisern und Reichs-
beamten gegeniiber Unrecht benannte und anklagte und die
mutwillige Zerstorung heidnischer Heiligtiimer anprangerte.
Denn Heiligtiimer und Redekunst gehorten fiir ihn als Sym-
bole hellenischer Kultur zusammen; wer die einen zerstorte,
zerstorte auch die andere (Or. 62, 8). Dabei unterrichtete
Libanios sehr wohl auch christliche Schiiler. Antiochia war zu
seiner Zeit eine tiberwiegend christliche Metropole von grosser
Bedeutung. Andererseits urteilten antiochenische Richter, da
des Lateinischen oft unkundig, weiterhin nach den lokalen
griechischen Gesetzen, was Libanios nur unterstiitzen konnte.
Sein unermiidliches Eintreten fur die griechische Redekunst
und Bildung sollte sich letztlich in ihrem lebendigen Fortbe-
stand in Byzanz sogar erfiillen.

M. Edwards: Could you say something about the rhetorical
curriculum in the East and West?

M. Kraus: Dass die Ausbildung in Rhetorik in Ost und West
in den Grundziigen dhnlich aussah, ist anzunehmen, waren
doch die theoretischen Grundlagen mehr oder weniger die glei-
chen. Wihrend wir aber durch Philostrat und Eunapios iiber
die institutionellen Strukturen der hoheren Studien im griechi-
schen Osten ziemlich gut informiert sind und in den Schriften
des Corpus Hermogenianum und von Menander Rhetor massive
Zuwichse an rhetorischer Theorie beobachten, erfahren wir
iiber die Praxis im lateinischen Westen zwischen dem 2. und
4. Jahrhundert (abgesehen von einigen gallischen und nord-

afrikanischen Bildungszentren) nur wenig. Es scheint, als wire



340 DISCUSSION

in dieser Periode die griechische Rhetorik zu tibermichtig und
tonangebend gewesen. Wer aus dem lateinischen Bereich Rhe-
torik studieren wollte und auf sich hielt, ging damals nach
Griechenland, vor allem nach Athen. Erst ab der Mitte des 4.
Jahrhunderts, als die Kenntnis des Griechischen im Westen
abnahm, horen wir wieder von bedeutenderen lateinischen
Rhetoriklehrern (Aelius Donatus, Marius Victorinus). Auch in
der rhetorischen Praxis gibt es abgesehen von den Panegyrici
Latini in dieser Zeit aus dem lateinischen Bereich recht wenig,
vor allem nichts zur deliberativen Rhetorik.

M.S. Celentano: Agostino e Ambrogio?

M. Kraus: Was von Ambrosius und Augustinus erhalten ist,
sind Predigten und Trauerreden, also exegetische, parinetische
oder demonstrative Stiicke, aber keine deliberativen Reden.
Selbstverstindlich ist Augustinus mit dem 4. Buch von De doc-
trina Christiana auch als Rhetoriktheoretiker von Bedeutung,
allerdings in deutlicher Abgrenzung von den Traditionen der
heidnischen Antike. Leider fehlen uns fiir die spitantike Peri-
ode auch ginzlich die Zeugnisse fiir Deklamationen in lateini-
scher Sprache, in denen man deliberative Stiicke erwarten konnte.
Mit den pseudo-quintilianeischen Declamationes maiores und
minores ebenso wie mit Calpurnius Flaccus kommen wir nicht
iiber das 2. Jahrhundert n. Chr. hinaus.

Verglichen mit den beachtlichen Theoriefortschritten bei
Hermogenes und Menander bieten die in den Rhetores Latini
Minores zusammengefassten lateinischen Theoretiker der spite-
ren Antike entweder (wie bei lulius Victor) nur blasse Exzerpte
aus Cicero und Quintilian oder (wie bei Sulpicius Victor)
Importe aus dem griechischen Bereich. Auch Priscian muss im
spiten 5. Jahrhundert Pseudo-Hermogenes tibersetzen, um den
Lateinern die Progymnasmata nahezubringen. Wihrend in der
Periode der Zweiten Sophistik im lateinischen Westen noch
fast jeder Gebildete Griechisch sprach, galt dies nach dem Aus-
einanderdriften der beiden Reichshilften seit Errichtung des



RHETORIK UND MACHT 341

tetrarchischen Systems durch Diokletian 293 fiir das 4. Jahr-
hundert nicht mehr im selben Masse (vgl. etwa Augustinus).
Nunmehr waren es umgekehrt eher die Griechen des Ostens,
die noch der Amtssprache Latein michtig waren oder gar in
dieser Sprache schrieben (Claudian, Ammianus Marcellinus).
Auch hierin liegt ein bedeutsamer Unterschied zwischen ,Zwei-
ter’ und ,Dritter* Sophistik.

M. Edwards: Would you like to end by saying something
more about the importance of Aphthonius?

M. Kraus: Aphthonios ist natiirlich insbesondere bedeutend
aufgrund der immensen Wirkung seines Werkes in Byzanz und
in der Neuzeit, die weitaus grosser war als die seines Lehrers
Libanios. Fiur die eigene Zeit ist er aber wichtig als Parallele
und Erginzung zu den schulorientierten Werkteilen des Libanios.
Die Musterbeispiele seiner Progymnasmata, die oft gekiirzte
oder erweiterte Varianten zu ihnlichen Themen bei Libanios
darstellen, konnen in der bei Libanios so komplizierten Echt-
heitsdebatte mitunter wertvolle Hilfe bieten. Inhaltlich schei-
nen mir von Bedeutung vor allem seine starke Betonung von
Gesetz und Rechtsstaatlichkeit (besonders etwa am Beispiel der
Behandlung des Ehebrechers in der Gesetzesbeurteilung) und
seine dezidiert pagane Position (etwa in der Beschreibung
des zerstorten alexandrinischen Sarapisheiligtums). Nach dem
Zeugnis der Suda schrieb Aphthonios auch Deklamationen,
die leider verloren sind. Auch hier wiirde man gerne etwaige
Parallelen zu Libanios untersuchen kénnen. Leider gibt es von
ihm keine erhaltenen Reden, nicht einmal Titel, so dass er fiir
unser Thema der deliberativen Rede nur indirekt iiber die delibe-
rativ ausgerichteten Progymnasmata herangezogen werden kann.






	Rhetorik und Macht : Theorie und Praxis der deliberativen Rede in der dritten Sophistik : Libanios und Aphthonios

