Zeitschrift: Entretiens sur I'Antiquité classique
Herausgeber: Fondation Hardt pour I'étude de I'Antiquité classique
Band: 62 (2016)

Artikel: La rhétorique délibérative de Dion de Pruse
Autor: Pernot, Laurent
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-696952

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-696952
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

VII

LAURENT PERNOT

LA RHETORIQUE DELIBERATIVE
DE DION DE PRUSE

Nous possédons sous le nom de Dion de Pruse, dit Chrysos-
tome, quatre-vingts ouvrages composés entre les années 70 et
110 ap. J.-C.! La plupart de ces ouvrages portent sur des sujets
en rapport avec la politique et un quart d’entre eux sont des
allocutions adressées a des assemblées de citoyens. Une telle col-
lection est unique dans la littérature grecque conservée pour
I'époque du Haut-Empire.?

Peut-étre, cependant, les chercheurs n’ont-ils pas encore
donné a ce corpus tout le relief qu’il mérite du point de vue de
histoire de la rhétorique. Les études de référence sur la rhéco-
rique délibérative omettent Dion? ou le citent en passant.? Les
études de référence sur Dion, tout en reconnaissant, naturelle-
ment, la place importante occupée par les discours politiques
dans sa vie et dans son ceuvre, ne sont pas consacrés en premier
lieu a 'analyse rhétorique de ces discours.” Un pas notable fut

I Sauf mention contraire, nous suivons le texte et la numérotation des dis-
cours de 'édition COHOON / CROSBY (1932-1951).

2 L'ceuvre d’Aelius Aristide comprend plusieurs discours adressés 2 des cités ;
dans ses exhortations a la concorde, cet auteur se souvient probablement de
Dion. Philostrate mentionne plusieurs fois des discours délibératifs, aujourd’hui
perdus : PHILOSTR. VS 1, 24 (529) ; 2, 11 (591), cf. infra, n. 103 ; 2, 33 (628).

3 Beck (1970).

* HARTLICH (1889) 313-315 (le discours 13 comme protreptique) ; KLEK (1919)
37-38 et 152 (les discours Sur la royauté).

> Mentionnons ici les études fondamentales de ARNIM (1898) ; DESIDERI (1978)
et (1994) ; JoNEs (1978) ; MiLazzo (2007) ; MOLES (1978) ; NESSELRATH
(2009) ; SwAIN (2000).



262 LAURENT PERNOT

représenté par les pages que G.A. Kennedy consacra a Dion
dans The Art of Rbetoric in the Roman World ; car le savant
américain y tragait un panorama de lactivité rhétorique de
lauteur, en soulignant son talent en ce domaine.® Plus récem-
ment, un recueil relatif & la rhétorique du conseil comporte
un chapitre sur les discours Sur la royauté” La Collection des
Universités de France a publié un volume de discours aux cités
(Or. 33-36) de grand intérét pour notre sujet.®

La caractérisation qui est tentée ici vise donc a faire mieux
connaitre un chapitre important de lhistoire de la rhétorique
délibérative grecque, mais aussi a discuter la notion de genre
délibératif. Dion, en effet, ne fut pas un orateur délibératif au
sens strict et technique de ce terme, mais un conseiller et un
philosophe, ce qui le conduisit a des prises de position débor-
dant les cadres conceptuels prédéfinis.

1. La rhétorique délibérative en ses avatars

Le concept de rhétorique ‘délibérative’ renvoie a la triparti-
tion des genres oratoires figurant dans la Rhérorique d’Aristote
et la Rhétorique a Alexandre pseudo-aristotélicienne. Ces deux
traités, comme on sait, proposerent une codification des formes
de la parole publique, a la fin de I"époque classique, en prenant
pour référence la pratique oratoire de la démocratie athénienne
ainsi que des observations théoriques préexistantes.” Les systemes
quils présentent I'un et l'autre concordent dans les grandes
lignes. Ils isolent les discours délibératifs comme une classe a
part, a coté des discours judiciaires et des discours épidictiques,
et les qualifient par les termes supPovievtinéc (Aristote) et
Smunyopinds (Rhétorique a Alexandre). 1ls leur assignent pour but
le conseil (GupBourn, cupPovieder), adressé A une assemblée

KENNEDY (1972) 566-581.
SIDEBOTTOM (2006).
BosT-POUDERON (2011a).
Voir PERNOT (2002).

o e Ny



LA RHETORIQUE DELIBERATIVE DE DION DE PRUSE 263

délibérante qu’il s’agit de persuader ou de dissuader en vue du
vote final. Ils dressent la liste des principaux sujets (finances,
guerre et paix, protection du territoire, commerce extérieur,
législation, cultes, régime politique) et des principaux arguments
(utilité, mais aussi justice, légalité, beauté morale, facilité, etc.)
et donnent des conseils relatifs au plan. Enfin, Aristote note
que, devant 'assemblée du peuple, le style élaboré et recherché
n’est pas de mise.'

Le concept de ‘genre délibératif (supfovievtingy yévoc),
inclus dans le systeme des trois genres oratoires, s'imposa dans
la rhétorique grecque et latine aprés Aristote.!! A I'époque
impériale, il restait en vigueur dans les manuels d’exercices
préparatoires'® et dans les traités des théoriciens,' ainsi que
dans les déclamations (les ‘suasoires’, par opposition aux ‘contro-
verses judiciaires).

Mais si P'on cherche dans le corpus de Dion des discours
qui correspondent a cette définition, le résultat est décevant.
Qui voudrait lire cet auteur muni de la Rhétorigue d’Aristote et
de la Rhétorique i Alexandre courrait & I'échec, car il n’a laissé
aucune harangue qui corresponde, dans la forme et dans le fond,
aux préceptes édictés dans ces traités.

Pour mieux comprendre Dion, il faut donc élargir et repenser
la notion de rhétorique délibérative. Plusieurs facteurs invitent
a cette démarche.

Aristote admet — fugitivement — que le conseil peut étre
adressé en particulier, a titre individuel.'* C’est ouvrir la porte
a une définition du genre délibératif qui ne se limite plus aux

10 Voir ARIST. Rbet. 1, 3-8 et 3, 12 ; Rbet. ad Alex. 1-2 et 29-34.

' DioG. L. 7, 42 (a propos des stoiciens) ; PHILOD. Rbet. 1, 212 SUDHAUS ;
Rbet. ad Her. 1,2 ;2,1 ; CiC. De or. 1, 141 ; Part. 10 ; etc.

12 AEL. THEON, Prog. 61.

'3 DION. HAL. Lys. 16, 2 ; PS.-AEL. ARIST. Rber. 1, 146 ; HERMOG. Szat. 1, 25
(34) ; Id. 2, 10, 15 (384) ; LONGIN. fr. 49, ligne 80, et fr. 50, § 21 PATILLON /
BRISSON ; etc.

1 ARIST. Rbet. 1, 3, 1358b9-10 : xai of idlg cupBoviedovree xal of xowi]
Snuryopolvres ; 2, 18, 1391b8-9 : 2dv te wpde &va Tic TG Adyw ypodpevog
npoTeény 7 anovpény. Voir aussi Rber. ad Alex. 1, 2, 1421b14.



264 LAURENT PERNOT

discours publics devant une assemblée, mais qui couvre aussi
les discours personnels ou privés.

La pratique oratoire, dés I'époque classique, était beaucoup
plus souple et variée que la théorie. L'ceuvre d’Isocrate en
offre un exemple ; car celui-ci, qui avait foi dans le conseil,”
I'a décliné sous des formes multiples, qui vont au-dela de la
définition technique du genre délibératif. Il méle le conseil et
I'éloge, comme dans le Panégyrigue. 11 s'adresse 4 un unique
destinataire, comme dans A Nicocles ou Philippe. 11 met ses
idées dans la bouche d'un tiers (Plataique, Archidamos). Quand
il se tourne, ou feint de se tourner, vers les corps constitués
d’Athénes, il propose des messages généraux sans chercher a
emporter I'adhésion sur une mesure précise (Sur la paix, Aréo-
pagitique). Isocrate fit ainsi éclater la structure du débat, en
proposant, en sus du débat devant les assemblées, des débats
restreints, devant les souverains, et des débats élargis, devant
Popinion.

La théorie rhétorique elle-méme trahit une certaine insatis-
faction a I'égard de la tripartition des genres rhétoriques. Les
spécialistes avaient remarqué qu’il existait des formes oratoires
qui entraient difficilement dans les trois genres canoniques :
“lorsque nous nous plaignons, que nous consolons, apaisons,
excitons, intimidons, encourageons, conseillons, interprétons
des énoncés obscurs, racontons, conjurons, remercions, félicitons,
reprenons, invectivons, décrivons, recommandons, faisons des
rétractations, des veeux, des conjectures et bien d’autres choses”.!
Quintilien, qui dresse cette liste, précise qu’il s’en tient, quant
a lui, & la tripartition la plus commune ; mais il n’en a pas
moins suggéré que cette tripartition a pu étre considérée comme
étroite et qu’il faut tenir compte aussi d’autres points de vue.

15 Is0C. Paneg. 3 : #xo oupPoviedswy.

16 QUINT. Inst. 3, 4, 3 : cum querimur, consolamur, ILLIGAMUS, CONCILATNUS,
terremus, confirmamus, praecipimus, obscure dicta interpretamur, narramus, depreca-
mur, gratias agimus, gratulamur, obiurgamus, maledicimus, describimus, mandamaus,
renuntiamus, optamus, opinamur, plurima alia (trad. COUSIN).



LA RHETORIQUE DELIBERATIVE DE DION DE PRUSE 265

Plus loin, le méme Quintilien affirme que I'éloquence déli-
bérative ne se limite pas aux assemblées et a 'administration de
I’Etat, comme I'ont cru la majorité des Grecs ainsi que Cicéron :
“Pour moi, la variéeé des cas me parait offrir un champ plus
vaste, parce que les consultants et les consultations présentent
une grande diversité”.!” La délibération, ajoute-t-il, “est le fait
d’un groupe ou d’un individu”.'®

Ces réflexions, qui émanent d'un théoricien contemporain
de Dion, sont significatives. Derriere I'apparente unanimité
autour d’un systéme consacré par I'Ecole, on voit que des forces
de réflexion étaient a I'ceuvre pour diversifier et pour nuancer.

Il faut tenir compte, en outre, du passage du temps et de
’évolution des contextes historiques. Comparées a I'Athenes
classique, les cités grecques de I'époque impériale, soumises a
'autorité romaine, n’avaient pas le méme statut. Elles ne déli-
béraient pas de facon souveraine et les sujets les plus graves,
comme la guerre ou le régime politique, leur étaient interdits.
Cela ne signifiait pas que la rhétorique délibérative fit impos-
sible, mais elle était différente et devait se redéployer.

Dion lui-méme en atteste, ayant parfaitement observé ce
phénomene. Dans un exorde prononcé devant I'assemblée de
Pruse, au cours des premieres années du II° siecle, il déclare :
“Aujourd’hui, les circonstances sont devenues autres”.'” La
phrase est bréve, mais suffisante. Nul besoin d’insister, tout
le monde comprend a quoi 'orateur se réfere: la conquéte
romaine a mis fin a4 I'indépendance des cités grecques, et par
conséquent celles-ci ne peuvent plus rivaliser entre elles par les
armes. En l'occurrence, Dion vient de citer 'exemple d’Epami—
nondas, auquel il s'identifie dans la mesure ol celui-ci, comme
Dion lui-méme, avait fait I'objet de critiques de la part de ses
concitoyens. Mais Epaminondas fut le bienfaiteur de sa patrie,

Y QUINT. Inst. 3, 8, 15 : nobis maior in re uidetur uarietas ; nam et consul-
tantium et consiliorum plura sunt genera (trad. COUSIN).

8 QUINT. Inst. 3, 8, 37 : consultant aut plures aut singuli (trad. COUSIN).

1 D10 CHRYS. 43, 4 : viv & érepot yeydvaaw of xawpol (quand aucun nom
de traducteur n’est indiqué, la traduction est notre).



266 LAURENT PERNOT

Thebes, alaquelle il procura 'hégémonie sur la Grece. Aujourd hui,
les hommes d’Etat ont une capacité d’action bien moindre que
par le passé.?®

Une trentaine d’années plus tot, déja, s'adressant aux Rho-
diens, Dion avait souligné le changement d’époque, en des termes
qui visaient 2 la fois 'action et la parole, la vie politique de la
cité et les discours publics rythmant cette vie :

“[Vos ancétres] avaient beaucoup d’autres moyens de faire montre
de leur vertu : gouverner autrui, secourir les victimes de l'injus-
tice, gagner des alliés, fonder des cités, vaincre a la guerre. Vous,
en revanche, vous n’avez aucune possibilité d’action de ce genre,
mais il vous reste, 3 mon sens, a vous gouverner vous-meémes,
administrer votre cité, décerner les honneurs et les applaudisse-
ments différemment de la plupart, délibérer en conseil, rendre
la justice, sacrifier aux dieux et célébrer les fétes : en tout cela,
il vous est possible d’apparaitre meilleurs que les autres.”!

Ce passage offre une description synthétique de la politique
municipale sous ses aspects moraux, institutionnels et religieux.
La rhétorique y est présente ; car I'activité délibérative et judi-
ciaire, a laquelle il est fait référence (xol 76 Bovhedoashor xal t0
Suxdoat), passait nécessairement par le discours. Dion estimait
donc que la rhétorique délibérative existait toujours, mais qu’elle
avait changé, et pas nécessairement en mal. D’autres textes, de
Plutarque en particulier, dressent un constat semblable.?*

Le concept de rhétorique délibérative, au sens technique, mani-
feste ses limites. C’était une invention géniale et de portée univer-
selle, une formalisation du débat politique et une systématisation
des criteres de l'action ; mais c’était une épure, étroitement liée,

20 Sur la signification d’ensemble du passage, voir SCHMIDT (2013) 383-386.

21 D10 CHRYS. 31, 161-162 : éxelvoig pév y&p 8v morhoic dmiipyev étépoic
TV¢ apetiic émidellig, v TG TpoesTAvaL TGV AWy, év T¢ Bonlely Tolg adixou-
pévors, v T¢ ouppayoug xtaclor, woieig olxiley, vixdy wohepobvrog, DUV 8¢
TotobTov pev odley mpdtTewy EvesTuyv. natadelmeTon &, olpal, 6 ExuTddV TpoE-
oTavaL Xl THY TTOALY SLotxely xal TO TLLTioul Ty Xl xpOTaALGoL [LY) TOLG TTOAAOLS
opotog xal 10 Boviedoaclol xal 10 Suedoar xal 10 Tolg Ozolg OUcar xal 76 &yewy
€0pTNV- &v olg dmacty EoTL Behtiovg TéY &Ahwv gaiveslaL.

22 Voir PERNOT (2010).



LA RHETORIQUE DELIBERATIVE DE DION DE PRUSE 267

de surcroit, aux conditions de la démocratie athénienne. Ce
concept ne peut pas rendre compte de la richesse et de la variéeé
des situations rhétoriques qui se sont présentées au cours de
I'histoire, pas plus que la Poétigue d’Aristote ne contient toutes
les formes prises par I'épopée et le théitre ou que le systeme des
genera dicendi ne résume toutes les variétés du style. Les théories
antiques doivent étre, pour les lecteurs modernes, une source
d’inspiration, non un carcan. C’est pourquoi, sans rejeter, certes,
le genre délibératif, il faut 'enrichir, en I'appuyant sur ses points
forts : la politique, la délibération, le conseil.

Un tel enrichissement est particulierement nécessaire dans le
cas de Dion ; car celui-ci, tout en connaissant bien la rhéto-
rique, ne se voulut pas un rhéteur professionnel. Esprit original,
critique, rebelle, il ne se laissait pas enfermer dans des moules.
Sa vie mouvementée, qui fut marquée par I'exil comme par la
réussite, ainsi que les multiples facettes de son personnage social
— notable, sophiste, philosophe — lui procurérent des expériences
diverses et lui donnerent un regard surplombant.

2. Une théorie du conseil philosophique

Si Dion n’emploie pas les termes sup.Bovisutinée et Svunyo-
otxdg, il évoque souvent le “conseil” et le “conseiller” (supouiy,
supBouiedery, aduBouviag), et il cite les discours au peuple ou
au conseil (Bovr#) comme une catégorie bien définie, & coté
des discours au tribunal et des conférences d’apparat.® Sur la
rhétorique du conseil, dont il reconnaissait la spécificité, il sest
plusieurs fois exprimé, dans des ouvrages ou passages d’ou-
vrages qui n’ont pas tous retenu I'attention des modernes, mais
qui composent en vérité un ensemble cohérent et exposent les
fondements conceptuels a partir desquels Dion a théorisé sa
propre mission.

» Dio CHRys. 18, 14 et 17; 24, 35 33, 1; 69, 3. En mauvaise part : DIo
CHRYS. 4, 124. Dion emploie aussi 3npvyopelyv, moputvely, TopaxaAely, ToTpéney.



268 LAURENT PERNOT

Un point de départ est fourni par le bref dialogue Sur la déli-
bération (Or. 26 : Iepi t0 foviedector). Apres avoir cherché a
définir le domaine et les conditions de la délibération, dans une
optique philosophique,?* Dion insiste sur I'importance de cette
activité. Il est essentiel, dit-il, d’étre capable de délibérer sur
les affaires, ce qui requiert intelligence et éducation (§ 7), et la
délibération débouche sur le discours (§ 7 : réyew).

Sur la mani¢re de conduire les délibérations, le Discours eubéen
(Or. 7) donne I'exemple de ce qu’il ne faut pas faire. Dion croque
une scene d’assemblée, qui a lieu au théitre, au cours de laquelle
s'expriment quatre citoyens (§ 24-63). Or la violence et I'égoisme
y régnent. Les orateurs sont méprisables ou aveuglés, la foule,
versatile. Cette satire cruelle vise les démagogues et, sans étre
dépourvue de paralleles littéraires,? elle sappuie sur des choses
vues et comporte des enseignements pour la situation contem-
poraine.?® Dion a repris le méme théme devant I'assemblée de
Tarse, en opposant les mauvais orateurs, qui n’écoutent que
leur intérét personnel, et le “bon conseiller” (tov sbpBoviov tov
dyoév), véritablement digne de diriger la cité.?”

Dion critique tres séverement la rhétorique vulgaire et les
sophistes.?® Il ne veut considérer que la “vraie”,*” la “bonne”°
rhétorique.

Quelles sont donc les caractéristiques du bon conseiller ?
D’abord, il revendique son engagement dans le présent, comme

24 Ce texte présente des ressemblances avec le Sisyphe pseudo-platonicien.

25 P. COLLART, observation 2 la suite de la communication de MAZON (1943)
87 ; JOUAN (1977) 43 ; SCANNAPIECO (2004) 345-347.

26 ARNIM (1898) 502 ; JONES (1978) 58-61. RUSSELL (1992) 13 écrit excel-
lemment : “With due allowance made for the large literary element in a speech
full of mimesis of Plato and the orators, we can still hear the voice of the prea-
cher directing himself to contemporary evils and propounding solutions which
may have a political as well as a moral ring. Dio was a political animal ...”

7 D10 CHRYS. 34, 28-37.

28 Par ex. D10 CHRys. 13, 22 ; 69, 3.

¥ Di1o CHRYS. 2, 24 : gurocogiag e duo xal pnropuiic Tic danbole. CF
22, 2: pthocbpoug &v TOALTELX... 7] PNTOPRG XaATa TNV yevvalav Te ol aAn07
onTOPLKNV.

30 D10 CHRYS. 22, 5 : Ay 8¢ ob Péyev dnropuwiy 008 prtopas todg dyaboic.



LA RHETORIQUE DELIBERATIVE DE DION DE PRUSE 269

dans la phrase suivante : “Peut-étre me méprises-tu et estimes-
tu que je bavarde, parce que je ne parle pas de Cyrus et d’Al-
cibiade, comme font encore aujourd’hui les sophoi, mais que je
mentionne Néron et ce genre de sujets récents et sans gloire”.?!
Entendons que Dion récuse le passéisme en vigueur chez
beaucoup d’intellectuels et de sophistes et qu’il veut appartenir
résolument a son temps.

Mais, surtout, il se veut philosophe.’* Sa théorie de I'alliance
nécessaire entre rhétorique délibérative et philosophie tient en
deux articles. D’une part, le philosophe doit s’engager en poli-
tique : une allocution prononcée devant le conseil de Pruse
roule sur ce sujet (Or. 49). “La tiche du véritable philosophe
n’est autre que le gouvernement des hommes.”?? Parce quelle
consiste a faire le bien (edepyeteiv), cette tiche lui plait, et de
surcroit il y est spécialement préparé (§ 1-3) : car le philosophe
exerce I'empire sur lui-méme, ce qui est beaucoup plus difficile
que de lexercer sur autrui (§ 8-11). Assurément, il est rare que
les philosophes deviennent rois, encore qu'il y en ait des exemples
(§ 6). Mais le philosophe a a sa disposition deux autres manieres
de gouverner : en se faisant le conseiller d'un roi (§ 3-5, 7-8),
ou en exer¢ant une magistrature dans sa propre cité (§ 13-14).
Dans 'un et l'autre cas, qu’il s’agisse de s’adresser aux princes
ou aux assemblées de citoyens, il va de soi que l'activité philo-
sophique repose sur la parole et que le philosophe doit étre
orateur. Ce discours offre ainsi une justification théorique a
I’alliance entre rhétorique et philosophie.

31 D10 CHRYS. 21, 11: {owe yép pov xatappoveic xal Ayf we Anpelv, 67t od
mepl Kdpou xal Arnifradon Aéyow, domep of cogol &t xal viv, dada Népwvog xal
ToLodTWY TpAYULETWY VewTépwy Te xal &dbEwv [Gv] pynpovedw. Le mot Gy, qui
faic difficulté, a été achétisé par Reiske, suivi par von Arnim et de Budé ; Cohoon
le conserve.

32 Cf. NESSELRATH (2009).

3% D10 CHRYs. 49, 13 : 70D vz &vtws griosbgou w6 Eovov ody étepdy dotiy
7 deyn evbpimwv. Lengagement politique de Dion a été particulierement mis en
lumiére par DESIDERI (1978), qui parle de la philosophie “intesa come servizio
sociale” (p. 377) et qui développe les implications idéologiques, sociales et histo-
riques de cette conception. Nous nous concentrons ici sur Iaspect thétorique des
choses.



270 LAURENT PERNOT

D’autre part, et réciproquement, si le philosophe doit s’enga-
ger en politique, la politique doit étre philosophique. Tel est le
theme du petit traité Sur la guerre et la paix (Or. 22), consacré
aux rapports entre rhétorique et philosophie.* Lauteur dresse
une liste de sujets de délibération, en se référant a la Grece clas-
sique et en citant, outre la guerre, les questions d’éducation, de
finances, etc. (§ 2-3),% puis il oppose deux manieres de traiter
ces sujets : tandis que les orateurs les examinent a 'occasion de
chaque cas particulier, les philosophes prennent de la distance
et remontent au principe général, pour étre préts ensuite a faire
face a tous les cas particuliers (§ 3-4). La supériorité de la
méthode philosophique est patente, et ce sont donc les philo-
sophes qui seront les mieux 2 méme d’étre les “conseillers des
cités, des peuples ou des rois” (§ 5).3¢

Ces considérations s’appliquent au premier chef a Dion lui-
méme, qui, en toute occasion, se définit comme un philosophe
soucieux de I'intérét général. Si vous m’avez fait citoyen de votre
ville, dit-il par exemple aux Nicomédiens, ce n’est pas que je
sois riche et capable de munificence, ni apte a flatter les masses,
mais parce que “plus que d’autres, peut-étre, j’ai la volonté et la
capacité de donner des conseils sur les intéréts communs”.?”
“Je vois que ce n’est pas seulement I’éloquence, mais aussi la
philosophie qui produit des hommes de bien et des hommes
distingués dans notre cité : c’est pourquoi, quant a moi, je
n’hésiterai pas 4 y exhorter les jeunes gens, en privé et en public,
quand cela sera opportun.”® La philosophie est une mission
que Dion exerce tant dans des entretiens particuliers qu’au moyen

3% Sur le détail de I'interprération du discours 22, voir PERNOT (1993) 579,
n. 413.

3 Voir des listes comparables D10 CHRYs. 25, 2 ; 26, 8.

36 D10 CHRYS. 22, 5 : suufobroug tév whrewy 7 Tév E0vév A 16y Basréwv.

3 D10 CHRYs. 38, 1: 0 cuuPouviedety dué 1 wepl T6v xowfj cuppepbvTov
lows paihov etépwv xal Bovieslal xal Sovasar.

3 D10 CHRYS. 44, 10 : 66 8¢ 0 uévov &md Abywv, &k %l &md Qhoco-
plac &vdpac ayabole nal aEohbyous yiyvopévoug ev 17} oAl LTTEP GV EYL ol

LN \

i8tq Todg véoug xal xowd), 6tay f) xatpbs, 60% OXVNGL TAEAXAAELY.



LA RHETORIQUE DELIBERATIVE DE DION DE PRUSE 271

de discours publics, emplis d’avertissements et de conseils. Etre
philosophe implique de parler en public.*

Ce n’était pas trahir esprit de la rhétorique délibérative que
de lui donner une dimension philosophique. Isocrate déja se
réclamait de la philosophie dans ses discours de conseil. Aristote
indique que toute délibération a pour fin le bonheur,? ce qui
suppose, de la part de l'orateur, la connaissance des vrais biens.
Lalliance entre rhétorique et philosophie était d’autant plus
aisée, du point de vue de Dion, que ce dernier ne restreignait
pas la philosophie a sa définition spécialisée, mais I'étendait a la
sagesse et a la culture. Les bons conseillers sont “les gens hon-
nétes et cultivés”.?! Ils savent s’adapter aux circonstances.

Les modeles revendiqués par Dion étaient donc les philosophes
et les sages: Socrate, Diogene, Nestor; mais Démosthéne
n’était pas oublié. Selon une anecdote symbolique, rapportée
par Philostrate, Dion, durant son exil, lisait le Phédon et le dis-
cours Sur ['ambassade.** Effectivement, dans le corpus de Dion,
Démosthene est cité avec faveur pour sa puissance oratoire.*
Le Discours rhodien s'inspire du Contre Leptine, et I'on trouve
¢a et 1a d’autres allusions et échos démosthéniens.*

Clest ainsi que Dion employa sa vie a prodiguer des conseils.
Ses lecteurs n’ont pas manqué de relever cet aspect. Ainsi Syné-
sios : “Il entreprit d’admonester les hommes, tant les souve-
rains que les simples particuliers.” Photius : “Il eut la répu-
tation d’étre habile dans les discours, et particulierement ceux
qui conseillent de discipliner les meeurs” ; “comme je Iai dit,
la plus grande partie des discours de Dion que nous connaissons

3 Dio CHRys. 13, 12 : Aéyely ... elc TO %oLvhY.

40 ARIST. Rbet. 1, 5-6.

41 D10 CHRYS. 49, 1 : toic émewxéaowy avbpdmorg nal memardeuvpévore.

42 PHILOSTR. VS 1, 7 (488).

4 Do CHRys. 2, 18-19 ; 18, 11.

44 WENKEBACH (1903) 20-21, 48, 54-87 ; PERNOT (2006) 66. Sans étre
écrasante, cette présence de Démosthene est peut-étre plus significative que ne le
concede ARNIM (1907) 614-615.

45 SYNES. Dion 1, 14 : ¢mibésOou 8¢ ©6 voulerely dvbpdimoue, xal povapyouc
wol i3LTaC.



272 LAURENT PERNOT

sont délibératifs”.*¢ “Philosophe engagé en politique”,*’ telle

érait la conception qu’il se faisait de sa propre utilité. La philoso-
phie n’était pas seulement pour lui un contenu a transmettre,
mais une maniere de vivre, qu’il mettait en pratique et proposait
en exemple. Et il développa une rhétorique a cette fin.

3. Essai de cartographie des discours

Pour passer des fondements théoriques a la mise en pratique,
il convient d’essayer de décrire et de classer les discours de
Dion qui contiennent des conseils politiques et philosophiques
et peuvent étre considérés comme délibératifs dans une accep-
tion plus ou moins large. La tAche est malaisée : car, document
irremplagable, le corpus de Dion pose de multples difficultés.
Il est étendu (plus de huit cents pages dans I'édition de la
Bibliotheca Teubneriana par Guy de Budé) et les ouvrages qui le
composent sont de forme et de contenu trés divers.*® La trans-
mission des textes peut avoir comporté des accidents : on a
soupgonné des interpolations, des ‘conflations’ et des mutilations,
A tort ou a raison,” et reconnu linsertion d’ouvrages apo-
cryphes.”® Dion lui-méme était conscient des probléemes posés par

4 PHOT. Bibl. 209, 165a34-35 : Sekuoc 82 mwepl Todg Abyoug E30key elva, xal
péiota Tovg Boot puluilew oupPovieboust té H0n ; 165b8-10 : 511 pev ody,
6ep EQmMy, T0 TAEloTOY adTOl TGV Ay Wy, obg Nuels topey, oupBovisuTindy.

47 D10 CHRYS. 48, 14 : guhécopoc modrelag ddduevoc.

48 DESIDERI (1991b).

# Voir par exemple ARNIM (1898) 170-171, 181-204, 414-430, 465-467 ;
BUDE (1920) ; LEMARCHAND (1926) ; HIGHET (1983). Juste appréciation a cet
égard chez ELLIGER (1967) 785. La transmission n’a certainement pas été irré-
prochable, mais il ne faut pas oublier que Dion ne visait pas a une rigueur méti-
culeuse ; il fait lui-méme état — non sans coquetterie — de ses propres digressions
(D10 CHRYS. 7, 128 : tag éxtpomac Ty Abywv) et de l'allure erratique de ses
conférences (D10 CHRYS. 12, 16: kv galvopoar mhavapevog &y tolg Adyols,
méthode bien commentée par ARNIM (1898) 439-443).

20 1l est généralement admis que le Discours corinthien (Or. 37) n'est pas de
Dion, mais de Favorinus ; voir AMATO / JULIEN (2005). Nous ne tenons donc
pas compte de ce discours. Des doutes pesent également sur certains discours Sur
la Fortune (Or. 63-65), groupe qui n’est pas important pour notre sujet.



LA RHETORIQUE DELIBERATIVE DE DION DE PRUSE 273

la publication et la circulation de ses ceuvres deés son vivant et
il s’en est plaint avec humour.”!

Par ailleurs, de nombreuses incertitudes entourent les cir-
constances de composition et de prononciation. Quelques ren-
seignements sont fournis par les titres que portent les discours
dans la tradition manuscrite et par les testimonia. Pour le reste,
il faut échafauder des hypotheses a partir du contenu des textes
eux-mémes, ce qui est d’autant moins facile que l'auteur est
volontiers allusif et ironique. Les savants modernes ont accom-
pli un travail important pour préciser les contextes et les data-
tions, sans pouvoir parvenir pour autant a des conclusions tou-
jours siires et unanimes.”* Cette situation est particulierement
dommageable s’agissant de rhétorique délibérative, parce que
'on aurait besoin de connaitre dans chaque cas, avec précision,
le cadre et les destinataires des conseils prodigués.

Enfin, la pensée de Dion a évolué au cours de sa vie ; il n’a
pas toujours eu la méme vision des rapports entre rhétorique et
philosophie et il a mis I'accent successivement sur des doctrines
différentes, du cynisme au platonisme et au stoicisme.”® Or, [a
encore, une reconstitution exacte de toutes les étapes parait
hors de portée. Nous avons perdu une quinzaine d’ouvrages,
dont les titres sont connus grice a Philostrate, a Synésios et a la
Souda,’* et ces pertes peuvent fausser les perspectives, notam-
ment a I'égard du fameux probleme de la ‘conversion” de Dion
a la philosophie. Sur ces problemes, il nous a semblé que nous
pouvions nous abstenir de prendre parti ici, car le corpus des
discours de conseil de Dion est suffisamment homogene pour
autoriser un traitement synthétique. Nous ne cherchons pas a
atteindre une précision qui serait illusoire, ou qui a tout le moins
nécessiterait dans chaque cas des discussions approfondies. Nous

>l D1o CHRYs. 42, 4-5.

52 En particulier ARNIM (1898) ; JONES (1978) ; DESIDERI (1978) ; MOLES
(1978) ; SHEPPARD (1984).

%3 La description des conceptions philosophiques présentes dans I'ceuvre de
Dion par FRANCOIS (1921) reste utile.

4 Voir une liste dans ARNIM (1893-1896) II, IX-X.



274 LAURENT PERNOT

avons également laissé de coté les portions du corpus qui ne
relevent pas, ou qui relevent moins, de notre sujet, et ceci
inclut entre autres des ceuvres dans lesquelles Dion, probable-
ment dans des périodes circonscrites de sa vie, a tourné le dos
a la rhérorique pour se poser en “philosophe mendiant ennemi
de la culture”, selon la formule de von Arnim.”’

Compte tenu de ces avertissements préalables, il est pos-
sible de décrire les discours de conseil, qui constituent une part
notable du corpus total, en les répartissant en trois ensembles
principaux. Leur contexte, gradué, va des circonstances précisé-
ment politiques et institutionnelles & des occasions plus éthiques
et parénétiques.

1) On regroupe sous le nom de Discours bithyniens quatorze
allocutions prononcées par Dion devant les corps politiques de
sa province (Or. 38-51). Un premier sous-groupe, consacré au
theme de la “concorde” (6p.6vowx), traite de conflits entre cités
ou de dissensions internes a la cité, 2 propos de Nicomédie,
Nicée, Pruse et Apamée (Or. 38-41). Dion intervient, devant
l'assemblée ou devant le conseil, pour préner la réconciliation
ou pour saluer et consolider une réconciliation advenue.

Les dix discours restants sont des prises de parole effectuées
a Pruse, a des époques diverses, sur toutes sortes de sujets
(Or. 42-51). Les affaires sont embrouillées et les enjeux, malheu-
reusement, ne sont pas toujours clairs. Dion se multiplie devant
I'assemblée et le conseil, répond a des propositions d’honneurs et
de charges qui lui sont décernées, justifie sa conduite, réagit
face aux menaces. Un jour, il tance des émeutiers qui avaient
tenté d’incendier sa maison (Or. 46). Souvent, il fait allusion
au programme de grands travaux qui lui était cher, mais qui lui
valut des critiques et des oppositions, dont Pline le Jeune s’est
fait ’écho.”® Un des discours est destiné A introduire le gouver-
neur de Bithynie devant 'Assemblée de Pruse (Or. 48). Les titres
de ces allocutions — qu’ils remontent a 'auteur ou 4 un éditeur

> ARNIM (1898) 394 : “der culturfeindliche Bettelphilosoph”.
3¢ PLIN. MIN. Epist. 10, 81-82.



LA RHETORIQUE DELIBERATIVE DE DION DE PRUSE 275

bien informé — refletent la diversité des situations et des inten-
tions. Ils précisent le lieu de prononciation (év 77 matpid, wpog
v matpide, &v énnhnociy, &v Boulry), le type rhétorique du dis-
cours (Jrahelie, mohTinbe, QLAOGEOVNTIRGS, GToloYLGUGS, dnuy-
vopta) ainsi que des renseignements plus circonstanciels sur le
contexte. C’est la politique locale au quotidien.

Les discours que nous lisons ne représentent qu'une partie
des interventions de Dion. Il y en eut d’autres, qui ne furent
pas publiées ou n’ont pas été conservées. Il évoque lui-méme la
quantité des discours qu’il a prononcés a Pruse®” et résume 'un
d’entre eux, que nous ne possédons pas.’® Pline le Jeune men-
tionne un discours prononcé par Dion in bule.’

2) Dans les Discours aux cités (Or. 31-35), Dion intervient
en tant que personnalité extérieure, 3 Rhodes, 4 Alexandrie, a
Tarse et 2 Célenes. Il s'adresse au peuple de ces cités, c’est-a-
dire probablement aux citoyens réunis en assemblée, formelle
ou informelle, sans qu’on puisse déterminer les conditions exactes
de ses interventions. Les discours dont le contenu politique
est le plus précis sont le Discours rhodien, sur la réutilisation des
statues honorifiques, et le second Discours tarsien, sur les que-
relles avec les cités voisines et les rapports avec les gouverneurs.
Les autres discours de ce groupe affichent une portée plus
générale et morale, alternant conseils et reproches, a propos de
attitude des Alexandrins aux spectacles, du comportement des
Tarsiens et de la prospérité de Célenes.

3) Les discours Sur la royauté, situés a la place d’honneur,
en ouverture du corpus, sont parmi les plus célebres de Dion
(Or. 1-4). Les numéros 1 et 3 sont proprement des discours,
comportant une adresse a |'Empereur, probablement Trajan, a la
deuxi¢éme personne du singulier,®® tandis que les deux autres se
présentent comme des dialogues (Or. 2 : Alexandre et Philippe ;

%7 D10 CHRYS. 43, 2 : &v Togobroig Aéyorg obe elprra &v Huiv.

8 D1o CHRYS. 40, 5-6.

9 PLIN. MIN. Epist, 10, 81, 1. A ces discours perdus, s’ajoute encore la mer-
curiale 4 la soldatesque citée par PHILOSTR. VS 1, 7 (488).

6 D1o CHRYS. 1, 9 ; 3, 2 (& yewaic x0OTORPATOR).



276 LAURENT PERNOT

Or. 4 : Alexandre et Diogene). Dion parle en “conseiller du
prince”®! et propose une vision ample et articulée de ce que doivent
étre le pouvoir monarchique et la personnalité du monarque.

La propension de Dion a donner des conseils ne se limite
pas a ces trois groupes de discours, mais transparait également
dans le reste de son ceuvre. Les ouvrages portant sur des sujets
d’éthique, voire de théologie et de cosmologie, visent a une
action sur l'auditeur ou le lecteur, tout en se distinguant de la
rhétorique délibérative stricto sensu en ce qu’ils ne portent pas
sur des mesures pratiques et ne sont pas adressés a des assem-
blées délibérantes. Certains de ces ouvrages ne sont pas sans
lien avec les groupes précédents, soit parce qu’ils traitent de
philosophie politique et font écho aux discours Sur la royauté
(Or. 5, 6, 25, 62), soit parce qu’ils visent a ['édification d’un
nombreux auditoire (Or. 12). Il est encore question de la défini-
tion du bon roi dans des opuscules a sujet mythologique (Or. 53,
56, 57).%% Le Charidémos (Or. 30), quant 2 lui, se rattache au
genre de la consolation. Enfin, la lettre Sur la formation oratoire
(Or. 18) rassemble des conseils de lecture et de travail a 'intention
d’un homme politique : parmi les tiches oratoires qui attendent
son illustre éleve, Dion n’a garde d’omettre les discours devant
le peuple et au bouleutérion.®® Par une sorte de continuum, le
corpus de Dion est tout entier traversé par le theme du conselil,
dont l'auteur s’était fait une spécialité.

4. Quelques caractéristiques de la rhétorique délibérative de
Dion de Pruse

Conformément aux principes analysés ci-dessus, Dion
prodigua des conseils, dans le domaine politique, en alliant la

61 Tel est le titre du chapitre v du livre de DESIDERI (1978) : “Dione consi-
gliere del principe”.

62 Cf. JouaN (2001).

63 Dio CHRyYs. 18, 14 : eite év dMue rMéyov cite &v Bovieutnpio ; 18, 17:
%ol &v Bouky) nal &v SMue.



LA RHETORIQUE DELIBERATIVE DE DION DE PRUSE 277

philosophie et la rhétorique. C’est pourquoi Philostrate le ran-
gea dans la catégorie des philosophes éloquents et la Souda le
définit comme sopLotic %ol ouhbsopac.tt Tel était le choix de
Dion et il s’y est tenu. Il est remarquable que le Discours rho-
dien, que I'on s’accorde en général® A placer tot dans sa carriére,
avant l'exil, comporte déja des éléments philosophiques, comme
une allusion 3 Musonius Rufus (§ 122) et diverses considérations
éthiques. Dion s’intéressait a la philosophie avant son exil, et il
est resté rhéteur et sophiste, a beaucoup d’égards, jusqu’a la fin
de sa vie. Sous Nerva et Trajan, sa stature d’orateur philosophe
était parfaitement campée.

Les conseils de Dion se réferent a des valeurs qui les fondent
et qui les prolongent. Méme quand des mesures précises sont
envisagées, le discours traduit la volonté de transposer le débat.
Ladresse Aux Nicomédiens sur la concorde avec les Nicéens (Or. 38)
en offre un exemple : les solutions pratiques pour régler la que-
relle 2 propos du premier rang et du titre de métropole®® sont
encadrées par des développements visant, d’une part, a établir
que la concorde, “d’'un point de vue général” (§ 8 : xalérov),
est un bien et qu’elle est de nature divine (§ 10-20) et, d’autre
part, a décrire les avantages politiques qu'on est en droit d’en
attendre (§ 41-48).

Souvent, le message porte sur une attitude politique et
éthique, comme dans le second discours a Tarse (Or. 34) ou
dans 'exhortation finale du discours 44 (§ 10-12). Tout se
passe comme si Dion estompait volontairement les contenus
concrets. Dans les discours Sur la royauté, on ne peut que sup-
poser I'existence d’allusions a I'actualité,®” la discussion étant
délibérément élevée au niveau des plus hauts principes. Cest

04 PHILOSTR. VS 1, 7; Suda 3 1240. — Apollonios de Tyane, quant 2 lui, esti-
mait que la philosophie de Dion était trop soucieuse de plaire et trop rhétorique :
voir APOLL. TYAN. Epist. 9 ; PHILOSTR. Vit. Apoll. 5, 40.

%5 Avec I'exception de SIDEBOTTOM (1992) 414.

% Sur ces solutions, voir ROBERT (1977) 6 ; JONES (1978) 86-89. Importante
mise au point par FERRARY (2008) 1394-1395.

67 Voir PERNOT (2013) 50.



278 LAURENT PERNOT

cette focalisation sur les valeurs qui a attiré sur Dion le quali-
ficatif de ‘prédicateur’.®® Un terme antique qui conviendrait
pour désigner de tels conseils, appuyés sur des axiomes moraux,
est celui de ‘parénese’.®”

Autre particularité : les conseils de Dion sont accompagnés
de reproches. Pareille attitude n’était pas recommandée par les
théoriciens. Quintilien critique les déclamateurs qui s'opposent a
leur auditoire et donnent I'impression de réprimander plutdt que
de conseiller.”’ Mais le philosophe n’est pas la pour flatter.”! Sa
rhétorique comporte des remontrances qui peuvent étre rudes.”

Parmi les nombreux thémes que Dion développe dans ses
discours de conseil, deux méritent d’étre rappelés, qui sont
récurrents et aident & caractériser sa rhétorique. Ils forment un
diptyque, et toutes les études sur Dion les abordent et tentent
d’en cerner la complexité. Le premier theme est celui de I'hel-
lénisme, Dion ayant le constant souci de situer les cités aux-
quelles il s’adresse par rapport aux autres cités grecques et par
rapport au présent et au passé de la Grece. 1l affirme, par exemple,
que les habitants de Pruse et de Nicée sont de purs Hellenes.”?
Il compare les querelles opposant Tarse a ses voisines avec
d’autres exemples de querelles entre cités grecques.”* Il confronte
les Rhodiens aux Athéniens d’hier et d’aujourd’hui.”” Par-dela le

poids des grandes familles, 3 commencer par la sienne,”® Dion

8 MARTHA (1865) 292-310 : “prédicateur populaire”, “évangéliste”, “role
de sermonnaire paien” ; DESIDERI (1978), chapitre VII : “tecnica della predicazione
popolare” ; RUSSELL (1992) 13 : “preacher” (supra, n. 26) ; BOST-POUDERON
(2009). Cf. SYME (1988) 6 : “He (scil. Dio) gave benefactions to his own towns-
folk, and sermons or earnest exhortation.”

% Voir notamment Ps.-LIB. Charact. epist. 5 (dans I'édition FOERSTER de Liba-
nios, vol. IX), sur la différence entre mapatvesic et gupBoviy.

"0 QUINT. Inst. 3, 8, 69 : obiurgantibus similiores ... quam suadentibus.

"1 D10 CHRYS. 72, 9 : 003év 1t Dornedowy 003éva adTdv 0082 peiobuevog
oLdevbe.

72 D10 CHRYS. 77/78, 42 : coodpotépay v voulesiav xal maponéheusty
motebpevoc. Voir GRANDJEAN (2005) et (2009).

73 Dio CHRys. 48, 3 ; 39, 1.

74 D10 CHRYS. 34, 48-51.

75> D10 CHRYS. 31.

76 Dio CHRYS. 44, 3-5.



LA RHETORIQUE DELIBERATIVE DE DION DE PRUSE 279

se préoccupe de la valeur du peuple, se réfere aux idéaux
civiques et délivre un message d’identité grecque. Ce sujet s’in-
sere dans I'important mouvement de recherche — qui prend en
compte le témoignage de Dion — relatif a I'histoire politique et
culturelle des cités dans les provinces d’Asie et de Bithynie a
'époque impériale.””

Les Grecs trouvaient en face d’eux [autorité romaine,
confrontation qui constitue un second théme — domaine de
recherche actuel lui aussi, sur lequel ont porté notamment les
Entretiens de la Fondation Hardt de 2012.7% Dans les discours
Sur la royauté, Dion propose sa vision de 'Empire et donne
aux Romains des conseils appuyés sur la sagesse et I'exemple
des Grecs. Dans les cités grecques, il rappelle le poids de Rome
en usant de formules cinglantes : “Les habitants ... jouissent

3 . X 5 .
d’honneur et de puissance aupres des gouverneurs s'ils se conduisent

sagement” ;" les titres honorifiques “font rire les Romains, qui

les appellent ... ‘péchés grecs™ ;3 “rien de ce qui se passe dans

les cités n’échappe aux autorités” ;*! le gouverneur devant faire

son entrée dans notre assemblée, “maintenant votre tiche est

d {: i 5 l, . . ,.l d b3] '82
€ nc pas rarre mentir opinion qu 1l a d¢ vous ;7 vous vous

disputez “pour 'ombre d’un 4ne, comme on dit” ;% votre

77 Voir notamment BEKKER-NIELSEN (2008) ; BRU / KIRBIHLER / LEBRE-
TON (2009) ; DAUDE (2002) ; DESIDERI (2000) et (2002) ; FERNOUX (2004)
et (2011) ; GUERBER (2009) ; HELLER (2006) ; LAFOND (2010) ; MADSEN
(2009) ; MAREK (2003) ; SALMERI (1999) et (2000) ; VUICIC (2009) ; ZUIDER-
HOEK (2008).

78 SCHUBERT (2013).

79 D10 CHRYS. 40, 22 : mbiw oixolvrag o outxpdyv xal mohtetay EEalpetoy
Eyovtag xol Topd Tolg NYEUOoL TLUNY Tva xal SUvaply, €&y 6wQpoviot.

80 D10 CHRYS. 38, 38 : mapd toic Papalowg yérwta wvel xal xodeiton 1o
£ OPproTixatepoy Eadyyued apapthuato. Nous empruntons a ROBERT (1977)
5 la traduction de dpaprhpata par “péchés”.

81 D10 CHRYS. 46, 14 : od v&p ravBdver t6v 2v Tolc mhheowy 0032y Tode fye-
wévoe. Sur le sens 2 donner ici au mot #yepévac, voir JONES (1978) 167, n. 23;
DESIDERI (1978) 135.

82 D10 CHRYS. 48, 2 : viiv obv Huétepov Epyov ot wi) Yedouabor adtol iy
SudvoLay.

8 Dio CHRYS. 34, 48 : wepl dvov owidic, paot.



280 LAURENT PERNOT

conduite est celle “de compagnons d’esclavage se querellant
entre eux’ .3

Tendant a se poser en représentant de 'hellénisme face au
pouvoir romain et en représentant de Rome devant les auditoires
grecs, Dion, en médiateur,®® construit dans ses discours un
modele subtil de rapport avec Rome et associe, a des degrés
variables selon les contextes, 'affirmation de I'identité grecque,
la critique contre certaines réalités romaines et 'esprit de coo-
pération avec 'Empire.

Pour transmettre ses lecons, qui pouvaient étre difficiles a
faire admettre, Dion eut recours a des argumentations riches et
variées, parmi lesquelles nous sélectionnons certaines procédures
rhétoriques qui constituent sa marque.

La mise en scéne de soi est dans le droit fil de la théorie
rhétorique, qui souligne I'importance particuliere de I'éthos de
Porateur dans le genre délibératif: “Le jour sous lequel se
montre I'orateur est plus utile pour les délibérations” ®¢ Dion est
allé tres loin dans cette direction. Dans les Discours bithyniens, il
est souvent conduit a parler de lui-méme pour se justifier face
a des critiques et des accusations.’” Et d’évoquer avec complai-
sance ses ancétres, ses voyages, son role dans la cité de Pruse.
Il fait état de ses rapports avec 'Empereur et en tire argument
pour souligner son propre désintéressement et pour asseoir
lautorité de son propos :

“Je n’ai aucunement réservé cette occasion et la bienveillance
du souverain i mes fins personnelles, flit-ce partiellement, par
exemple en redressant ma fortune détruite ou en acquérant
des charges ou des moyens supplémentaires, et au contraire jai

84 D10 CHRYS. 34, 51 : bpododhwv mtpde dahroug plbvrmy.

85 BOST-POUDERON (2011b).

8 ARIST. Rhet. 2, 1, 1377b28-30 : ©& piv odv morby Tva gaiveslar tov
MyovTa 1enoLetTepoy eic &g oupBourds oty (trad. DUFOUR). De méme QUINT.
Inst. 3, 8, 13 : consilia nemo est qui neget secundum mores dari ; 3, 8, 48 : multum
refert etiam quae sit persona suadentis. Sur la mise en scéne de soi chez Dion, voir
KRAUSE (2003). La théorie prévoit aussi 'appel aux émotions (QUINT. ibid. 3, 8,
12) : mais, si Dion manie I'éthos, le pathos, en revanche, n’est pas son fort.

87 Dio CHRYS. 43, 45, 47, 50.



LA RHETORIQUE DELIBERATIVE DE DION DE PRUSE 281

tourné vers vous tout ce qui était possible et je n’ai eu d'yeux
que pour l'intérét de la cité.”®

Le moment privilégié pour parler de soi est 'exorde. Dion
connaissait les regles rhétoriques qui s’appliquent a cette par-
tie du discours : le début du Discours rhodien est un modele
d’exorde délibératif, destiné a présenter le sujet et a éveiller
Iintérée et la faveur du public.*” Mais, en ce domaine, Dion
créa sa propre manieére. Comme le notait déja Photius, il se
fit une spécialité des longues entrées en matiere, au point de
rendre parfois “la téte plus grosse que le corps”.”® Devant l'as-
semblée de Pruse comme devant le conseil d’Apamée, il n’hésite
pas a exprimer des considérations sur lui-méme, ses expériences
et ses dispositions.”! Dans certains discours aux cités et certains
discours Sur la royauté, I'exorde est développé comme un mor-
ceau quasi-indépendant, qui sert a capter I'attention du public,
a jouer avec ses attentes et a représenter ['orateur en philosophe,
a grand renfort d’anecdotes, de comparaisons et de spirituelles
protestations d’incapacité.”® Dion sort des cadres traditionnels
de la rhétorique politique — comme ’avait noté encore Photius,
qui parle de style de “conversations” (cuvousionc)” —, pour
adopter un ton qui s'apparente au genre sophistique de la pro-
lalie.”* Conférencier hors pair, Dion sait commencer tres loin
de son sujet et faire d’apparents détours pour amener |'audi-
toire au point voulu. LA se déploient les qualités de “douceur”

8 Do CHRYS. 45, 3 : cic o082y t6v Blwv xatelénny 1oV xaLpov Exelvoy 008
v 100 xpatobvrog elvolav 008e &b pépoug, olov ta TH¢ odalag émavopbdcac
Srepboppévne 9 mpochafov Tve GpyMy 1) SVvapty, dAN dmav Soov Toté Ty elg
Dude Erpedo xal povoy eldov 1o Tig mHhewe.

% Dio CHRys. 31, 1-7.

9 PHOT. Bibl. 209, 165b34-39 : 16 8 éml paxpbratov dmoteively T& wpooi-
w79 T olov mpooluta, oUXETL A@incty adTOV TO WY o0yl &vTl ToALTLxoD xol
cuyypapxol Timou TOv Eml Talc cuvoustalg dMaEaclor mwopadedundTa, ol
Letle THY xeQainy THY O¢ &V Adyw Tob AoLol GOUTos SLXTALTTELY.

! D10 CHRYS. 40 et 41.

2 D1o CHRys. 1, 1-8 5 32, 1-29 ; 33, 1-30 ; 35, 1-12.

3 [Loc. cit., n. 90.

% Sur la prolalie, voir PERNOT (1993) 546-568.



282 LAURENT PERNOT

et d’apparente “simplicité” (yhundtne, dpérea) qui lui éeaient
reconnues.

Un autre jeu, qui est constant, consiste a se référer a I'éloge
tout en s’en distanciant.”” Dans la rhétorique délibérative de
Dion, le genre épidictique n’est jamais loin. Les auditoires de
I'époque impériale attendaient que fussent louées les cités,
louée la concorde, loué 'Empereur, et l'orateur le savait. Il leur
en donnait acte, de toutes les manieéres, et refusait fondamenta-
lement de se préter a leur désir.

Pour un ou deux discours trés structurés,”® combien d’allocu-
tions ondoyantes, parées de toutes les graces ! La culture, I'hu-
mour sont omniprésents. Certains passages se distinguent aussi
par un style recherché et voyant, comme les séries de questions
rhétoriques, avec anaphore, polyptote, parallélisme et antithése,
dans les éloges de la concorde.” Le fait que ces passages appar-
tiennent 2 des discours effectivement prononcés est intéressant
pour cerner les gotits du public, qui appréciait la virtuosité ora-
toire et ne la jugeait pas déplacée dans un discours politique.

Enfin, un dernier trait caractéristique est 'usage des allu-
sions et des faux-semblants. Dans les discours Sur la royauté,
entreprenant la tiche délicate de conseiller 'Empereur, Dion
déploie un luxe de précautions. Résolu a ne pas prononcer un
éloge du souverain, il s’en excuse adroitement : “Pour ne pas
encourir le grief de flatterie aupres des calomniateurs et pour

9

%5 PERNOT (1993) 578-591.

% Le second Discours tarsien (Or. 34) offre une annonce du plan (§ 6-7), une
récapitulation de la premiére partie (§ 27), des transitions tres nettes (§ 38, 43) ;
cf. JONES (1978) 76 : “perhaps the most carefully constructed in the whole col-
lection”. Le discours Aux Nicomédiens sur la concorde avec les Nicéens (Or. 38) se
signale par un exorde tres progressif, dans lequel 'orateur révele peu a peu son sujet
(§ 3-5, 6) ; le plan est annoncé (§ 8) ; les transitions sont explicites (§ 21, 48).

97 D10 CHRYS. 39, 3 et suiv. : molov pév vp 0éapo xdAhoy mhhewe dpogpo-
voieTrc; Tolov 38 dxouopa cepuviTEPoY; ol wev BovisleTal THALG EUEWOY THG
&po Bovievopévnc; Tola 88 edUapESTEPOY TTPATTEL THG &Pt TP TToVGYC; Tolo 38
ATTOV amoTLYYdver Tc TadTd Bovievopévne; etc. (la série comporte dix-huit
questions au total). — 41, 13 et suiv. : Tiveg pév yap edmpeméoTepoy xTHVTHL
toyaba 76y olhwv cupropléviwy adtols; Tiveg 8¢ amopedyoust To xoxd POV 7
olg &v @lhoL cuppoy Got; etc.



LA RHETORIQUE DELIBERATIVE DE DION DE PRUSE 283

que toi, de ton coté, tu n’encoures pas celui de vouloir étre
loué en face, je ferai porter mon discours sur le bon roi”.”® Si je
ne te loue pas, c’est pour ton bien... C'est donc en philosophe
que Dion s’exprimera, non en panégyriste, tout en en ayant
dit assez, cependant, pour que 'Empereur et la cour pensent a
appliquer ses propos théoriques a la situation présente et pour
que le prince puisse se reconnaitre, s’il le souhaite, dans le
miroir qui lui est tendu. Dans les discours 2 et 4, le recours au
dialogue est une autre tactique, qui permet 2 Dion de ne pas
s’exprimer en son nom propre, mais de s’abriter derriere des
personnages qui sont autant de masques.

Dans les discours aux cités, Dion manie I'ironie, par exemple
a Célenes (Or. 35), ou il feint d’admirer la prospérité de la cité
pour faire entendre, « contrario, une lecon morale sur le theme
“les biens matériels ne font pas le bonheur”. Le faux-semblant
sert A faire passer les messages difficiles.”

Parfois, 'intention est si bien voilée que le lecteur moderne
n’est pas shr de la saisir. L'exemple le plus pittoresque est fourni
par le premier Discours tarsien, dans lequel Dion, reprochant
aux habitants leur déchéance morale, les incite 4 se réformer
sur un point, qui est particulierement grave et déshonorant : il
faut cesser de péyxewy (“ronfler”, “renifler”).’® Sur ce curieux
reproche, toutes sortes d’explications ont été proposées.'’! Cer-
tains commentateurs ont envisagé de prendre le mot a la lettre
et ont supposé que les gens de Tarse se singularisaient par
quelque habitude nasale grossi¢re. D’autres ont cherché un sens
dérourné. Mais lequel ? Dion reproche-t-il aux Tarsiens leurs
meeurs débauchées, le reniflement renvoyant a des comporte-
ments bestiaux et sexuels ? Ou bien s’agit-il d'une prononciation

% DI1o CHRYS. 3, 25 : tva 8¢ pite éyd xohaxelog aitiay o tolg Bérovar
SwPdrrery pAte ob 1ol xat Spbaipove é0érewv Emarvelolat, motfcopar Tog
Abyoug LTep ToD yproTol Bastiéws.

9 PERNOT (2015) 104-105.

1% Di1o CHRys. 33, 33.

101 Présentation de ces explications, avec bibliographie, dans BOST-POUDE-
RON (2011a) 7-9. La discussion se poursuit : cf. KiM (2013).



284 LAURENT PERNOT

fautive du grec, manifestant la perte de la pureté hellénique
sous I'influence de la composante indigene de la population ?
Le verbe péyxewv s'entend-il au sens de “renifler”, d’“ahaner”,
de “baragouiner” ? Selon toute probabilité, la signification du
reproche devait étre compréhensible en situation. Mais pour
nous, aujourd’hui, ce discours soigneusement crypté, “figuré”
(Eoymuartiopévoc), garde son mystere.

Les Discours bithyniens comportent également des incerti-
tudes, qui ne sont pas seulement dues a notre ignorance du
contexte, mais s'expliquent aussi par le fait que Dion parle a
mots couverts. Ainsi, il prit deux fois la parole a Pruse pour
refuser des honneurs ou des charges qui lui étaient proposés,
et ses refus sont si polis qu'on se demande si ce ne sont pas
des acceptations. Au début du discours 44 (Démonstration
d affection a sa patrie qui lui proposait des honneurs), il décline
avec ménagements ce qui lui est offert,’” mais C.P. Jones a
suggéré que 'on pouvait avoir affaire 2 une apparence de
refus, conforme a I'étiquette qui voulait que les bienfaiteurs,
y compris les empereurs, affectassent de repousser ou de
modérer les honneurs qui leur étaient décernés.!® Le discours
politique grec est un jeu social qui obéit a des regles, et Dion
se meut, au milieu des conventions, avec beaucoup de tact et
d’habileté. Dans le discours 49 (Refus d’'une magistrature devant
le conseil), il explique longuement, on I'a vu,' que les philo-
sophes ont vocation a gouverner (§ 1-14), avant de conclure,
de maniére inattendue, qu’il doit décliner la charge d’archonte
qui lui est proposée ; car il doit quitter Pruse (§ 14-15). Pour-
quoi ne pas avoir fait état tout de suite de cette impossibilité ?
Par courtoisie, certes. Mais on soup¢onne que la tirade initiale,
sur le réle des philosophes, n’était pas dépourvue d’arriere-
pensées et qu’elle pouvait servir 2 pousser un autre candidat,

102 ARNIM (1898) 212.

103 TONES (1978) 105 ; cf. BOWERSOCK (1965) 120. PHILOSTR. VS 2, 11 (591)
mentionne un discours de Chrestos de Byzance devant I'assemblée des Athéniens
visant 2 dissuader ceux-ci de le proposer pour la chaire de rhétorique.

104 Supra, n. 33.



LA RHETORIQUE DELIBERATIVE DE DION DE PRUSE 285

qui était philosophe, ou a en contrecarrer un autre, qui ne
I’était pas.'®

Fort énigmatique, encore, et controversé, le discours A Dio-
doros (Or. 51).1% Cette courte allocution met en scéne plu-
sieurs personnages dont les roles ne sont pas clairs, a propos
d’une élection récemment advenue 2 Pruse. Apres une intro-
duction consacrée a la critique des éloges insinceres, Dion
adresse au peuple des compliments qui ont toute chance d’étre
ironiques.

Deux passages des Discours bithyniens peuvent étre signalés
comme représentatifs de la rhétorique délibérative de Dion,
dont ils rassemblent les principaux aspects. Figurant dans les
discours 40 (Dans sa patrie, au sujet de la concorde avec Apamée)
et 47 (Démégorie dans sa patrie), deux harangues prononcées
devant 'assemblée de Pruse, ils portent sur le programme de
travaux publics dont Dion avait pris la responsabilité!?”. Ces
passages ne sont pas les plus célebres ni les plus brillants
du corpus : témoignages du discours délibératif ‘ordinaire’, ils
attestent du réle de la rhétorique dans la politique municipale,
puisque Dion y fait référence aux discours prononcés par lui-
méme et par ses adversaires, et ils mettent eux-mémes en ceuvre
une adroite rhétorique. Dion y use tant6t du style simple,
tantot du style élevé ; il recourt successivement au récit et a
largumentation, et variant les tons, se fait tour a tour modeste,
flatteur, ironique. Il se défend, contre-attaque, fait des promesses,
cherche a persuader : ce qui ne I'empéche nullement de parler
en philosophe. Dans le discours 40, il remonte au principe,
pour réfléchir sur la fierté de la cité et sur les rapports avec
lautorité romaine. Dans le discours 47, il ne craint pas de se
comparer a Zénon et a Aristote. Il va méme, renversant les roles,
jusqu’a lancer a I'auditoire une requéte spirituelle, et paradoxale
pour un orateur délibératif : “Conseillez-moi !”!%®

105 CuvIGNY (1994) 163-164.

196 Voir en dernier lieu AMATO (2014) 91-96.
107 Dio CHRys. 40, 5-10 ; 47, 18-20.

108 Di1o CHRYS. 47, 18 : supfovieicaté pot.



286 LAURENT PERNOT

Conclusion

La rhétorique fut, pour Dion, plus qu'un instrument et un
moyen d’expression de ses idées : un cadre de pensée et un mode
de vie.

Le cas de cet auteur influent est intéressant pour la recherche
sur la rhétorique délibérative, parce qu’il conduit a réviser les
définitions courantes. Chez Dion, les discours politiques se
révelent plus diversifiés et profonds que ne le laisserait croire la
théorie rhétorique en usage dans les écoles de I'Antiquité. Ils
mettent en jeu le pouvoir — pouvoir de la rhétorique, rhéto-
rique face au pouvoir. Ils sont liés a la philosophie. Ils s’adaptent
aux différents contextes et aux différents auditeurs. Ils recourent
a de multiples méthodes de persuasion, qui vont des arguments
logiques a I'éthos, a I'éloge, aux prestiges du style, aux faux-sem-
blants. Pour analyser tous ces aspects, le concept aristotélicien
de cupfovieutindy yévoc ne suffit pas et doit étre élargi.

Telle est la rhétorique délibérative de Dion. Elle pose, pour
finir, deux questions, qui seraient la matiere d’une autre enquéte
et qui ne comportent peut-étre pas de solution définitive. Du
point de vue historique, on souhaiterait savoir si Dion était un
cas particulier, ou s’il a existé d’autres sophistes-philosophes et
conseillers politiques du méme type que lui. S’il y en a eu, comme
il est probable, quel était leur nombre? Par ailleurs, du point
de vue de lefficacité pratique, on voudrait apprécier Ieffet des
discours de Dion et mesurer jusqu'a quel point sa rhétorique
était persuasive. Fut-il écouté? A Pruse, oui, sans doute. Dans
les autres cités, et aupres de 'Empereur, cela est moins sir.

Bibliographie

AMATO, E. (2014), Traiani praeceptor. Studi su biografia, cronologia e
fortuna di Dione Crisostomo (Besangon).
AMATO, E. / JULIEN, Y. (2005), Favorinos dArles. (Euvres 1, Introduc-

tion générale. Témoignages. Discours aux Corinthiens. Sur la Fortune
(Paris).



LA RHETORIQUE DELIBERATIVE DE DION DE PRUSE 287

ARNIM, H. VON (1893-1896), Dionis Prusaensis quem vocant Chrysos-
tomum quae exstant omnia. 2 vols. (Berlin).

—— (1898), Leben und Werke des Dio von Prusa. Mit einer Einlei-
tung: Sophistik, Rhetorik, Philosophie in ihrem Kampf um die
Jugendbildung (Berlin).

— (1907), compte rendu de E. WENKEBACH, Quaestiones Dioneae,
BPHhW 27, 614-616.

BaiLey, C. (2015), “Honor’ in Rhodes: Dio Chrysostom’s Thirty-
First Oration”, ICS 40, 45-62.

Beck, 1. (1970), Untersuchungen zur Theorie des Genos symbuleutikon
(diss. Hamburg).

BEKKER-NIELSEN, T. (2008), Urban Life and Local Politics in Roman
Bithynia. The Small World of Dion Chrysostomos (Aarhus).

BosT-POUDERON, C. (2006), Dion Chrysostome. Trois discours aux
villes (Orr. 33-35) (Salerne).

—— (2009), “Entre prédication morale, parénése et politique : les
Discours 31-34 de Dion Chrysostome (ou : la subversion des
genres)”, in D. VAN MAL-MAEDER / A. BURNIER / L. NUNEZ
(éds.), Jeux de voix. Enonciation, intertextualité et intentionnalité
dans la littérature antique (Berne), 225-256.

—— (2011a), Dion de Pruse dit Dion Chrysostome. (Euvres. Premier
discours a Tarse (or. XXXIII). Second discours a Tarse (or. XXXIV).
Discours a Célénes de Phrygie (or. XXXV). Discours Borysthénitique
(or. XXXV[) (Paris).

—— (2011b), “Intermédiaires et conciliateurs entre administrés et
administration dans les provinces grecques de I'Empire romain :
les témoignages de Dion de Pruse, Plutarque et Epictéte”, in
A. GANGLOFF (éd.), Médiateurs culturels et politiques dans ['Empire
romain. Voyages, conflits, identités (Paris), 93-101.

BOWERSOCK, G.W. (1965), Augustus and the Greek World (Oxford).

Brancaccl, A. (1985), Rhetorike philosophousa. Dione Crisostomo
nella cultura antica e bizantina (Naples).

Bru, H. / KIRBIHLER, F. / LEBRETON, S. (éds.) (2009), LAsie Mineure
dans I Antiquité. Echanges, populations et territoires. Regards actuels
sur une péninsule (Rennes).

BRUNT, P. (1973), “Aspects of the Social Thought of Dio Chrysostom
and of the Stoics”, PCPhS 19, 9-34 = Studies in Stoicism (Oxford,
2013), 151-179.

BUDE, G. DE (1916-1919), Dionis Chrysostomi orationes. 2 vols. (Leip-
zig).

—— (1920), Liste d’interpolations du texte de Dion Chrysostome (Geneve).

COHOON, J. W. / CrosBY, H. L. (1932-1951), Dio Chrysostom (Lon-
don).



288 LAURENT PERNOT

CUVIGNY, M. (1994), Dion de Pruse. Discours Bithyniens (Discours
38-51) (Paris).

DAUDE, C. (2002), “Formes subjectives de la citoyenneté : 'exemple
de Dion Chrysostome 4 Pruse”, in S. RATTI (éd.), Antiquité et
citoyenneté (Besangon), 219-232.

DESIDERL, P. (1978), Dione di Prusa. Un intellettuale greco nell’ impero
romano (Messine).

—— (1991a), “Dione di Prusa fra ellenismo e romanita”, in ANRW 11,
33, 5, 3882-3902.

—— (1991b), “Tipologia e varieta di funzione comunicativa degli
scritti dionei”, in ANRW 11, 33, 5, 3903-3959.

—— (1994), “Dion Cocceianus de Pruse dit Chrysostome”, in
R. GOULET (dir.), Dictionnaire des philosophes antigues 11 (Paris),
841-856.

——(2000), “City and Country in Dio”, in S. SWAIN (2000), 93-107.

—— (2002), “Dimensioni della polis in eta alto-imperiale romana”,
Prometheus 28, 139-150.

ELLIGER, W. (1967), Dion Chrysostomos, Simtliche Reden. Eingeleitet,
itbersetzt und erliutert (Zurich).

FERNOUX, H.-L. (2004), Notables et élites des cités de Bithynie aux épogues
hellénistique et romaine (1IF siecle av. J.-C. - IIF siécle ap. J.-C.) (Lyon).
—— (2011), Le Demos et la Citéd. Communautés et assemblées popu-
laires en Asie Mineure a l'époque impériale (Rennes).

FERRARY, ].-L. (2008), “Les apports du dossier des mémoriaux de délé-
gations de Claros dans le fonds Louis Robert”, CRAZ, 1377-1404.

FRANCOIS, L. (1921), Essai sur Dion Chrysostome, philosophe et moraliste
cynique et stoicien (Paris).

GANGLOFF, A. (2006), Dion Chrysostome et les mythes. Hellénisme, com-
munication et philosophie politique (Grenoble).

GRANDJEAN, T. (2005), Le bliame des cités chez Dion de Pruse (thése
Strasbourg 2, Lille).

—— (2009), “Le blame des cités chez Apollonios de Tyane et chez
Dion de Pruse”, in G. ABBAMONTE / L. MILETTI / L. SPINA (éds.),
Discorsi alla prova. Atti del Quinto Colloguio italo-francese, Napoli,
21-23 settembre 2006 (Naples) 139-187.

GUERBER, E. (2009), Les cités grecques dans I'Empire romain. Les privi-
leges et les titres des cités de I'Orient hellénophone d Octave Auguste
a Dioclétien (Rennes).

HARTLICH, P. (1889), “De exhortationum a Graecis Romanisque
scriptarum historia et indole”, LSKPh 11, 209-335.

HELLER, A. (20006), “Les bétises des Grecs’. Conflits et rivalités entre cités
dAsie et de Bithynie a ['époque romaine (129 a. C. - 235 p. C.)
(Bordeaux).



LA RHETORIQUE DELIBERATIVE DE DION DE PRUSE 289

HIGHET, G. (1983), “Mutilations in the Text of Dio Chrysostom”,
in R.J. BALL (éd.), The Classical Papers of Gilbert Highet (New
York), 74-99.

JazDzEWSKA, K. (2015), “Do not Follow the Athenians! The Example
of Athens in Dio Chrysostom’s Orations”, CPh 110, 252-268.

Jongs, C.P. (1978), The Roman World of Dio Chrysostom (Cam-
bridge, MA).

—— (2015), “Five Letters Attributed to Dio of Prusa”, CPh 110,
124-131.

Jouan, E (1977), “Les thémes romanesques dans |’ Fuboicos de Dion
Chrysostome”, REG 90, 38-46.

— (2001), “Nestor et Dion de Pruse, conseillers des princes”, in
A. BiLLAULT (éd.), 'Onwpo. La belle saison de 'hellénisme. Etudes
de littérature antique offertes au Recteur Jacques Bompaire (Paris),
43-57.

KasprzYK, D. / VENDRIES, C. (2012), Spectacles et désordre i Alexan-
drie. Dion de Pruse, Discours aux Alexandrins (Rennes).

KENNEDY, G.A. (1972), The Art of Rbetoric in the Roman World 300
B.C.-A.D. 300 (Princeton).

KM, L. (2013), “Figures of Silence in Dio Chrysostom’s First Tar-
sian oration (Or. 33): aposiopesis, paraleipsis, and huposidpésis”,
GerR 60, 32-49.

KINDSTRAND, J.E. (éd.) (1981), An Index to Dio Chrysostomus. Com-
piled by R. KOOLMEISTER and T. TALLMEISTER (Uppsala).

KLEK, J. (1919), Symbuleutici qui dicitur sermonis historia critica per
quattuor saecula continuata (Kirchhain).

KRAUSE, C. (2003), Strategie der Selbstinszenierung. Das rhetorische Ich
in den Reden Dions von Prusa (Wiesbaden).

LAFOND, Y. (2010), “L'idéal d’excellence et Iéthique des cités grecques
a 'époque de Trajan”, in L. CAPDETREY / Y. LAFOND (éds.), La
cité et ses élites. Pratiques et représentation des formes de domination
et de contrdle social dans les cités grecques (Bordeaux), 103-117.

LEMARCHAND, L. (1926), Dion de Pruse. Les ceuvres d avant l'exil (Paris).

MADSEN, J.M. (2009), Eager to be Roman. Greek Response to Roman
Rule in Pontus and Bithynia (Londres).

MAREK, C. (2003), Pontus et Bithynia. Die romischen Provinzen im
Norden Kleinasiens (Mayence).

MARTHA, C. (1865), Les moralistes sous 'Empire romain. Philosophes
et poetes (Paris).

MAzoN, P. (1943), “Dion de Pruse et la politique agraire de Trajan”,
CRAI 74 et 85-87.

MiLAzzO, A.M. (2007), Dimensione retorica e realta politica. Dione di
Prusa nelle orazioni 11, V, VII, VIII (Hildesheim).



290 LAURENT PERNOT

Moteks, J.L. (1978), “The Career and Conversion of Dio Chrysos-
tom”, /HS 98, 79-100.

—— (1990), “The Kingship Orations of Dio Chrysostom”, in
E. CAIRNS (éd.), Papers of the Leeds International Latin Seminar
VI (Leeds), 297-375.

NESSELRATH, H.-G. (éd.) (2009), Dion von Prusa. Der Philosoph und
sein Bild (Ttbingen).

PERNOT, L. (1993), La rhétorique de ['éloge dans le monde gréco-romain.
2 vols. (Paris).

—— (2002), “Aristote et ses devanciers. Pour une archéologie du
genre délibératif”, Ktéma 27, 227-235.

—— (2000), Lombre du Tigre. Recherches sur la réception de Démos-
théne (Naples).

—— (2010), “Che cosa resta dei nostri discorsi ?”, in G. PETRONE /
A. CASAMENTO (éds.), Studia ... in umbra educata. Percorsi della
retorica latina in eta imperiale (Palerme), 17-29.

—— (2013), Alexandre le Grand. Les risques du pouvoir. Textes philo-
sophiques et rhétoriques traduits et commentés (Paris).

—— (2015), Epideictic Rhetoric. Questioning the Stakes of Ancient
Praise (Austin).

ROBERT, L. (1977), “La titulature de Nicée et de Nicomédie: la
gloire et la haine”, HSPh 81, 1-39 = Choix d écrits (Paris, 2007),
673-703.

RusstLL, D.A. (1992), Dio Chrysostom. Orations VII, XII, and XXXVI
(Cambridge).

SALMERI, G. (1982), La politica e il potere. Saggio su Dione di Prusa
(Catania).

—— (1999), “La vita politica in Asia Minore sotto I'impero romano
nei discorsi di Dione di Prusa”, Studi ellenistici 12, 211-267.

—— (2000), “Dio, Rome, and the Civic Life of Asia Minor”, in SWAIN
(2000), 53-92.

SCANNAPIECO, R. (2004), “Tecnica della narrazione e gioco combi-
natorio nel racconto dell’ Euboico (D. Chrys., or. VII §§ 1-80)7,
in S.M. MEDAGLIA (éd.), Miscellanea in ricordo di Angelo Raffaele
Sodano (Naples), 327-368. )

ScumipT, T. (2013), “Lhistoire au service du politique : Epami-
nondas comme exemplum dans les Discours bithyniens de Dion
Chrysostome”, in D. COTE / P. FLEURY (éds.), Discours politique
et histoire dans [Antiguité (Besancon), 379-396.

SCHUBERT, P. (éd.) (2013), Les Grecs héritiers des Romains. Huit expo-
$sés suivis de discussions (Geneéve).

SHEPPARD, A.R.R. (1984), “Dio Chrysostom: The Bithynian Years”,
AC 53, 157-173.



LA RHETORIQUE DELIBERATIVE DE DION DE PRUSE 291

SIDEBOTTOM, H. (1992), “The Date of Dio of Prusa’s Rhodian and
Alexandrian Orations”, Historia 41, 407-419.

— (2006), “Dio Chrysostom and the Development of On Kingship
Literature”, in D. SPENCER / E. THEODORAKOPOULOS (éds.),
Advice and its Rhetoric in Greece and Rome (Bari).

SWAIN, S. (éd.) (2000), Dio Chrysostom. Politics, Letters, and Philoso-
phy (Oxtord).

SYME, R. (1988), “Greeks Invading the Roman Government”, in
AR. BIRLEY (éd.), Ronald Syme. Roman Papers IV (Oxford).
TraPP, M. (1995), “Sense of Place in the Orations of Dio Chrysos-
tom”, in D. INNEsS / H. HINE / C. PELLING (éds.), Ethics and

Rbhetoric. Classical Essays for Donald Russell (Oxford), 163-175.

VEYNE, P. (2005), L'Empire gréco-romain (Paris).

VUICIC, N. (2009), “Greek Popular Assemblies in the Imperial Period
and the Discourses of Dio of Prusa”, EA 42, 157-169.

WENKEBACH, E.A. (1903), Quaestiones Dioneae. De Dionis Chrysostomi
studiis rhetoricis capita selecta (Kirchhain).

WHITMARSH, T. (2001), Greek Literature and the Roman Empire. The
Politics of Imitation (Oxford).

—— (2004), “Dio Chrysostom”, in I.J.E. DE JONG / R. NUNLIST /
A. BOWIE (éds.), Studies in Ancient Greek Narrative. Vol. 1,
Narrators, Narratees, and Narratives in Ancient Greek Literature
(Leiden), 451-464.

ZUIDERHOEK, A. (2008), “On the Political Sociology of the Imperial
Greek City”, GRBS 48, 417-445.



DISCUSSION

M. Kraus: Es gibt doch einige wichtige Unterschiede zwi-
schen Dio und der Zweiten Sophistik einerseits und z.B. Liba-
nios und der Dritten Sophistik andererseits. So gewinnt das
Thema der hellenischen moatdei im 4. Jahrhundert auch eine
religiose Dimension im Sinne einer paganen, antichristlichen
Haltung. Auch die Haltung zum Kaisertum ist im 1./2. Jahr-
hundert noch weit unproblematischer und kooperativer als in
der Spitantike; das Motiv des ,guten Monarchen® (ypno7og
Baciieds, Dio, Or. 3, 25) etwa sucht man spiter bei Libanios
vergeblich. Dio hat in seinen Reden iiber das Konigtum auch
noch ein einheitliches Romisches Reich im Auge, wihrend sich
im 4. Jahrhundert die westlich-lateinische und die 6stlich-
griechische Reichshilfte bereits deutlich entfremdet haben. Auch
der Gegensatz von lateinischer und griechischer Sprache und
Kultur spielt bei Dio noch kaum eine Rolle.

L. Pernot: Dion de Pruse et Libanios avaient beaucoup en
commun du point de vue de la paideia et de la culture rhéro-
rique. Les différences qui les séparent, cependant, sont tres
grandes. Ils n’avaient pas du tout le méme caractere, ni les mémes
choix de vie. Dion se définissait comme philosophe: Libanios,
non; Libanios se définissait comme professeur: Dion, non.
En outre, les époques dans lesquelles ils ont vécu étaient fort
dissemblables, sous le rapport de la politique, de I'état social ou
encore de la religion. Dion ne pouvait pas imaginer I'instaura-
tion d’'un Empire chrétien.

A. Chaniotis: Many thanks for this excellent overview of Dio’s
deliberative oratory, which gives me the opportunity to make a
few remarks on the context of some of Dio’s statements. Since



LA RHETORIQUE DELIBERATIVE DE DION DE PRUSE 293

Dio was keen on comparing himself with the great Athenian
orators of the Classical period, his interest in the Greek past
is very selective. He focuses on Classical Athens, largely ignoring
the Hellenistic period. That he paints a very negative image of
statesmanship at his time — as compared with that of earlier peri-
ods — is not an original trait of his rhetoric. It is found in Plu-
tarch’s Political Precepts, but also much earlier. A decree of Ber-
oia for the local statesman Harpalos (. Beroia 2, late 2™ century
BC), regrets that Harpalos was unable to serve as a general
like his grandfathers, but praises him for showing his courage
by “courageously (edfupséic) accepting the greatest priesthood
which involves the largest expenses”.

Dio’s contempt for contemporary political life is not entirely
justified. Greek cities continued having a robust political life.
As we can infer from the epigraphic evidence, administration
and political leadership could be very demanding tasks in cities
of the Imperial period. Dio’s exaggerations have been observed
in his description of Olbia in the Borysthenitikos.!

As for his Rhodian oration that deals with the re-use of
statue bases and statues, Dio gives the impression that this
practice was a Rhodian phenomenon. In reality, the re-use of
statues and bases was very widespread. For instance, a poetess
in Kos around Dio’s time was honoured with the statue of
another earlier poetess (/G XII 4, 845), and more evidence for
the recycling of statues and bases comes from late Hellenistic
and Roman Athens.?

' Hurg, J., “Der Dedikantenkreis des Achilleus als ein Gradmesser von
Akkulturationsprozessen im kaiserzeitlichen Olbia: Ein Beitrag zur olbischen
Onomastik”, in F. FLESS / M. TREISTER (eds.), Bilder und Objekte als Triger
kultureller ldentitit und interkultureller Kommunikation im Schwarzmeergebiet.
Kolloguium in Zschortau/Sachsen vom 13.2.-15.2.2003 (Rahden, 2005), 43-52.

2 SHEAR, J.L., “Reusing Statues, Rewriting Inscriptions, and Bestowing
Honours in Roman Athens”, in Z. NEWBY / R. LEADER-NEWBY (eds.), Art and
Inscriptions in the Ancient World (Cambridge, 2007), 221-246; KEESLING, C.M.,
“Vor klassischem Hintergrund: Zum Phinomen der Wiederverwendung ilterer
Statuen auf der Athener Akropolis als Ehrenstatuen fiir Rémer”, in R. KRUM-
REICH / C. WITSCHEL (eds.), Die Akropolis von Athen im Hellenismus und in der
romischen Kaiserzeit (Wiesbaden, 2010), 329-398.



294 DISCUSSION

Considering contexts like these, we get a better understand-
ing of Dio’s rhetorical strategies.

L. Pernot: Dion réécrit le passé avec une tres grande liberté,
non seulement histoire, mais aussi la mythologie, en fonction
des besoins de ses démonstrations. Le point qui lui importe est
la legon morale a tirer dans chaque cas. En particulier, il a ten-
dance a idéaliser Sparte. La liberté dans le choix et le traitement
des exemples empruntés au passé est une caractéristique de la
rhétorique. Cependant, cela n'empéchait pas Dion de garder
les yeux ouverts sur le présent. Dans le passage du Discours
rhodien qui est cité ci-dessus (p. 2606), il dresse un bilan trés juste
de la situation des cités grecques a I'époque impériale. Sur ce
point, il rejoint Plutarque, en cherchant, comme lui, “ce qui reste”.
Au mot xatereinetar employé par Dion (31, 162) font écho,
chez Plutarque, Aelmovror (Praec. ger. reip. 805a) et AelmeTon
(1bid. 824d), ainsi que Ymeheireto (Cic. 4, 7). Les affinités ne
manquent pas entre Dion et Plutarque, comme j’ai essayé de le
montrer ailleurs.?

C. Kremmydas: Thank you for your stimulating analysis of
Dio’s deliberative rhetoric. I was struck by the remarkable con-
tinuity of deliberative zopoi first attested in the Demosthenic
Assembly speeches, especially those relating to the speaker’s
ethos. They seem to be more than mere survivals of a delibera-
tive tradition. And Demosthenes is not just a distant memory;
he seems to be a model consciously imitated (you mentioned a
few examples of Demosthenic echoes). He sets the bar for
assessing the quality of Dio’s deliberative rhetoric. But should
one not also consider the question of Dio’s audience and their
knowledge of the Demosthenic model? Unless those listening
to (or reading at a later stage) Dio’s speeches were well acquainted
with Demosthenic oratory, his efforts to set himself up as a

3 In P. VOLPE CACCIATORE / F. FERRARI (éd.), Plutarco e la cultura della sua
era (Naples, 2007), 103-121.



LA RHETORIQUE DELIBERATIVE DE DION DE PRUSE 295

worthy continuator of the great classical oratorical model would
not have succeeded.

Immediately after the passage quoted above, p. 266 (Or. 31,
161-162 and then 163) Dio seems to compliment the Rhodians
on the way that they pay attention to their external appearance
and this in turn sets them apart from the rest of the world.
Unless this is ironical (and I am not persuaded it is not), it seems
to suggest that the speaker now places emphasis on the external
appearance of the citizens, and this is a feature that does not
appear in classical Attic deliberative oratory.

L. Pernot: La question de I'apparence extérieure s’applique
aussi a 'orateur: la fagon dont il se présente conditionne son
efficacité persuasive. Sur cette question importante, Dion donne
des renseignements précis et intéressants le concernant. Il se
décrit vétu d’'un méchant manteau, portant la barbe et les che-
veux longs, arborant la mise d’'un Cynique (32, 22; 34, 2; 47,
25). Méme apres 'exil, Dion, de ce point de vue, se distinguait
des autres orateurs. Son aspect extérieur traduisait visuellement
le caractere philosophique de sa rhétorique.

M. Edwards: Is Dio reconstructing history, like Andocides
in speech 3? Angelos raises important issues about the employ-
ment of history in oratory. But the reconstruction of earlier
history goes back to Andocides in his On the Peace with the
Spartans, where he invents (in our terms) Athenian history of
the Pentecontactia period. And what is more, Aeschines repeats
this invention in his O#n the False Embassy speech. This is partly,
at least, a matter of constructing the audience, who presumably
would not know much better than the orator (or they would
presumably have shouted him down)? Dio, of course, talks
about the present, whereas for Aristotle deliberative oratory is
about the future.

M. Kraus: Die theoretische Zuordnung des deliberativen
Genres zur Zeitstufe der Zukunft scheint (iiber Hermogenes)



296 DISCUSSION

sogar fiir Libanios noch gegolten zu haben. In den deliberati-
ven Deklamationen der Rhetorenschule, die in der Regel histo-
rische Sujets haben, werden die geschichtlichen Fakten oft grob
verzerrt. Sie sind keine historischen Quellen und wollen es
nicht sein. Inwieweit das auch auf Dios politische Reden aus-
strahlt, ist schwer zu sagen. Vergessen wir nicht, dass Dio auch
als Historiker schrieb (Uber die Tugenden Alexanders, Getika).
Ich mochte aber gerne noch eine Frage zu Dio als Philosophen
anschliessen: Traditionell wird Dio meist als Kyniker und
Stoiker angesehen, aber gerade in den zitierten Reden zeigen
sich ausserordentlich viele platonisierende Elemente (so etwa
der Gedanke des Philosophenkénigtums). Dio las, wie berich-
tet wird, Platons Phaidon ebenso wie Reden des Demosthenes
(Philostr. VS 488). Sein Stil hatte dementsprechend platoni-
sche ebenso wie demosthenische Anklinge (Philostr. VS 487).
Andererseits beruft er sich auf den Kyniker Diogenes (Or. 4).
Welcher philosophischen Richtung kann man ihn also am ches-
ten zurechnen? Oder muss man ihn einfach als Synkretisten
betrachten?

J.-L. Ferrary: En ce qui concerne l'influence du stoicisme sur
Dion de Pruse, il faut, je crois, prendre garde a ne pas tomber
dans un cercle vicieux. Hans von Arnim, qui se trouve avoir été
successivement I'éditeur et le biographe de Dion (1893 et 1898),
puis I'éditeur des Stoicorum veterum fragmenta (1903-1905), a,
dans cette derniere ceuvre, abusivement inclus dans les fragments
de Chrysippe de nombreux textes qui lui paraissaient d’inspiration
vétéro-stoicienne, et en particulier des textes de Dion. Un recueil
limité aux authentiques fragments de Chrysippe et témoignages
sur Chrysippe (selon les principes qu’il a lui-méme adoptés pour
Zénon et Cléanthe) aurait sans doute permis de fonder sur des
bases plus stires le probleme du rapport entre Dion et Ancien
Stoicisme, qui mériterait d’étre repris.

L. Pernot: La question de I'éclectisme philosophique de Dion
de Pruse est une question difficile. Il a certainement évolué au



LA RHETORIQUE DELIBERATIVE DE DION DE PRUSE 297

cours de sa vie et mis davantage 'accent tantdt sur une doc-
trine, tantdt sur une autre. Par ailleurs, les modeles invoqués
n’étaient pas cantonnés a une seule et unique doctrine; pour les
penseurs grecs de I'époque impériale, les Socrate et les Diogene
étaient devenus une sorte de bien commun et 'on pouvait se
réclamer d’eux de plusieurs points de vue différents.






	La rhétorique délibérative de Dion de Pruse

