Zeitschrift: Entretiens sur I'Antiquité classique
Herausgeber: Fondation Hardt pour I'étude de I'Antiquité classique
Band: 61 (2015)

Artikel: Dans quelle mesure peut-on parler d'une cosmologie dans I'Antiquité?
Autor: Brague, Rémi
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-696957

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-696957
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

VIII

REMI BRAGUE

DANS QUELLE MESURE PEUT-ON PARLER D’UNE
COSMOLOGIE DANS CANTIQUITE 2

La question que je pose est celle d'un philosophe, simple ama-
teur en matiere de littératures classiques.! C’est pourquoi mon
exposé ne portera que de fagon marginale sur 'analyse des textes
ou des auteurs de '’Antiquité. Je me concentrerai sur la légitimité
de notre usage du mot ‘cosmologie’ et sur la nature du concept
qui lui correspond. 1l est heureux que je sois le dernier a patler,
car une réponse négative de ma part, assénée au début, aurait pu
frapper de nullité I'ensemble du colloque...

Trois concepts

Je commencerai par mettre en place trois concepts.

Par cosmographie, jentends une description du monde, des
parties qui le composent, de la structure qui en fait une totalité
unifiée.

Par cosmogonie, j’entends un récit de la cosmogénese, c’est-
a-dire de la fagon dont le monde en son état actuel est venu a
I'étre a partir d’états antérieurs, dont 'un peut étre considéré
comme étant primitif.

! Je ne fais guere ici que reprendre, et prolonger sur des points de détail, I'en-
quéte menée dans BRAGUE (1999).



292 REMI BRAGUE

Il est facile de distinguer les deux premiers concepts comme
le synchronique du diachronique. I est facile aussi de les relier,
puisque la cosmogonie est censée rendre compte de la venue 2
I'étre de cet ordre méme que la cosmographie se propose de
décrire.

Le troisieme concept, que je distingue de la cosmographie,
et pour lequel je réserve le nom de cosmologie, est de nature
réflexive. La cosmologie au sens qui est le mien est plus qu’une
simple description du contenu ou de la structure du monde.
Elle cherche a rendre compte (logos) du monde. Elle prend donc
pour objet, a c6té d'une description du monde, le fait qu’il
existe pour nous. Elle s’interroge sur ce qui fait que le monde
est monde et le rend connaissable comme tel. Elle se demande
comment il convient de vivre cette présence dans le monde.

La cosmologie n’est pas sans rapport avec un certain aspect
de la cosmogénese, puisque notre présence dans le monde et
devant lui fait partie de ce dont il faudra expliquer I'origine.
D’ol venons-nous ? Comment une partie du monde peut-elle
se positionner face a celui-ci et en prendre en vue 'ensemble en
une vision globale ?

Ces trois concepts ont un point commun, que leur parenté
linguistique indique a I'évidence. Tous trois supposent qu’il existe
quelque chose comme un kosmos, a savoir une réalité englobante
constituant une totalité, et une totalité ordonnée. Il y a deux
moments dans le concept. Il faut d’abord que ce qui est soit
envisagé comme une totalité ; il faut ensuite que cette totalité
soit considérée comme ordonnée. Une fois que ces deux moments
sont acquis, on peut parler d’un kosmos. On pourra donc avoir
une cosmographie ou une cosmogonie.

Cela ne suffit pourtant pas encore pour qu’il y ait cosmologie.

Le monde comme totalité

L'ensemble des choses qui sont semble d’abord apparaitre
comme une pluralité que rien ne vient lier en une unité. De



DANS QUELLE MESURE PEUT-ON PARLER D’UNE COSMOLOGIE 293

méme, et pour prendre un exemple paralléle, le mot grec qui,
a I'époque classique, désigne le corps, séma, est employé dans la
langue de I'épopée au sens de “cadavre”, I'idée de corps vivant
érant exprimée par le pluriel “les membres” (guia).

Pour en parler, une énumération suffit, un inventaire hété-
roclite a la Jacques Prévert, ou un de ces poemes dans lesquels
la réalité est placée dans son ensemble sous le signe d’un “il y
a”, comme chez Rimbaud ou Trakl,? procédé qui a pris I'allure
d’un maniérisme.’

Le passage du pluriel au singulier n’a rien d’obligatoire, comme
le montre la persistance du procédé jusqu'a notre époque. A
moins qu’il ne s’agisse d’un retour en arriere, une fois le caractere
‘cosmique’ du monde mis en doute par la modernité tardive.
Nietzsche en a bien capté la sensibilité, qui réhabilita le mot de
chaos (pris d’ailleurs en une acception non grecque, mais résolu-
ment moderne) par opposition 2 toute pensée du monde comme
constituant un ordre.*

Dans le monde ancien, les réalités sont souvent regroupées
en deux domaines, le haut et le bas, le ciel et la terre. Clest le
cas dans le célebre premier verset de la Genese. Elles peuvent
également I'étre en trois, comme dans le dasmos grec qui répartit
'ensemble de ce qui est en ciel, mer et monde souterrain, la terre
et 'Olympe restant dans 'indivision,” ou comme dans un psaume
qui mentionne terre, ciel et mer (146, 6).

Les choses n’apparaissent comme une unité que si elles font
dans leur ensemble face 2 un sujet qui se saisit comme différent
d’elles. Il faut pour cela que ce qui est et dans quoi nous sommes
apparaisse comme subsistant en soi, indépendamment de notre
intervention. Pour nommer le mode d’étre de ce qui ne dépend
pas de 'homme, les Grecs ont choisi le mot de physis, que les

% Les illuminations: Enfance, 3, dans RIMBAUD (1954) 177; Psalm, v. 4 et De
profundis, v. 3, dans TRAKL (1938) 57 et 63.

3 Voir SPITZER (1968).

4 Voir par exemple Die fiohliche Wissenschaft. 111, §109, dans NIETZSCHE
(1980) t. 3, p. 468.

> Howm. I/ 15, 187-193.



294 REMI BRAGUE

Latins ont traduit par nasura, mot repris par la quasi-totalité des
langues de 'Europe médiévale et moderne. L'idée de nature est
probablement la grande conquéte de la pensée grecque, et c'est
elle qui git au fondement de toute I'entreprise de la philosophie.

On ne peut en tout cas parler de cosmologie ou de quoi que
ce soit composé avec le mot kosmos avant que n’existe le mot
désignant “le monde”. Ce mot n’est pas nécessairement kosimos,
mais, pour étre adéquat au concept, il doit désigner la totalité de
ce qui est. Ce mot est justement “/e tout”, l'article ayant fonc-
tion de démonstratif, comme c’est souvent le cas.

Hésiode, apres avoir énuméré la terre, le Tartare, la mer et le
ciel, accentuait le caractere exhaustif de son catalogue en ajoutant
navta, l'adverbe ££eing qui le précede immédiatement suggérant
peut-étre déja 'idée d’un certain ordre.® On trouve une demi-
douzaine de fois chez Héraclite ta mdvra, avec 'article, donc.”
Puis la formule passe au singulier 6 w&v chez Empédocle.?

Les autres civilisations voisines semblent en étre restées a ce
stade. L'égyptien ancien connait le mot #m, et a, 2 propos du
dieu Atoum, non sans un de ces jeux de mots dont les Egyp-
tiens semblent avoir été friands, 'expression “créateur de tout”
(gm’ tm).” Lakkadien parle avec redondance de “I'ensemble de
toute la totalité” (kis-sat kal gim-re-e-t1) pour désigner le domaine
sur lequel s’étend la domination du dieu Marduk.!® La Bible
hébraique semble n’avoir jamais dépassé ce stade elle non plus.
Chez les prophetes, Jérémie [vers -600] écrit: “Il <le dieu d’Israél>
est le plasmateur du tout” (X371 993 9% (10, 16). Dans la deu-
xieme partie du livre d’Isaie [vers -500], on lit : “Moi, YHWH,
je fais tout” (P2 WY M DIR) (44, 24). Encore faut-il noter
que ce “tout” englobe aussi bien des événements historiques que
des faits physiques, pour appliquer une distinction qui est pro-
bablement anachronique.

¢ Hegs. Theog. 738.

7 HERACLIT. 22 B 1, 7, 53, 64, 66, 80 et 90 DK.
8 EMPED. 31 B 13 et 14 DK.

? HANNIG (?1997) 932b.

0 Fouma elis 4, 14.



DANS QUELLE MESURE PEUT-ON PARLER D’'UNE COSMOLOGIE 295

Le mot dlam, qui signifiait d’abord un temps indéfini dans
des expressions comme me- olam, “depuis toujours” ou le- olam,
“pour toujours”, paralleles au grec cig aidva, ne prend le sens de
“monde” qu'a I'époque de la Mishnah, non sans I'influence du
grec alwv. Dans la formule énigmatique de I'Ecclésiaste : “tu as
mis le @9lam dans leur coeur” (Qohelet 3, 11), le mot a sans
doute encore le sens de “totalité du temps”.

Apres lapparition d’autres mots grecs désignant le monde,
'usage du terme “tout” au sens de “univers” est loin de disparaitre.
I est chez Platon et chez Aristote.!! Le traité pseudo-aristotélicien
Du monde [vers le 1¢ siecle apres ].-C.], & coté d’autres expres-
sions,'? appelle 'univers “le tout” (t6 7&v)'? ou méme, de fagon
redondante, “tout 'ensemble” (76 odpmav).!* Cet usage perdure
jusqu’a la fin de la philosophie paienne chez les derniers néo-
platoniciens paiens, comme chez Proclus,' ou chez le chrétien
Jean Philopon.'®

Le monde comme ordonné : kosmos

C’est en un second temps que “le tout” regoit un nom propre,
en 'occurrence celui de kosmos. Non sans quelque hésitation,
puisque le Timée oscille entre lui et ouranos'’” et que I Epinomis
propose encore trois termes : ouranos, kosmos et le plus rare olym-
20s,"® mot que 'on écymologise.' Le mot kosmos est resté ambigu

' DEs PLACES (1964), s.v. wéc, 4°b) ; BONITZ (1955) 571b54-61 (t& =&v).

12 On y trouve : & abumag odpavée (2, 392a10, 18; 6, 397b27; 6, 399a20-
21) ; 6 6hoc xbéopoc (3, 393a3-4) ; 6 sdumac xbouoc (5, 396b24, 30; 6, 398b8) ;
& 8hog odpavée (5, 396b28); 6 mag odpavée (6, 398b9).

B3 PS.-ARIST. Mund. 5, 397a6.

14 Ps.-ARIST. Mund. 5, 397b7 ; 6, 399al4, 18 ; 6, 399b10.

> PROCL. Iz T7. I DIEHL, p. 1, 5 ; 4, 8 ; 4, 28 5 5, 18, etc.

16 PHLP. De opificio mundi REICHARDT 1, 2, p. 4, 20-21 et 6, 21 ; 3, 17,
p. 157, 14 ; De aeternitate mundi RABE 4, p. 56, 16-17.

7 PLAT. T7. 30d1 et 31a2 ; 92¢7 et 92d2.

18 Epin. 977b1-2.

19 Ps.-ARIST. Mund. 6, 400a7-9.



296 REMI BRAGUE

tout au long de son histoire, de méme que le mot ouranos qui
le remplace souvent.?’

Le mot de kosmos recoit une définition en bonne et due forme
probablement d’abord chez Chrysippe : “le composé du ciel et
de la terre et des natures qui y sont” (cVotyua £ odpavold xal
Yiig wal T6v v TovTorg pioewy).?! Elle sera constamment reprise.
Ainsi dans le traité pseudo-aristotélicien Du monde, qui parle
aussi de “la composition des touts, je veux dire du ciel et de la
terre et de la totalité du kosmos” (¥ Tév rov 6bsTasLe, odpavod
Myw xal yiic 100 Te adumavrog xbopov).?? Elle se retrouve
jusqu’au bout de la philosophie, par exemple chez Jean Philopon
qui parle de la “composition formée a partir de toutes choses”
(10 &% mavTwy odotrua).?

Dans la langue épique, le terme signifie I'ordre d’une armée
rangée pour la bataille ou un quelconque ornement, voire un
exposé bien articulé. Il suppose une conjonction d’ordre et de
beauté, comme dans une coiffure réussie, ol les cheveux fémi-
nins sont 2 la fois bien peignés et ornés de bijoux.

Le passage clef est sans doute celui dans lequel I'auteur du
De mundo dit que ’harmonie de toutes choses “a donné a I'en-
semble non le nom de désordre, mais celui de kosmos, au vrai
sens de ce terme” (x60v ETORLE TO VT GAN 0% &roG iy
dvopdoaca).?* Apulée rend par : hoc ornamentum et <uel>ut
monile wbop.og rectissime Graeca lingua significat.”

L'application d’un tel terme a 'univers qui nous entoure ne
va pas de sol. Le fait que le vocable kosmos soit non I'expression
d’une évidence constatable, mais le résultat d’'une décision, ce
fait reste conscient jusque trés tard dans le parcours de la philo-
sophie grecque, peut-étre méme jusqu’aux derniers témoins de
celle-ci. Ainsi chez Proclus, qui attribue cette décision 4 Platon.

20 Voir p. ex. DIOG. LAERT. 7, 137 (Stoiciens) ou ARIST. Czel. 1, 9, 278b9-21.
2L SVF 11, §527, 168.

22 Ps.-ARIST. Mund. 2, 391b9-12, puis 5, 396b23-24.

2 PHLP. De opificio mundi REICHARDT 7, 8, p. 298, 15.

24 Ps.-ARIST. Mund. 6, 399a13-14.

2 APUL. Mund. 30, §355, 165 THOMAS.



DANS QUELLE MESURE PEUT-ON PARLER D’'UNE COSMOLOGIE 297

Le nom de ciel (ouranos) est celui qui plait  un chacun, le nom
de kosmos étant en revanche celui qui a les suffrages de Platon
lui-méme. Le nom de kosmos convient en effet a quelque chose
qui a écé ceuvré (démiourgéma).*®

Du coup, la question se pose de savoir si toutes les parties du
monde méritent autant d’étre appelées kosmos. C'est une objec-
tion récurrente contre 'idée d’un bel ordre du monde, assuré
par une providence bienveillante, que le désordre des éléments
du monde sublunaire. Ainsi les déserts, les lieux infertiles invo-
qués par les Epicuriens, parmi lesquels on trouve la Mer Morte,
jusqu’aux récifs bretons chez Chaucer.?” La réponse est fournie
par les phénomenes supralunaires. Certaines parties de I'uni-
vers sont plus ‘cosmiques’ que d’autres. Ainsi, pour I Epinomis,
la sphere des fixes mérite plus qu’une autre le nom de kosmos.?®
Clest ce que redit Proclus : elle est plus au sens propre kosmos
que le sublunaire qui a besoin d’'une mise en ordre opérée a
partir d’ailleurs et qui continuellement change.”” Le caractere de
garantie de I'ordre du monde que revétent les apparences célestes
explique le scandale soulevé par la découverte d’irrégularités dans
les révolutions planétaires,’ et a 'inverse les efforts déployés par
les astronomes pour “sauver les phénomenes”.

Cosmographies et cosmogonies antiques

L’Antiquité nous a légué une riche moisson de cosmogonies.
Les grandes civilisations se placent dans le sillage des ‘mythes
d’émergence’ repérés par les ethnologues chez les peuples dits
primitifs. Cependant, tous ces récits ne prennent pas pour objet
la totalité de ce qui est, encore moins cette totalité envisagée

26 PrOCL. In Ti. 11 DIEHL, p. 272-273.

27 LUCR. 5, 200-203 ; G. CHAUCER, Canterbury Tales, The Franklin’s Tale,
v. 865-893 (méditation de Dorigen).

8 Epin. 987b7-8.

# PrOCL. In Ti. III DIEHL, p. 118, 22-24.

30 PLAT. Pol. 273cl.



298 REMI BRAGUE

comme formant une unité, et au grand jamais comme s’arti-
culant en un ensemble bien ordonné. Souvent, il ne s’agit que
d’expliquer une caractéristique particuliere d’une réalité particu-
liere, et avant tout, comme on peut s’y attendre, les caractéris-
tiques désagréables d’une réalité qui nous concerne tout spécia-
lement, a savoir les humains que nous sommes. On se demande
ainsi pourquoi il nous faut mourir, ou pourquoi il nous faut
travailler. A moins qu'il ne s’agisse de légitimer une pratique,
par exemple un interdit ou un rite. Plus rarement, on tentera
d’expliquer une bizarrerie de la nature : c’est surtout Kipling
qui s’amuse a expliquer pourquoi le léopard est tacheté ou pour-
quoi I'éléphant a une trompe.

Cependant, méme la ol le projet étiologique est de plus vaste
ampleur, il n’est pas toujours facile de faire le départ entre ce qui
releve de la cosmogonie et ce qui en elle se teinte de domaines
voisins. Parmi ceux-ci, c’est tout particulierement la théogonie
qui tend a se méler a la cosmogonie. Le meilleur exemple en est
de toute évidence I'ceuvre d’'Hésiode qui porte ce titre. Ce qui
en elle concerne la venue a I'étre de ce que nous appellerions le
monde, c’est-a-dire 'univers physique, y occupe quelques lignes
au début du poeme, qui passe vite a la généalogie des dieux.
Ceux-ci a leur tour ne sont pas sans représenter certains aspects
du ‘monde’.

La cosmographie grecque a pris une tournure spectaculaire
avec le Timée de Platon, qui est en méme temps la cosmogonie
la plus détaillée, puis avec le 7raité du ciel d’Aristote, lequel traite
d’autant plus exclusivement de cosmographie que, pour lui, le
monde étant éternel, une cosmogonie serait une contradiction
dans les termes. La cosmographie grecque a atteint un sommet
de rigueur avec 'astronomie de Prolémée, ol la question de la
genese de I'univers n’est pas posée et n’a pas a I'étre. Cependant,
la dimension théogonique ne disparait pas entierement : dans
le Timeée, les dieux font partie de ce dont le dialogue relate la
genese,”! et chez Ptolémée, une toute derniére trace en subsiste,

31 PLAT. 77 38c ; 40b-d.



DANS QUELLE MESURE PEUT-ON PARLER D’UNE COSMOLOGIE 299

qui d’ailleurs perdure jusqu’a nos jours, dans les noms tradition-
nels des planetes, qui les associent a certains des Olympiens.

Le meilleur exemple d’une cosmogonie vide de toute dimen-
sion théogonique est le premier récit de la création dans la Bible,
que l'on rattache a la source ‘sacerdotale’. Le divin y est dans
une radicale extériorité par rapport au monde. Il en a méme été
expulsé, pour des raisons qui tiennent a la conception méme que
les écrivains ‘sacerdotaux’ se faisaient du Dieu d’Israél, transcen-
dant aussi bien par rapport aux événements de I'histoire que par
rapport aux réalités naturelles, et spécialement lorsque celles-ci
pourraient devenir I'objet d’un culte qui, selon eux, ne saurait
étre qu’idolatrique.

Avec les Peres de I'Eglise, le probléme commence i se poser
de savoir comment intégrer a la cosmogonie biblique la cosmo-
graphie devenue traditionnelle depuis 'Age classique de la phi-
losophie grecque. Et déja, comment concilier I'idée de création
avec I'univers éternel de la tradition aristotélicienne et néoplato-
nicienne. Ces deux problemes recevront diverses solutions jusque
tard dans le Moyen Age. On cherchera par exemple 3 donner du
récit de la Genese une interprétation allégorique qui y verra une
présentation imagée de la vision de 'univers physique défendue
par la tradition aristotélicienne.?

“Dans le monde”

En ce qui concerne une ‘cosmologie’ au sens propre de ce
terme, sa présence est plus problématique. On ne peut en par-
ler, comme on I'a vu, que lorsque le monde est saisi comme
constituant un kosmos. Cette condition nécessaire ne me semble
pourtant pas suffisante. Encore faut-il, en effet, qu’il cesse d’ap-
paraitre simplement comme ce dont le sujet est une partie parmi
d’autres, mais qu’il soit congu et percu comme le lieu de la

32 Voir par exemple MAIMONIDE, Guide des égarés, 11, 30.



300 REMI BRAGUE

présence du sujet, voire comme ce face a quoi il se trouve et par
rapport a quoi il lui faut prendre position.

Or, le fait que nous sommes “dans le monde” ou “au monde”
n’est formulé que relativement tard. Le syntagme “dans le
monde” est en revanche couramment utilisé pour désigner des
parties du monde, des réalités présentes a I'intérieur du monde,
par exemple les hommes comme espéce vivante parmi d’autres.?
Quand il porte sur les sujets, sur “nous”, il est 1ié & une réponse
possible sur le sens de cette présence, que celui-ci soit positive-
ment ou négativement compris.

“En ce monde-ci” (in hoc mundo) prend un sens prégnant
chez Lucrece, sur le fond de la doctrine épicurienne de la plu-
ralité des mondes.**

Pour le stoicien que fait parler Cicéron, “toutes les choses
qui sont dans ce monde et dont se servent les hommes ont été
faites et préparées a l'intention des hommes” (omnia quae sunt
in hoc mundo quibus utantur homines, hominum causa facta esse
et parata).” Et pour “Hermes Trismégiste : “le monde est sous
dieu et en dieu, ’homme est sous le monde et dans le monde”
(6 wev xbopog OO 1oL Ozl xal év 16 Oed, 6 3¢ &vlpwmog Hrd
700 xbopon xal &v TG xbow).>°

Venir au monde

L'expression qui nous est devenue familiere de “venir au
monde” au sens de “naitre” n’a pas toujours existé. Elle semble
apparaitre moins en terre grecque qu’'en milieu sémitique.
Et tout d’abord dans le judaisme alexandrin, dans la Sagesse
[50 av. ].-C.], pour exprimer 'apparition de phénomenes néga-
tivement évalués : “par 'envie du diable, la mort est entrée dans

3 Prar. 7i. 30d1.

3 Lucr. 5, 526.

35 Cric. Nat. D. 2, 61, 154; voir aussi 2, 53, 133.

36 HERM. Traité 8, 5 fin, t. I, p. 89 NOCK-FESTUGIERE.



DANS QUELLE MESURE PEUT-ON PARLER D’'UNE COSMOLOGIE 301

le monde” (elo?abev eic tov nbop.ov) (2, 24) ; “I'idolatrie est entrée
dans le monde par la vaine gloire (xevodoZix) des hommes” (14,
14 ; voir aussi 7, 6).

Philon d’Alexandrie [20 av. ].-C. — 45 ap. J.-C.] écrit comme
des formules habituelles “entrant dans ce monde” (eloen0cdv
TG ... €lG ... TOVIe TOV xbopov) ou “passant a ce monde” (eig ...
T6vde oV xbopov mapeAlbvrec).”” Les deux fois, le contexte
est une comparaison avec celui qui pénétre dans une maison
luxueuse et bien tenue, image que nous aurons bientét 'occa-
sion de retrouver. Philon s’adresse a son lecteur : “toi qui n’as
rien apporté au monde, méme pas toi-méme” (<Ttdv> prdev elc
TGV X66POV GAAL wndE cauTdv elcevyvoybra).

Le judaisme de langue hébraique ou araméenne désigne lui
aussi la naissance comme le fait de “venir au monde”. “Les
hommes” sont “ceux qui viennent au monde” (ba ey ha- ‘Glam).”
Un événement, par exemple une catastrophe censée amenée par
un Dieu vengeur et qui “se produit” est dite “venir au monde”
(eyn puraniit ba'a le-'olam...), 'expression ba’ le- '0lam finissant
par ne signifier rien de plus que “exister”.*

Dans le Nouveau Testament, les écrits johanniques contiennent
une grande quantité d’occurrences de syntagmes dans lesquels
kosmos désigne un espace dans lequel on entre, ot 'on se trouve,
et d’oli I'on sort. Dans le quatrieme Evangile, on a donc : vers
le monde (eic wov xbopov) : 1, 9 (Hyv ... &pybuevov elg tov
x6opov) 3 3, 17 (0 yap améotethey 6 Osog TOv vidy el Tov
x66p.0v) 3 9, 39 (el Tov x66pov Tobtov AA0e) 5 11, 27 (6 Xpiotoe
6 vivg Tl Beol 6 elg TOv nbopov dpybpevog) 5 16, 28 (Ernuba
elc Tov xbopov) 5 17, 18 (Bpe dméoteihasg elg TOv nbopov) ;
18, 37 (&anhuba elc Tov xbopov) ; mettre un enfant au monde
(&yewnn &vlpwmog elg Tov xdopov) 16, 21. On a également
dans le monde (&v 1§ xéope) : “dans le monde, vous avez de

37 PHILO Leg. alleg. 3, 99, p. 226 MONDESERT; Praem. 41, p. 62 BECKAERT.
38 PHILO Spec.1, 294, p. 184 DANIEL.

3 bRosh ha-shanah 1, 2, 16a.

9 bYevamor 63a et 92b.



302 REMI BRAGUE

la tribulation” Jean 16, 33 5 17, 11 (o0xétu elul v 76 xbop.o).
On a enfin quitter le monde, sortir du monde : 8, 23 (éx tob
xbapov TooTou) 5 13, 1 (1) dpa tvaee petafiy éx tob xbopou TobTou
mwede Tov watépa) 3 15, 19.

Il est cependant clair et admis depuis longtemps que “monde”
signifie ici beaucoup moins l'univers physique qu'une réalité
d’ordre anthropologique et moral, 4 savoir la créature se détour-
nant de son Créateur. C’est en ce sens que I'anonyme A Dio-
gnete [vers 200] lance une distinction destinée 2 faire flores : les
chrétiens habitent dans le monde, mais ne sont pas 4z monde.*!
LU'expression laisse cependant supposer qu’il existe un “ailleurs”
que le monde.

L'entrée dans le “monde” est parfois figurée par des formules
brutales qui insistent sur la soudaineté de cette irruption. Et
avant tout par celle du jet, parfois illustré par 'image du naufrage
ou de I'embarquement involontaire.*? Ainsi, Epictete rappelle
que, a la naissance, le corps est jeté (Eppien) dans un coin de
terre, méme si, en soi, nous sommes plutét citoyens du monde.*?
Limage a eu la vie dure, puisque, & la fin du XVI® siecle, pour
Don Quichotte, cest Dieu (le Ciel) qui I'a “jeté dans le monde”
(el cielo me arrojé al mundo), mais avec une mission envers I'hu-
manité.** Sans parler de la Geworfenbeit par laquelle Heidegger
exprime la radicale contingence de 'étre-au-monde du Dasein.®

Entrer dans le monde

Entrer dans le monde, venir au monde, sont des facons de
parler dans lesquelles “monde” a un sens tres vague, puisqu’il
désigne l'existence, la vie, ou méme 'humanité, comme dans

g

1 Epist. ad Diognetum 6, 3, p. 64 MARROU.

42 LUCR. 5, 222-223; plus tard voir par exemple KIERKEGAARD (1990), 2,
11 octobre, p. 144.

# Epict. Conu. 1,9, 2 ; puis 2, 10, 3 SCHENKL.

4 CERVANTES (2012) 1, 22, p. 207.

4 HEIDEGGER (1963) §29, p. 135.



DANS QUELLE MESURE PEUT-ON PARLER D’UNE COSMOLOGIE 303

le frangais “du monde” au sens de “des gens”. Ces expressions
coexistent avec d’autres expressions, tout aussi métaphoriques,
comme “venir 2 la lumiere”, etc.® Le concept de monde qui est
ici en jeu est donc un autre que celui qui y voit Pensemble
ordonné des réalités physiques.

Cependant, si le “monde” auquel nous venons a la plupart du
temps un sens vague, il arrive que I'expression regoive un poids
concret, et que le ‘monde’ dont il s’agit désigne bien 'univers
physique. Dans ce cas, la présence dans le monde cesse d’étre le
simple fait d’étre contenu dans un contenant, et revét I'aspect
d’une question.

Pour Aristote, “entrer dans” le monde est une métaphore,
illustrée par une sorte de parabole qui deviendra célebre, et qui
retourne plaisamment ['allégorie platonicienne de la caverne,
celle des habitants d’une grotte souterraine, bien aménagée et
confortable, et qui, menés brusquement a la lumitre du jour,
s’émerveilleraient de la beauté et de la régularité des mouvements
célestes. Cest le cas dans les fragments du De la philosophie, dont
nous n’avons pas l'original grec. Cicéron, notre source, n’emploie
pas le mot mundus, mais dit simplement “entrer dans les lieux que
nous habitons” (euadere in haec loca quae nos incolimus).*’” L'image
a fait son chemin jusqua Lucrece. Pour celui-ci, nous sommes
une partie du monde et ne saurions donc y pénétrer. Il ne garde
donc pas la métaphore de l'entrée, mais insiste sur la soudaineté
du spectacle.®®

Epictéte dit que Dieu a introduit (eloyeyev) I'homme
comme spectateur de lui-méme et de ses ceuvres ; par la, nous
recevons la réponse a la question de savoir pour quoi nous
sommes nés (mi 7l yeybvare).? Il appelle 'homme i prendre
conscience de sa noblesse (edvyévera) en répondant a la question
de savoir d’oli nous sommes venus (m60ev Eanrvbac).””

6 SEN. Ep. 36, 10.

47 ARIST. Peri philosophias 13, p. 81 Ross, de CIC. Nat. D. 2, 37, 95.
4 Lucr. 2, 1030-1039.

9 Eprct. Conm. 1, 6,19 ;5 1, 6, 25 SCHENKL.

0 EpicT. Conu. 2, 8, 11 SCHENKL ; voir aussi 3, 24, 95 et 4, 1, 104.



304 REMI BRAGUE

Quant aux Chrédiens, Clément de Rome [vers 95], écrit :
“Calculons dong, freres, de quelle matiére nous avons été for-
més, quels nous étions et qui nous étions en entrant dans le
monde (eloArOapey eig Tov xbopov), de quelle tombe, de quelles
ténebres, notre auteur et créateur nous a fait passer dans le
monde qui est le sien (eloWyoryev el Tov xbopov adtobd), ol il
nous avait préparé ses bienfaits dés avant notre naissance. Puisque
nous tenons tout de lui, nous avons le devoir de lui rendre grices
de toutes choses”.”! Et Ignace d’Antioche [vers 110] réfléchit sur
le mouvement inverse par lequel nous sortons du monde : “il est
bon de quitter le monde pour aller vers Dieu”: (xahdv 70 dUvar
&md wbop.ov Tpde Bebv).>?

On lit dans U'Apologie d’Aristide [1134] : “Clest par la provi-
dence de Dieu que je suis venu dans le monde. Or, ayant contem-
plé le ciel, la terre et la mer, le soleil, la lune et le reste, je me suis
émerveillé devant la fagon dont ils sont disposés” (mpovoiq Geol
nABov eig Tov nbéopov’ xaxl Dewpnoag TOv odpavdy xal YTy xal
Baracooy HAGy te xal ceAnvny xol té Aoiwtd, Badpaca v
Staxbopmaery Todtwy); le syriaque ajoute le démonstratif singu-
larisant “ce monde-ci” (o =l )5

La gnose prend pour objet de réflexion notre présence dans
le monde, parce que celle-ci a cessé d’aller de soi. Elle est un fait
douloureux, qu’il faut expliquer. Cette explication, une cosmo-
gonie, n'a pas d’'intérét direct ; elle sert a tracer le plan d'un
chemin d’évasion.

Un texte de Nag Hammadi [Ile-Ille siecle] s’interroge
“Comment sommes-nous retenus en cette demeure ? Comment
sommes-nous venus en ce lieu ? De quelle fagon en sortirons-
nous 2"

Chez Théodote, le célebre groupe de quatre énigmes dont
le baptéme gnostique apporte la solution, en particulier le “ou

51 CLEM. Ad Cor.38, 3 LIGHTFOOT.

52 1GNAT. Ad Rom. 2, 2 CAMELOT.

53 ARISTID. SANCT. Apol.1, 1, syriaque p. 182, grec p. 256 POUDERON et 4.
54 Lettre de Pierre & Philippe, NH V111, 2 ROBINSON (*1988) 434.



DANS QUELLE MESURE PEUT-ON PARLER D’'UNE COSMOLOGIE 305

avons-nous été jetés 27 (mol &vefanlnuey), recoit une réponse
un peu plus tard : celui que la Mere enfante, est entrainé vers
la mort et vers le monde (el xbapov).”

Réflexion : le Jogos de la cosmologie

Selon moti, on ne peut parler en rigueur de termes de cos-
mologie que 1a ou le lien entre I'étre-au-monde de 'homme et
ce qui rend celui-ci humain est 'objet thématisé d’une réflexion.
On peut trouver des traces de cette thématisation dans plu-
sieurs passages. J'al surtout trouvé des témoins dans I'école
stoicienne.

Ainsi Epictete [50-130] écrit : “celui qui ignore qui il est
et pour quoi il est né et dans quel monde <il se trouve> et avec
quels compagnons” (6 dyvo@y, tig éotL xal énl © yéyovey %ol
€v TivL ToUTW TGO KOoPW %ol ReTd TIVOY XoWwV®Y) sera
comme sourd et aveugle, il ne sera rien. En effet, Dieu a besoin
(ypetav yap #ye) d'un monde tel que celui-ci, habité par des
hommes tels qu’ils sont.>

Un bon demi-siécle apres lui, 'empereur Marc-Aurele [121-
180] écrit : “Celui qui ne sait pas qu’il existe un monde ne sait
pas ou il est. Et celui qui ne sait pas dans quel but la nature
I’a fait, ne sait pas qui il est ni §’il existe un monde. Celui qui
a perdu une de ces <connaissances> ne saurait pas dire non
plus dans quel but la nature I'a fait” (6 pev py) etdog §1u €ote
%66 LOG, 00% 0ldev GTTov EoTiv. 6 8¢ w1 eldre TEog 6 TL TEQUXEY
<®OGRLOC>, 0U% 0ldev G6TLE EGTLY 00OE TL €6TL XOGPLOGC. O OF
&v 1L TobTwV dmolttdy 008 &v Tpog & TL adToc TEQuxey
elmot).”’

> CLEM. AL. Excerpta ex Theodoto 78 et 80 SAGNARD ; voir aussi 41, 4 et 59,
3-4.

36 EpicT. Conu. 2, 24, 19 ; puis 1, 29, 29 SCHENKL.

7 M. ANT. Med. 8, 52 FARQUHARSON.



306 REMI BRAGUE

Un degré supérieur de réflexion est atteint a la fin du par-
cours de la philosophie grecque, lorsque la liaison entre 'objet
et le sujet de la cosmologie est exposée comme programme par
Proclus : “il fallait joindre a I'objet de la contemplation un
exposé portant sur le sujet de celle-ci. Puisque nous savons ce
qu’est le monde, il fallait, me semble-t-il, ajouter ceci, a savoir
ce qu'est ce qui s’enquiert de ces choses et les examine en se
réglant sur la raison” (Edet cuvddar 16 Ozwpovpévey Tov mepl
tol Oewpobvroc Aoyov- émel yap Eyopey, Tic 6 %o66p0G, ExpTiv
otpat tpochelvat xdxeivo, Tt Toté 0Tl T TalTe EMLoRETTOULEVOY
xal hoyede xatavoobv).’® Le philosophe voit dans cette pra-
tique une habitude pythagoricienne. Les traducteurs ne nous
disent malheureusement rien sur cette source possible. Proclus
prend a témoin l'idée d’imitation de l'ordre cosmique par
’homme i la recherche du bonheur, telle qu’elle est reprise 4 la
fin du dialogue qu’il commente.

Il se peut que la structure du monde, telle que la cosmogra-
phie la décrit, ait eu des conséquences sur la facon dont 'homme
comprenait et ressentait sa présence dans le monde, et donc sur
ce que jappelle ‘cosmologie’. La cosmographie la plus répan-
due a partir de I'époque classique est celle de Prolémée, qui
suppose d’ailleurs, en lui apportant quelques complications, le
modele des spheres homocentriques déja esquissé chez Platon
et perfectionné par Eudoxe. Elle relevait, a-t-on dit, autant de la
sensibilité (Stimmung) que de la science puisqu’elle constituait
pour ’homme antique et médiéval non pas un simple emplace-
ment ol se situer, mais quelque chose dont “il se couvrait”.”
Pour Prolémée lui-méme, en tout cas, I'idéal platonicien de
I'amélioration morale due i I'observation des régularités cos-
miques était encore actuel.®

8 ProcL. In Ti. I DIEHL p. 5, 22-25.
> Pasrosop o Jdaute VI, in MANDELSTAM (2011) 602.
% ProL. Abm., Préface, t. 1, 7, 17-24 HEIBERG.



DANS QUELLE MESURE PEUT-ON PARLER D’'UNE COSMOLOGIE 307

Quelques remarques en guise de conclusion

Avant Copernic, une cosmographie était possible, car le monde
était percu comme une unité structurée. Entre la Révolution
astronomique de Galilée, Kepler et Newton, d’une part, et
Eddington d’autre part, il n’y a pas eu de théorie unifiée de
Punivers. Le systeme solaire manifestait certes une régularité,
mais il semblait faire exception sur le fond d’un désordre inexpli-
cable de galaxies. Et les hypotheses cosmogoniques, par exemple
celle de Kant, ne prétendaient expliquer que lui. Depuis 'hy-
pothese émise par Alexandre Friedmann, Georges Lemaitre, et
Edwin Hubble, et résumée par le terme d’abord ironiquement
lancé par Fred Hoyle, puis repris par tous en un sens neutre,
de big bang, cosmogonie et cosmographie ont cessé de s’exclure.
Une théorie unifiée, évolutive de 'univers fait aujourd’hui fonc-
tion de doctrine commune — en attendant mieux, comme cest
toujours le cas dans les sciences.

Ainsi, dans Antiquité, comme plus tard et dans son sillage
dans le Moyen Age précopernicien, cosmographie et cosmo-
gonie coexistaient. Elles se sont séparées avec la Révolution
astronomique, pour refaire leur jonction au XX¢ siecle.

Quant 4 la cosmologie, le monde ancien en possédait incon-
testablement une. Il en avait méme plusieurs, qui reposaient
sur des sensibilités rivales. Ainsi, aux deux extrémes du spectre
des possibilités, la sensibilité gnostique expliquait la présence
de I'ame dans le monde par une chute ; elle assignait 2 ’Thomme
la tiche de s’en enfuir au plus vite. A I'inverse, le platonisme du
Timée et de ses lecteurs y voyait le moyen pour le Démiurge de
parfaire son ceuvre ; il donnait pour tiche 3 'homme d’imiter
le bel ordre des allures célestes et d’en introduire le plus pos-
sible dans la vie sublunaire.

Nous autres modernes sommes richement pourvus en matiere
de cosmographie et de cosmogonie, les deux ayant d’ailleurs
fusionné. En revanche, nous n’avons plus de cosmologie capable
de nous expliquer de fagon convaincante “ce que nous faisons



308 REMI BRAGUE

sur terre”. Celle-ci reste le privilege des Anciens. Ainsi donc,
non seulement le monde antique avait une cosmologie, mais il
est méme le seul 2 en avoir eu une.

Bibliographie

BonNitz, H. (1955), Index Aristotelicus (Graz).

BRAGUE, R. (1999), La sagesse du monde. Histoire de ['expérience humaine
de [‘univers (Paris).

CERVANTES, M. DE (2012), El ingenioso hidalgo Don Quijote, éd. E. RicO
(Madrid).

DES PLACES, E. (1964), Lexique de la langue philosophique et religieuse
de Platon (Paris). )

HANNIG, R. (21997), Grosses Handwdrterbuch Agyptisch-Deutsch. Die
Sprache der Pharaonen (2800-950 v. Chr.) (Mayence).

HEIDEGGER, M. (1963), Sein und Zeir (Tiibingen).

KIERKEGAARD, S. (1990), La reprise, trad. par N. VIALLANEIX (Paris).

MANDELSTAM, O. (2011), Cmuxomeopenus. Ilposza (Moscou).

NieTZSCHE, F. (1980), Simtliche Werke. Kritische Studienausgabe in
15 Biinde, éd. G. CoOLLI / M. MONTINARI (Berlin).

RIMBAUD, A. (1954), (Euvres complétes, éd. R. de RENEVILLE /
J. MOUQUET (Paris).

ROBINSON, .M. (éd.) (°1988), The Nag Hammadi Library in English
(San Francisco).

SPITZER, L. (1968), “La enumeracién cadtica en la poesia moderna”,
in Lingiiistica e historia literaria (Madrid), 247-300.

TRAKL, G. (1938), Die Dichtungen (Salzbourg).



DISCUSSION

R. Durrer: Qu’est-ce qui motive votre définition de cosmo-
LOGIE comme la référence du cosmos avec ’humain, avec le
role de 'humain dans le monde? Est-ce que le fait de mettre en
lien causal des phénomenes différents n’est pas aussi de la ‘logie’?

R. Brague: Je redis ici que j'emploie le terme de cosmologie
en un sens qui est le mien. J’ai voulu éviter d’avoir a créer des
néologismes et me contenter de mots qui figurent déja dans le
lexique du frangais — ou d’ailleurs, vu l'origine grecque com-
mune de ces mots, de la plupart des langues européennes. L'in-
convénient de cette timidité est que le sens habituel des mots
leur reste toujours collé comme un parfum tenace.

Chercher 2 montrer comment les phénomenes sont liés par
des liens de causalité que l'on peut exprimer par le calcul est
certainement un usage trés puissant et tres noble de la raison —
qui se dit en grec logos. En ce sens, je comprends tres bien que
P'on désigne l'effort pour parvenir a une description formulée en
langage mathématique des régularités fondamentales de 'univers
du nom de ‘cosmologie’. Cet usage ne me dérange nullement, et
je n’ai pas la moindre intention de jouer au réformateur de la
langue, ni la moindre illusion sur le succes a attendre d’une telle
révision du vocabulaire. Ce qui m’importe est uniquement de
distinguer les concepts.

S. Maul: Wihrend im ersten Teil Thres Vortrages Kosmos
bzw. Welt ein allumfassendes Ganzes bezeichnet, geht es im
zweiten Teil um das in die Welt Kommen und das aus der Welt
Gehen. Die zweite mit dem Begriff Welt verbundene Vorstel-
lung meint eine diesseitige, materielle, ,weltliche® Welt, die das
Transzendente, das Geistige und Geistliche in einen Bereich des
Auflen legt, der (abweichend von dem ersten Konzept) bewusst



310 DISCUSSION

aus dem Begriff Welt ausgeschlossen wird. Sind beide Konzepte,
obgleich sie mit ein und demselben Begrift belegt wurden, sach-
lich nicht so verschieden, dass Sie nicht ohne weiteres nebenein-
ander gestellt werden oder als in der Geistesgeschichte organisch
auseinander hervorgehend betrachtet werden kénnen?

R. Brague: 1l est tout i fait exact que les deux concepts sont
étrangers I'un a l'autre, autant que le sont les deux domaines
culturels d’oli sont provenus les termes qui les désignent —
disons, pour faire bref, “Athenes” et “Jérusalem”. Ce qui cepen-
dant m’a semblé intéressant est que leur rapprochement n’est
pas un caprice de ma part, mais un fait d’histoire des idées et
des sensibilités. 1l s’opere, semble-t-il, des le jeune Aristote, avec
la parabole de la sortie de la caverne et de la découverte émer-
veillée de la beauté du monde extérieur. Chez les Gnostiques
eux aussi, la naissance n’est pas une simple ‘venue au monde’
comme fagon de parler. Elle est une chute dans un univers qui
possede une structure déterminée et une fonction qui explique
cette structure : emprisonner I'ame et 'empécher de retourner a
son origine supra-mondaine.

K. Schmid: Thre These, dass die Ausbildung von Kosmolo-
gien im Wesentlichen ein Phinomen antiken Denkens darstellt,
triffe sich zu einem gewissen Grad mit der Uberlegung von
Hermann Liibbe, dass Weltbildfragen — wie etwa das Univer-
sum entstanden sei —, nach der Aufklirung ihre umfassende
Relevanz verloren haben: ,Dogmatische Sitze kirchlich tradier-
ter religioser Lehren begrenzen die wissenschaftlichen Theorie-
bildungsprozesse seit langem schlechterdings nicht mehr, und
insoweit lisst sich dann sagen, dass die Aufklirung in wissen-
schaftspraktischer Hinsicht sich kulturell und politisch durchge-
setzt hat. Ein sicheres Indiz dieses Vorgangs ist der Schwund
der religiosen Bedeutsambkeit, den der wissenschaftliche Erkennt-
nisfortschritt im Sieg der Aufklirung erleidet“.! Halten Sie diese

! H. LUBBE, ,,Wissenschaft und Weltanschauung: Ideenpolitische Fronten
im Streit um Emil Du Bois-Reymond®, in Die Aufdringlichkeit der Geschichte.



DANS QUELLE MESURE PEUT-ON PARLER D’'UNE COSMOLOGIE 311

Erklirung, die den modernen Verlust von ,Kosmologien® in
einem qualifizierten Sinn mit Prozessen der Sikularisierung in

Verbindung bringt, fiir plausibel?

R. Brague: Je suis flatté de ce rapprochement avec Hermann
Liibbe, que jai eu la chance d’approcher une fois, mais je ne
connaissais pas cet article de lui, dont la thése centrale me semble
tout 2 fait plausible. Et treés intéressante, puisque paradoxale. Elle
implique en effet qu’il n’y a pas de cosmologie sans religion,
alors que la religion n’a pas pour but de résoudre des questions
de nature cosmographique, malgré ce que s’imaginent certains
fondamentalistes. Ce fait pourrait d’ailleurs fournir un critere
commode pour distinguer cosmographie et cosmologie.

Le monde ancien connait des cosmologies, au sens qui est le
mien. J’ai méme dit qu’il éeait le seul & en avoir. Par ailleurs, il
est de part en part religieux, au sens le plus large de ce terme.
Méme Epicure, qui relégue ses dieux dans les intermondes, les
garde comme modeles pour le philosophe, et respecte le culte
des divinités de la cité.

Nous avons un intéressant contre-exemple en la personne
d’un des plus grands penseurs de IAntiquité, a savoir personne
de moindre qu’Aristote. Il se contente d’une cosmographie, d’ail-
leurs tres soignée, et il ne fournit aucune réponse nette 2 la ques-
tion de savoir ce que nous devons faire dans le monde. Or, il est
justement 'un des rares penseurs de 'Antiquité dont la pensée
n’ait rien de religieux. Son dieu Premier Moteur immobile et
pensée de la pensée n’est pas celui de la religion : on ne peut pas
le prier, il ne nous connait méme pas.

K. Volk: As a philologist-cum-historian, I feel I have to gang
up with the hardcore scientist, Ms. Durrer, against you qua phi-
losopher, and against what I feel is your unnecessarily restrictive
definition of cosmology. Allow me to ask you to clarify this
definition in two respects: 1) Does your notion of cosmology

Hemusﬁrrdemngm der Moderne vom Historismus bis zum Nationalsozialismus (Graz,

1989), 257-274, 258.



312 DISCUSSION

require a logos, i.e., an explicit account, or can there also be
something like implicit cosmology? In fact, does not every
cosmography or cosmogony imply an unspoken, and perhaps
unconscious, cosmology on the part of the author? Even the
experiments of particle physics seem to me to presuppose
implicit assumptions about the cosmos as a whole, including
about the laws of nature, the ability of humans to observe and
understand nature, etc.

R. Brague: ]’ai utilisé le mot logos, non sans un clin d’ceil au
sens originel de “compte” ou “calcul”, en latin ratio, pour cap-
turer un vaste ensemble de comportements. Le monde, tel que
je I'entends ici, c’est-a-dire ce dans quoi nous nous trouvons,
dans la mesure ol nous avons conscience de nous y trouver, est
aussi quelque chose dans quoi nous nous sentons. Peuvent donc
relever du cosmologique, au sens que je donne a ce terme, non
seulement les doctrines explicitement formulées par les philo-
sophes, mais aussi les sensibilités. L'étre-au-monde reléve, tout
aussi décidément que du savoir, de ce que jappellerai, le fran-
¢ais n’ayant ici aucun mot qui corresponde exactement a ['alle-
mand, la Stimmung. Et ici, il est clair que je pense au livre entier,
hélas posthume, que Leo Spitzer a consacré a cette notion.”
Bien entendu, ces ‘impressions’ passées ne nous sont accessibles
que par I'intermédiaire d’‘expressions’ formulées dans le langage.
Par exemple, I'espece d’angoisse devant I'infini du ciel dont parle
Lucrece (5, 1204-1210) ne nous est accessible qua travers ses
vers, et nous ne pouvons pas nous replacer dans sa sensibilité.

K. Volk: 2) On your definition, does Epicurean physics qual-
ify as cosmology? The Epicurean universe hardly answers to
the description of an ordered cosmos, and explanations of, and
prescriptions for, the human condition are likewise thin on the
ground.

2 L. SPITZER, Classical and Christian Views of World-Harmony. Prolegomena to
an Interpretation of the Word “Stimmung”, éd. A. GRANVILLE HATCHER (Baltimore,
1963).



DANS QUELLE MESURE PEUT-ON PARLER D’UNE COSMOLOGIE 313

R. Brague: Bien sir, la description du monde proposée par
les Epicuriens n’a pas grand-chose  voir avec celle que four-
nissent les auteurs du courant qui est resté maitre du champ de
bataille dans 'Antiquité tardive, et qui, en conséquence, a été
transmis au Moyen Age, puis contre lequel le modéle moderne
a du se définir.

Je parle d’une cosmologie partout ol la description du monde
(cosmographie) débouche sur des indications portant sur la
maniere correcte d’y vivre pleinement notre condition d’homme.
La cosmographie classique, celle de Platon, Aristote, Prolémée,
suppose un lien fort entre le kosmos et 'homme, puisqu’il s’agit
de prendre le bel ordre du monde, tel qu’il se réalise et se donne
a voir le plus clairement dans les phénomenes célestes, comme
un modele a imiter, ou a tout le moins comme la garantie que
la coincidence de I'Etre et du Bien est possible pour nous,
puisqu’elle est déja réalisée dans le ciel. A Pautre extréme, la
sensibilité gnostique ne voit dans 'univers physique qu’une pri-
son dans laquelle est captive une 4me tombée d’un ‘ailleurs’.
Epicure retire au monde physique toute autorité sur I’homme et
la fagon dont il doit se ménager une vie paisible.

Ceci me ramene 2 la seconde partie de votre premiere ques-
tion. Il est clair qu'il existe entre cosmographie et cosmologie
une influence réciproque. Ce n’est pas seulement la description
de ce qui est qui en indique le mode d’emploi. Ce sont bien
plutot certaines suppositions de base sur ce qu’est le monde et
ce que nous y faisons qui marquent la fagon dont nous le décri-
vons. Je n’irai pas jusqu’a faire porter cette influence sur le
contenu de la description : les faits sont les faits, et on ne peut
pas les décrire n'importe comment. En revanche, la motivation
pour tenter une cosmographie variera fortement selon le modele
cosmologique qu'on adoptera. Si, comme dans le modele domi-
nant, l'ordre du monde est la garantie d’'une coincidence onto-
logique entre Etre et Bien, il faudra chercher avec passion 2
“sauver les phénomenes” pour montrer que cette belle régularité
des allures célestes n’est pas qu'un beau réve. Si, en revanche,
le monde est une prison, il faudra s’en procurer le plan, pour



314 DISCUSSION

faciliter son évasion, mais on pourra se bricoler une cosmo-
graphie peu rigoureuse. La enfin ou I'essentiel est de vivre sans
trouble de I'Ame, on pourra se permettre une attitude un peu
‘grand seigneur’ envers les diverses hypotheses qui pourraient
expliquer les phénomeénes, en particulier les météores.

D. 1. Runia: It is the prerogative of the philosopher to define
his terms as he or she wishes and then use them accordingly, as
Rémi has done with the three terms cosmography, cosmogony
and cosmology. Nevertheless I agree with other participants
that his use of the term ‘cosmology’ could easily lead to confu-
sion, particularly since it seems to deviate from standard usage.
Remarkably the Greek equivalents of “cosmology” and “cos-
mologer” were not coined in the ancient world (xospoypdpoc
and xocpoypaglo are attested but are mostly very late). It is
perhaps worth drawing attention to the distinction between
ouotohoyia and &otporoyix that Posidonius makes in fr. F 18
Edelstein & Kidd. The natural philosopher looks for essences and
causes, the astronomer uses mathematical terms and sometimes
hypotheses in an attempt to “save the phenomena”. Does this
ancient distinction not have some resemblance with your dis-
tinction between ‘cosmology’ and ‘cosmography’?

R. Brague: Le mot de ‘cosmologie’ n’est guere entré dans
les langues européennes que vers le milieu du XVIII® siecle,
en latin chez Wolff, en francais chez Maupertuis, en allemand
chez Lambert.

Je suis conscient de ce qu’il y a de dangereux dans mon usage
du vocabulaire. Mais je constate que la langue a forgé les deux
termes de cosmographie et de cosmologie, qui coexistent sans
que I'on sache tres bien ce qui les distingue. Je propose donc de
redonner force a cette distinction tombée en désuétude en char-
geant ‘cosmologie’ d’un sens nouveau. Ceci dit, 'important n’est
jamais le mot, mais le concept...

Je remercie David Runia d’avoir attiré 'attention sur ce frag-
ment de Poseidonios, qui est absolument passionnant. Je I'ai



DANS QUELLE MESURE PEUT-ON PARLER D’'UNE COSMOLOGIE 315

d’ailleurs cité dans le livre dont mon exposé reprend des extraits.’
Je lavais surtout convoqué comme témoin de ce que le caractere
ordonné du monde, en l'occurrence des phénomenes célestes,
n’était rien de constaté, mais le résultat d’une décision.

Il représente peut-étre la plus ancienne attestation d’un trouble
qui devait tourmenter les savants du monde antique et médiéval,
jusqu’a la révolution astronomique des Temps Modernes. Ceux-
ci vivaient en effet dans une sorte de schizophrénie. Ils avaient
d’une part des modeles mathématiques tres perfectionnés qui
permettaient de “sauver les phénomenes”, et d’autre part une
physique extrémement plausible, celle d’Aristote, qui expliquait
que les excentriques et épicycles postulés par I'astronomie ne
pouvaient pas exister réellement. On connait les passages de Pro-
clus qui témoignent de ce trouble.*

En revanche, il ne me semble pas que je puisse me targuer
d’avoir en Poseidonios un précurseur. Les deux, physiologie
et astrologie, me paraissent relever de ce que jappelle cosmo-

graphie.

3 BRAGUE (1999) 36.

4 ProcL. In Ti. 11 DIEHL, p. 352-353. Voir P. DUHEM (1908), ZQZEIN
TA ®AINOMENA. Essai sur la notion de théorie p/aysique de Platon & Galilée
(Paris); el I, p. 3-27.






	Dans quelle mesure peut-on parler d'une cosmologie dans l'Antiquité?

