
Zeitschrift: Entretiens sur l'Antiquité classique

Herausgeber: Fondation Hardt pour l'étude de l'Antiquité classique

Band: 61 (2015)

Artikel: Kosmologie und Kosmogonie in der antiken Literatur : das sog.
babylonische Weltschöpfungsepos Enma eliš

Autor: Maul, Stefan

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-696938

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-696938
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


I

Stefan Maul

KOSMOLOGIE UND KOSMOGONIE IN
DER ANTIKEN LITERATUR:

DAS SOG. BABYLONISCHE WELTSCHÖPFUNGSEPOS ENUMA ELIS

Die altorientalischen Vorstellungen von der Weltentstehung,
die uns in keilschriftlichen Textzeugen entgegentreten, sind
ausgesprochen vielfältig. Gute 150 Jahre nach der Entzifferung
der mesopotamischen Keilschrift können wir die mehr als drei
Jahrtausende währende Uberlieferungsgeschichte der Literatur

des Alten Orients1 weitgehend überschauen. Nicht wenige
sumerische2 und akkadische3 Texte sind auf uns gekommen,
die uns mit ganz unterschiedlichen altorientalischen Entwürfen
vom Werden der Weh konfrontieren, aus jeweils verschiedenen

Regionen stammen, auf unterschiedliche Fragestellungen

1 Die ersten Schriftzeugnisse aus dem alten Mesopotamien stammen aus
dem letzten Drittel des vierten vorchristlichen Jahrtausends. Die letzten datierten
Keilschrifttexte kommen aus dem ersten Jahrhundert unserer Zeit. Einen guten
Überblick über die Literatur des Alten Orients bieten ROLLIG (1978), EDZARD /
Rollig (1987-1990), Black et aL (2004) und Foster (32005).

2 Das Sumerische ist eine agglutinierende Sprache, die bislang keiner bekannten

Sprachfamilie zugeordnet werden kann. Obgleich das Sumerische bereits zu
Beginn des zweiten vorchristlichen Jahrtausends als gesprochene Sprache weitgehend

ausgestorben war, ist es in keilschriftlichen Dokumenten vom ausgehenden
4. Jt. v. Chr. bis ins 1. Jh. unserer Zeitrechnung bezeugt.

3 Als Akkadisch wird die älteste bekannte semitische Sprache bezeichnet, die
in keilschriftlichen Dokumenten aus der Zeit von ca. 2800 v. Chr. bis ins 1. Jh.
unserer Zeitrechnung überliefert ist. Das Akkadische spaltet sich auf in zwei
Dialekte: das Babylonische und das Assyrische.



16 STEFAN MAUL

Bezug nehmen, ganz verschiedene Absichten verfolgen und
schließlich sehr unterschiedlichen Gattungen zuzuordnen sind.4

Allerdings sind nicht wenige dieser Keilschrifttexte, deren
Zeichen mit einem Griffel in zu Tafeln geformten, noch
plastischen Ton gedrückt wurden, nur fragmentarisch erhalten, und
manche sind nicht einmal durch Umschrift und Ubersetzung
erschlossen. Wie uns das umfangreiche, oft schwer zu deutende
Bildmaterial vor allem auf Siegeln5 immer wieder vor Augen
führt, dürften ferner nicht wenige altorientalische Mythen von
der Weltentstehung endgültig verloren sein, da sie wohl nie in
den Strom der schriftlichen Uberlieferung gelangten oder lediglich

durch knappe Bemerkungen und Anspielungen bekannt
sind.

Dass wir an dieser Stelle dennoch ausführlich über mehrere

Jahrtausende alte Vorstellungen von der Weltentstehung berichten

können, ist einzig und allein dem Umstand zu danken, dass

man im Alten Orient ein Material zum Schriftträger erwählte,
welches zwar zerbrechlich, aber im Grunde unzerstörbar ist und

— anders als Papyrus, Leder und Holz — selbst im feuchten
Klima Mesopotamiens die Jahrtausende überdauern und sogar
Feuersbrünste überstehen kann: die Tontafel.6

Unter den zahlreichen kosmologischen und kosmogonischen
Texten, die aus dem Alten Orient auf uns gekommen sind, soll
hier die unter dem Titel „Das babylonische Weltschöpfungsepos"

bekannt gewordene Schrift im Mittelpunkt stehen, die
die Alten mit ihrem Incipit zitierend enüma elis nannten.7

4 Siehe Heidel (21951); van Dijk (1964); Wiggermann (1992); Horowitz

(1998); Geller / Schipper (2008); Schmid (2012); Lambert (2013).
5 Eine gute Einführung bietet COLLON (1987).
6 Gute Einführungen bieten ANDRE-LEICKNAM / ZlEGLER (1982) und WALKER

(1987).
7 Es liegen zwei neue wissenschaftliche Editionen vor: KAMMERER / METZLER

(2012) und LAMBERT (2013). Daneben steht eine ftir den Unterricht bestimmte
Schulausgabe (Talon 2005) sowie eine Ausgabe zur Verfügung, die lediglich den
rekonstruierten Keilschrifttext enthält (LAMBERT 1974). Eine deutsche Übersetzung,

die nicht immer die Feinheiten des babylonischen Textes wiedergibt, bietet



KOSMOLOGIE UND KOSMOGONIE IN DER ANTIKEN LITERATUR 17

Die zentrale Bedeutung des enuma elis genannten Textes

Es gibt eine ganze Reihe guter Gründe dafür, hier das enüma
elis in den Mittelpunkt zu stellen. Das enüma elis, das — soweit
wir dies wissen — seine sprachliche Endgestalt im letzten Drittel

des zweiten vorchristlichen Jahrtausends erhielt, gehört ohne
Zweifel — sowohl in der Kulturgeschichte des Alten Orients
als auch in der Gegenwart — zu den am meisten rezipierten
Texten seiner Art. Bereits im Altertum war sein impact
ungeheuer. In der keilschriftlichen Überlieferung finden sich nicht
selten — oft als solche noch nicht erkannt — Zitate aus der

Dichtung,8 die aus etwa 1100 Versen in gebundener Sprache
bestand und im Alten Orient stets in einer Folge von sieben

einkolumnigen Tontafeln überliefert wurde.9 In assyrischen

Königsinschriften etwa findet sich königliches Handeln immer
wieder mit Worten beschrieben, die der Gebildete sogleich als

Anleihen aus dem berühmten Text erkannt haben muss.
In der Tat dürfen wir die weite, ja überaus weite Verbreitung

dieses Textes als gegeben voraussetzen. Denn in den Hunderten
und aber Hunderten uns bekannter Schreibübungen, die im
ersten vorchristlichen Jahrtausend jeder angehende Schriftgelehrte

— einem weitgehend festgelegten curriculum folgend —
im Lauf seiner Ausbildung anzufertigen hatte, finden sich immer
wieder wörtlich wiedergegebene Passagen aus diesem Text.10

Trägt man die enüma V/7-Zirate aus den von Schülern beschrifteten

Tontafeln, die in der Regel Auszüge aus Zeichenlisten und
ausgewählten lexikalischen und literarischen Texten enthalten,

Lambert (1994), eine franzosische legten BOTTERO / KRAMER (1989) 602-679
vor. Eine empfehlenswerte Übertragung ins Englische liegt in FOSTER (32005)
436-486 vor.

8 Siehe dazu KAMMERER / METZLER (2012) 36 und 40-42.
' Nach jahrzehntelanger Forschungstätigkeit ist uns der Wortlaut des enüma

elis nunmehr weitgehend vollständig bekannt. Lediglich in der fünften Tafel sind
größere Lücken zu beklagen.

10 Zu diesen aus dem Babylonien des ersten vorchristlichen Jahrtausends
stammenden Schreibubungen siehe GESCHE (2001) und ferner CAVIGNEAUX

(1981).



18 STEFAN MAUL

zusammen,11 so liegt uns nicht allein eine Liste mit — auch

aus dem Blick der altorientalischen Kultur — zentralen Stellen
des Textes vor. Dank der Schreibübungen kennen wir auch
den Zitatenschatz aus dem enüma elis, der jedem höher gebildeten

Schriftkundigen im Gedächtnis geblieben sein muss,
da er ihm schon zu früher Jugendzeit als wichtiger Bestandteil
des Kanons zeitgenössischer Textüberlieferung nahegebracht
worden war.

Dieser Befund überrascht nicht wirklich. Denn ein das enüma
elis beendender Epilog verlangt, dass die Lehren des Textes, die
in der Nennung der Ehrennamen des Schöpfergottes Marduk,
oder besser Marüduk, gipfeln, von groß und klein, von Gelehrten

und einfachen Leuten studiert und diskutiert werden
sollen:

„Man soll sie sich zu eigen machen, indem der Erfahrene
Unterweisung erteilt.12

Der Wissende und der Weise sollen gemeinsam sie erörtern.
Vorsprechen soll sie der Vater und erlernen der Sohn.
Dem Hirten und Hüter seien die Ohren geöffnet:
Wer nicht tatenlos ist, um Marüduk, des Königs13 der Götter,

willen,
dessen Land soll gedeihen und ihm selbst es Wohlergehen!
Denn verlässlich ist sein14 Wort, unabänderlich sein Befehl.
Den Ausspruch seines Mundes kann kein anderer Gott verändern!

Wo immer Wasser getrunken wird, sei angerufen sein Name!"15

Die hier zitierten Schreiberübungen kommen diesem nicht nur
an Könige und Herrscher, sondern grundsätzlich an alle
Menschen gerichteten Aufruf nach.

11 Siehe GESCHE (2001) 177-178, n. 683 sowie ferner KAMMERER / METZLER

(2012) 37.
12 Gemeint ist die Unterweisung an dem und durch den vorliegenden Text.
13 Im Original steht „des Enlils der Gotter". Der in Nippur verehrte Enlil

galt im voraltbabylonischen Mesopotamien als der Gotterkonig.
14 D. h. das Wort des Marüduk.
15 enüma elis*Td£. 7, 145-152 und 160.



KOSMOLOGIE UND KOSMOGONIE IN DER ANTIKEN LITERATUR 19

Für die weite Verbreitung des Textes spricht auch, dass wir
aus den Schreiberschulen des Alten Orients eine Reihe von
gelehrten Kommentaren zu dem enüma elis kennen, die uns in
mehreren Textvertretern aus den wichtigen mesopotamischen
Fundorten des ersten vorchristlichen Jahrtausends erhalten

geblieben sind.16

Während in Schreiberübungen und Schultexten durchaus auch

andere bedeutende literarische Texte zitiert und entsprechend
studiert und diskutiert wurden, kam dem enüma elis im kulturellen

Gedächtnis der Keilschriftkulturen jedoch ein besonderer,

ja einzigartiger Stellenwert zu. Der heilige Text war nämlich im
Rahmen des babylonischen Neujahrsfestes am vierten Tag des

Jahres von einem Priester „von Anfang bis Ende" vor dem Kultbild

des HERR (Bei) genannten Gottes Marüduk zu rezitieren
bzw. zu singen.17

Wie wir später noch zeigen werden, ist dies freilich nur die
,Spitze des Eisbergs'. Das für die mesopotamische Kultur, für
Königtum und Herrschaft mit Abstand bedeutendste Staatsritual,

das in großer Öffentlichkeit und in allem Prunk begangene

babylonische Neujahrsfest, präsentierte sich nämlich —
wie uns von Gelehrten verfasste Kultkommentare zeigen — als

ein Ritualgeschehen, das man in allen Einzelheiten als Abbild
oder, vielleicht besser gesagt, als das jährliche Nachleben des

im enüma elis geschilderten Schöpfungsaktes verstand.18 Das

regelmäßige Begehen des Festes, ohne dass man den göttlichen

Segen für König und Gemeinwesen in Gefahr sah, sorgte
dafür, dass die dem enüma elis zugrunde hegenden Lehren und

16 Siehe Frahm (2011) 112-117; Lambert (2013) 135-144 und Kammerer/
Metzler (2012) 37-40.

17 Siehe Thureau-Dangin (1921) 136: 280-282 (Das neue Jahr begann im
März/April mit der ersten Sichtbarkeit des Frühjahrsmondes). Auch am 4. Tag des

9. Monats im Jahr (Kislimu ~ November/Dezember) sollte das enüma elis rezitiert

werden; siehe (JAGIRGAN / LAMBERT (1991-1993) 96: 62-64; KAMMERER /
METZLER (2012) 42-45 und Lambert (2013) 7. Zu dem zweiten Neujahrsfest
im 9. Monat des Jahres siehe Ambos (2013).

18 Zum babylonischen Neujahrsfest siehe ZGOLL (2006) mit weiterführender
Literatur und ferner Maul (2004).



20 STEFAN MAUL

Vorstellungen weit verbreitet waren und auch noch nach dem

Untergang der Keilschriftkultur weitertradiert wurden.19
Das enüma elis wird nicht zuletzt auch deshalb hier in den

Mittelpunkt gestellt, weil dieser erst vergleichsweise spät
entstandene Text viele, ursprünglich voneinander unabhängige und
teilweise sehr alte Vorstellungen von der Wehentstehung kunstvoll

miteinander verknüpft und zu einer großen allumfassenden

Komposition verbindet.
Der gewissermaßen in sieben ,Büchern', also in sieben Tafeln

mit je ca. 160 Zeilen überlieferte Text zieh — wie wir noch
sehen werden — letztendlich auf die theologische Aussage, dass

der Schöpfer- und Wehengott — unter welchen Namen auch
immer er verehrt wird — niemand anders sei als Marüduk, der

Stadtgott von Babylon, und dass sich der Mittelpunkt, das wahre
Zentrum der Weh an jener Stelle befinde, von der das

Schöpfungswerk des Marüduk dereinst seinen Ausgang genommen
hatte, nämlich in Babylon. Gleichwohl muss das enüma elis
als eine summa der altorientalischen Schöpfungstheologien
verstanden werden, die ganz bewusst in diesem Werk zusammengeführt

wurden.

Uranfang und Theogonie

Ein erster vergleichsweise kurzer Teil, dem wir uns hier
ausführlich widmen, geht der uralten drängenden Frage nach, wie
die Weh zum Anfang aller Zeiten ausgesehen haben mag. Der
Autor des enüma elis konnte hier auf viele Jahrhunderte alte,
durchaus voneinander abweichende Traditionen zurückgreifen.
Allen diesen Traditionen ist die Vorstellung gemein, dass die
Weh, wie sie sich dem Zeitgenossen präsentiert, nicht immer existiert

habe, sondern entstanden sei bzw. von Göttern geschaffen

" Damaskios überliefert eine Nachricht des Eudemos von Rhodos über die
Genese der Gotter und der Welt, die bis in Einzelheiten der aus dem enüma elis

bekannten Uberlieferung entspricht; siehe WEHRLI (1955) 170, Fragment 150.



KOSMOLOGIE UND KOSMOGONIE IN DER ANTIKEN LITERATUR 21

wurde. Während in anderen Schöpfungsmythen eine unge-
formte Erde, die noch vor der Erschaffung des Menschen von
Göttern ausgestaltet wurde, den Anfang bildet,20 geht der Autor
des enüma elis einen ganz anderen Weg.

Er verbindet die Frage nach der ersten Materie mit der wichtigen

Überlegung, ob die Götter schon immer waren oder doch
erst wurden. Urmaterie und der Ursprung des Göttlichen sind
für ihn eins. Der Dichter des Textes konfrontiert uns darüber
hinaus mit einer Vorstellung, die seinen uns zunächst
fernstehenden, uralten mythischen Text mit unseren eigenen
wissenschaftlich begründeten Theorien vom Anfang der Dinge in
überraschender Weise eng verknüpft. Denn die in den ersten
Versen des enüma elis entfaltete Idee —, nämlich, dass das

Gestaltlose, das Amorphe — kurz das in der eigenen
Vorstellungswelt am wenigsten Differenzierte — am Beginn gestanden
haben müsse, gilt auch heute noch den Vertretern der
Theoretischen Physik als unumgänglich. Statt des ,Plasma' genannten

Teilchengemischs auf atomar-molekularer Ebene setzt das

enüma elis allerdings jenen Stoff an den Anfang, der wahrnehmbar

Materie, aber dennoch gestaltlos ist: das Wasser, sicherlich
auch vor dem Hintergrund der Naturbeobachtung, derzufolge
aus dem Wasser Leben hervorgeht.

Mit einem Doppelvers, der lehrt, dass im Anfang nicht einmal

der Raum existiert habe, beginnt unser Text:

„Als nach oben hin die Himmel nicht benannt,
nach unten hin der Name irdischer Gefilde unausgesprochen."21

Denn wenn „nach oben hin" (elis) und „nach unten hin" {sapIis)

Raum, Grenzen und Struktur nicht existieren, beschränkt sich
die Welt im Grunde auf einen einzigen Punkt. Auch die
zeitgenössischen Vertreter der Theoretischen Physik lehren kaum

20 So etwa m den babylonischen Sintfluterzahlungen; hierzu siehe Maul
(2007).

21 Die gangigen Ubersetzungen m deutscher Sprache geben elis bzw sap Iis nicht

ganz sachgerecht zumeist mit „oben" und „unten" oder „droben" und „drunten"
wieder Vgl jedoch WlLCKE (1977) 166



22 STEFAN MAUL

etwas anderes, wenn sie eine „ursprüngliche Singularität" annehmen,

aus der gemeinsame Materie, Raum und Zeit entstanden.

Davon abweichend nehmen freilich die beiden ersten Zeilen

des enüma elis in genialer Weise vorweg, dass es — der
zugrunde hegenden Weltsicht zufolge — später durchaus eine

willensbegabte Schöpferkraft geben würde, die mit der Kraft
des Wortes, durch einfaches Nennen, Dinge hervorzubringen
vermögen würde. An einer späteren Stelle des Textes, zu einem
Zeitpunkt, als bereits Götter existieren, werden die vielen Götter
von dem Einen, nämlich Marüduk, einen Beweis seiner Kraft
einfordern, bevor sie ihn zu dem Höchsten und ihrem König
erheben. Er soll allein durch die Kraft seines Wortes ein Sternbild

vernichten und wieder ins Sein bringen.22 Erst nach dem
Beweis dieser ansonsten unerreichten Stärke wird er zum Ersten
der Götter und kann das eigentliche Schöpfungswerk in Gang
bringen.

Zurück zum Text:

„Als nach oben hin die Himmel nicht benannt,
nach unten hin der Name irdischer Gefilde unausgesprochen,
da war Apsü, der Uranfängliche, der sie erzeugte,
es war Mummu23-Tiämat, die sie alle gebar.
Ihre Wasser mischten sie als seien sie eins, so
hatten sie noch kein Weideland zusammengefügt, noch kein

Rohrdickicht aufgesucht."24

Dieser in Verse gefassten Lehre zufolge bestand im Anfang das

noch räum- und zeitlose All aus unbegrenzten Wassermassen.

Da erst später von der Bewegung dieser Wassermassen die Rede

sein wird,25 müssen wir sie uns als still und starr vorstellen. Die
Wassermassen werden aus zwei Entitäten gebildet, welche erst

22 enüma eks Taf. 4, 19-26.
23 Die Etymologie des Beinamens Mummu ist unklar. Mummu bezeichnet

die Kraft des schöpferischen Hervorbringens, die zumeist mit dem Namen des

Weisheitsgottes Ea verbunden ist; siehe Krebernik (1993-1997); Lambert (2013)
218-221 und ferner GEORGE (1992) 302. Eudemos von Rhodos sah in Mummu
den voyjtoi; xocrpo<;; siehe WEHRLI (1933) 170, Fr. 150.

24 enüma eks Taf. 1, 1-6.
25 Siehe unten zu enüma ehsTa£. 1,21.



KOSMOLOGIE UND KOSMOGONIE IN DER ANTIKEN LITERATUR 23

in der dem Menschen bekannten Welt eigene, voneinander
unabhängige Größen sein werden: aus Apsü und Tiämat. In der
altorientalischen Gegenwartswelt pflegte man jenes immense Reservoir

von Süßwasser, aus dem sich — gemäß dem Weltbild der Meso-

potamier — Quellen und Wasserläufe, Brunnen und Flüsse speisen,

apsü zu nennen.26 Während der apsü in der vollendeten
Welt unterhalb der begehbaren Erde liegt und diese Verortung
der lebensweltlichen Tatsache entspricht, dass der Grundwasserspiegel

im südlichen Mesopotamien so hoch liegt, dass das süße

Wasser tatsächlich allenthalben unmittelbar unterhalb der
Erdoberfläche ansteht, besitzt der ,Süßwasserozean' in der Vorwelt
weder Ort noch Grenzen oder Gestalt. Obgleich ihm in einem

später geschilderten Götterkampf27 die Rolle des (männlichen)
Gegners des ,Heilsweges' hin zur Schöpfung zufällt, er also als

handlungsfähige, willensbegabte Kraft geschildert wird, ist in ihm
hier (so wie auch in der späteren Welt als ,Süßwasserozean')

keineswegs eine anthropomorphe Göttergestalt zu sehen,28 sondern
tatsächlich eine amorphe Wassermasse. Im Uranfang bildet er
eine homogene Einheit mit der Gesamtheit der Salzwasser, die
Tiämat geheißen wird, deren Namen nichts weiter bedeutet als

„Meer" oder „Ozean". Tiämat gilt unserem Text zufolge als das

weibliche Gegenstück zu Apsü, und in der Tat ist das babylonische
Wort für „Meer", tiämtum (später: tämtu), ebenso wie die als

Vokativ verwendete Form ohne Kasusendung tiämat auch unter
grammatischem Gesichtspunkt ein Femininum. Der in dieser

Form allein im enüma elis zu findenden Vorstellung gemäß liegt
also der Uranfang in dem All der nicht voneinander geschiedenen
Wasser.

26 Zum apsü und den damit verbundenen Vorstellungen siehe HOROWITZ (1998)

passim; Galter (1999) und Lambert (2000) sowie Lambert (2013) 217-218.
27 enüma elis Taf. 1,29-78.
28 Im Schriftbild des Textes wird dies darin deutlich, dass in allen uns bekannten

Manuskripten die Schreiber davon absahen, den Namen Apsü (so wie die
Namen der Gotter) mit einem sog. Gottesdeterminativ zu versehen. Es findet
auch darin Bestätigung, dass in enüma e/z/Taf. 1, 7 ausdrucklich darauf hingewiesen

ist, dass es im Uranfang keine Gotter gab und diese erst später ins Sein kamen
(siehe enüma elis Tai. 1, 9).



24 STEFAN MAUL

Das Geheimnis des Ursprungs des Lebens, das sich in der
hier dargelegten Theogonie offenbart, besteht darin, dass die
süßen und die salzigen Wasser im Uranfang einerseits noch
nicht getrennt waren, aber andererseits die ,vermengten' Wasser

als Verbindung von einem männlichen (Apsü Süßwasser)
und einem weiblichen Prinzip (Tiämat Salzwasser) verstanden
und so als uranfänglicher Zeugungsakt gesehen werden. Die
Frage, wie aus absolutem Stillstand und aus der gestaltlosen
Leere Leben entstehen konnte, findet in diesem Gedanken eine
schöne Antwort. Besonders hervorgehoben wird er, indem
Apsü proleptisch explizit als der, „der sie (d. h. die nachfolgenden

Götter) erzeugte", und Tiämat als die, „die sie alle gebar",
bezeichnet wird.

Aus den Wassern geht ein erstes göttliches Paar hervor, das

ein eigenes Wesen besitzt und so in der bis dahin noch namen-,
weil gestaltlosen Welt auch „mit Namen genannt" werden kann.
Das Götterpaar, Lachmu und Lachamu, gilt in der hier
vorgestellten Schöpfungsgeschichte als Stammeltern aller anschließend
ins Sein kommenden Götter:

„Als die Götter noch nicht aufgegangen, nicht einer von ihnen,
als weder ihr Name genannt, noch bestimmt ihr Geschick,
da entstanden Götter mitten in ihnen (d. h. in Apsü und Tiämat):
Lachmu, Lachamu schienen auf, sie wurden mit Namen genannt."29

Leider ist die Etymologie dieser Götternamen immer noch
unklar,30 und unklar bleibt damit auch, welche Eigenschaften
man mit dem uranfänglichen Götterpaar verband. Da in den

vielfältigen altorientalischen Nachrichten von der Existenz einer

ganzen Reihe von Göttergenerationen, die den herrschenden
Göttern vorangingen, jede einzelne Generation der Götterahnen
mit einem neuen Entwicklungsstadium der (Vor)welt verbunden

25 enuma elis Taf. 1,7-10.
30 Siehe hierzu WlGGERMANN (1981-1982); LAMBERT (1985) sowie ferner

Ellis (1995).



KOSMOLOGIE UND KOSMOGONIE IN DER ANTIKEN LITERATUR 25

ist,31 ist es freilich unwahrscheinlich, dass Lachmu und Lachamu
ohne jede Bedeutung seien und keinen anderen Zweck hätten,
als „to fill the interval in time between the prime begetter and
the god actually worshipped".32

In der auffälligen Wortwahl des enüma elis könnte ein
entscheidender Hinweis zur Lösung der Frage liegen, welchen neuen
Zustand der (Vor)welt man denn mit dem Werden von Lachmu
und Lachamu verbunden haben könnte. Das Verb, das das ins
Sein Kommen des ersten Götterpaars beschreibt und hier mit
„aufscheinen" wiedergegeben wurde (sutäpü), wird nämlich in
anderen Kontexten so häufig für das Aufleuchten bzw. Aufgehen
von Gestirnen verwendet, dass die Idee, Lachmu und Lachamu
seien mit dem uranfänglichen Licht in Verbindung zu bringen,
wohl nicht vollkommen abwegig ist, auch wenn sie vorerst nicht
weiter bestätigt werden kann.33

Das laut enüma elis erst in der Folge, nach einer offenbar noch
nicht messbaren Zeit „entstandene" Götterpaar trägt hingegen
Namen, die uns verständlich sind: Die sumerischen Namen
Anschar und Kischar bedeuten nämlich so viel wie „Oberes All"
und „Unteres All".34 Erst mit diesem Götterpaar — so die im
enüma elis dargelegten Vorstellungen — wurde der Weltenraum,
und damit entstand offenbar auch die in Tagen und Jahren
zu messende Zeit. Unser Text fährt nämlich folgendermaßen
fort:

31 Am Anfang solcher Gotterahnenreihen stehen oft Duri und Dari, die für
das Konzept von Zeit bzw. Ewigkeit stehen und deren Namen etwa „Ewig" und
„Ewig" bedeuten; hierzu siehe LAMBERT (2013) 417-426.

32 So Lambert (2013) 448.
33 Hierbei gilt zu beachten, dass auch laut dem ersten Schopfungsbericht der

hebräischen Bibel (siehe Genesis 1, 3) das Licht dem Anfang des Schopfungswerkes

zugeordnet ist.
34 „an" und „ki", die sumerischen Worter, die hier mit „oben, oberes" und

„unten, unteres" wiedergegeben wurden, bedeuten auch „Himmel" und „Erde".
Man konnte Anschar und Kischar daher auch mit „Himmelsall" und „Erdenall"
ubersetzen. Da aber der Himmelsgott An (so der sumerische Name fur Anum)
erst in den folgenden Zeilen genannt wird, ist in dieser Zeile von der Vorstellung
eines umfassenden (aus menschlicher Perspektive) fernen Himmels die Rede, in
dessen Raum dann ein näherer, durch An(um) verkörperter entsteht.



26 STEFAN MAUL

„Kaum waren sie (d. h. Lachmu und Lachamu) groß und stark,
entstanden Anschar, Kischar. —Jenen waren sie überlegen.
Sie ließen lange Tage vergehen, mehrten Jahre hinzu.
Anum, ihren Erbe, der gleichkommt seinen Vätern —
Anschar machte Anum, seinen Erstgeborenen, sich zum

Ebenbild."35

Mit Anum, dem Himmelsgott, wird in der Göttergenealogie
des enüma elis nun erstmals eine Gottheit genannt, die in der
Menschenwelt tatsächlich verehrt wurde. Der in die Ferne
entrückte Himmelsgott galt zwar als der Höchste unter den Göttern,
aber keineswegs als deren König. Diese Rolle, die im meso-
potamischen Pantheon des dritten und frühen zweiten
Jahrtausends v. Chr. dessen Sohn, dem in Nippur verehrten Enlil,
zukam, nimmt im enüma elis zunächst der Weisheitsgott Nudim-
mud/Ea ein, bevor sie schließlich auf dessen Sohn, Marüduk, den
Helden unserer Schöpfungserzählung, übergehen wird:

„Auch Anum gebar sein Ebenbild: Nudimmud.
Nudimmud aber ist der Herrscher seiner Väter.
Weit offen sind seine Ohren, er ist von Verstand und von

ungeheurer Kraft.
Weit mehr ist ihm Gewalt zu eigen als seines Vaters leiblichem

Vater, Anschar.
Da ist niemand, der ihm gleichkommt unter den Göttern, seinen

Genossen."36

Nimmt man die Verse des enüma elis wörtlich, wird aus Anschar

Anum und aus diesem Nudimmud, ohne dass — anders als

zuvor — von Gattinnen und Müttern die Rede ist. Dies ist gewiss
nicht zufällig. Denn Anschar, Anum und Nudimmud werden

zwar als Großvater, Vater und Sohn benannt, aber andererseits

gelten sie jeweils als ihr „Ebenbild", so dass die drei göttlichen
Personen gleichsam getrennt und dennoch eins sind. Schon an
dieser Stelle wird so auf subtile Weise der große theologische
Gedanke des enüma elis vorbereitet, der besagt, dass alle göttlichen

35 enüma elis Taf. 1, 11-15.
36 enürna elis Taf. 1, 16-20.



KOSMOLOGIE UND KOSMOGONIE IN DER ANTIKEN LITERATUR 27

Personen, so viele es auch geben mag, in Wahrheit doch in der
einen Person des Schöpfergottes zusammenfallen.

Nach der Schilderung des Geheimnisses der Theogenese
tritt die Erzählung vom Werden der Welt nun in eine ganz
neue Phase ein. Die bis hierhin vom Prinzip des Fortpflanzens,
des Wachsens und Größerwerdens bestimmte Entstehungsgeschichte

erhält ein neues mouens, das auch andere altorientalische

Schöpfungsgeschichten bestimmt. Das harmonische, ja
organische Werden des einen aus dem anderen stößt nun an
seine Grenzen. Die bisher ins Sein gekommenen Größen von
Raum und Zeit waren noch frei von Bewegung. Erst durch den
Geist, den Weisheitsgott Nudimmud/Ea, durch den „Verstand
von ungeheurer Kraft",37 kommt spürbares Leben in die Welt
und mit diesem der Widerspruch und das dialektische
Wirkprinzip von These, Antithese und Synthese, in dem von nun
an der Motor der Weltenentwicklung gesehen wird:38

„Es taten da die Genossen, die Gotter, sich zusammen,
in Aufruhr hielten sie Tiämat, und ihr Stören wurde schlimmer

und schlimmer.
Sie wühlten auf den Bauch der Tiämat.
Mit ihrem Tanzen lehrten sie des Gottersitzes Innere das

Furchten."39

Die Bewegung, die Unruhe und der Lärm,40 kurz das Leben
der jungen Götter, störte Apsü so sehr, dass dieser beschloss,

gegen seine eigene Nachkommenschaft vorzugehen und sie zu
vernichten. Doch in dem von Nudimmud/Ea geführten Kampf
der Alten gegen die Jungen findet Apsü den Tod, und nun will
auch Tiämat, aus Furcht, dass sie dasselbe Schicksal ereilen
konnte wie Apsü, ihren Gatten, gegen die jungen Gotter zu

37 Siehe oben enüma ehs Taf 1,18
38 Hierzu siehe Maul (2007)
39 enüma elis Taf 1,21-24
40 Zu diesem m der mesopotamischen Mythologie immer wieder zur Sprache

gebrachten Motiv siehe KlLMER (1972) sowie zuletzt HEFFRON (2014) mit
weiterführender Literatur



28 STEFAN MAUL

Felde ziehen. Zu diesem Zweck erschafft; sie eine Schar von
Ungeheuern und unterstellt sie Kingu, ihrem neu erwählten Gefährten.
Sowohl Ea, der Weisheitsgott (zuvor Nudimmud genannt), als

auch Anum, der Gott des Himmels, die ältesten der jungen
Götter und Hauptgötter des frühen sumerisch-akkadischen
Pantheons, können nichts gegen Kingu und seine Ungeheuer
ausrichten. Erst der Sohn des Ea, der alle anderen Götter weit
übertreffende Marüduk, kann Abhilfe schaffen. Er bietet an, gegen
Kingu und Tiämat vorzugehen. Dabei knüpft er sein Angebot
jedoch an eine Bedingung. Sollte er Erfolg haben, müssten ihm
die Götter nicht nur die oberste Gewalt übertragen, sondern ihn
auch auf Dauer zu ihrem König machen. Daraufhin kommen
die Götter in einer Versammlung zusammen. Nach der
Kraftprobe, die sie von Marüduk fordern und die dieser glänzend
besteht, indem er durch die Macht seines Wortes ein Sternbild
verschwinden läßt und wieder hervorbringt,41 lassen sie sich auf
den Handel ein. Sie statten ihn mit ihren Insignien des Königtums

und mit ihren Waffen aus und tragen ihm auf: „Geh hin
und schneide Tiämat den Hals ab!"42 Daraufhin zieht Marüduk
gegen Tiämat zu Felde. Sich mit den Mitteln seiner
Beschwörungskunst schützend tötet er sie mit Pfeil und Bogen und „der
Sintflut, seiner großen Waffe."43 Den Ungeheuern der Tiämat
aber „legte Zügel er an und trat sie nieder, sich zu Füßen".44

Von nun an sollten sie ihrem neuen Herrn dienstbar sein. Aus
dem Leib der getöteten Tiämat formt Marüduk dann die Welt:
Tiämat wird dabei „wie ein Dörrfisch"45 aufgebrochen und ihre
beiden wässrigen Hälften nach Innen gedreht, so dass ihre Haut
die Wasser zurückhält. So schuf der Schöpfergott den freien Raum
für Himmel und Erde, um darin Mond, Sonne und Gestirne zu
installieren und zu der Himmelsmechanik, die den Jahresablauf
vollführt, zu fügen. Der umgeknickte, aufgerichtete Schwanz der

41 Siehe oben und enüma elis Taf. 4, 19-26.
42 enüma elis Taf. 4, 31.
43 enüma elis Taf. 4, 49.
44 enüma e///Taf. 4, 117-118.
45 enüma elis Taf. 4, 137.



KOSMOLOGIE UND KOSMOGONIE IN DER ANTIKEN LITERATUR 29

Tiämat bildet dabei die Weltenachse, die die Stütze von Himmel

und Erde ist und für den mesopotamischen Zeitgenossen in
dem weithin sichtbaren, scheinbar bis in den Himmel reichenden46

Stufenturm von Babylon Gestalt annahm.

Mit dem Blut des schuldig gesprochenen und geschlachteten
Kingu wird auf Ratschluss des Marüduk der Mensch erschaffen,

damit dieser von nun an durch seine Hände Arbeit für den
Unterhalt der Götter sorge. Die Götter erheben Marüduk, den
sie nun ihren „Rächer"47 nennen, endgültig zu ihrem König.
Zum Dank für seine rettende Heldentat und dafür, dass Marüduk

durch die Erschaffung des Menschen die dauerhafte Versorgung

aller Götter sichergestellt hatte, errichten diese nun ihrem
König einen Palast: Sie erbauen Babylon und den Marduk-
Tempel Esagil, der nicht nur Wohnstatt des Helden- und
Schöpfergottes Marüduk, sondern auch die wahre Heimat aller anderen

Götter sein soll.

Es ist offensichtlich, dass das enüma elis den vergleichsweise

späten politischen Aufstieg Babylons unter Hammurapi48
voraussetzt, reflektiert und in den mythischen Uranfang zurück-
projiziert. Denn noch zu Beginn des zweiten vorchristlichen
Jahrtausends kam Babylon und dessen Gott Marüduk nur eine

untergeordnete, lokale Bedeutung zu. Als die Stadt jedoch unter
König Hammurapi im 18. Jahrhundert v. Chr. einen enormen
politischen Aufstieg erfuhr und zum Zentrum eines geeinten
Mesopotamiens wurde, avancierte der Gott des kleinen
Fürstentums Babylon zum mächtigen Gott eines großen Reiches.

Mit dem Aufstieg Babylons vom Stadtstaat zur Hauptstadt eines

syro-mesopotamischen Reiches wurde Marüduk zum obersten
Gott Babyloniens und sein Tempel Esagil, in dem das Kuhbild
des Marüduk und das seiner Gattin Zarpanltum verehrt wurde,

46 Vgl. hierzu Genesis 11, 4 und den sumerischen Prunknamen des Turmes
E-temen-an-ki, „Haus, Fundament von Himmel und Erde".

47 enüma elis Taf. 3, 10 und 138; Taf. 4, 13 usw.
48 Vgl. Charpin (2003) und van de Mieroop (2003).



30 STEFAN MAUL

zum wichtigsten Heiligtum des Landes. Marüduk setzte man
nun mit dem in Nippur verehrten sumerischen Götterkönig
Enlil gleich. Diese in der mesopotamischen Religionsgeschichte
beispiellose Erhöhung eines Gottes fußt auf der theologischen
,Erkenntnis' der Babylonier, dass die Götter der von Hammurapi
unterworfenen Stadtstaaten Marüduk zu ihrem Herrscher erkoren

haben mussten. Denn im Weltbild des Alten Orients konnte
es König Hammurapi, dem Günstling Marüduks, nur unter dieser

Voraussetzung gelingen, die unter dem Schutz der anderen
Götter stehenden Staaten allesamt in seine und damit in Marüduks

Hand zu bringen. In einer späten Königsinschrift erklärte

Hammurapi deshalb rückblickend seinen enormen politisch-
militärischen Erfolg damit, dass gewissermaßen in einem Prolog
im Himmel Anum, der Himmelsgott, und Enlil, der Götterkönig,

dem Stadtgott von Babylon die „Enlilschaft", also die

götterkönigliche Gewalt über alle Menschen, abgetreten und
ihm in Babylon auf ewig die Königsherrschaft zugeteilt hätten.
Ihm selbst, Hammurapi, sei in gleichem Zuge als „Erwähltem"
des Marüduk die Führung der Menschen anvertraut worden.

Dass die Gleichsetzung von Enlil und Marüduk nicht allein als

ein theologisches Konstrukt, sondern auch als kultische Wirklichkeit

angesehen wurde, zeigt übrigens eine Weihinschrift des

mittelbabylonischen Königs Schimbar-schipak,49 der dem Enlil in
Nippur einen neuen Thron herstellen ließ, um dann in einem
langen Gebet nicht Enlil, sondern Marüduk aufzufordern, auf
seinem neuen Thronsitz Platz zu nehmen.

Betrachtet man das enüma elis genauer, so stellt man fest,
dass die Schöpfungsgeschichte keineswegs, wie lange angenommen,

miserabel komponiert worden ist, sondern dass hinter der

Figur des siegreichen Marüduk gleich mehrere ältere Vorbilder
stehen. Die Geschichte des Marüduk als drachentötender Schöpfergott

fußt nämlich auf einer uralten osttigridischen Tradition,
der zufolge Ninurta, der Sohn des Götterkönigs Enlil, den das

49 Frame (1995) 71-73 (Inschrift B 3, 1).



KOSMOLOGIE UND KOSMOGONIE IN DER ANTIKEN LITERATUR 31

Vorweltchaos verkörpernden Drachen getötet und die Welt
geordnet habe, um dann zum wahren König der Götter erhoben

zu werden. Die Geschichte von Marüduk als Sieger über
die Wasser (denn genau dies bedeutet ja der Name der Tiämat)
folgt zweifellos einer alten syrisch-palästinischen Uberlieferung,
die den uranfänglichen Sieg des Wettergottes, des Sohnes des

Himmelsgottes, über das Meer beschreibt, das von nun an in
seinen Grenzen bleiben und Land freigeben muss. Das Motiv
des mit Weisheit, List und Beschwörungskunst gegen die Mächte
des Bösen vorgehenden Helden schließlich entstammt alten
sumerischen Sagen um Asalluchi, den Sohn des Weisheitsgottes
Enki/Ea (im enüma elis auch Nudimmud geheißen). Im enüma
elis sind auf diese Weise ganz unterschiedliche Schöpfungsvorstellungen

und göttliche Personen kunstvoll verflochten und zu
etwas Neuartigem verbunden. In dem vielgesichtigen Marüduk
ebenso wie in Tiämat, der Wässrigen, die dennoch als drachen-
gestaltig geschildert ist, konnten auch ein Syrer und ein im
Osttigrisland lebender Mesopotamier die vertrauten eigenen
Vorstellungen wiederfinden. Die neue, auf Marüduk und Babylon
fokussierte Theologie inkorporierte verschiedene Traditionen
aus dem großen Herrschaftsgebiet, das nach den Eroberungen
des Hammurapi für Babylon beansprucht wurde. Sie eröffnete
all jenen, die die neuen, auf ein großes Reich ausgerichteten
Herrschaftsstrukturen zu akzeptieren gewillt waren, die
Möglichkeit, im Neuen auch die eigenen Traditionen zu erkennen
und zu pflegen.

Freilich ist die hier nur kurz charakterisierte ,Gleichsetzungs-
theologie' keine Erfindung des enüma elis. Bereits das Entstehen

von mesopotamischen Reichen im dritten vorchristlichen
Jahrtausend hatte zu zahlreichen theologischen Überlegungen geführt,
denen zufolge Götter ähnlichen Charakters gleichgesetzt, die

Götterkönige unterschiedlicher Stadtstaaten in verwandtschaftliche

Beziehungen und hierarchische Abfolgen gebracht und
ursprünglich eigenständige Überlieferungen miteinander verwoben

wurden. Ganz neu ist im enüma elis freilich die Konstruktion

des zur ,Dreieinigkeit' verflochtenen, heldenhaften Anu-,



32 STEFAN MAUL

Enlil- und Ea-Sohnes Marüduk. Den drei Hauptgöttern des

sumerischen Pantheons, die für die kosmischen Bereiche Himmel,

Erde und Wasser stehen, ist er gleichermaßen Sohn und
rückt durch seine Erhöhung zum Götterkönig in die Position
der höchsten Göttertriade, seines dreifachen Vaters.

Die Theologie des enüma elis schafft freilich nicht allein aus

pragmatischen Gründen den einen großen Reichsgott. Sie ist
nicht zuletzt auch von der Erkenntnis getragen, dass hinter aller
individuellen Göttlichkeit letztlich nur ein einziger Quell des

Göttlichen steht. Am sinnfälligsten kommt dies im enüma elis

darin zum Ausdruck, dass alle Götter ihre Handlungsautonomie

an Marüduk abtreten, indem sie ihn wissen lassen:

„Von nun an soll dein Befehl nicht abgeändert werden können,
zu erhöhen und zu erniedrigen liege nur in deiner Hand. Fest
steht dein Ausspruch, ohne Wankelmut ist dein Geheiß! Nicht
einer unter den Göttern wird je die von dir gezogene Grenze
überschreiten."50

Göttliche Eigenständigkeit jenseits von Marüduk sah der Autor
des enüma elis also von Anfang an nicht vor. Die Aussagen des

Textes gehen aber noch weiter.
Von Marüduk, der ja durch die Erschaffung des Menschen

die Versorgung der Götter auf Dauer sichergestellt hatte, ist

— so sagen es die Götter — „Unterhalt verlangt für die Sitze
aller Götter, auf dass, wo immer deren Heiligtümer seien, auch
dein Platz fest gegründet ist!"51 Nicht mehr und nicht weniger
will diese Stelle besagen, als dass Marüduk überall dort
gewissermaßen automatisch, bewusst oder unbewusst, mitverehrt wird,
wo immer in dieser Welt eine Gottheit Verehrung findet.

Noch deutlicher wird dieses Konzept in einer weiteren im
enüma elis geschilderten Rede der versammelten Götter:

„Er (Marüduk) möge festsetzen, dass die Menschen (des Landes)
ihn verehren. Dem Menschenvolk sei es bewusst, es möge seinen
Gott mit Namen nennen. Auf seinen Ausspruch hin mögen sie

50 enüma elis Taf. 4, 7-10.
51 enüma elis Taf. 4, 11-12.



KOSMOLOGIE UND KOSMOGONIE IN DER ANTIKEN LITERATUR 33

auf die Göttin achten. Opfergaben seien dargebracht ihrem Gott
und ihrer Göttin. Seien die Menschen auch aufgeteilt nach
Göttern, uns aber, so viele Namen wir auch nennen mögen,
ist wahrlich er der Gott! Auf, lasst uns seine fünfzig Namen
nennen!"52

Auch wenn die Menschen in Uruk ihre Stadtgötter, den
Himmelsgott Anum und seine Tochter Ischtar, Göttin der Liebe und
des Krieges, die Menschen in Eridu den Weisheitsgott Enki/Ea,
die Menschen in Ur und Harran den Mondgott Sin, in Sippar
den Sonnengott Schamasch, in Nippur den kriegerischen
Heldengott Ninurta und in Kutha den Unterweltsgott Nergal jeweils
als ihren höchsten Gott verehrten, steht doch der Theologie des

enüma elis zufolge hinter allen diesen Namen immer nur der eine

große Gott, den man Marüduk, aber bald lieber nur noch Bei,

„Herr", oder auch im Plural (so wie das biblische elohim) Belü,
„Herren", nennen wollte.

Dem Paradoxon vom Einen, der gleichzeitig die Vielen ist,
und von den Vielen, die gemeinsam den Einen bilden, wird das

enüma elis auf seine Weise gerecht: Die von Marüduk im
Schöpfungsakt gerettete Götterschar verleiht diesem zum Dank ihre
fünfzig verschiedenen Götternamen. Nicht nur Enlil, der alte

Götterkönig des sumerisch-akkadischen Pantheons, tritt dabei
seinen eigenen Namen „Herr aller Länder" an Marüduk ab,
sondern auch Ea, der Vater des Marüduk selbst, übergibt dem
Sohn seinen Namen und damit seine Identität: „Der, dessen

Väter seinen Namen verherrlichten", — legt ihm der Autor
des enüma elis in den Mund — „er ist doch genau wie ich!
So sei Ea sein Name! Er möge über das Gefüge aller meiner
Ämter herrschen, die Gesamtheit meiner Weisungen soll er
handhaben!"53

Vater und Sohn gehen so in der gleichen göttlichen Person
auf. Das Mysterium göttlicher Identität in Einheit und Vielfalt

erfassten babylonische Theologen, indem sie ihrem Gott

52 enüma elis Taf. 6, 113-116, 119-121.
53 enüma elis Taf. 7, 139-142.



34 STEFAN MAUL

Marüduk den Beinamen „der, der seine Väter hervorbrachte"54

gaben und so Marüduk selbst zu der uranfänglichen Kraft erklärten,

die lange, bevor er geboren war, wirkte und die Götter
und die Welt ins Sein brachte.

Wie tief aber der Gedanke der untrennbaren Einheit des

Göttlichen in der babylonischen Theologie des ersten Jahrtausends

v. Chr. verwurzelt war, zeigt die enüma ^///-Paraphrase des

Berossos, die Eusebios in seinem Chronikon überlieferte:

„Dass nämlich, als noch überall Feuchtigkeit und Wasser war
und allein die Ungeheuer in demselben waren, jener Gott (d.h.
Belos Marüduk) sich das Haupt abgeschlagen habe, und das

Blut, das von ihm herabrann, die anderen Götter aufgefangen,
mit Erde verknetet und die Menschen daraus gebildet hätten,
weshalb diese auch weise und des Geistes des Göttergeschlechtes

teilhaftig würden."55

Abweichend vom enüma elis ist es hier nicht Kingu, dessen Blut
für die Erschaffung des Menschen Verwendung fand. In Berossos'

theologischer Ausdeutung des enüma elis ist sogar Kingu,
der schuldhafte göttliche Gegenspieler Marüduks, als

Erscheinungsform des Marüduk gedacht und mit diesem gleichgesetzt.
Auf diese Weise wird aus dem geschlachteten Widersacher der
sich für die Menschheit selbst opfernde Schöpfergott.

Kultkalender, die vorschreiben, dass der Sonnengott Utu/
Schamasch mit Hymnen verehrt werden solle, die an Marüduk,
Enlil, Ninurta, Utulu und Nergal gerichtet sind, zeigen, dass

zumindest im ersten Jahrtausend v. Chr. in Babylonien die
Idee der Vielen in dem Einen auch im täglichen Kultgeschehen
tief verwurzelt war.56

Die babylonische Theologie des enüma elis, die im Weltengott
einerseits Marüduk, den Stadtgott von Babylon, sah, aber
andererseits diesen Gott als die Summe aller anderen Götter verstand,

54 enüma elis Taf. 7, 97-
55 Schnabel (1923) 255.
56 Hierzu siehe Maul (1999).



KOSMOLOGIE UND KOSMOGONIE IN DER ANTIKEN LITERATUR 35

muss nicht allein unter religionsgeschichtlichen Gesichtspunkten
betrachtet werden. Sie erweist sich nämlich auch als eine

kluge politisch-ideologische Offerte. Denn sie eröffnete all jenen,
die die neuen, auf ein großes Reich ausgerichteten Herrschaftsstrukturen

zu akzeptieren gewillt waren, die Möglichkeit, im
Neuen auch die eigenen Traditionen wiederzuerkennen und zu
pflegen. In diesem Sinne stellte das enüma elis und seine Theologie

ein Angebot dar, das einer faktischen Globalisierung Rechnung

trug, ohne lokale Identitäten zu unterdrücken oder zu
leugnen. So wundert es nicht, dass diese babylonische Theologie

auch von den Assyrern dankbar aufgegriffen und auf ihren
Gott Assur übertragen wurde. Ohne Zweifel lebte sie nicht allein
in der sogenannten religiösen Toleranz der Achämeniden und in
den vielfältigen Synkretismen der hellenistischen Zeit fort, sondern
dürfte nicht zuletzt auch das Gottesverständnis mitgeprägt haben,
das uns aus den monotheistischen Religionen wohlvertraut ist.

Literaturverzeichnis

Ambos, C. (2013), Der König im Gefängnis und das Neujahrsfest im
Herbst. Mechanismen der Legitimation des babylonischen Herrschers

im 1. Jahrtausend v. Chr. und ihre Geschichte (Dresden).
Andre-Leicknam, B. / Ziegler, C. (1982), Naissance de l'ecriture.

Cuneiformes et hieroglyphes. Galeries Nationales du Grand Palais,
7 mai - 9 aoüt 1982 (Paris).

Black, J. et al. (2004), The Literature ofAncient Sumer. Translated
and introduced (Oxford).

Bottero, J. / Kramer, S.N. (1989), Lorsque les dieuxfaisaient I'homme.

Mythologie mesopotamienne (Paris).
QtGiRGAN, G. / Lambert, W.G. (1991-1993), "The Late Babylonian

Kislimu Ritual for EsagiT, JCS 43-45, 89-106.
Cavigneaux, A. (1981), Textes scolaires du Temple de Nabu sa Hare

(Baghdad).
Charpin, D. (2003), Hammu-rabi de Babylone (Paris).
Collon, D. (1987), First Impressions. Cylinder Seals in the Ancient

Near East (London).
VAN Dijk, J.J .A. (1964), "Le motif cosmique dans la pensee sume-

rienne", Acta Orientalia 28, 1-59.



36 STEFAN MAUL

Edzard, D.O. / Rollig, W. (1987-1990), "Literatur", in D.O. Edzard
et al. (Hrsg.), Reallexikon der Assyriologie und Vorderasiatischen

Archäologie, Bd. 7 (Berlin), 35-66.
Ellis, R.S. (1995), "The Trouble with 'Hairies'", Iraq 57, 159-165.
Foster, B.R. (32005), Before the Muses. An Anthology ofAkkadian

Literature (Bethesda MA).
Frahm, E. (2011), Babylonian and Assyrian Text Commentaries. Origins

ofInterpretation (Münster).
Frame, G. (1995), Rulers ofBabylonia. From the Second Dynasty oflsin to

the End ofAssyrian Domination (1157-612 BC) (The Royal Inscriptions

ofMesopotamia, Babylonian Periods. Vol. 2; Toronto).
Galter, H.D. (1999), "Enkis Haus und Sanheribs Garten. Aspekte

mesopotamischer Natursicht", in R.R SlEFERLE / H. Breuninger
(Hrsg.), Natur-Bilder. Wahrnehmungen von Natur und Umwelt in
der Geschichte (Frankfurt), 43-72.

Geller, M.J. / Schipper, M. (Hrsg.) (2008), Imagining Creation
(Leiden).

George, A.R. (1992), Babylonian Topographical Texts (Leuven).
Gesche, RD. (2001), Schulunterricht in Babylonien im ersten Jahr¬

tausend v. Chr. (Münster).
Heffron, Y. (2014), "Revisiting 'Noise' (rigmu) in Atra-hasls in Light

of Baby Incantations", JNES 73, 83-93.
Heidel, A. (21951), The Babylonian Genesis. The Story ofthe Creation

(Chicago).
Horowitz, W. (1998), Mesopotamian Cosmic Geography (Winona

Lake).
Kammerer, T.R. / Metzler, K.A. (2012), Das babylonische Welt¬

schöpfungsepos Enüma elis (Münster).
Kilmer, A.D. (1972), "The Mesopotamian Concept of Overpopula¬

tion and Its Solution as Reflected in the Mythology", Orientalia
Nova Series 41, 160-177.

Krebernik, M. (1993-1997), "Mummu", in D.O. Edzard et al.

(Hrsg.), Reallexikon der Assyriologie und Vorderasiatischen Archäologie,

Bd. 8 (Berlin), 415-416.
Lambert, W.G. (1974), Enuma elis. The Babylonian Epic ofCreation.

The Cuneiform text. Text established by W.G. Lambert and
copied out by S.B. Parker (Oxford).
(1985), "The Pair Lahmu-Lahamu in Cosmology", Orientalia
Nova Series 54, 189-202.
(1994), "Enuma elisch", in O. Kaiser (Hrsg.), Weisheitstexte,

Mythen und Epen, Lg. 4, Mythen undEpen II (Texte aus der Umwelt
des Alten Testaments. Bd. 3; Gütersloh), 565-602.



KOSMOLOGIE UND KOSMOGONIE IN DER ANTIKEN LITERATUR 37

(2000), "The Apsü", in L. Mtlano / S. de Martino / G.B. Lan-
FRANCHI (Hrsg.), Landscapes. Territories, Frontiers and Horizons in
the Ancient Near East. Papers presented to the XLIVRencontre Assyr-
iologique Internationale. Venezia 7-11 July 1997. Part III, Landscape

in Ideology, Religion, Literature and Art (Padova), 75-77.
(2013), Babylonian Creation Myths (Winona Lake).

Maul, S.M. (1999), "Gottesdienst im Sonnenheiligtum zu Sippar", in
B. Bock / E. Cancik-Kirschbaum / T. Richter (Hrsg.), Munu-
scula Mesopotamica. Festschrift für Johannes Renger (Münster),
285-316.
(2004), "Altorientalische Schöpfungsmythen", in R. Brandt /
S. Schmidt (Hrsg.), Mythos und Mythologie (Berlin), 43-53.
(2007), "Ringen um göttliches und menschliches Maß: Die Sintflut

und ihre Bedeutung im Alten Orient", in E. Hornung /
A. Schweizer (Hrsg.), Schönheit und Mass. Beiträge der Eranos
Tagungen 2005 und 2006 (Basel), 161-183.

van de Mieroop, M. (2005), King Hammurabi ofBabylon. A Biog¬
raphy (Maiden).

Rollig, W. (Hrsg.) (1978), Altorientalische Literaturen, Neues Hand¬
buch der Literaturwissenschaft. Bd. 1 (Wiesbaden).

Schmid, K. (Hrsg.) (2012), Schöpfung (Themen der Theologie 4,
Tübingen).

Schnabel, P. (1923), Berossos und die babylonisch-hellenistische Lite¬

ratur (Leipzig).
Talon, P. (2005), The Standard Babylonian Creation Myth Enüma

Elis. Introduction, Cuneiform Text, Transliteration, and Sign List
with a Translation and Glossary in French (Helsinki).

Thureau-Dangin, F. (1921), Rituels accadiens (Paris).
Walker, C.B.F. (1987), Cuneiform (London).
Wehrli, F. (1955), Eudemos von Rhodos (Basel).
WlGGERMANN, F.A.M. (1981-1982), "Exit Talim! Studies in Babylo¬

nian Demonology, V', Jaarbericht... van het Vooraziatisch-egyptisch
Genootschap Ex Oriente Lux 27, 90-105.
(1992), "Mythological Foundation of Nature", in D.J.W. Meijer
(Hrsg.), Natural Phenomena. Their Meaning, Depiction and Description

in the Ancient Near East (Amsterdam), 279-306.
WlLCKE, C. (1977), "Die Anfänge der akkadischen Epen", Zeitschrift

für Assyriologie 67, 153-216.
Zgoll, A. (2006), "Königslauf und Götterrat: Struktur und Deu¬

tung des babylonischen Neujahrsfestes", in E. Blum / R. Lux
(Hrsg.), Festtraditionen in Israel und im Alten Orient (Gütersloh),
11-80.



DISCUSSION

D. T. Runia: It is excellent that our conversations begin with
a cosmogonic text that is earlier than any examples from the
Graeco-Roman world. Can you tell us something about the

current status of philological studies in your discipline?

S. Maul: Seit den 70er Jahren des 19. Jahrhunderts gilt die

mesopotamische Keilschrift als entziffert, und seit jener Zeit
werden Editionen mit literarischen Keilschrifttexten vorgelegt.
Freilich waren diese Schätze, so greifbar sie auch scheinen mochten,

für lange Zeit nicht ohne weiteres wirklich zu heben. Zum
einen galt es nämlich zunächst, die Sprachen des Alten Orients
eingehend zu studieren, die Feinheiten des Schriftsystems zu
durchschauen und nicht zuletzt den lexikalischen Bestand des

Sumerischen, des Babylonisch-Assyrischen und weiterer
altorientalischer Sprachen zu erschließen. So liegt beispielsweise erst
seit den 80er Jahren des 20. Jahrhunderts ein Belegwörterbuch
vor, das den babylonisch-assyrischen Wortschatz weitgehend
erfasst. Für das Sumerische ist selbst dies bis heute nicht geleistet.

Texteditionen zu erarbeiten und die Inhalte zu reflektieren,
geschah und geschieht daher zum Teil immer noch unter sehr
schweren Bedingungen. Forschungsgeschichtlich ist die
Altorientalistik ein junges Fach, dessen Stand sich in mancher Hinsicht

mit dem der Klassischen Philologie im Zeitalter des

Humanismus vergleichen lässt. Für nicht wenige Schlüsseltexte der
altorientalischen Keilschriftkultur verfügen wir noch nicht einmal

über moderne Editionen. Und elektronische Textcorpora,
die per Knopfdruck durchsucht werden können, um etwa
Parallelstellen ausfindig zu machen, sind noch weitgehend Zukunftsmusik.

Dennoch wurden in den letzten Jahrzehnten große
Fortschritte gemacht, und es gibt guten Grund zum Optimismus.



KOSMOLOGIE UND KOSMOGONIE IN DER ANTIKEN LITERATUR 39

Zwar ist es nicht leicht, aus den zumeist in kleine Scherben
zerbrochenen Tontafeln wieder vollständige Texte erstehen zu lassen.

Auch ist hierfür die Arbeit von mehreren Assyriologengenera-
tionen notwendig. Aber die luftgetrockneten oder gebrannten
Tafelscherben sind im Grunde unvergänglich und werden bei
nahezu jeder Ausgrabung in den untergegangenen mesopotami-
schen Metropolen gefunden. So darf man nahezu sicher sein,
dass in einigen Jahrzehnten nicht nur das enüma elis, sondern
auch das Gilgamesch-Epos und viele weitere kulturgeschichtlich
bedeutende Texte lückenlos bekannt sein und weit intensiver
studiert werden, als dies unter den gegenwärtigen Bedingungen
möglich ist.

K. Volk: I was wondering whether you could say a bit more
about the 'Himmelsmechanik' that Marüduk sets up after the
creation of the world from the dead body of Tiämat. How does

the text describe the position and movement of the heavenly
bodies? I am asking because it is often said that while the Mes-

opotamians, in the context of celestial divination, developed
highly sophisticated methods of observing and calculating stellar

motion, they did not — unlike the Greeks — come up
with geometrical models of the heavens. I was thus wondering
what view of celestial 'mechanics' is found, or implied, in the
enüma elis.

S. Maul: Das enüma elis versucht in der Tat, seine Aussagen
über die ,Himmelsmechanik' im Einklang mit dem zeitgenössischen

Wissen zu halten. Im ausgehenden 2. Jahrtausend v. Chr.,
in der Zeit, als das enüma elis in der vorliegenden Form entstand,
hatte die mesopotamische Sternkunde einen solchen Aufschwung

genommen, dass die Herrscher des Zweistromlandes Sternkundige

in ihre Beraterstäbe aufnahmen, in der Hoffnung, dass diese

aus den Himmelsbewegungen sowohl kommende Chancen und
Erfolge als auch drohende Gefahren erkennen würden. Das enüma
elis ist freilich nicht der geeignete Ort, um sternkundliche Abhandlungen

auszubreiten. Hierfür stand eine ganz eigene keilschriftliche



40 DISCUSSION

Fachliteratur zur Verfügung, in der die Gesetze der
Regelmäßigkeiten und vor allem auch die Unregelmäßigkeiten von
Sternbewegungen und anderen Himmelsereignissen nebst deren
zukunftsrelevanten Bedeutungen zusammengestellt waren, freilich

ohne dass hierbei geometrische Modelle eine Rolle gespielt
hätten. Die einschlägigen Passagen im enüma elis, namentlich
in der fünften Tafel, beschränken sich im wesentlichen darauf,
die Einrichtung eines 360-Tage-Jahres, gegliedert durch zwölf
jeweils 30 Tage umfassende Mondmonate, zu schildern, denen
im Himmelsgefüge jeweils drei Fixsterne zugewiesen sind, die in
dem ersten, dem zweiten und dritten Tageszehnt heliakisch
aufgehen. Der Satz dieser insgesamt 36 auf der Ekliptik stehenden

,Normalsterne' erlaubte den Sternkundigen nicht nur, Tag für
Tag durch Beobachtung den bei Tageslicht kaum feststellbaren,
exakten Stand der Sonne auf der Sonnenbahn anzugeben,
sondern auch für jeden Monat den Sonnenstand vorherzusagen und
so auch den längsten und den kürzesten Sonnentag genau zu
bestimmen. Die prognostische Sternkunde des ersten vorchristlichen

Jahrtausends fußte ebenfalls nicht auf dem Versuch,
geometrische Modelle der Gestirnsbewegungen zu entwickeln.
Vielmehr stand hier die aus Mesopotamien stammende
rechnende Astronomie im Vordergrund.

T. Fuhrer. Sie sprechen in Ihrem Vortrag von dem „Autor",
der den Text des enüma elis verfasst hat. Können wir davon

ausgehen, dass ein Individuum zu einem bestimmten Zeitpunkt
und in einem bestimmten Kontext das Werk komponiert hat?

Wenn hinter oder unter dem die irdische Ordnung konservierenden

Gott Marüduk der monarchische Herrscher in Babylon
gesehen werden kann, können wir dann von der Vorstellung
und einem kulturellen Kontext ausgehen, in dem ein Autor
— vielleicht im Auftrag des Herrschers oder des Hofes — mit
dem enüma elis das politische System zu stabilisieren und
legitimieren versucht, also affirmative Literatur verfasst?

S. Maul: Für das enüma elis ist so wie für die meisten Werke
der altorientalischen Literatur zwar kein Autorenname bekannt.



KOSMOLOGIE UND KOSMOGONIE IN DER ANTIKEN LITERATUR 41

Der Text aber ist von einem so harmonischen und schönen
Ganzen und erweist sich bei genauem Studium als eine in allen
Einzelheiten konstruierte, durchdachte und ausgewogene
Komposition, dass kein Zweifel daran bestehen kann, dass er in seiner

uns bekannten Form auf einen einzigen großen Dichter zurückgeht.

Freilich mag es durchaus sein, ja es ist eher wahrscheinlich,
dass der Autor des Textes — so wie wir dies etwa auch vom
Gilgamesch-Epos wissen — auch auf ältere Vorlagen zurück-
griff. Aufgrund sprachlicher Beobachtungen meinen wir als

Entstehungszeit des Textes das späte zweite Jahrtausend v. Chr.
ansetzen zu können. Die politischen Konnotationen des Textes
sind, wie im Vortrag aufgezeigt, nicht zu übersehen, zumal das

enüma elis in dem wichtigsten Staatsritual der Babylonier, im
Neujahrsfest, seinen ,Sitz im Leben' besaß. Aus diesem Grund
ist die Annahme wohl nicht verkehrt, dass die uns bekannte
Form des enüma elis'm einer Zeit entstand, in der Babylonien zu
einer gewissen Machtentfaltung gekommen war. Daher wird
häufig und nicht ganz zu Unrecht angenommen, dass der Autor
des enüma elis — auch wenn er eine theologische Sicht
verarbeitete, die ihren Ursprung in der FFammurapi-Zeit besitzen
dürfte — sein Werk in der Regierungszeit des babylonischen
Königs Nebukadnezar I. (1126-1104 v. Chr.) und in dessen

Auftrag schuf. Für eine Wiederbelebung der babylonischen
Herrschafts ideologic hätte dieser König, dem es gelang, die
assyrische Vorherrschaft abzuschütteln und Babylon zu neuer
Machtfülle zu führen, gute Gründe gehabt.

M. Erler: Welcher Zusammenhang (wenn es denn einen gibt)
besteht zwischen der literarischen Form des enüma elis und der
dem Text zugedachten Form: heiliger Text und Text, der

vorgetragen wird und den man auch einzeln sich immer wieder zu
eigen machen soll. Welche Elemente des Textes (Metrik,
Formeln?) kann man da nennen? Gibt es formale Bezüge zur mündlichen

Epik in Griechenland?

S. Maul: Das enüma elis ist ein poetischer Text in gebundener

Sprache, der — wohl anders als die zunächst mündlich



42 DISCUSSION

vorgetragene griechische Epik — einen festen, unveränderlichen

Wortlaut besaß. Dies beweisen uns die zahlreichen
Niederschriften des Textes, die zwar graphische Varianten, aber so

gut wie nie inhaltliche Abweichungen aufweisen. Gewiss haben

Rhythmus und Metrik des Textes bei seinem Erlernen und
Weitergeben eine große Rolle gespielt. Unsere Kenntnisse von
den Gesetzen der Metrik babylonischer Poesie sind freilich
noch sehr begrenzt. Die Ergebnisse entsprechender
Forschungsbemühungen bleiben im Fach nach wie vor sehr umstritten.

J.D. BeDubm You have described the enüma elis as a product
of a particular historical and political context, composed within
and transmitted by a particular scholastic tradition linked to the

political fortunes of Babylon and the city's civic cult. What was
the fate of the enüma elis as a piece of literature or as a mythic
tradition, once Babylon lost its political centrality, and after the

collapse of the scholastic tradition that depended to an extent
on that political centrality? Are we able to say how long this

particular narrative survived literarily in Mesopotamia? Did it
have sufficient popularity beyond state structures to survive as

a folk tradition?

S. Maul: Als Babylon im Jahr 539 v. Chr. unter Kyros II. von
den Persern eingenommen wurde, war nicht sogleich erkennbar,
dass damit die politische Eigenständigkeit Babyloniens zu einem
Ende gekommen war. Kyros II. präsentierte sich, so wie später
Alexander III. von Makedonien, als neuer König von Babylon
und legte Wert darauf, die babylonischen Traditionen
fortzuführen. Hierzu zählte nicht zuletzt die ordnungsgemäße Begehung

des Neujahrsfestes und damit auch die öffentliche
Inszenierung jener Vorstellungen, die ihren Ausdruck im enüma elis

finden. Erst die Nachfolger des Kyros brachen in der politischen
Auseinandersetzung mit Babylonien mit diesem Brauch. Alexander

von Makedonien und seine seleukidischen Nachfolger ließen
freilich gerade diese Traditionen wieder aufleben. Auch in der
sich anschließenden Partherzeit blieben sie lebendig. Während



KOSMOLOGIE UND KOSMOGONIE IN DER ANTIKEN LITERATUR 43

wir für die Zeit der Partherherrschaft diesbezüglich nur wenig
über Babylon selbst wissen, ist aber gewiss, dass das traditionelle

babylonische Neujahrsfest in prächtigster Form im
südbabylonischen Uruk begangen wurde, wo eigens hierfür riesige
Tempelanlagen errichtet worden waren, die bis zur Zeitenwende
und vielleicht weit darüber hinaus unterhalten wurden. Mit der

Aufgabe der Tontafel als Schriftträger an der Wende vom ersten

zum zweiten Jahrhundert unserer Zeit verlieren sich leider
weitere verlässliche Nachrichten über das Neujahrsfest und die

Verbreitung des noch in der Partherzeit von Schülern studierten
enüma elis. Freilich sehen wir das Fortleben der babylonischen
Tradition in hellenistischen Kontexten. Im großen Tempel von
Palmyra etwa finden sich Reliefs, die als Illustrationen zu den
im enüma elis geschilderten Mythen verstanden werden müssen.
Berossos hinterließ in seinen Antiochos I. gewidmeten Babylo-
niaka eine sehr wohlinformierte Paraphrase des enüma elis, die
nicht nur Josephus, sondern auch Eusebios zur Verfügung stand
und diesem Stoff für Genesis-Kommentare lieferte. Auch die
rabbinische Kommentartradition (namentlich Bereshit Rabbah)

greift immer wieder auf babylonisches Wissen zurück, das uns
nicht zuletzt aus dem enüma elis bekannt ist. Der Neuplatoni-
ker Damaskios schließlich gibt — sich auf Eudemos von Rhodos

berufend — noch im 6. Jahrhundert u.Z. einen Uberblick
über die im enüma elis genannten Göttergenerationen.

K. Schmid: Die Doppelgestaltigkeit von Gottheiten wie Apsü
und Tiämat im enüma elis als figurenhafte Wesenheiten einerseits

und als Naturphänomene (Süßwasserozean, Chaoswasser)
andererseits wirft die Frage auf, wie die Relation dieser beiden

Perspektiven genauer zu bestimmen und wie sie zu erklären ist.
Wie konzipiert enüma elis diese Gottheiten und welche Anteile
der Vorstellungen sind traditionell und welche innovativ?

S. Maul: Diese Frage könnte durchaus monographisch
abgehandelt werden. Daher sei hier nur soviel gesagt: Unsere vom
dachenden Olymp' geprägte Vorstellung von anthropomorphen



44 DISCUSSION

antiken Göttern entspricht in ihrer simplen Weltlichkeit gewiss
nicht dem altorientalischen Götterbild. Die Götter des Alten
Orients sind immer gleichzeitig menschengestaltig (da zur
Kommunikation mit dem Menschen fähig und bereit) und als im
Bild nicht fassbare, aber willensbegabte Wirkmächte gedacht. So

ist die Sonne einerseits der Wärme und brennende Glut aussendende

Himmelskörper, der bei Tag über die Erde zieht und des

Tempels nicht bedarf, weil er auch so jeden Menschen und jedes
Lebewesen erreicht und durchschaut. Andererseits ist er gleichzeitig

der in Menschengestalt verehrte, im Tempel wohnende
Gott von Recht und Gerechtigkeit, der an bestimmten Tagen im
Monat in Menschengestalt im Hof seines Tempels den Menschen

vor Augen tritt. Der Götterkönig Enlil agiert in mythischem
Kontext einerseits ganz wie ein König, und andererseits verkörpert

er jene unberechenbaren, kaum fassbaren und gestaltlosen
Gewalten, die in Katastrophen wie dem Beben der Erde oder
dem zerstörerischen Einfall fremder Völker ihren Ausdruck
finden. Die uranfänglichen Kräfte Apsü und Tiämat, von denen

wir bezeichnenderweise keine menschengestaltigen Darstellungen
kennen, erscheinen im enüma elis nur insofern anthropomorph,
als ihnen ein intelligenter Gestaltungswille zugedacht ist. In dem

Vortrag habe ich überdies zu zeigen versucht, dass die Vielgestaltigkeit

der Tiämat außerdem dem Versuch geschuldet ist, in der

Gegnerin des Marüduk mehrere ursprünglich voneinander
unabhängige Gestalten zu einer einzigen persona zusammenzuführen.

J. Strauss Clay: I found your paper very stimulating and was

especially intrigued by your pointing out that what we have with
enüma elis is an amalgam of varied traditions that were brought
together to serve the political and religious needs of an empire of
varied peoples and traditions. While enüma elis was widely
disseminated, it appears to have few variants and became canonical,
copied, recopied and memorized over a long period. What were
the imperial mechanisms that allowed the canonization of this
version, and how were they preserved once the empire itself had
dissolved?



KOSMOLOGIE UND KOSMOGONIE IN DER ANTIKEN LITERATUR 45

S. Maul: Diese sehr interessante Frage ist nicht leicht zu
beantworten, da uns für viele Epochen der altorientalischen
Geschichte die notwendigen Detailinformationen fehlen. Freilich

können wir beobachten, dass es den babylonischen und
assyrischen Königen stets gelang, die größten Gelehrten ihrer
Zeit — seien dies Heiler, Sternkundige und Zeichendeuter oder
Dichter und Denker — an ihren Hof zu binden. Aus neuassyrischer

Zeit wissen wir, dass einem König ein Oberster Gelehrter
(:ummänu) als Berater zur Seite stand, dem die 'Intellektuellen'
am Hof unterstellt waren. Es scheint, als hätten im Lauf der Zeit
diese von einem ummänu angeführten Gelehrtenkreise so große
Autorität und so großen Einfluss besessen, dass sie in Absprache
mit den Königen Texteditionen erarbeiten und dann so autorisieren

konnten, dass diese in der Folge von allen Schriftgelehrten
als unabänderlich betrachtet und von Generation an Generation
weitergegeben wurden. Namentlich ein Text wie das enüma elis,
das in dem wichtigsten Staatsritual Babyloniens einen zentralen

Stellenwert einnahm, bedurfte vor seiner Verbreitung gewiss
einer eingehenden Zustimmung von Königtum, Gelehrten- und
Priesterschaft. Der Vortrag des enüma elis im Rahmen des

Neujahrsfestes und das an jedermann gerichtete Gebot, den Text zu
studieren, zu diskutieren und auswendig zu lernen, dürfte zu seiner

,Kanonisierung' ganz erheblich beigetragen haben und erklären,

wieso das enüma elis bis zum Ende der Keilschriftkultur
um die Zeitenwende bekannt blieb, obgleich Babylonien seine

Eigenstaatlichkeit bereits im 6. Jahrhundert v. Chr. verlor.

R. Brague: Ce que vous venez de dire sur les problemes
particulars aux sciences comme la vötre, qui doivent commencer
par etablir les textes sur lesquels elles travaillent avant de pou-
voir les commenter de fa^on responsable, me fait penser ä une
analogie que je crois avoir dejä proposee quelque part ä propos
de ce qui separe l'etude des textes de la philosophic antique
et de ceux de la philosophie moderne. Le passage ä la 'galaxie
Gutenberg' chere ä Marshall McLuhan permet de se fonder sur
un texte qui ne pose que peu de problemes, alors que l'antiquisant



46 DISCUSSION

doit, dans l'ideal au moins, commencer par se faire un peu phi-
lologue. Je dirais non sans un sourire que ce dernier est violo-
niste, et le premier pianiste. L'un doit d'abord produire la note
juste avant de commencer ä interpreter son morceau. L'autre se

contente de jouer sur un instrument qu'un autre lui a accorde

au prealable. Les philologues sont un peu les accordeurs de

maints chercheurs en philosophic ancienne.
Dans le premier passage de enüma elis que vous citez, les mots

"Vorsprechen soll sie der Vater und erlernen der Sohn" font irre-
sistiblement penser aux paroles du Deuteronome (6, 7). Peut-on
tirer de cette ressemblance, au-delä de l'hypothese d'une influence
directe ou indirecte, qui est toujours fragile, un parallelisme
concernant le Statut du texte? En l'occurrence, celui d'un carac-
tere 'canonique' du poeme babylonien?

S. Maul: Mesopotamien und der syrisch-palästinische Raum
bildeten über viele Jahrhunderte einen gemeinsamen großen
Kulturraum, in dem über lange Zeiträume hinweg gemeinsame
Vorstellungen wuchsen, und schon aus diesem Grund können
wir in sehr vielen Bereichen der biblischen Kultur enge Parallelen

zu der mesopotamischen ausmachen. Ohne Zweifel hat
sich auch die jüdische Gelehrtenkultur in engem Kontakt mit
der Keilschriftgelehrsamkeit des Zweistromlandes herausgebildet.

Dies zeigen in aller Deutlichkeit beispielsweise die rab-
binischen Verfahren der Textauslegung, die größtenteils auf
erheblich ältere Vorbilder der keilschriftlichen Kommentarkultur

zurückgehen. Der von ihnen namhaft gemachte Aufruf
aus dem Deuteronomium, den heiligen Text stets präsent zu
halten, steht gewiss in einer Schultradition, die ihren Anfang
in Mesopotamien nahm. Ohne dass man zwischen enüma elis

Taf. 7, 147 und Deuteronomium 6, 7 eine direkte Textabhängigkeit

fordern müsste, wird freilich durch die beiden Zitate
erkennbar, dass — wie Sie es ganz richtig beschreiben — beide
Gelehrtenkulturen ihren ,heiligen Text' als im Wortlaut
unveränderlich betrachteten und ihn mit allen Mitteln zu fixieren
versuchten.



KOSMOLOGIE UND KOSMOGONIE IN DER ANTIKEN LITERATUR 47

R. Brague: Vous avez signale une influence de enüma elis non
seulement sur la Genese, ce qui est, je crois, connu depuis pas
mal de temps, mais aussi sur les commentaires de celle-ci, ce qui
me semble, ä moi qui n'y connais pas grand chose, assez nou-
veau. Vous avez nomme le grand midrash sur le premier livre de

Moi'se, Bereshit Rabba. A quels paralleles precis pensiez-vous?
Pourriez-vous nous en dire un peu plus?

S. Maul: Da es weltweit nur sehr wenige Spezialisten gibt,
die gleichermaßen mit der rabbinischen Gelehrtenkultur und
den keilschriftlichen Uberlieferungen vertraut sind, gibt es

bislang so gut wie keine Untersuchungen zu der Frage, in welchem
Maße altorientalische Uberlieferungen in die (oftmals in Baby-
lonien entstandenen) rabbinischen Bibelkommentare
eingegangen sind. Aus Raumgründen beschränke ich mich hier auf
ein kleines Beispiel, um zu zeigen, dass in diese Kommentare in
der Tat nicht wenige Vorstellungen eingeflossen sind, die uns
nicht aus der Bibel, aber aus den keilschriftlichen Uberlieferungen

bekannt sind. Ich zitiere im folgenden einen Kommentar
zu Genesis 1, 6 nach W. Shuchat, The Creation According to the

Midrash Rabbah (Jerusalem, 2002), 145: "When the Holy One,
blessed be He, ordered 'Let there be a firmament in the midst of
the waters', the middle layer of water solidified, and the nether
heavens and the uppermost heavens were formed". Die hier
ausgebreitete Vorstellung, dass es einen unteren (sichtbaren) und
einen oberen (dahinter liegenden) Himmel gebe (so auch Shuchat,
ebd. S. 145), ist der kommentierten Genesis-Passage fremd,
aber so, wie oben aufgezeigt (siehe Anm. 34), eine der zentralen
Lehren des enüma elis, die offenbar auch noch nach dem Untergang

der Keilschriftkultur seit alter Zeit zum überlieferten
Wissensschatz gehörten. Es wäre sicherlich lohnenswert, weiteres

babylonisches Gedankengut in den Auslegungen von Bereshit
Rabbah aufzuspüren.

R. Brague: On connait la theorie qui hante encore frequem-
ment certains amateurs en matiere de science des religions, selon



48 DISCUSSION

laquelle celles-ci seraient nees du desir de chercher des explications

aux phenomenes naturels, et avant tout de ceux qui nous
intriguent, voire nous inquietent, par exemple la fbudre. Cette
tentative d'explication du monde, certes encore rudimentaire,
aurait eu au moins le merite de calmer les angoisses de 1'homme

primitif. De la sorte, on aurait une version de la vieille idee de
la religion issue de la crainte, primus in orbe deos fecit timor.
Or, certains ethnologues, et je pense ici en particulier ä Evans-
Pritchard, ont fait remarquer que les hommes 'primitifs' concrets
parmi lesquels ils vivaient se souciaient fort peu de l'univers
physique qui les entourait, n'en tiraient aucun motif de crainte
et ne cherchaient nullement ä en rendre compte (E.E. Evans-
Pritchard, Theories ofPrimitive Religion [Oxford, 1965], 54).
En revanche, on rencontre des mythes expliquant l'origine
presumee de certaines institutions, par exemple des regies du
mariage, des interdits alimentaires. II s'agit done de choses

humaines, et partielles. Avez-vous une idee de ce qui motive la
construction de mythes portant sur la nature, et done sur le

tout de ce qui est? Est-elle liee, par exemple, ä la naissance de

l'Etat?

S. Maul: Mir scheint es, ehrlich gesagt, unmöglich, an dieser
Stelle in nur wenigen Sätzen darzulegen, aus welchen Gründen
und unter welchen Bedingungen in den Kulturen der Welt
Mythen entstanden und entstehen. In jedem Falle aber ist es

m. E. unangemessen, hier nach einer monokausalen Erklärung
suchen zu wollen.

R. Brague: Le processus de venue ä l'etre du monde et des

hommes, tel que le raconte enüma elis, est etonnamment violent.
Le monde que nous habitons est le resultat d'un meurtre, de teile

sorte que nous vivons dans un cadavre et en un sens de la mort
de celui qui l'habitait. Nous sommes nous-memes issus du sang
d'un dieu vaineu et immole. Le premier recit de la creation dans
la Bible est au contraire parfaitement pacifique: les choses n'op-
posent aucune resistance ni aux ordres divins qui les appellent ä



KOSMOLOGIE UND KOSMOGONIE IN DER ANTIKEN LITERATUR 49

l'existence, ni aux gestes formateurs qui les fabriquent. Peut-on
savoir ce qui est ici l'exception et ce qui est la regle?

S. Maul: Ich bin nicht sicher, ob es sinnvoll ist, hier von
Regeln und Ausnahmen zu reden, zu groß ist dabei die Gefahr,
Dinge miteinander zu vergleichen, die kaum vergleichbar sind.
Das — wie Sie sagen — „vollkommen friedliche" Szenario der

Schöpfungsgeschichte der Bibel, wird ja rasch von Mord und
Totschlag eingeholt, — man denke nur an die Geschichte von
Kain und Abel. Mir aber scheint es unangemessen, bei der
Beurteilung des enüma elis den Aspekt der Gewalt und des Blutvergießens

allzu sehr in den Vordergrund zu rücken. Das Wesentliche

an der Schöpfungsgeschichte des enüma elis scheint mir zu
sein, dass mit dem Aufkommen des ,Geistes' (siehe oben enüma
elis Taf. 1, 16-20) die Entwicklung der Schöpfung von einem

organischen Wachsen, Werden und Hervorgehen notgedrungen
übergeht zu einem dialektischen Entwicklungsschema, das von
dem Dreierschritt These, Antithese und Synthese getragen ist.

Man täte dem enüma elis Unrecht, wenn man das Augenmerk
auf die in der Tat geschilderte ,Brutalität' richten wollte. Denn
die im enüma elis beschriebenen Auseinandersetzungen spiegeln
erzählerisch die gewiss nicht unzutreffende und m. E. ungeheuer
wichtige Erkenntnis, dass Entwicklungsprozesse ganz wesentlich

von Gegensätzen und dem Drang, diese aufzulösen, bestimmt
werden.




	Kosmologie und Kosmogonie in der antiken Literatur : das sog. babylonische Weltschöpfungsepos Enūma eliš

