
Zeitschrift: Entretiens sur l'Antiquité classique

Herausgeber: Fondation Hardt pour l'étude de l'Antiquité classique

Band: 59 (2013)

Artikel:      ; das griechische Epos der Kaiserzeit und die Bezüge zur
lateinischen Literatur

Autor: Gärtner, Ursula

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-660820

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-660820
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


III

Ursula Gartner

FhspiSec;, Tt [tot ayvov scptO7tXi(Tö'ota,0s Mapcova;

DAS GRIECHISCHE EPOS DER KAISERZEIT UND DIE BEZÜGE ZUR

LATEINISCHEN LITERATUR

I. Einleitung

Der in der Uberschrift zitierte Vers entstammt einem
Gedicht der Anthologia Palatina, welches wohl vor dem Ende
des 4. Jh.s n. Chr. entstanden ist und sich unter den vorgeblichen

Kunstbeschreibungen finden lässt (16, 151)1:

'ApyeTUTOV AtSoöp IpixuSsop, &> ^sve, Aeuacrsii;,
eixova öscnrschcp xaAAet XaptTcofxevTjv.

to£t] xod YEv6p.7)v, äXX' oü voov, otov axoustp,
eoyov S7i' eücpvjpiOLi; So^av IveyxaptsvY).

oüSe yap Awetav ttot IcrsSpaxov, oüSs ypovoicrt 5

TpOL7]p Trsp0O(XSV7)<; 7]XuÖ0V SC, Alßu7)V
äXXa ßtap cpeuyouaa Tapßodcov upisvalwv

7r/)i;a xara xpaSi7)i; cpaayavov <xp.qxTop.ov.
riisptSsp, Tt [xol atvov ecp«7tXia(j<X(70£ Mapcova;

ola xa0' ^(xeTspyj^ t^euaaTO awcppocruvy)<;. 10

Sieh meine wahre Gestalt; ich bin die gefeierte Dido,
und ein göttlicher Glanz strahlt aus dem Bilde, mein

Freund.

1 Das Gedicht ist ubersetzt bei Ps.-AuSON. (Ep. 118 2 p. 420 Epigr. Bob.
45 Munari); vgl. Reichmann (1943) 9 f.; Beckby (19652) IV, 560; Baldwin
(1982) 93; D'Ippolito (1985a) 801; ClTTI (1984a) 198.



88 URSULA GARTNER

Dies war mein wirkliches Wesen, nicht das, das zu
Ohr dir gekommen,

denn mein ehrbares Tun brachte auch Achtung mir
ein.

Niemals sah ich Aineias, und niemals gelangte ich
damals,

als man Troja zerstört, schon in das libysche Land. 5

Nein, um Iarbas' Gewalt und der Hochzeit mit ihm zu
entgehen,

stieß ich dereinst mir des Stahls doppelte Schärfe
ins Herz.

Musen, ihr gabt gegen mich dem furchtbaren Maro
die Waffen!

Und wie hat er mir dann Ehre und Tugend
beschmutzt! 10

[H. Beckby]

Selten liest man in der griechischen Literatur so deutliche

Bezüge zu Vergils Aeneis\ Nicht nur wird der Dichter mit
Namen genannt (Mapwva 9), auch zentrale Gestalten, nämlich
Dido (AiSoti«; 1) und Aeneas (Atvslav 5) sowie daneben Iarbas

(Tapßaicov 7), und Schauplätze, nämlich Troia (Tpou)? 6) und
Libyen (Atßuvjv 6), tauchen auf. Der Reiz besteht in der Widerlegung

der vergilischen Darstellung und ist somit nur für den zu
erfassen, der mit dem Stoff des vierten Buchs der Aeneis vertraut
ist. Nicht umsonst hebt das Gedicht mit apyeru-rrov (1) an; der
Leser wird sofort auf das 'Urbild' Didos verwiesen, und ihm
wird somit die Darstellung in der Aeneis als korrekturbedürftig
vor Augen geführt. Zugleich ist Dido für den impliziten fremden

Betrachter des Bildes (& fsvs 1) ruhmvoll (spixu&soc; 1) —
wohl doch aufgrund eben dieser Aeneis, durch die er von der

Königin hört (ocxooeip 3). Ihr wahres Ansehen erhielt diese freilich

wegen ihres Anstandes (stz' sucpY)p.oi.<; So^av sveyxapsvy) 4).
Im Folgenden (5 ff) wird die in der Aeneis vorgegebene zeitliche

Reihenfolge aufgehoben: Dido traf Aeneas nicht, kam erst
nach ihm nach Libyen und tötete sich, um einer erzwungenen
Hochzeit mit Iarbas zu entgehen. Die Schuld, die Dido in der
Aeneis durch das Verhältnis mit Aeneas auf sich nahm, war
demnach Vergils Erfindung. Den Schluss des Gedichts bildet



IItep£Se<;, xt (xoi ayvov scpco7t>i<7(ja<jöe iWaptova; 89

die Anklage an die Musen, den 'gewaltigen' Vergil 'bewaffnet'

zu haben. Bemerkenswert ist, dass es die griechischen Pieriden2

sind, die den lateinischen Dichter so gefährlich werden ließen.

Und nun soll er die Gaben der Musen zur Lüge verwendet
haben.3 Denn er hat die Unwahrheit über Didos Anstand
(<Tco<ppo<ruv7)i; 10) verbreitet. Schuld sind demnach die Musen.

Das Epigramm ist liebenswert, allerdings nicht von größter
Subtilität. Sicher musste der Rezipient mit dem Stoff der Aeneis

vertraut sein, aber musste er sie auch gelesen haben? Unbekannt

ist, wo und für welches Publikum das Gedicht entstand.
Doch genügte zum Verständnis auch das Wissen, dass der

große lateinische Dichter den Dido-Mythos behandelt hatte.
Sicherlich beschwert sich Dido aus 'persönlichem' Grund,

doch ließe sich fragen, ob nicht grundsätzlich die Verteilung
der Musengaben an einen lateinischen Dichter beanstandet
werden soll. Interessant ist ferner, dass die hier an Vergil geäußerte

Kritik offensichtlich später missfiel, so dass aus aivov

("furchtbar") das m.E. im Gedichtzusammenhang störende,
aber der Verehrung Vergils entgegenkommende äyvov ("heilig,

rein") wurde.4 Ich habe diese Version in den Titel
übernommen, um auf das Problem hinzudeuten, ob nicht die
Verherrlichung Vergils in späterer Zeit sowie unsere heutige
Vergilsicht, d.h. seine unangezweifelte Vorrangstellung, unseren

Blick auf die griechische Epik der Kaiserzeit zu sehr
bestimmt.5

Dass man 200 Jahre nach der Abfassung des Epigramms
Vergil im griechischen Sprachbereich durchaus kannte, belegt
Christodoros, der in seiner Beschreibung der Statuen im
Gymnasium des Zeuxippos der Vergilstatue die Ehre der Schlussstellung

zukommen lässt (Anth. Pal. 2, 414 ff.):

2 Dies ist hier gezielt statt des unverfänglichen 'Musen' gesetzt.
3 Dieses Motiv kann man bis Hesiod zurückverfolgen: Theog. 27 f.: iSpisv

i^euSca rroAAa Aeysiv ctuüloicc; ofzota, | iSftev 8' e5x' eöcXwfxsv «AvjOsa ytjputraaOai;
zu den Pieriden vgl. Theog. 53 ff.

4 Zur Textkritik: aivov Brunck; äyvov ex äy- Antkologia Planudea Marci-
anus 481); äyvöv cet.; s. BeCKBY (19652) IV, 772.

5 S.u. IV.3.



90 URSULA GARTNER

Kai cpiAo<; Aüaovloicri Aiyu0poo<; STCpstts xuxvoc;,
Tcvelwv £i>£7U7)5 BepytAAto:;, öv tots 'PwpiTji; 415
©ußpwa; aAAov "Ofxyjpov ävsTpscps Ttarptoi;

Und es erglänzte der singende Schwan, der, lieb den
Ausoniern,

herrliche Worte geatmet, Vergil, den die drüben am
Tiber 415

heimische Sprache dereinst zum zweiten Homeros
geschaffen.

[H. Beckby]

Die Verleihung des Namens "zweiter Homer" an einen
lateinischen Dichter ist aus griechischem Mund einzigartig6 wie
auch die Bezeichnung -rtveicov eÜstcly]^ (415). Vielleicht sollte

man aber nicht übersehen, dass der hellklingende Schwan
ausdrücklich — nur — den Ausoniern lieb ist und dass seine

Muttersprache (toxtpioi; rf/c) 416) besonders erwähnt ist.7 Es

ließen sich noch so manche Stellen anführen, aus denen hervorgeht,

dass Griechen römische Literatur durchaus schätzten8 und
sich zum Teil direkt auf die Aeneis bezogen.9 Verallgemeinernde
Rückschlüsse sind hieraus allerdings nicht zu ziehen.

Die Aufgabe dieses Beitrags war es, der möglichen Rezeption

lateinischer Literatur in der griechischen Epik der Kaiserzeit

nachzugehen. Hierbei ergibt sich schon von Vornherein
eine Reihe von Problemen. Erstens ist die Stärke der alten

Gattung Epos im 3.-6. Jh. an sich keineswegs selbstverständlich.10
Zweitens trifft man auf eine Reihe alter und neuer Vorurteile:

6 Fur griechische Dichter war dies in der Kaiserzeit nicht unublich; vgl. z.B.
Nikanor, P. Aelius Pompeianus Paion oder Heraklit von Rhodiapolis; vgl.
Bowie (1989) 202 f.

7 Dass dort auch Figuren, die in der Aeneis auftreten, beschrieben werden
wie etwa Aineias und Kreusa (143 ff.), Dares und Entellos (222 ff.), konnte auf
eine Bekanntheit des Stoffs verweisen; vgl. Alan CAMERON (1965) 470 ff;
Baldwin (1976) 367 f.; Baldwin (1982) 82 f.; Rochette (1997) 274 f.;
Gartner (2005) 21 u. 277 f.

8 Vgl. z.B. Dion. Hal. Orat. vet. 3.
9 S.u. II.2.
10 Vgl. Alan CAMERON (2004) 328: "Indeed the resurgence of poetry after

centuries of hibernation is one of the most intriguing features of the literary



rUeptSsc;, ti \xoi ayvov IcpcoTcXtcrcraaOs Mapcova, 91

Die Epen selbst galten (und gelten z.T. bis heute) als minderwertig

und wurden oft als Motivquelle bzw. -Steinbruch
angesehen oder im Vergleich mit ihren Vorbildern wie z.B. Homer,
Apollonios Rhodios oder ggf. Vergil abgewertet.11 Die Frage
nach einer möglichen Kenntnis von, geschweige denn
Auseinandersetzung mit lateinischen Werken wurde lange als abwegig
angesehen; es galt geradezu als Gesetz, dass griechische Dichter
wie Leser lateinische Literatur nicht zu berücksichtigen
hatten.12 Heute hingegen scheint man schon beinahe in das andere

culture of Late Antiquity" Der Eindruck mag freilich tauschen, da vorher viel
verloren sein kann

11 Man hielt z.B Quintus fur einen "puerilen" Poeten (BETHE [1910] 327)
und "armen Dichterling" (KEYDELL [1931] 75), sprachgewaltig war das Verdikt
durch WlLAMOWITZ-MoELLENDORFF (1905) 216. "In trauriger Weise prostituiert

sich das kindisch gewordene Greisenalter des heroischen Epos in den Post-
homerica des Quintus aus Smyrna. Er setzt die trivialen Abrisse der Heldensage,
die in der Schule gelesen wurden, in homerische Verse um, und das ode
Nachplappern mußte einschlafern, wenn nicht zuweilen die Albernheiten so stark
wurden, daß man lachen mußte " Vergleichbar noch LLOYD-JONES (1969) 101

"Among the late Greek epic poets Quintus is by far the worst Nonnus, tasteless
and turgid beyond measure as he is throughout the immense length of the Dio-
nystaca and the Paraphrase, has a ghastly vitality that carries the reader — or at
least some readers — along with him But the anaemic pastiche served up by
Quintus is utterly devoid of life" — Freilich lassen sich insbesondere vor dem
20 Jh auch positive Stimmen finden wie z B Hermann (1840) 257 "Quintus
von Smyrna gehört zu den am wenigsten gelesenen Schriftstellern, obgleich sein
Gedicht unter den uns noch übrigen epischen Gedichten der Griechen nach
Homer das beste ist " — Ähnlich zwiespaltig fallen die Urteile zu Kolluthos aus,
vgl. z B WEST (1970) 657 f • "Colluthus is one of the very worst ancient poets
to have come down to us [ ] his only notion of the art is to arrange in hexameters

phrases borrowed from his predecessors, with little sense of their appropriateness

or of narrative coherence It is as if a parrot had learnt to fit his pseudo-
speech to the metre of Shakespeare", LlVREA (1968) XIV "la frigida inability
dello schema compositivo, ll maldestro uso delle fonti letterane e mitografiche,
1'incerta padronanza del hnguaggio epico", KEYDELL (1975a) 543 "Kolluthos
[. .] ist, wenn man von Dioskoros von Aphrodito absieht, der schlechteste Dichter

der griechischen Spatzeit"; dagegen GlANGRANDE (1974) 129 "Colluthos
was a poHe savant, who delighted in skillfully borrowing, often with felicitous
'humour' and 'malice', from his epic models, and who dexterously applied oppo-
sitio in imitando withm the framework of arte allusiva"

12 MAAS (1935) 385, vgl ferner z B KrOLL (1902) 168 f "Da konnte man
es von den Hellenen nicht verlangen, daß sie der romischen Literatur irgendwelche

Beachtung schenkten, und wirklich haben sie diese, insofern sie eine
künstlerische Leistung darstellen wollte, so gut wie ganz ignoriert, auch dann noch, als



92 URSULA GARTNER

Extrem zu verfallen, denn nun wird die Vertrautheit der
griechischen Dichter (und ihrer Leser) mit Vergil häufig als gegeben

vorausgesetzt und mit dem Instrumentarium der Intertex-
tualität gearbeitet; d.h. dass nun z.B. sogar das Fehlen von
Spuren der Aeneis in den griechischen Epen als Hinweis auf
bewusste Missachtung gedeutet wird.13 Drittens lassen sich

Beobachtungen zu einzelnen Autoren kaum verallgemeinern,
da die Entstehung dieser Epen nicht lokal eingeschränkt, freilich

aber je lokal kulturell bestimmt ist. Hier sollte man mit
Ausdrücken wie "die Griechen" vorsichtig umgehen.14 Hinzu
kommt, dass wir in vielen Fällen wenig über den empirischen
Autor und sein damaliges Publikum wissen. Viertens blicken
wir in der Spätantike auf 1000 Jahre Literatur zurück, von der

uns zudem viel verloren ist, sodass man generell nur mit Vorsicht

von direkter Anspielung sprechen sollte;15 in vielen Fällen
haben sich die Motive zu Topoi normiert oder bilden schlicht
'noise',16 das als Tradition zu erkennen, aber nicht mehr aufzulösen

ist. Fünftens und letztens muss man klären, wie die Frage
lautet: Geht es darum, ob die Dichter (und ihre Rezipienten)

römische Literatur Werke hervorbrachte, denen die gleichzeitige griechische
nichts Ebenbürtiges an die Seite zu stellen hatte. Es war schlimm genug, daß

man um der sachlichen Belehrung willen manche lateinisch geschriebenen
Werke lesen mußte, wie es z. B Dionyslos von Hallkarnaß und Plutarch mit
romischen Historikern taten- aber Genuß bereitete ihnen diese Lektüre nicht
und sie schrankten sie daher auf das notwendigste Maß ein. [ ..] Aber sich um
die Belletristik, vor allem die Dichtung der Romer zu kummern, durfte man
einem Griechen nicht zumuten. Er hatte gar nicht das Bedürfnis, sich außerhalb
der reichen Literatur des eigenen Volkes umzusehen, und hatte er es gewollt, so

waren seine Sprachkenntnisse nicht ausreichend, um romische Poesie wirklich
mit Genuß zu lesen "

13 Z.B CUYPERS (2005) 607. "We should therefore perhaps entertain the
possibility that the large discrepancies between QJuintus] and Virgil in story
matter, and the scant evidence for allusion, are not the result of ignorance but of
a well-considered 'political' scheme to ignore the Romans' national epic and
supplant it with a Greek account of the end of the Trojan war, viewed from
Greek perspective"; vgl. BAUMBACH / Bar (2007) 21; Bar (2009) 31 Zum
Methodenproblem s.u IV.3.

14 Zur lokalen Bedeutung vgl. WHITMARSH (2010)
15 Zum grundsätzlichen Problem der 'Anspielung' s.u. IV.3.
16 Vgl HlNDS (1998) 19- "the variety of kinds of background noise which

can get in the way of the rigorous study of 'direct imitations' "



rit.eptSe<;, TL (i.oi ayv6v sKptOTtXtaaaaOs Mapcava, 93

'Zugang zu den lateinischen Texten' hatten? Geht es um den
Nachweis einer 'Kenntnis' oder 'Benutzung', d.h. z.B. um
Übernahme in Inhalt, Ausdruck, Form oder Gehalt, wobei die
Rolle des Lesers offen bleibt? Will man intertextuelle Bezüge
im eigentlichen Sinn aufspüren, wie sie etwa im Verhältnis der
Aeneis zur Ilias wirksam sind; ist die Aeneis ein Subtext, den der
Leser abrufbereit haben musste? Oder geht es lediglich um den
Nachweis einer Prägung der Texte durch die zeitgenössische
Politik und Kultur, die auch im griechischen Sprachbereich
römisch bestimmt bzw. beeinflusst war?

Im Folgenden wird nach einer kurzen Einführung zunächst
ein Überblick gegeben, zu welchen Ergebnissen man mit
welchen Methoden bei den einzelnen Werken gelangt ist;17

anschließend soll, ausgehend von einem Forschungsbericht zu
Quintus Smyrnaeus, über Methodisches reflektiert und dies
schließlich an einem Beispiel demonstriert werden.

Was die möglicherweise rezipierte lateinische Literatur
betrifft, wird aus Raumgründen Vergil im Zentrum stehen.18

II. Einfuhrung19

II.l. Sprach- und Literaturkenntnisse als Voraussetzungen fiir
eine mögliche Rezeption lateinischer Werke durch griechische
Autoren

Über die sprachlichen Voraussetzungen herrscht weitgehend

Einigkeit.20 Da die Kenntnisse über die Verbreitung der

17 Die Abschnitte stutzen sich auf die Ergebnisse in GARTNER (2005).
18 Die ist auch sachlich gerechtfertigt; andere Dichter kommen weniger m

Betracht; ins Spiel gebracht wurden u.a.: Ovid (Nonnos, Quintus Smyrnaeus)
und Seneca (Quintus Smyrnaeus); Iuvenal (Lukian); die romische Liebeselegie
(P Oxy. 3723); Catull, Horaz, Properz, Tibull und Ovid (Anthologia Palatino).

19 Vgl. hierzu GARTNER (2005) 13 ff.
20 Vgl. Hahn (1906); Hahn (1907); Hahn (1912); Reichmann (1943);

Schmitt (1983); Rochette (1990); Rochette (1993); Rochette (1994);
ROCHETTE (1995a); und insbesondere ROCHETTE (1997), mit umfassender
Bibliographie; Adams / Janse / Swain (2002); Adams (2003); Gartner (2005)



94 URSULA GÄRTNER

lateinischen Sprache und Literatur im griechischen Sprachbereich

des 3.-6. Jh.s wie erwähnt wenig Rückschlüsse auf einzelne
Texte und ihre Rezipienten zulassen und der Erziehung ein eigener

Beitrag gewidmet ist,21 sei hier nur einiges in Grundzügen
umrissen. Die lateinische Sprache hatte zwar im Vergleich mit
den anderen 'barbarischen' Sprachen bei den Griechen eine
Sonderstellung inne, erreichte aber nie die Bedeutung, die das
Griechische mitsamt seiner Literatur bei den Römern besaß. Freilich

war Latein Amtssprache und für diejenigen, die einen Senatssitz

anstrebten, unabdingbar, doch war dies nur eine sehr kleine

Gruppe, und die Handhabung der Sprachregelung war in
griechischen Gebieten durchaus locker; im 6. Jh. war Latein im
Osten kaum mehr in den Amtsstuben in Gebrauch. Die
Kommandosprache im Heer blieb Latein, doch hatte das so gut wie
keine Auswirkung auf die Literatur. In den Schulen wurde Latein
gelehrt, intensiver jedoch nur in einzelnen Zentren wie Beirut,
Ägypten oder Konstantinopel. Belege hierfür sind auch die bilin-

guen Texte und Wortlisten zumeist des 4. und 5. Jh.s aus Ägypten

sowie der Coltpapyrus des 7. Jh.s aus Palästina.22 Aus ihnen
kann man schließen, dass Latein offensichtlich (auch) anhand
der Aeneis gelernt wurde.

Aussagen antiker Autoren über die Kenntnis lateinischer
Literatur im griechischen Sprachbereich hat Rochette ausführlich

behandelt.23 Verwiesen sei zumindest auf die bekannten
Stellen bei Plinius und Gellius, denen zu entnehmen ist, dass

(in Rom lebende) Griechen so viel lateinische Literatur kannten,

dass sie sich zu literarischen Urteilen befähigt fühlten.24

13 ff.; Cribiore (2003-2004); Hidber (2006); Cribiore (2007) 60 ff.; Tilg
(2010) 279 ff — Zur soziologischen Komponente des Bilinguismus vgl. HORSLEY

(1989), 6 ff; Bechert / Wildgen (1991); Myers-Scotton (1993), mit ausfuhrlichen

Literaturhinweisen; WENSKUS (2001).
21 S. den Beitrag in diesem Band von H.-G. NESSELRATH. — Der Aspekt der

Sprachen wird in dem neueren Buch von WATTS (2006) nicht berücksichtigt.
22 Zu den Papyri vgl. den Beitrag in diesem Band von P. SCHUBERT; vgl.

ferner SCHUBERT (2005) 1-11 u. Tafel 1.
23 Rochette (1997); Gartner (2005) 18 f.
24 Plin. Epist. 4, 7, 9: legitur describitur cantatur etiam, et a Graecis quoque,

quos Latine huius tibelli amor docuit, nunc cithara nunc lyra personatur; GELL. 19,



rheptöe<;, ti fxoi ayvov ecpcoTtXiaaacrOs Mapoova. 95

II.2. Verweise auf Vergillektüre

Nur vereinzelt finden wir in griechischen Texten dezidierte

Aussagen über eine Vergillektüre.25 Auf einige sei verwiesen:
Der Grieche L. Cestius Pius, der zur Zeit des Augustus in Rom
Rhetorik lehrte, habe berühmte Vorbilder der lateinischen
Literatur imitiert, um seine lateinischen Formulierungen
aufzubessern. Seneca d. Ä., unser Gewährsmann, nennt dafür eine

Vergilstelle (Aen. 8, 26 f.; Contr. 7, 1, 27).26 Für einen
Rhetoriklehrer, der in dieser Zeit in Rom weilte, ist dies vielleicht
nicht allzu erstaunlich. Auch Dio Cassius lebt in Rom, und
zwar als hoher Staatsbeamter im 3. Jh. n. Chr., so dass es nicht
verwundert, Paraphrasen dreier Aeneisverse in seiner römischen
Geschichte zu finden, allerdings in griechischer Sprache (75,
10, 2; Aen. 11, 371 ff.).27 Über Paianios, der wohl um 380
eine Eutropübersetzung vorlegte, wissen wir kaum etwas;
vielleicht ist er mit dem bei Libanios auftretenden Paianios
identisch; er scheint mit der Aeneis vertraut zu sein, da er den dort

genannten Vers (Aen. 6, 365) übersetzt und sowohl Palinurus
als Sprecher wie auch Aeneas als Angesprochenen hinzufügt
(9, 13, 1). Ein Platonscholion (Phaidr. 244b) verweist aufAen.
6, 36.28 Erwähnt sei, dass Lukian in seinem Dialog über die
Pantomime zusammenfassend mögliche Themen aufführt (46),

9, 7: tum Graeci plusculi, qui in eo conuiuto erant, homines amoeni et nostras quo-
que litteras haut incuriose doctt [...] linguae exercitationes doceret, quae nullas

uoluptates nullamque mulcedinem Veneris atque Musae haberet [...] eequts
nostrorum poetarum tarn fluentes carminum delicias fecisset, 'nisi Catullus' inquiunt
'forte pauca et Caluus itidem pauca. nam Laeuius inplicata et Hortensias muenusta
et Cinna inlepida et Memmius dura ac deinceps omnes rudia fecerunt atque absona'

(7). Selbst wenn diese Texte nicht wahrhaftige Begebenheiten wiedergeben,
gehörten die Aussagen in den Bereich des Vorstellbaren, waren allerdings doch
wohl die erwähnenswerten Ausnahmen.

25 Zum Überblick vgl. BALDWIN (1976); BALDWIN (1982); BALDWIN (1983);
Baldwin (1987); Rochette (1997) 269 ff.

26 Ob Cestius, der aus Smyrna stammte, auch dort seine Ausbildung erhielt,
ist unklar. Vgl. ROCHETTE (1997) 234 f.

27 Vgl. Baldwin (1976); Baldwin (1982); Baldwin (1983); Baldwin
(1985) 238; Baldwin (1987); Rochette (1997) 275.

28 Datierung und Lokalisierung ist hier noch unbestimmter. Zur Sibylle ist
vermerkt: BipyiVoi; Ss 6 'Puftatoiv Ay)tcp6ßv]v aüxY)v övopiai^si.



96 URSULA GARTNER

die von der Entführung Helenas über die Nostoi bis zur
Irrfahrt des Aeneas und der Liebe der Dido reichen, was durch
Macrobius' Aussage über Vergils Aeneas-Dido-Erzählung
bestätigt wird {Sat. 5, 17, 5: histrionum perpetuis et gestibus et
cantibus celebratur).

Auch in frühbyzantinischer Zeit finden sich Spuren von
Vergillektüre: Johannes Malalas, wohl in Antiocheia geboren,
zitiert in seiner byzantinischen Weltchronik aus dem 6. Jh. die
Verse 4, 302 f. lateinisch in griechischer Umschrift, um sie

anschließend zu übersetzen (285, 5 ff. Dind.); dies könnte auf
eine Originallektüre verweisen.29 Zu vermerken ist die thematische

Beschränkung auf die Eroberung Troias, das Hölzerne
Pferd und die Beziehung Didos zu Aeneas, d.h. Episoden, die
entweder von der griechischen Perspektive oder von romantischen

Aspekten bestimmt sind.30 Johannes Lydos, der ebenso

aus dem 6. Jh. stammt, zitiert bzw. paraphrasiert Vergilverse
z.T. mit Buchangabe auf Griechisch.31 Verweisen könnte man
noch auf hagiographische und spätere byzantinische historische
Schriften.32

29 Bisweilen bezieht er sich sogar auf Servius (z.B. 162, 14 ff.; 181: 6 cocpbc,

Zepßioi; o 'Pcopauov auyYpatpeup), doch liefert er an anderen Stellen, obwohl er
auf die Aeneis verweist, eine abweichende Version, die auch Servius nicht nennt:
z.B. 162: Aeneas habe Karthago aus Furcht vor Iarbas verlassen; ROSSBACH

(1917) 30 f., der die Lateinkenntnisse des Malalas fur 'unleugbar' hielt, glaubte
hieraus auf eine Lücke bei Servius schließen zu können; BALDWIN (1982) 85 f.,
hielt dagegen Malalas' Vergilkenntnisse für eher bescheiden und wollte auch eine
Kenntnis durch Übersetzung nicht ausschließen. Hierbei waren aber die griechischen

Lateinumschriften merkwürdig. Vgl. ferner KOERTING (1874) 19 ff. u. 60;
Rochette (1997) 273 f. u. 283; Wenskus (2001) 72.

30 Vgl. Baldwin (1982) 85.
31 Vgl. z.B. Mag. 1, 7; 12; 25; 34; 50; Mens. 4, 118; vgl. Baldwin (1982)

83 ff. Zu seinen Latemkenntnissen vgl. DUBUISSON (1992); ROCHETTE (1997)
253 f., 282 f., 286 ff.

32 Vgl. PEETERS (1930), zur Passion des alexandrmischen Märtyrers Panso-
phios und der Katharina von Alexandria; vgl. ferner BALDWIN (1982). —
Photios (9. Jh.) schließlich kennt durch Vermittlung von Phlegon v. Tralleis
Vergils Geburtsjahr (Bibl.. cod. 97); vgl. D'IPPOLITO (1985a) 801.



lUsptös^, xi ocyvov £<pco7tXLaa,a(j0£ Mapcovoc, 97

Bekannt ist ferner, dass es auch ansprechende literarische
Ubersetzungen Vergils ins Griechische gab.33 In der Suda ist zu
lesen, ein gewisser Arrian habe Vergil, und zwar dessen Georgien,

'auf epische Weise' in die griechische Sprache übertragen.34

Freilich wurde auch die Aeneis übersetzt; oft zitiert ist
die Aussage in Senecas Trostschrift an Polybios, der sowohl
Homer ins Lateinische wie auch Vergil ins Griechische übertrug;

interessant ist, dass es sich hierbei um eine Übertragung
handelte, die die Vorzüge des Originals möglichst gut wiedergeben

sollte und in Prosa abgefasst war (carmina, quae tu ita
resoluisti ut, quamuis struetura illorum recesserit, permanent
tarnen gratia (sic enim ilia ex alia lingua in aliam transtulisti ut,
quod difficillimum erat, omnes uirtutes in alienam te orationem
secutae sint)\ Dial. 11, 11, 5 f.). Berühmt ist schließlich die
ziemlich freie Übertragung der vierten Ecloge bei Euseb (Vita
Const. 4, 29 ff.; Oratio Constantini Magni ad sanctorum coetum
19 ff.).35

Der Nachweis griechischer Vergilübersetzungen erschwert
die Frage nach einer direkten Kenntnis. In jedem Falle aber

bezeugt das Vorhandensein dieser Texte das literarische Interesse

zumindest einer kleinen Schicht (und gerade derjenigen,

33 Vgl Weber (1835-1852); Reichmann (1943), 28 ff.; Fisher (1982).
Dies bezeugt ein Interesse an der Literatur als solcher und weist Vermutungen
zurück, man habe Vergil nur um des Spracherwerbes willen gelesen, so KRAMER

(1996) 2 f. — Zur Ubersetzung in der griechisch-lateinischen Antike allgemein
vgl Rochette (1995b) 254 ff. u. 259 ff.

34 a 3867: 'App'.avop, inoKoibq, piETacppacriv tov lAojpy'.xow xoü BepyiAAlou
kmxüq 7roi7)aap, zur Datierung in das frühe 3. Jh. n. Chr. und die Lokalisierung
in Pergamon vgl. SwAIN (1991). — Dies ist nicht der einzige Hinweis auf eine
Rezeption der Georgica im griechischen Sprachbereich: Sie scheinen auch in den

Geopomca des Kassianos Bassos Scholastikos wohl aus dem 6 Jh. herangezogen,
doch sind die den Kapiteln zugefugten Autorenbeischriften umstritten, unklar
ist, ob hier der lateinische Text oder eine Übertragung verwendet wurde Vgl.
Rochette (1997) 271 f.

35 Vgl. z.B. Reichmann (1943) 58 ff.; Baldwin (1976) 362 ff.; Fisher
(1982) 177 ff; CORONATI (1984) Es war nicht zuletzt die christliche Deutung
dieses Gedichts, die fur die Verehrung des Dichters in der Folgezeit sorgte; vgl
Rochette (1997) 276 ff



98 URSULA GARTNER

die kein Latein konnten) und muss umgekehrt den Griff zum
Originaltext nicht für alle ausschließen.

Vergil und seine Werke waren demnach im griechischen
Sprachbereich zumindest dem Namen nach bekannt. Man
konnte die Texte im Original wie auch in Ubersetzungen lesen.

Bezeugt ist dies vor allem in den östlichen Provinzen der
kleinasiatischen Küste, Syrien, Palästina und Ägypten. Konkrete
Schlüsse und insbesondere Verallgemeinerungen lassen sich
hiervon aber nicht ableiten.36 Die Stellen, die hier vermerkt
sind, bleiben vielleicht eher die — erwähnenswerten —
Ausnahmen.

III. Überblick: Griechische Epiker und Vergil37

Der folgende, chronologisch angelegte Abschnitt soll einen
Überblick geben, bei welchen Epikern man in der Forschung
an eine Kenntnis oder Auseinandersetzung mit Vergils Werken
gedacht hat. Dies kann nur summarischen Charakter haben;
dezidiert Methodisches ist dem nächsten Abschnitt vorbehalten.

III. 1. Quintus Smyrnaeus

Bei wohl keinem Epiker wurde die Frage nach der Einbeziehung

lateinischer Werke so ausführlich und kontrovers diskutiert

wie bei Quintus Smyrnaeus. Da sich bei ihm exemplarisch
zeigen lässt, wie sich das methodische Vorgehen mit welchen
Ergebnissen änderte, soll der Forschungsbericht an späterer
Stelle erfolgen. Hier sei nur Grundsätzliches skizziert.

36 Z.B. IRMSCHER (1984); IRMSCHER (1985); IRMSCHER (1986); Irmscher
hat hier vorschnell von einer wechselseitigen Wirkung der beiden Literaturen
gesprochen.

37 Vgl. Gartner (2005) 273 ff.



IIiep£Ss<;, xi y.01 ayvov e(po)7tXt{Jcyaa0£ Mapcova; 99

Quintus Smyrnaeus verfasste wahrscheinlich Ende des 3. Jh.

n. Chr. ein Epos in 14 Büchern, das die Lücke zwischen Ilias
und Odyssee schließen sollte und heute meist als Posthomerica
bezeichnet wird.38 Für ein Werk, das sich dezidiert 'homerisch'
gibt, sind die beiden Epen, was Vokabular, Sprache, Syntax,
Formelverse, Gleichnisse, typische Szenen etc. betrifft, als Sub-

texte ständig präsent. Ahnliches gilt fur Apollonios Rhodios'
Argonautika, Auch auf andere Gattungen sind deutliche Anspielungen

festzustellen, so auf die Tragödie (Aischylos, Sophokles
und Euripides) oder auch auf andere Formen (z.B. Kalli-
machos).39 Umstritten ist jedoch die Frage, worauf sich der
Dichter als stoffliche Quellen stützte. Der Stoff selbst war seit
über tausend Jahren bekannt und immer wieder literarisch

geformt worden. Angesichts der Tatsache, dass wir unzählige
Werke, die den Troiastoff behandelten, verloren haben, kann

man zwar gewisse Motivstränge bzw. -traditionen erkennen,
doch stößt eine Argumentation, die sich allein auf die
Quellenforschung stützt, schnell an ihre Grenzen. Es sei nur auf das

Problem verwiesen, dass unklar ist, ob bzw. bis wann und wo
und wenn ja in welcher Form der epische Kyklos noch bekannt
war.40 Man hat insbesondere in den Büchern 11, 12 und 13

Bezüge zum zweiten Buch von Vergils Aeneis zu erkennen

geglaubt, darüber hinaus auch in der Zeichnung einzelner Figuren

wie etwa Penthesileias (Camillas) oder sogar eine vergilische
Färbung der gesamten Darstellungsweise.41 Die Geringschätzung

der gestalterischen Fähigkeiten des Epikers hat dazu

geführt, dass man seine Dichtung oft fast ausschließlich auf
imitatio beschränkt sah. Inhaltlich hat man an folgende Quellen
gedacht: ein mythologisches Handbuch nach der Art etwa von
Ps.-Apollodor oder Proklos, das Quintus dadurch zum Leben

38 Zum Leben vgl. Gartner (2005) 23 ff.; Gartner (2010) IX f.; Baumbach /
S. Bar (2007) 1 ff.

39 Vgl. Maciver (2012) 64 ff.
40 Vgl. Gartner (2005) 28 f.; Bar (2009) 78 ff.
41 Zum Überblick s.u. IV.



100 URSULA GARTNER

erweckt habe, dass er daneben auf Dichtungen zurückgriff;42
ferner hellenistische Epen oder Epyllien über den troischen
Stoff,43 doch ist von diesen nichts erhalten, und schon Servius
oder Macrobius u.a. vermerken an entsprechenden Stellen
nichts von solchen Werken. Nur gestreift sei das Problem, dass

Macrobius (Sat. 5, 2, 4) behauptet, jeder wisse, dass das zweite
Buch der Aeneis ad uerbum paene nach Peisandros geschrieben
sei, der aber erst im 3. Jh. n. Chr. Heroikai Theogamiai dichtete,
die in 60 Büchern die gesamte Zeit umfassten. Es ist wohl Keydell

zuzustimmen, der vermutete, dass Macrobius hier in der

chronologischen Reihenfolge ein Irrtum unterlief.44

Neuere Arbeiten wie etwa der ausführliche Kommentar Bärs

zu Teilen von Buch 1 haben jedoch gezeigt, dass insbesondere

im Verhältnis zu den homerischen Epen, aber auch zur
Gattung Epos an sich Quintus' Affinität zum alexandrinischen

Dichtungsideal deutlich wird. Die intertextuellen Bezüge bieten

reiche Interpretations- und Leseanleitungen, die aber für
das einfache Textverständnis nicht unverzichtbar sind. "Die
Intertextuaiität des Quintus erweist sich vielmehr als arte allu-
siva in alexandrinischer Manier, welche dem lector doctus ein
beständiges Rezeptionsangebot zur Verfügung stellt, das von
Stelle zu Stelle genützt werden kann, aber nicht muss, während
die enarratio qua enarratio als solche ihren Gesamtsinn nicht
einbüßt. Dem Text wohnt somit das Potential inne, sowohl
einem intellektuell anspruchsvollen, gebildeten Publikum [...]
als auch einer breiteren, weniger gebildeten Rezipientenschicht

42 Vgl. Keydell (1963) 1273, u.a.
43 Vian hielt nicht nur eine hellenistische Penthesileia-Darstellung, sondern

auch eine hellenistische Iliupersis, die von der kyklischen Thebats beeinflusst war,
oder eine hellenistische Thebats und hellenistische Nostoi fur Vorbilder.

44 Vielleicht war Keydells These (KEYDELL [1935a]; KEYDELL [1975a]) eine
"simplification lllusoire", so VlAN (1959) 99; allerdings konnte Vians These
ebenso wenig uberzeugen: Er glaubte in diesem Peisandros den Verfasser der
verlorenen hellenistischen gemeinsamen Quelle fur Quintus und Vergil erkannt
zu haben. — Zustimmend zu Keydell GARSTAD (2003), mit darauf aufbauenden
Thesen zu Vergil und Nonnos, s.u. III.3.



riieptSec;, -u (i,oi ayvov scpcoTrXttfcraaös Mapoova, 101

gerecht zu werden."45 Wenn diesem Verständnis auch
grundsätzlich zuzustimmen ist, muss man sich methodisch vorsehen,

wenn man sich der Frage zuwendet, wie das Verhältnis von
Posthomerica und Aeneis zu beurteilen ist. Denn mit dem
Eingeständnis, dass manche von uns (als späten Lesern) 'entdeckte'

Anspielung in der Antike nicht von allen als solche erkannt
werden musste, schwindet die — an sich schon vage — Beweiskraft

postulierter intertextueller Bezüge als Argument für eine

Heranziehung der Aeneis.

III.2. Triphiodor

Chronologisch folgt vermutlich das knapp 700 Verse umfassende

Kurzepos Triphiodors über die Einnahme Ilions ('Duou
aAwtj'.c), das neben den Posthomerica des Quintus Smyrnaeus in
unserem Zusammenhang am häufigsten behandelt wurde, und
zwar seit über 300 Jahren.46 Triphiodor stammt aus Ägypten,
vielleicht aus Panopolis.47 Die Auffassung, er gehöre in die
'Schule des Nonnos', ist nach dem entscheidenden Papyrusfund
(.P.Oxy. XLI 2946) aufgegeben; er ist in das 3. Jh. n. Chr. zu
datieren.48 Von seinen sonstigen Werken, die er nach dem
Sudavermerk verfasst hat, wie etwa ein episches Gedicht Mara-
thoniaka, eines über Hippodameia, eine Odysseia leipogramma-
tos, ist nichts erhalten. Angeblich war er von Beruf Grammatiklehrer.49

Vergleicht man dies mit den oben skizzierten Befunden,
kann man eine Kenntnis der Aeneis nicht ausschließen.50

45 Bar (2009) 69.
46 Schon MERRICK (1739) LXII ff., konnte einen Forschungsbericht bieten.

Merrick meinte, dass Triphiodor Vergil folgte, wollte eine gemeinsame Quelle
aber nicht ausschließen.

47 Vgl. Gerlaud (1982) 6 ff.; D'Ippolito (1990) 268 ff; Dubielzig (1996)
1 ff.

48 Vgl. D'Ippolito (1990) 268 ff; Dubielzig (1996) 7 ff.
49 Zum Problem der zwei Sudalemmata unter dem Namen Triphiodor

s. Dubielzig (1996) 1 ff.
50 Vgl. Alan Cameron (1965) 494 ff.



102 URSULA GARTNER

Es gibt thematische Übereinstimmungen seines Epyllions
sowohl mit den Büchern 12, 13 und 14 der Posthomerica des

Quintus Smyrnaeus wie auch mit dem Buch 2 der Aeneis.
Diskutiert wurde vor allem die Sinonepisode, die bei Triphiodor
und Vergil einerseits große Ähnlichkeiten aufweist, bei der
Triphiodor andererseits aber den bei Vergil so entscheidenden
Laokoon nicht erwähnt. Erschwert wurde die Frage durch
motivische Parallelen und Unterschiede zwischen Vergil,
Triphiodor und Quintus in jeweils unterschiedlichen Paarungen.

Die Frage, ob Triphiodor die Aeneis kannte und wenn ja wie
er damit umging, wurde ähnlich wie bei allen hier vorzustellenden

Texten unterschiedlichst beantwortet. In der Regel wurden
die gleichen Möglichkeiten wie bei Quintus in Betracht gezogen:

Triphiodor kannte die Aeneis, Triphiodor war von der
Aeneis abhängig;51 oder es lagen gemeinsame Quellen zugrunde,
die Vergil und Triphiodor oder Vergil und Quintus vorlagen,
den wiederum Triphiodor heranzog,52 oder alle drei Dichter
griffen auf unterschiedliche Quellen zurück, die wiederum
ihrerseits Gemeinsamkeiten aufwiesen.53 In der neueren
Forschung wurde eine Kenntnis der Aeneis häufig abgelehnt, die

51 Noack (1892a); Castiglioni (1926); Cesareo (1928); Cesareo (1929);
Keydell (1931), Cataudella (1932) 334; Funaioli (1939); Keydell (1939),
in seinem bis heute einflussreichen RE-Artikel, Keydell (1941); BÜCHNER

(1961) 453; Ferrari (1962) 67 ff., Alan Cameron (1965) 495; Keydell
(1975b); Baldwin (1976) 367; D'Ippolito (1976); Perret (1977); Lenaerts
(1978), Hamblenne (1979); Hörandner (1979), Hunter (1983); Irmscher
(1985) 283; Gonzalez SenmartI (1985) 203 ff; Dihle (1989) 437, D'Ippolito

(1990)
52 KNIGHT (1932a) 188 f., sprach z.B. von zwei oder mehr poetischen Quellen,

von denen die einen von Quintus und Vergil, die anderen von Triphiodor
und Vergil benutzt wurden. Es ist zwar communis opinio, dass Triphiodor nach
Quintus schrieb, doch ist ein Beweis fur eine direkte Beziehung des einen zum
anderen und ihre genaue zeitliche Relation noch nicht erbracht. Nach LEONE

(1968), spricht vielleicht manches fur die Unabhängigkeit der beiden Autoren,
doch kann Triphiodor z.B. durchaus die Posthomerica gekannt haben, ihnen aber

nur in manchen Details gefolgt sein. Ferner hat CüARTERO (1994) 288 ff, die
Unterschiede als bewusste Opposition Tnphiodors gegen Quintus gedeutet.

53 Vgl z B. Zinizen (1979) 31 Anm. 74, 53 Anm. 128 u.o.



FlteptSsj;, Tt \ioi ayvov ecpcoTcXioCTaaöe Mapcova; 103

Frage galt als "definitivamente chiusa".54 Die methodische
Offenheit hat aber auch hier die Vertreter einer Kenntnis oder

Auseinandersetzung nicht verstummen lassen. D'Ippolito
wollte die Diskussion methodisch auf eine sicherere Stufe bringen

und hat daher zu differenzieren versucht: Seiner Meinung
nach muss man drei verschiedene Stufen der Verwandtschaft
zweier Texte unterscheiden, die Kenntnis, die Benutzung und
die Imitation;55 methodisch versuchte er die bisher meist
zugrunde gelegte Motiv- und Quellendiskussion durch Aufdeckung

definitiv römisch/vergilischer Züge im griechischen Text
zu festigen. Daher verwies er zum einen auf die römische
Färbung gemeinsamer Motive (z.B. Triph. 286 - Aen. 2, 148 f.;56

Triph. 559 ff. — Aen. 2, 604 ff.57), ferner auf die Erklärbarkeit
einzelner Passagen allein durch die vergilische Vorlage (z.B.

Triph. 281 f. — Aen. 2, 176 ff.)58 und drittens auf die Analogien

der Struktur in Einleitung und Erzählung (z.B. Triph.
1 ff. —Aen. 2, 10 ff.).59 Daneben führte D'Ippolito eine große

54 Leone (1984) 15. Vgl. Levi (1906); Heinze (19153) 52 ff. u. 78 ff.;
Mackail (1929); Knight (1932a); Knight (1932b); Vian (1959) 61 ff;
Leone (1968); Campbell (1981) 1 ff, 37 ff, 115 f. u.ö.; Gerlaud (1982)
41 ff; Chuvin (1985) 126; Cuartero (1988) 51 ff; Dubielzig (1996) 22 ff.

55 Vgl. z.B. D'Ippolito (1976) 11 ff; D'Ippolito (1985b) 24 ff; D'Ippolito

(1990) 268 ff.
56 ^(zerepo? <p£Xoq ecrasat — noster eris. Vgl. NOACK (1892a) 458; FUNAIOLI

(1939) 6 f., hatte schon auf SERV. Aen. 2, 148 zu LrvtUS (Frg. 71) verwiesen;
dagegen HEINZE (19153) 80; GERLAUD (1982) 133, mit dem Hinweis auf Od.
19, 253 f. Vgl. Leone (1984) 9 ff; Dubielzig (1996) 23 f.

57 Zum Motiv der Götter während der Eroberung Troias vgl. Quint.
Smyrn. 13, 415 ff Vgl. Noack (1892a) 459; Castiglioni (1926) 502 ff;
Funaioli (1939) 3; dagegen u.a. Leone (1984) 10; Dubielzig (1996) 24 ff.

58 Laut D'Ippolito werde allein in der Sinonrede Vergils die Rückkehr der
Griechen durch die — römische — instauratio auspiciorum verständlich; bei

Triphiodor fehle dieser Anachronismus, und damit sei unverständlich, wieso
Sinon auf einen Wiederausbruch des Krieges verweise. Vgl. KEYDELL (1931)
131; Keydell (1939) 179; Keydell (1961) 282; dagegen Vian (1959) 63 f.;
Manuwald (1985) 197 Anm. 55; Dubielzig (1996) 22 ff

59 Wichtig war D'Ippolito hierbei vor allem die Parallele ^a-X^Tl [•] <*0187]

(5) — breuiter (11), weil er hinter der Formulierung Vergils eine Auseinandersetzung

mit der homerischen Erzählweise annahm (Sitjvsxecok; Od. 7, 241 ff; vgl.
MaCR. Sat. 5, 5, 2), mit der sich Triphiodor polemisch gegen Quintus wende;
vgl. D'Ippolito (1976) 15 ff; dagegen Leone (1984) 12 f.



104 URSULA GARTNER

Zahl von Parallelen im Ausdruck an.60 All dies wurde von Leone

mit Hinweisen auf gemeinsame Quellen zurückgewiesen.61
'Beweisen' lässt sich m.E. methodisch hier wenig. Zu beachten

ist, dass sich das Werk in seiner Konzeption als Epyllion
grundsätzlich von dem Großepos des Quintus unterscheidet, der eher

auf unterschiedliche Quellen und Motivvarianten zurückgriff.
Leone lässt es durchaus als plausibel erscheinen, dass Triphiodor
eine Variante aufgriff, die älter als die Vergilische war, d.h. dass

er sein Werk nicht aus der Aenets 'entwickelt' hat.62 Freilich
kann die These nicht alle Fragen lösen wie etwa die
Widersprüchlichkeit der Sinonrede;63 vor allem aber hat der Ansatz
methodisch betrachtet einen grundsätzlichen Mangel: Er beruht
allein auf Motivparallelen64 und zieht nicht in Betracht, dass

spätere Dichter, anders als Kopisten, eigene Dichtungsprinzipien
haben und somit frei über die Motive verfügen können;

zudem bleibt die Frage, ob der Leser hier Bezüge erkennen
konnte oder nicht, außerhalb der Betrachtung.

Die Frage scheint bei Triphiodor zur Zeit zu ruhen. Neuere
Arbeiten nehmen kaum Stellung.65

III.3. Nonnos

Nonnos aus Panopolis schrieb im 5. Jh. in 48 Büchern ein
Epos mit dem Titel Dionysiaka. Da für ihn sowohl Alexandria

(1, 13) als Wohnort wie auch ein Aufenthalt in Berytos

60 D'Ippolito (1990) 270 f.
61 Nach anfänglicher Unsicherheit ebenso DUBIELZIG (1992) 495; DuBIELZIG

(1996) 22 ff.
62 Genauso ist Cesareos Ansatz (CESAREO [1928], CESAREO [1929])

zurückzuweisen, die Unterschiede seien durch das stümperhafte Vorgehen Triphiodors
entstanden.

63 281 f. u. 296 ff.; Vgl. Dubielzig (1996) 22 f.
64 Die These der — verschiedenen — gemeinsamen Quellen aller drei

Dichter wirkt dabei häufig sehr konstruiert.
65 Oberflächlich z.B. YPSILANTI (2007) 93 Anm. 1 u. 94 Anm. 3, die unkritisch

davon ausgeht, dass alle (Quintus, Triphiodor und Vergil) "material from
the Aethiopts, the Little Iliad and Iliou Persis" gebrauchten.



riieptöe«;, ti fxoi ayvov e<pcoTcA£c7<TaG0£ Mapcova, 105

bezeugt (41) sind, konnten durchaus die äußeren Voraussetzungen

gegeben sein, lateinische Literatur kennenzulernen.
Auch der weite Kreis der nachweislich herangezogenen griechischen

Literatur und der Umgang mit ihr könnten dies vermuten

lassen. Hier kommt nicht nur Vergil, sondern thematisch
und von Anlage, Konzeption und Gehalt vor allem Ovid in
Frage.66 Braune war es, der die Phaeton-, Kadmos-, Aktaion-
und Daphnegeschichte bei Nonnos als gezielte Auseinandersetzung

mit Ovids Darstellung interpretierte. Er berücksichtigte
dabei nicht nur 'wörtliche' Parallelen, sondern auch Auslassungen,

Umstellungen und Wiederaufnahmen in anderem
Zusammenhang.67 Man hat in Einzelheiten sogar Bezüge zur Aeneis
erkennen wollen.68 Vor kurzem hat Mazza versucht zu zeigen,
dass Nonnos durch die Form des Mythos die Realität seiner

eigenen Zeit darstelle: das römische Imperium des Ostens mit
Konstantinopel als neuem Rom. Hierbei sehe er dies in seiner
Kontinuität und nicht auf Rom begrenzt.69 Mazza verwies aber

66 Cataudella (1932) 333; Braune (1935); Keydell (1935b); Lenz
(1937); Braune (1948); D'Ippolito (1964); Vian (1964); Alan Cameron
(1965) 495; KEYDELL (1966) 26 f. (mit Einschränkungen); SCHULZE (1966);
Diggle (1970) 180 ff.; Petersen (1974) 177 f.; Baldwin (1976) 367; Schulze
(1985); Harries (1994) 64; Due (1994) 38ffi; Frangoulis (1999). Bei Nonnos

schien es VlAN (1976) XLVI f., eher möglich, dass der griechische Dichter
auch lateinische Literatur heranziehen konnte. Dagegen- CASTIGLIONI (1932)
325 ff; Maas (1935); Knox (1988). — Daneben wird auch das Verhältnis zu
Nemesian diskutiert; vgl. VlAN (1995) 199-214 L'ipopie posthomerique 556
ff.); Magana Orue (1997), zu Nemes. 3, 333 ff. — Nonn. Dion. 12.

67 Vgl. ferner FauTH (1981) 75: "in jenen von Ovid poetisch vorgepragten
Dunstkreis von mythisch belebter Vegetation und erotisch motivierter
'Verwandlung'"; vgl. FAUTH (1981) 39, zu Marsyas: Nonn. Dton. 1, 41 ff.; 19, 118
ff.; Ov. Met. 6, 387 ff., u. 108, zur Bestrafung der Tyrrhener: Nonn. 45, 95 ff.
245 ff; Ov. Met. 3, 605 ff. — Newbold (2008), der die Aktaionepisode bei
Nonnos ausführlich behandelte, ging auf eventuelle Parallelen oder gar Bezüge
zu Ovid nicht ein.

68 Vgl. Cataudella (1932) 334. Zu den Motiven vgl. D'Ippolito (1964)
310 f. u. 317; D'Ippolito (1987); D'Ippolito (1991); Garstad (2003),
bes. zur Kadmos-Episode (Dion. 13) und Aen. 4, der allerdings von Peisander
als intermedialer Quelle ausging. Gegen einen Ruckgriff auf Ovid oder Vergil:
CASTIGLIONI (1932) 325 ff; Gerlaud (1982) 235.

69 Mazza (2010) 145; vgl. 148.



106 URSULA GARTNER

nicht nur auf politische Strömungen, sondern glaubte, ohne
dies zu diskutieren, wohl auch deutliche Bezüge zu Vergils
Aeneis zu finden.70 Freilich sind viele Darstellungen der
römischen Macht sehr allgemein, so dass man hier höchstens

gemeinsames Gedankengut vermuten mag.71

Erwähnt sei immerhin, dass einmal bei Nonnos das Lateinische

genannt wird, denn bei der Geburt der Beroe erscheint
Hermes mit einer 'latinischen Tafel', die die Zukunft verkündet

und mit dem Hinweis auf die 12-Tafeln den Charakter der
Stadt Beirut als Zentrum der Rechtswissenschaft aufgreift. Dies
ist mit der Macht Roms, die 'mit dem Zepter des Augustus'
begonnen habe, verbunden.72

Auch hier ist die Forschung bis heute geteilter Meinung, was

Bezüge zur lateinischen Dichtung betrifft. Als einer der neueren

sei Shorrock genannt: "it must be pointed out that there
exists no definitive evidence for Nonnus' familiarity with Ovid.
Indeed, it is by no means certain that Nonnus read any Latin
literature at all. [...] Nonnus [...] belonged to an elite literary
coterie, steeped in the sophistication of Hellenistic poetry;
whatever contact he may have had with Latin language, the

poetry of Ennius, Lucretius, Virgil and Ovid appears to have

meant nothing to him. It is upon the city of Athens that his

gaze is symbolically fixed, not the city of Rome. And it is

70 Z.B. zur Gründung Dardanias durch Dardanos in 3, 189 f£; hier meinte
MAZZA (2010) l45f-, über II. 20, 215 ff., wo Aineias seine Familie auf
Dardanos, den Grunder Dardanias, zurückfuhrt, eine Beziehung zu sehen: "Nonno
con tale allusione omerica fa dunque specifico riferimento alia linea che da Dar-
dano porta ad Anchise ed Enea, genus unde Latinum, Albanique patres et alta
moenia Romae."

71 Man denke z.B. an die Hören bei Nonn. 3, 198 f.: Tlpai | xotpavlv)?
äAufoio 7rpop.avTisp Aucxoviyjcov, was an Vergils Imperium sine fide dedi (Aen. 1,

279) erinnern kann, aber nicht muss.
72 Vgl. 41, 159 ff.: tpOapevop Si y.'.v (oxst Tapir«, | eaeropsvcov x^puxa, Aax-

iv£Sa SsXtov, äctpcüv, | eip Bsp6y]<; coSiva ptoyouToxop -/jXtiOcv 'Epfrijt;, | xal ©sptp
EiXslOuia, xal olSaXeou Sia xoXttou | (TT£ivop.sv7)c; öSTvop äva—Tüi;acra xaXuTtxpTjv |

oi;u ßeXop xoucpi^e ircmavofXEvou toxstoio, | Oecrpa SoXcovop s'/ourra'; 389 ff:
(JX7)7rTpOV oXvjp AuyOUCTTOp OT£ /OoVO- -qVlOySUCJEl, | 'Pciip-T) (XSV CA)ill 8tdpT|<J£Tat

Aüuoviop Zeup | xoipavlrjv, Bspoyj 8e yapl^ETai ypila Osupcov, | oiznö-ce Otopy/Oslrja
(pepsacraxscüv im vvjtov | cpöXomv 'jypopoOoio xaT£\W7)<jet iOxoTta-pyjp.



lUeptöe<;, xi p.ot, ayvov ecpco7i:Xi(jGa<70e Maptova, 107

Homer, not Ovid (or Virgil) whom he calls by the name of
Father."73 Mag man einer solch generellen Betrachtung auch
zustimmen, bleibt dennoch die Schwierigkeit, Parallelen zu
erklären; hier greift man dann oft wieder zum Argument der

gemeinsamen (hellenistischen) Quellen.74

III.4. Kolluthos

Bei Kolluthos hat man an einen Bezug zu Ovid gedacht. Er
stammt wie Nonnos aus Ägypten, und zwar aus Lykopolis.
Seine Blütezeit lag in den Jahren um 500 n. Chr. Er scheint
einer der am umfassendsten an der griechischen Literatur
geschulten Leser und Dichter seiner Zeit gewesen zu sein; wie
Nonnos geht es auch ihm darum, den Mythos neu zu beleben.
Nicht erhalten sind sechs Bücher Kalydoniaka, Preisgedichte
und Persika. Das Epyllion über den Raub der Helena, 'ApTtayf,
'EXsvvjt;, seine einzige Hinterlassenschaft, ist aber in der
Verbindung von hellenistischer Form und homerisch/kyklischem
Inhalt für ihn kennzeichnend. Hier nach inhaltlichen Vorbildern

zu suchen gestaltet sich als höchst kompliziert;75 kaum
ein Stoff war so beliebt wie das Parisurteil und die sich
anschließende Entführung. Ob und wenn ja, bis wann und
wo die kyklischen Epen, d.h. hier die Kyprien, noch gelesen
wurden, ist wie gesagt ganz ungewiss. Behandelt wurde der
Stoff, insbesondere die Schuldfrage Helenas, auch in Prosa,

man denke nur an Herodot (2, 112 ff.), Thukydides (1, 9),
die Reden des Gorgias und Isokrates; die Bühnenstücke des

73 SHORROCK (2001) 110 f.; vgl. KNOX (1988): "The Roman poets had very
clear reasons, rooted in the development of their culture, for their deep and
fruitful interest in Greek poetry. The onus of proof continues to lie with those
who maintain that Nonnus had a similar interest in Ovid."

74 Vgl. HARRIES (1994) 60 Anm. 16, der von "undeniable community of spirit

between the two poems" sprach und dies durch "a similar temperament and a

liking for the same kinds of Hellenistic poetry" erklären wollte; vgl. HOPKINSON

(1994) 3.
75 Vgl. z.B. Magnelli (2008) 163 ff.



108 URSULA GARTNER

Sophokles, Kratinos und Euripides griffen den Stoff auf. Wir
wissen nicht, ob es ein hellenistisches Epyllion gab; Lykophron
ließ jedenfalls seine Alexandra mit der Entführung Helenas

anfangen. Dennoch hat z.B. Rocca bei der Behandlung der

Frage, welche Rolle die Überredung Helenas im Rhetorikunterricht

spielte, auf Ovid verwiesen.76 Da sie bei Nonnos von
deutlichen Bezügen zu Vergil ausging, glaubte sie, dass die

'Verbreitung der rhetorischen Schule des Nonnos' auch eine

Verbreitung der verwandten lateinischen Werke mit sich bringen

konnte. Dies war für sie die Grundlage, von einem direkten

Bezug zu Ovids 16. Heroidenbrief ausgehen zu können.77

In der Überredung der Helena durch Paris glaubte sie, sowohl
einzelne Motive wie die Person des Paris auf Ovids Darstellung
zurückführen zu können.78 Mag das schon methodisch nicht
überzeugen, so scheint mir die Erklärung der 'Abweichungen'
kaum mehr haltbar: Kolluthos habe nur einen Teil des ovidi-
schen Briefes gekannt.79

Gerade bei einem Stoff, der sowohl in der Dichtung wie im
rhetorischen Schulbetrieb so beliebt war, scheint eine 'Benutzung'

kaum beweisbar, ganz zu schweigen davon, ob man hier
von einer Anspielung sprechen und welche Funktion diese

haben könnte.

III.5. Musaios

Von Musaios, der wohl zwischen Nonnos und Kolluthos
anzusetzen ist, stammt das Epyllion über Hero und Leander,

76 ROCCA (1995); sie stutzte sich fur ihre allgemeineren Aussagen relativ
unkritisch vor allem auf Cataudella (1932).

77 Die Parallelen hat schon ZÖLLNER (1892) 55 ff., auf eine verlorene
gemeinsame alexandrinische Quelle zurückgeführt.

78 Vorher z.B. WEST (1970) 658.
79 ROCCA (1995) 46: "Certamente se Colluto avesse conosciuto tutta l'epis-

tola XVI dl Ovidio se ne sarebbe servito anche altrove (e come si potrebbe
negarlo nel poeta tardo greco che raffazzona senza discenimento tutto quanto la
tradizione gli offre?), cosa che non e awenuta."



nteptSeg, t{ (xoi ayvov ecpomXtaaaaOe Mapcova, 109

Ta xa0' 'Hpcb xal AsavSpov, in 343 Hexametern. Auch wenn
der Einfluss des Nonnos unbestreitbar ist, nimmt Musaios doch
in Form und Intention eine deutliche Gegenposition ein, indem
er die Darstellung auf Weniges reduziert: Liebe, heimliche Ehe,
Tod.

Obwohl die neuzeitliche Rezeption des Stoffs stark von
Musaios geprägt wurde, ist zu beachten, dass er schon in der
Antike zu den bekanntesten zählt. Die älteste uns erhaltene

Darstellung des Mythos in Vergils Georgica (3, 258-263)
kommt ohne Namensnennung aus (iuuenis 3, 258; uirgo 3,
263), wozu Servius vermerkt: Leandri nomen occultauit quia
cognita eratfabula. Ovid hat das Thema mehrmals behandelt;80

es ist nun die Frage, ob Musaios dessen Heroidenbriefe 18 und
19 heranzog, wie neuerdings wieder Giebel vermutete.81 Sie

meinte ferner, dass die gebildeten Leser82 sich an Apuleius'
Goldenen Esel erinnert fühlen konnten, wo im Märchen von
Amor und Psyche eine Lampe eine vergleichbare Rolle spielt.
Während Giebel hier nicht zwischen griechischen und lateinischen

Lesern unterschied, schrieb sie beiden später verschiedene

mögliche Assoziationen zu, ließ aber offen, ob diese vom
Text intendiert sind: Der Dichter, der sich als Liebesratgeber
geriere, beziehe sich auf den Roman des Achilles Tatios, der
römische Leser hingegen fühle sich an Ovids Liebeskunst
erinnert.83 Die Kenntnis der Aeneis allgemein setzte sie voraus,
wenn sie behauptete: "Und wenn Musaios seine Geschichte

zum bitteren Ende hin wendet, dunkelt er sie ab mit düsteren
Farben aus Vergils Aeneis: Eine Hochzeit ist es ohne die übliche

Einbettung in die segnenden Riten der Gemeinschaft — so
wie Dido und Aeneas in Karthago auf der Jagd bei einem
Gewitter in einer Höhle Zuflucht suchen und dort eine unter

80 Vgl. neben Her. 18 u. 19: Am. 2, 16, 31 ff.; Trist. 3, 10, 41 f.
81 GIEBEL (2009) 34. Grundsatzlich dagegen: SCHOTT (1957).
82 GIEBEL (2009) 37, ging von einer — nicht weiter differenzierten — gebildeten

Leserschaft aus: "Die gebildeten Leser, schon vom Schulunterricht her mit
griechischer wie lateinischer Literatur vertraut".

83 Giebel (2009) 38.



110 URSULA GARTNER

unheilvollen Vorzeichen stehende Hochzeit feiern."84 Doch
fehlen Marker, um Ovids oder Vergils Text als Subtexte
unverzichtbar zu machen.

Man hat auch hier wieder an eine verlorene gemeinsame
Quelle aus dem Hellenismus gedacht.85 M.E. ist uns zu viel
verloren, um eine fundierte Aussage machen zu können — dies

wird durch die Vergilstelle samt Serviuskommentar überdeutlich.

III.6. Oracula Sibyllina

Auch in den Oracula Sibyllina hat man Verbindungen zur
Aeneis erblickt. Ihre heutige Form erhielten diese wohl erst
im 5. Jh. n. Chr., doch gehen sie z.T. auch in vorvergilische
Zeit zurück. Eine Beziehung zum vergilischen Text ist in
diesem Falle also noch komplizierter. Schon Kurfess glaubte
beweisen zu können, dass Beeinflussungen in beide Richtungen

festzustellen seien, dass nämlich zum einen Vergil ältere
Teile der Oracula Sibyllina aufgriff,86 zum anderen selbst von
jüngeren Passagen aufgegriffen wurde:87 Relevant ist das elfte
Buch (z.B. 11 9), 144 ff. zu Aen. 2, 721 ff.) sowie das

siebte und achte Buch (7, 139 ff. zu Ecl. 4, 40 f.; 8, 474 ff.
zu Ecl. 4,50 ff.). Die erstgenannte Stelle ist besonders interessant,

denn nicht nur die Vorhersage, dass ein Sohn des Assa-
rakos-Hauses aus Troia fliehen, das Meer überqueren und
eine Stadt gründen wird, lässt uns sogleich an die Aeneis

denken; daneben wird auch ein Bild des Aeneas vorgestellt,
in dem er — den Vater auf den Schultern und den Sohn an
der Hand — Troia verlässt. Doch hat Vian auf Ubereinstimmungen

der Oracula mit der entsprechenden Passage in den

84 Giebel (2009) 38.
85 Vgl. z.B. Keydell (1969).
86 Vgl. z.B. Or. Sib. 3, 726 - Aen. 3, 700 f.; Or. Sib. 3, 271. 675. 714 -

Ecl. 4, 39; allg. Or. Sib. 3, 652 ff. 663 ff. 702 ff - Ecl. 4.
87 Kurfess (1951); vgl. Kurfess (1954); Kurfess (1955).



IltsptSe«;, Tt (jLot ocyvov ecpcoTCXtcrfTacTÖe Mapcova; 111

Posthomerica des Quintus (13, 315 ff.) gegenüber der Aeneis
aufmerksam gemacht.88 So haben wir auch hier ein nahezu

undurchdringliches Geflecht von Motivsträngen.89

II1.7. Weitere Werke

Der 'orphische' Bologna-Papyrus {P.Bon. 4) hat mit seinen
Parallelen zur Unterweltsbeschreibung im sechsten Buch der
Aeneis ähnliche Überlegungen hervorgerufen.90

Seltener hat man den Einfluss Vergils auf die Lehrgedichte
unter dem Namen Oppians vermutet. Die fünf Bücher Halieu-
tika sind Marc Aurel und Commodus gewidmet; bekannt ist,
dass dieser Dichter in Rom am Kaiserhof verkehrte.91 Ferner
schrieb er insgesamt dem Imperium und dem Kaiserhaus die
Rolle des Garanten für Frieden und Gerechtigkeit zu. Doch ist
dies zu allgemein, als dass man hier Bezüge z.B. zur Aeneis
herstellen könnte.

Deutlich anderen Charakter haben die dem Kaiser Caracalla

gewidmeten vier Bücher Kynhegetika. Capponi hat an einen

möglichen Einfluss Vergils gedacht.92 Hierzu führte er eine

ganze Reihe paralleler Ausdrücke, Phrasen und Junkturen an,
gab aber selbst zu, dass sich eine Nachwirkung nicht zweifelsfrei

beweisen lässt. Die Frage, welche Rolle die Bezüge für den

Rezipienten haben könnten, wird nicht gestellt, scheint auch
nicht ergiebig zu sein.

Noch weniger lässt sich zu nicht erhaltenen Werken sagen;
gleichwohl ist zu vermerken, dass viel verloren ist, wo sich

88 VlAN (1969) 122 f. u. 142 (228) Anm. 1 f.
89 Vgl. Gartner (2005) 243 ff.
90 Zur Veröffentlichung vgl. MERKELBACH (1951) u. LLOYD-JONES / PARSONS

(1978). Das zeitliche Verhältnis und die sich daraus ergebenden möglichen
Beziehungen sind umstritten; zumeist wird eine gemeinsame Quelle oder Tradition

vermutet; vgl. TREU (1954); SETAIOLI (1970); HORSFALL (1993); MaRINÖiC
(1998) 55.

91 Suda s.v.; ATHEN. 1, 13c.
92 Capponi (1988).



112 URSULA GÄRTNER

schon rein thematisch eine Beziehung denken ließe. So hat der

— in seiner Zeit sehr angesehene — Nestor von Laranda zur
Zeit des Septimius Severus eine Ilias leipogrammatos, Metamorphosen,

eine Alexandreis, Alexikepos, Panakeia u.a. verfasst.

Wichtiger ist sein oben schon erwähnter Sohn Peisandros.
Dessen Epos Heroikai Theogamiai, das in 60 Büchern sämtliche

Mythen umfasste und den epischen Kyklos endgültig
verdrängte, hatte so deutliche Parallelen mit Vergils Aeneis, dass

Macrobius {Sat. 5, 2, 4 f.) ihn wohl fälschlicherweise für eine

Quelle des lateinischen Dichters hielt. Doch kann hier nur
spekuliert werden.93

Mein Beitrag war auf das Epos beschränkt, daher sei auf
andere Gattungen nur verwiesen:

Hervorzuheben ist der Roman: Chariton hat vielleicht
Aspekte der Beziehung zwischen Dido und Aeneas aufgegriffen.94

Bei Longos hat man wegen des Hirtenmilieus an die
Bucolica und Georgica Vergils gedacht95 und bei Heliodor an
die Herrscherethik, die in den Worten des Anchises zum
römischen Herrschaftsauftrag wurde {Aen. 6, 853).96

Daneben ist die kaiserzeitliche Lyrik zu beachten. Hose
vermutete eine mögliche Rezeption von Elementen der römischen

93 S.o. III. 1. — Garstad (2003) 13 ff, sah z.B. in Peisander die intermediale
Quelle für Nonnos in seiner Kadmosdarsteliung und Vergils 1. u. 4. Aeneisbuch.

94 Vgl. CATAUDELLA (1927); Cataudella (1932) 333 f.; zustimmend
Büchner (1961) 453; Irmscher (1985) 282; u.a. Ruiz-Montero (1994)
1009, wollte eine "gemeinsame alexandrinische Vorlage nicht ausschließen".
TILG (2010) bes. 271 ff., hat sich dezidiert für eine deutliche Bezugnahme des

Romans auf die Aeneis ausgesprochen; vgl. 281 f. zum Verhältnis der anderen
griechischen Romane zur Aeneis.

95 Vgl. z.B. 2, 3, 3 - Verg. Georg. 4, 127 ff; 2, 7, 6 - Eel. 1, 1; 2, 32 f. -
Ecl. 2, 28 ff; 3, 3, 2 - Georg. 4, 135 f.; 3, 3, 4 - Georg. 3, 300 f., 320 f. Vgl.
Edmonds (1916) VII; Valley (1926); Schönberger (19894) 190 f.; neuerdings

wieder HüBBARD (2006). — Für eine lediglich thematische Verwandtschaft

plädierten; Mittelstadt (1970) 215; Bowie (1985) 80 f.; DuQuesnay
(1981); Hunter (1983) 76 ff; Vieillefond (1987) CXXIX ff; Cresci (1987).

96 HLD. 9, 21, 1; vixäv yap xaAov toup QÜpoüp soTOjTap piv rede paya'.p
7r£7tTC0X0Ta<; 8e Tatp sürrouatp. Vgl. HOLTORF (1959) 79.



FUeptösc;, tt fioi ayvov ecpco7r>ia<Ta<70e Mapcova, 113

Liebeselegie.97 Die Datierung des Romhymnus der Dichterin
Melinno ist umstritten; die Topoi der Roma aeterna sind jedoch
so auffällig, dass man an eine Beziehung zur Aeneis gedacht
hat.98 Schließlich sind die Gedichte der Anthologia Palatina zu
untersuchen.99

Bewusst ausgeklammert wurde hier die christliche Literatur,
um den Rahmen nicht zu sprengen.

IV. Methoden und Argumentationsmuster am Beispiel einer
möglichen Vergilrezeption in den Posthomerica des

Quintus Smyrnaeus

IV. 1. Quellenforschung

Die früheren Arbeiten gingen zumeist quellenkritisch vor;
auch wenn dies heute oft despektierlich betrachtet wird, muss

man zumindest dankbar für die Aufarbeitung der Parallelen
sein. Wer sich einmal zu einem Motiv auf die Verfolgung
sämtlicher Variationen eingelassen hat, wird zudem vorsichtig
sein, schnell von direkten Beziehungen zu sprechen, denn
irritierend bleiben häufig die wechselnden gemeinsamen
Abweichungen immer wechselnder Textpaarungen gegenüber weiteren

verwandten Darstellungen.
Den Ansatzpunkt bildeten in der Regel Parallelen im

Ausdruck, in Motiven sowie in Szenen. Die Forscher, die gegen eine
Kenntnis der Aeneis plädierten, erklärten diese Übereinstimmungen

durch eine oder mehrere gemeinsame Quellen. Sachliche
Unterschiede und Abweichungen in der Erzählweise galten als

97 Hose (1994).
98 Anth. Lyr. Graec II 315 f. (II2 6, 209 f.). Vgl. Bowra (1957); WEST

(1978); Gauger (1984); Zuntz (1992) 53 ff
99 Zum Uberblick vgl. ClTTI (1984a); vgl. ferner: CATAUDELLA (1982) 84

ff.; ClTTI (1984b); Williams (1978) 125 ff; Hubbard (2006) 510 f., plädierte
fur eine Bezugnahme von Anth Pal 6, 96, 1 f. (Erykos) auf Ecl 7, 3 f. —
Neuerdings hat DE STEFANI (2006) fur Paulus Silentiarius Vertrautheit mit der
lateinischen Dichtung angenommen.



114 URSULA GARTNER

Argument gegen eine Kenntnis; dass Quintus sich bewusst absetzen

wollte, wurde gar nicht in Betracht gezogen100 oder als "nicht
methodisch", so Norden, abgelehnt.101 Die Forscher, die sich für
eine Kenntnis aussprachen, verwiesen vor allem aufdie auffallenden

wörtlichen Parallelen sowie auf die Tatsache, dass sich auch
außerhalb des thematisch verwandten zweiten Aeneisbuchs
Entsprechungen fänden, so vor allem Noack.102 Becker meinte, die
These der gemeinsamen Quelle schwächen zu können, indem er
bei einer von anderen als 'sichere gemeinsame Quelle' erkannten
Schrift auf gemeinsame Abweichungen bei Quintus und Vergil
zu eben dieser Quelle verwies und ferner Quintus nicht
"sklavisch" den Vorbildern folgen ließ.103

IV.2. Struktureller Vergleich

Häufig beschränkte man sich dabei freilich nicht nur auf
Einzelheiten, sondern verglich die Strukturen der jeweiligen
Erzählungen. Gegen eine Kenntnis des vergilischen Textes wurde
etwa von Kroll und Heinze vorgebracht, dass fur Vergil typische
Ausprägungen in der Anlage bei Quintus fehlten und dass

Quintus auch dann häufig abweiche, wenn Vergil "eine vortreffliche

Erzählung" böte, "an der ein Nachahmer nicht hätte
vorbeigehen dürfen",104 so dass Quintus in der Regel die weniger
gute und somit frühere Fassung der Sage wiedergebe.105 Ferner
wurde angeführt, dass die Darstellung in der Aeneis komplizierter

sei oder die vergleichbaren Motive bisweilen bei Vergil auf
zwei verschiedene Passagen verteilt seien, sodass Quintus bei
einem Rückgriff auf die Aeneis diese in einen Textzusammen-

100 So etwa KöCHLY (1853) XIII ff.
101 Norden (1901) 329 Anm. 1.
102 Heyne (1832); Kehmptzow (1891); Noack (1892b).
103 Becker (1913).
104 Kroll (1902) 162 ff; Heinze (19153).
105 So auch spater wieder Leone (1968) u. (1984) zum Verhältnis von Tri-

phiodor, Quintus und Vergil.



IhspiSe^, Tt (rot, ayv&v scpco7uXt<Taaa0e Mapcova; 115

hang vereinigt haben müsste.106 Als gemeinsame Quellen wurden

kompendiöse Handbücher und/oder eine bzw. mehrere
verlorene Epen angenommen.107 Vian baute diesen Ansatz in
seinen zahlreichen Untersuchungen weiter aus. Parallelen
erklärte er durch nicht erkannte gemeinsame Vorbilder (Homer,
Apollonios Rhodios, Theokrit u.a.) und insbesondere durch
mehrere nicht erhaltene gemeinsame Quellen (vor allem
hellenistische Epen, die wiederum in einem komplizierten
Abhängigkeitsverhältnis zueinander standen).108 Grundannahme war für
ihn wie schon z.B. fur Kroll: "Si QS s'inspirait de \'£neide, la loi
de l'imitation epique Fobligerait ici de suivre scrupuleusement
son modele".109 Auch Zintzen, dessen Ziel es war, die Besonderheit

der vergilischen Komposition darzulegen, argumentierte
ähnlich: "Eine gemeinsame Vorlage beider kann man nur postulieren,

wenn man zugleich einräumt, daß entweder QS oder

Vergil selbständig geändert hat."110 Entscheidend war ftir ihn,
"ob Färbung und Darstellung bei QS in verwandten Szenen sich
sinnvoll aus der vergilischen Schilderung entwickelt zu erkennen

geben." Da man dies nicht finden könne, lehnte er die These
eines Bezugs auf den vergilischen Text ab.111

Die Befürworter glaubten häufig, diese vergilischen
Charakteristika sowohl im Ausdruck oder Motivischen als auch
in der Struktur gefunden zu haben, so schon Noack,112 nach
ihm Duckworth, der in der Erzähltechnik des "foreshadowing
and suspense" Parallelen sah,113 und Buchheit, der auf die
Aeolusszene verwies.114 Ausführlich hat sich Keydell in einer

106 Vgl. Z.B. die Darstellung der testudo in QUINT. SMYRN. 11, 358 ff. und
Aen. 2, 440 ff u. 9, 505 ff, wobei die Parallelen zur zweiten Darstellung Vergils
enger sind, die gerade nicht die Eroberung Troias behandelt, sondern später den

Kampf um das Lager in Italien; vgl. GÄRTNER (2005) 114 ff.
107 Vgl. Knight (1932a) u. (1932b).
108 Vian (1959) 95 ff; passim.
109 Vian (1959) 57.
110 Zintzen (1979) 39.
111 Zintzen (1979) 30 Anm. 71.
112 Noack (1892b) 795.
113 Duckworth (1936).
114 Buchheit (1963) 193 ff.



116 URSULA GARTNER

Reihe von Arbeiten befürwortend zu Quintus' Vergilkenntnis
geäußert; er erweiterte nicht nur die Parallelensammlung,
sondern versuchte, die Unterschiede durch die Arbeitsweise des

Quintus zu erklären. Seiner Meinung nach zog der Dichter zu
seiner stofflichen Grundlage, einem mythologischen Handbuch,

dichterische Werke zur Ausschmückung heran, unter
diesen auch die Aeneis. Keydell fand Unterstützung durch
Erbse, der 'methodisch' die Beweislast auf Seiten derer sah, die
eine Kenntnis grundsätzlich bestritten115 bzw. deutliche Parallelen

auf eine mögliche gemeinsame Quelle zurückführten.116
Ich selbst habe in meiner Untersuchung versucht, die

quellenkritischen Untersuchungen insofern zu berücksichtigen, als

möglichst viele vermutete Parallelen zusammengestellt und
jede Passage chronologisch in der Erzählfolge der Posthomerica
behandelt wurde. Erkennbar wurde, dass jeder Einzelfall neu
zu prüfen ist. Die eine gemeinsame Quelle konnte dabei recht
deutlich ausgeschlossen werden; ferner wurde immer deutlich,
dass Quintus sehr eigenständig mit dem Stoff umgeht.117 Ein

115 Da dieses 'Argument' von beiden Seiten immer wieder angeführt wird,
sollte man inzwischen besser ganzlich darauf verzichten — es hat keine
Aussagekraft.

116 Erbse (1961); Erbse (1971). Ähnlich Ferrari (1962), der die gemeinsame

hellenistische Quelle in Frage stellte, da sie nach den Argumenten Vians
u.a. der Darstellung des Quintus so sehr geähnelt haben musste, dass man sich
frage, warum Quintus sich der Aufgabe noch einmal gestellt habe.

117 Leider wurde in der englischsprachigen Forschung ein zentraler Satz
offensichtlich missverstanden; vgl. JAMES (2006) 329; MACIVER (2009) 151
Anm. 4, zu GARTNER (2005) 286: "Mag Vergil 'genial' sein und Quintus ein
'armer Dichterling', so muß man sich bei unserer Fragestellung von diesen —
subjektiven — Urteilen frei machen, denn selbst ein 'pueriler' Poet hat seine

Dichtungsprinzipien, und diese sind bei Quintus erst in neueren Arbeiten
zumindest zu einem kleinen Teil beleuchtet worden. Dort wie in dieser
Untersuchung wurde deutlich, daß man mit einer weitaus freieren Gestaltung durch
Quintus rechnen muß, als bisher zumeist angenommen wurde." Dies bedeutete

nicht, dass ich Quintus für pueril etc. hielt, sondern es handelte sich, wie
durch die altertumliche Sprache deutlich und zudem durch Anmerkungszeichen

markiert, um Verweise auf Urteile alterer Forscher, nämlich KEYDELL

(1931) 75, u. BETHE (1910) 327; umgekehrt bringt der Satz im Deutschen
zum Ausdruck, dass ich die Eigenleistung im Gegensatz zu diesen Meinungen
durchaus schätze.



rUsp{$£<;, t£ [xoi ayvov scpcoTtAtatjaaQs Mapcova, 117

Beweis, dass für die Posthomerica — für den Rezipienten
erkennbar — die Aeneis als Subtext fungiert, konnte jedoch
nicht geliefert werden; methodisch fundiert war lediglich
festzuhalten: "Man wird sich Quintus nicht 'abhängig' von Vergil,
die Posthomerica nicht aus der Aeneis 'entwickelt' denken, nicht
sämtliche in der vorliegenden Arbeit diskutierten Parallelen aus
der Aeneis erklären und auch nicht von gezielten Anspielungen
sprechen wollen — hier hat man die Bedeutung des BspyiXXiop
als aXXop "Ouypoc sicherlich überschätzt; Kenntnis aber sowie
Übernahme und Umsetzung einzelner Motive oder Szenen wie
auch eine gewisse Auseinandersetzung mit dem Nationalepos
der Römer wird man dem Dichter der Posthomerica nicht gänzlich

absprechen können."118 Weitere Überlegungen zur Inter-
textualität schienen aus wissenschaftlicher Vorsicht nicht
fundiert. Dies wurde bisweilen kritisiert,119 doch werden meine
Vorbehalte im Folgenden dargelegt.

Eher Überblickscharakter hat der neuere Aufsatz von James,
der von Vorurteilen gegen eine Vergilkenntnis spricht, aber

methodisch keine neuen Argumente für einen Bezug liefert.120

IV.3. Die Aeneis — ein Subtext der Posthomerica? Die Frage
der Intertextualität

Schon D'Ippolito versuchte in einer Vielzahl von Arbeiten die

Frage nach dem Bezug der späten griechischen Epiker zu Vergil
zu differenzieren. Er verwies darauf, dass man verschiedene

118 Gartner (2005) 286 f.; vgl. James (2006); Rochette (2006),
ROCHETTE (2008); grundsatzlich zustimmend Bar (2009) 31, der jedoch "die
Frage [...] auf einer allgemeineren, über die Evaluation einzelner Textstellen
hinausgehenden Ebene nach wie vor unbeantwortet" sah; ähnlich LOVATT

(2006).
119 Maciver (2009) 150 f.: "G.'s interpretative parameters are based on

principles that one might be tempted to call outdated — namely, the search to
prove or disprove direct knowledge of the Aeneid on the part of Quintus. [...]
As it is, a search for authorial intention is always bound to prove fruitless, and

any answer can only be a 'perhaps' or an 'in my opinion'."
120 James (2007) 145-157.



118 URSULA GÄRTNER

Stufen im Verhältnis eines Autors zu seiner Vorlage beachten

müsse, was Übernahme von Ausdrücken, den Inhalt und die
Erzählweise u.a. betreffe: Kenntnis, Benutzung und schließlich
Imitation. Seiner Meinung nach sei bei Quintus mehr als nur
Kenntnis anzusetzen.121

Dezidiert auf Intertextualität berufen haben sich in neuerer
Zeit Cuypers und vor allem Maciver.122 Auf das Konzept als

solches und seine Anwendungsmöglichkeiten auf antike Texte
braucht nicht allgemein eingegangen zu werden.123 Auf einige
grundlegende Aspekte muss aber hingewiesen werden. Wir
sind uns selbstverständlich bewusst, dass wir die Intention
eines Autors niemals wirklich erfassen können und dass es der

Rezipient ist, der sich den Autor aus dem Text schafft — und
somit auch den Autor, der auf einen anderen Text Bezug
nimmt.124 Eine gänzliche Privilegierung des Lesers jedoch öffnet

der willkürlichen Assoziation Tür und Tor; dies ist unter
einem kulturwissenschaftlichen Gesichtspunkt gerechtfertigt,
für eine philologische Untersuchung der Intertextualität im
engeren Sinne — zumindest für mich — keine Prämisse. Für
die Interpretation der Beziehung zwischen zwei Texten brauchen

wir den anspielenden Autor und seine Intention, auch

wenn er von uns konstruiert ist. Ferner müssen wir von uns
identifizierte Bezüge als überprüfbar belegen, d.h. Markierungen

im Text nachweisen, auch wenn dieses Vorgehen natürliche

Grenzen hat, da Allgemeingut, Topoi und schließlich für
uns nicht mehr entzifferbares Hintergrundgeräusch eine dezi-
dierte Festlegung kaum erlauben.

Freilich ist auch bei unserem Thema der Leser zentral, doch
muss man dessen kulturelle Bedingtheit berücksichtigen. Dies
betrifft nicht nur die schwierige Frage nach dem Leser der
Posthomerica in der Antike und nach seiner tatsächlichen
Vertrautheit mit der lateinischen Literatur, sondern vor allem uns

121 D'Ippolito (1976); DTppolito (1985a); DTppolito (1988).
122 M. Cuypers (2005); Maciver (2011); Maciver (2012).
123 Vgl. z.B. Conte (1986); Hinds (1998).
124 Vgl. z.B. Hinds (1998) 48 ff.



riiepiSs^, Ti (-lot a.yvbv e(pco7rXtaaaa0£ Mapcova, 119

selbst. Fur uns ist die Aeneis einer bzw. der zentrale Text der
lateinischen Literatur, wir lernen i.d.R. zuerst Latein, dann
Griechisch, lesen die Aenets meist vor Homer, wohl in jedem
Falle vor den Posthomerica, d.h. wir sind in einem Maße vor-
gepragt, das häufig nicht beachtet wird.

Wenn z.B. Maciver sich gegen 'historicising parameter' wendet

und fur seine intertextuelle Vorgehensweise auf Conte
verweist, so kann dies nicht ganz uberzeugen. Denn er selbst zitiert
z.B. Pucci, doch spricht dieser durchaus von Nachweis und
Autorintention: "The literary allusion is the verbal moment in a

subsequent text of a specific and verifiable moment in a prior
text, generated through the collusion of authorial and readerly

intent, neither controlled nor limited by the language that
constitutes it, in which a bundle of potential meanings obtains,
retrievable at any given time only in part."125 Widersprüchlich
erscheint es auch, wenn Maciver dann fortfährt: "An allusion is

activated by the reader and depends on his/her reading
background, and any notion of 'author' is a constructed, unnecessarily
historical, one",126 zumal er dazu Hinds zitiert: "For us as

critics, the alluding poet is ultimately and necessarily a figure
whom we ourselves read out from the text", doch fehlt dessen

Einleitung wie Fortsetzung (!): "Therefore, while conceding the

fact that, for us as critics the alluding poet is ultimately and

necessarily a figure whom we ourselves read out from the text,
let us continue to employ our enlarged version of 'allusionalong
with its intention-bearing author, as a discourse which is good to

think with — which enables us to conceptualize and to handle

certain kinds of mtertextual transaction more economically and
effectively than does any alternative."127 Maciver räumt ein,
keinen neuen Beweis der 'nicht zu beantwortenden Frage' liefern

zu wollen, geht aber von folgender Prämisse aus: "There is no

125 PUCCI (1998) 47, Hervorhebungen von mir.
126 MACIVER (2011) 692 Anm 12, vgl seine Kritik an der Frage nach der

Autorintention in MACIVER (2009) 150 f, s o Anm 119 Gleichwohl verwendet

er unkritisch Begriffe wie 'allusion', die eine Intention miteinschließen
127 HlNDS (1998) 50 Hervorhebungen von mir



120 URSULA GÄRTNER

evidence beyond any doubt to suggest that Quintus did not use
the Aeneid'.128 Durch die Fokussierung auf die Leserrolle meint
er folgern zu können: "Virgil necessarily exists within the Homeric

template that forms the mainframe of the Posthomerica, both
as supplementary code model — since the Aeneid, too, forms

part of the mass of epic material that feeds into our reading of
the Posthomerica — and as exemplary model."129 Dies ist kaum
überzeugend, da zum einen der Nachweis eines Bezuges Voraussetzung

ist und zum anderen wir als Leser (zu) stark 'vergilisch'
vorgeprägt sind, als dass wir unser Bild des epischen Codes ohne
weiteres auf den Leser des 3. Jh.s übertragen könnten.

Die von Maciver vorgestellte Passage ist paradigmatisch und
soll daher hier am Schluss diskutiert werden. Im letzten Buch
der Posthomerica versöhnen sich Menelaos und Helena; hierbei
entschuldigt sich Helena wie folgt (14, 154 ff.):

ITpd)TT) 8' aü>0' 'EXeVY] TOIOV 7TOTL (XU0OV SE17TE'

"My) vu frot, d> MsvsXas, yoXov 7ro-n.ßdXXso 0up.w' 155
o\) yap eyd)v eGeXouaa Xirtov aeo 8wp,a xal eüvrjv,
«XX« fr' 'AXs^avSpoto ßb) xal Tpdxoi uls<;
essü dcTTO voacptv sov-roc, <XV7]psl^aVTO xiovrst;.
Ka( p.' «x(xotov> pspauiav oiljupcrx; a7toX£a0ai

7] ßpoyw äpyaXsw r\ xal E,i<psi atovoevti 160
elpyov Ivl [XEyapoia!. TtapYjyopsovTsc; srosaai
asü svex ayvupsvYjv xal TYjXuysToto Guyarpot;"
rrj<; vu as rtpoi; ts yapou TtoXuy7)0£o<; rjSe asö aüroü
Xlaaopai äpcp' IpsGsv aTuyspTjt; XsXaGsaGai

Als Erste nun sprach Helena Folgendes:
"Fasse jetzt nicht, Menelaos, gegen mich Groll in

deinem Herzen! 155
Nicht nach meinem Willen nämlich verließ ich dein

Haus und Bett,
sondern mich raubten des Alexandras Gewalt und

die troischen Söhne,
als sie kamen, da du in der Ferne warst.
Und als ich unaufhörlich beabsichtigte, jämmerlich

zugrunde zu gehen

128 Maciver (2011) 692; zum Argument s.o. Anm. 115.
129 Ebd.



ritspiSe^, xt p.01 ayvov ecpa>7tXta<ja(70£ Mapcova, 121

entweder durch die schreckliche Schlinge oder das

jammerbringende Schwert, 160
hielten sie mich in ihren Häusern zurück und über¬

redeten mich mit Worten,
die ich deinetwegen Leid trug und wegen der vielge¬

liebten Tochter;
bei ihr nun und bei unserer Ehe, der freudenreichen,

und bei dir selbst
bitte ich dich, die meinetwegen erlittene schreckliche

Qual zu vergessen."
[U. Gärtner]

Zu Recht hat Maciver darauf hingewiesen, dass im Ausdruck
der Verse 156 f. eine Parallele zu den berühmten Worten des

Aeneas an Dido vorliegt (Aen. 6, 465 ff.):130

infelix Dido, uerus mihi nuntius ergo 465
uenerat exstinctam ferroque extrema secutam?

fitneris heu tibi causa fui? perjidera_ iurot
perJMpej.'Pß. et /? cjua fides tellure_ sub_ ima est,

inuitus, regina, tuo de litore cessi.

sed me iussa deum. quae nunc has ire per umbras, 470

per loca senta situ cogunt noctemque profundam,
imperiis egere suis;

Freilich sind gerade diese Vergilverse, was die Deutung der
intertextuellen Bezüge betrifft, durchaus umstritten, da hier
eine Vielzahl (allein erhaltener) Vorgänger festzustellen ist, so
dass m.E. kaum mehr eine intendierte Anspielung auf einen

Text nachzuweisen ist.131

Eine Auswahl verwandter Stellen, in denen die Sprecher das

Argument aufrichtig wie unaufrichtig einsetzen, sei hier vorgestellt,

um zu zeigen, wie wichtig Motivforschung als Grundlage
jeder weiteren Interpretation ist.132

130 Nicht behandelt in GARTNER (2005); schon diskutiert z.B. bei NORDEN
(19574) 248 f.; vgl. ausführlich PELL1CCIA (2010-2011) 152 ff., der die inuitus-
Passagen umfassend bespricht.

131 Vgl. z.B. Griffith (1995); Wills (1998); Pelliccia (2010-2011).
132 Die inuitus-Formel ist jeweils fett gedruckt, die 'aber'-Begründung/ bzw.

-Folgerung unterstrichen, der Eid unterpunktet.



122 URSULA GARTNER

Bei Quintus selbst finden wir in Situation wie Ausdruck
eine weitere sehr ähnliche Passage. Paris möchte Oinone zu
seiner Heilung bewegen (10, 284 ff.):133

'Q yuvou oaSoiT], (rv) 8y] vt> fxs retpoptsvov 7tep
ly0Y)pY)(;, £7iel ap ae napo^ Xittov ev (AEyapoiai 285
)(V)pr)V Otix £0eXiOV TTEp* ayOV S£ KfjpSC «CpUXTOl
sie 'EXevTjv. ei.'0£ 7rapop Aeyescrai [xiyvjvoa

afjaiv sv ayxoivflcri Oavwv dato 0up.bv oXsoaa.

Verehrungswürdige Frau, hasse mich nun nicht
in meiner Qual, weil ich dich zuvor vereinsamt in den

Gemachem 285
zurückließ, obwohl ich es nicht wollte! Es lenkten

mich die unausweichlichen Keren
zu Helena. Wäre ich doch in deiner Umarmung

gestorben und hätte mein Leben verloren,
bevor ich mich mit ihr auf ihrem Lager verband!

[U. Gärtner]

Erwähnt sei, dass die Formel bei Quintus noch in einem

ganz anderen Zusammenhang auftaucht: Bei den Leichenspielen

für Achill überreicht Thetis ein Trinkgefäß, das Hephaist
für Dionysos schuf, als dieser Ariadne heiratete, welche Theseus

gegen seinen Willen verlassen habe (4, 387 ff):
Swpov, 6t' sie, OuAuputov dvrjyaye STav axomv
Mivaiop xoüpyjv IpixuSsa, tyjv tcots ©Tjasup
xaXXutEV oüx e0eXwv <ys> rueptxAucrrcp svl A if]'

als Geschenk, als er auf den Olympos als göttliche Gemahlin
führte

des Minos berühmte Tochter, die einst Theseus
zurückgelassen hatte gegen seinen Willen auf der meerumtosten

Insel Dia.
[U. Gärtner]

133 Es ist durchaus erwägenswert, ob es ein hellenistisches Epyllion über Paris
und Oinone gab: Lykophron behandelt den Stoff (Alex. 57 ff.), und bei PARTH.

(Amat narr 4) finden wir zwar nicht die iK«/t«r-Formel, dafür aber die
Entschuldigung des Paris: 7tp6t; auTyj^ povy]^ olov te slvca taO^vaL, xyjpuxa tteutte:
SeTjaopevov, gttojc inziyßzitja. axta/jra: te aüxov xai tcöv 7tapoiyofj.Evwv Ay)0t)v

Ttonr)a7]Tat., ölte Srj xaxa Ostov ßouAvjcnv IteI aqxxousvcov.



FhsptSsc;, Tt jaot ayvov ecpcoirXicaafröe Mapcova; 123

Bekannt war die Passage bei Apollonios, wo Medea (unaufrichtig)

ihr Handeln gegenüber Arete erklärt (4, 1021 ff.):

(iY) piev eyüiv eGeXouaa crüv ävSpatnv dAXoSaTOicnv
xetGev ötcpwpp.iri0Y)v, cnruysoov 8s pis xapßoc S7tsi.cisv

tyJctSs cpuy% [i.vY)(jatJ0ai., 8t' yjXltov oüSs tk; aXXr)

fXY)Tiq S7]V

Keineswegs freiwillig bin ich mit den fremden Männern
von dort aufgebrochen, sondern schreckliche Furcht bewegte

mich,
auf diese Flucht zu sinnen, weil ich frevelte und es keinen

anderen
Rat gab;...

[U. Gärtner]

Erwähnt werden muss schließlich Catulls Locke der Berenike

(66, 39 f.);134

inuita, o regina, tuo de uertice cessi

inuita: adiuro_ te_que tuumque caput,...

Als unbekannte Größe kommt die Darstellung bei Kalli-
machos ins Spiel (frg. 110 Pf. 122 ff. Asper). Hier muss
Vergleichbares gestanden haben, denn offensichtlich schwur die
Locke wie im Catullgedicht bei Berenikes Haupt und Leben,
nicht freiwillig dem Eisen gewichen zu sein, dem auch Gebirge
weichen (frg. 110,40 Pf. 125 Asper):

dJlv re. 4) y-Ppol CTpv. SP. ß (QY

bei deinem Haupt habe ich geschworen und bei deinem Leben
[U. Gärtner]

Dass sich Vergil mit seiner Formulierung an Catulls Text
orientiert, ist offensichtlich, die Deutung freilich umstritten;
dass Vergil die Zeile aus einem heiter-ironischen Zusammenhang

bei Catull in eine Passage von höchstem Pathos versetzt,

134 Ohne dies weiter zu begründen, sieht MaCIVER (2011) 701, offensichtlich

eine Anspielung der Posthomerica zum Catullgedicht: "Just as the Posthome-
rica alludes to the Aeneid in Helen's words of exoneration, so too does it allude
to Catullus 66.39".



124 URSULA GARTNER

hat man als Zeichen von Vergils Fähigkeit, das beinahe

Unmögliche erfolgreich zu tun, wie auch als unbewusste
Reminiszenz angesehen.135

Das Motiv lässt sich in anderen Gattungen noch weiter
zurückverfolgen. Den ältesten Beleg liefert Sappho; hier spricht
wohl ein Mädchen (94 LP):

TS0vax7)v S' öcSoXcoi; 0eXw
a fxs ^ktSojasvoc xaTsX(p.7tavsv
uoXXa xai roS' sent.f
dSifx' <Ix; Sstva 7t£Tt[6v0]ap.EV,

Tamp', yj (Jiav a' aexoia' aTtuXipucavco. 5

Tot sein aber — ehrlich — will ich;
die mich weinend verließ,
viel und auch dies sagte sie:
Ach, wie Schlimmes erleiden wir,
Sappho, wirklich gegen meinen Willen verlasse ich dich. 5

[U. Gärtner]

Ferner findet man schon sehr früh Ironisierungen der
Formel, die ja überhaupt nur wirken können, wenn das Motiv als

Argumentationsmuster verbreitet war. Bei Archilochos lässt der

Sprecher seinen Schild in der Schlacht zurück und liefert eine
heitere Erklärung (5 W):

<x(77U§i [Asv Scdcov Tiq ayaXXeToa, yjv raxpa 0ap.vau.,

evroc; ä[AcofA7)Tov, xaXXtnov oüx eOeXwv
aÜToy 8' e£sgacjga. tL pot peXst aanii; sxetv/);
eppeTCü" xTV)aop.at oü xaxlco.

Mit dem Schild brüstet sich ein Saier, den ich beim Strauch,
die tadellose Waffe, zurückließ gegen meinen Willen;
mich selbst aber rettete ich. Was kümmert mich jener Schild?
Fort solle er sein! Ich werde mir wieder einen besorgen, der
nicht schlechter ist.

[U. Gärtner]

135 Hierauf kann nicht eingegangen werden; vgl. z.B. WILLIAMS (1972) 488;
AUSTIN (1977) 164; fur eine gezielte Parallelisierung und somit politische
Implikation vgl. PELLICCIA (2010-2011) 207 ff.



FhsptSsc;, TL (J.OL ayvov scpümXLuaacyOe Mapcova, 125

Bei Aristophanes schließlich muss der Paphlagonier seinen
Ehrenkranz an einen Wurstverkäufer abtreten (Eq. 1248 ff.):

Oip.01, 7T£7TpaXTat TOO 0EOU TO 0£(JCpaTOV.

KuXivSex' eL'ctw xovSe xov SuaSaipova.
~Q cTTEcpavE, yatpcov oau0i, xou a' «xwv ey<b 1250
XeiTtw g£ 8 «XXoc tic Xaßiov xsxxyjgsxixi.,
xXe7rTY)p psv oüx av päXXov, eüxuyY)<; 8' tacoc;.

Ach weh, es ist der Götterspruch erfüllt.
Wälzt hinein mich Unglückseligen.
Kranz, lebe wohl, und dich verlasse ich 1250

gegen meinen Willen; dich aber wir ein anderer
nehmen und besitzen,

wohl kein größerer Dieb, aber vielleicht glücklicher.
[U. Gärtner]

Selbst in der Tragödie taucht das Motiv auf, wobei der Sprecher

es einmal nicht ehrlich verwendet (Orest zu Hermione;
Eur. Andr. 979 ff.),

xäyo) TaTteivop cov -citjcac, Toäq otxo0ev
•fjXyouv psv vjXyouv, crupcpopa^ 8 ^vsiyopiTjv, 980
aüiv 5e aTepY)0e!<; dnxopyjv axtov yapcov.

Und ich, erniedrigt durch das Unglück vom Hause
her,

litt Leid auf Leid, die Unglücksfälle aber ertrug ich, 980
der Ehe mit dir beraubt aber ging ich gegen meinen

Willen fort.
[U. Gärtner]

einmal aber auch in einem ganz ernsten Zusammenhang (Alkes-
tis zu Admet; Eur. Ale. 385 ff.):

AX. xal pyjv gxoxeivov öppa pou ßapüvETai. 385
AS. obrcoXofXTjv ap sL' ps 8v) Xeitket?, yovai.
AX. dx; oüxex' oöcav oüSsv av Xsyotp spe.
AS. op0ou 7tp6aw7rov, py] XiTtYjug TtatSap ae0sv.
AX. oü 8rj0' exoöaa y'- aXXa yaipsx'. d> xsxva.
AS. ßXsi^ov 7tpo<; aüxoüp, ßXsi]iov. AX. oüSsv sip.' Ixt. 390
A8. xi Späte;; TtpoXsiTtsK;; AX. yalp'. A8. <x7ta>X6p7]v

xäXap.



126 URSULA GARTNER

AI. Und wahrlich dunkel wird mein Auge schwer. 385
Ad. So bin ich verloren, wenn du mich verlässt, Gattin.
AI. So dürftest du mich, die ich nicht mehr bin, nicht

nennen.
Ad. Richte dein Gesicht auf, verlass nicht deine Kinder!
AI. Freilich gegen meinen Willen, aber lebt wohl, ihr

Kinder!
Ad. Blicke hin zu ihnen, blicke hin. AI. Ich bin nicht

mehr. 390
Ad. Was tust du? Gehst du fort? AI. Leb wohl! Ad.

Ich bin verloren,
ich Unglücklicher.

[U. Gärtner]

Wenn nun Helena bei Quintus zu Menelaos spricht, spricht
sie wie Medea als Frau, die ihre Heimat verlassen hat; Maciver
hat hier zu Recht gezeigt, dass Helena in sicherer Absicht,
Menelaos wieder für sich zu gewinnen und sich von Schuld zu
befreien, unaufrichtig spricht, was für den Leser durch die
intertextuellen Bezüge zu Homer {IL 3, 174 ff.; 6, 349 u. 357;
Od. 4, 259 ff.) und Euripides (Tro. 919 ff.) erkennbar wird.

Was ergibt sich nun bei Heranziehung der Vergilstelle? Es

sei eingeräumt, dass die Grundkonstellation bei Vergil und
Quintus anders ist als bei Apollonios, denn es begegnen sich

zwei Protagonisten wieder — doch haben wir dies mutatis
mutandis auch bei Kallimachos' bzw. Catulls Locke und
Berenike sowie bei Quintus in der Paris/Oinone-Begegnung in
Buch 10.136 Es scheint mir daher wenig begründet zu behaupten:

"There is sufficient evidence to suggest that the Posthome-

rica alludes here to the words of Aeneas to Dido".137 Maciver
betont im Folgenden "the dissimilarity of contexts": Aeneas

muss in seiner Mission eine Stadt gründen und Dido für immer
verlassen, Menelaos zerstört eine Stadt, um mit Helena wieder

vereinigt zu sein. "The verbal parallelism builds similarities and

136 PELLICCIA (2010-2011) hat hier sogar auf eine mögliche Nachwirkung
der Konstellation im Protestlaos-Laodamia-Mythos verwiesen; hier käme auch
der Aspekt der Unterwelt hinzu

137 Maciver (2011) 699.



rUepLSe<;, rt (xol ocyvov scpco7tX(<T<7aa0e Mapcova; 127

points to the interpretable potentiality of differences".138
Aeneas ändere seine Aussage nicht, nenne abstrakte Gründe,
Helena ändere gezielt und schiebe die Schuld personalisiert auf
Paris etc. Die Unterschiede können hier nicht i.E. erörtert werden

— Maciver sieht sie allesamt als gezielte Veränderungen,
deren Bedeutung sich erst vor der Folie des Vergiltextes
erschließe. Ist jede Abweichung der Posthomerica zu nachgewiesenen

Bezugstexten (Homer, den Tragikern, Apollonios, Kalli-
machos etc.) selbstverständlich als Aussage des Textes mitzulesen,

so ist m.E. aus methodischen Gründen eine Abweichung
im vorliegenden Falle schlicht ohne Aussagekraft in Hinblick
auf die Intention des Textes.139 Ich selbst habe immer auf das

Argument einer gemeinsamen Quelle aus gutem Grund
verzichtet; doch könnte ein Vertreter dieser Theorie gerade bei

vorliegendem Beziehungsgeflecht die Frage stellen, ob wir
nicht vorschnell Beziehungen zu uns erhaltenen Texten 'erkennen'

und dabei nicht berücksichtigen, dass z.B. Helenas
Entführung und Verteidigung zu einem der meist behandelten
Themen gehörte;140 es gab seit dem epischen Kyklos sicher
nicht nur ein Epos, das den Stoff ausfuhrlich darstellte; es ist
daher durchaus möglich, dass ein Text vor Apollonios bereits
eine vergleichbare Szene zwischen Helena und Menelaos oder
auch Oinone und Paris brachte, in der die Formel des

unfreiwilligen Verlassens auftrat; Apollonios hätte es durch die

Übertragung auf Medea (mit aussagekräftigen Abweichungen)
immerhin in einem vergleichbaren Kontext gelassen, Kalli-
machos/Catull hingegen den Kontrast zum Heiter-Ironischen
vollzogen, Vergil schließlich mit dem Motivrepertoire virtuos
gespielt. Dann müsste man nicht die Unterschiede der Posthomerica

zu Vergil als aussagekräftig interpretieren, sondern die

Abweichungen der Aeneis zu dem älteren Epos und der ihm
folgenden Tradition. Dieses Gedankenspiel ä la Norden, Vian

138 Ebd.
139 Dies betrifft auch die Argumentation von CUYPERS (2005); s.o. Anm. 13.
140 S.o. III.4. zu Kolluthos.



128 URSULA GÄRTNER

oder Zintzen sei nur als advocatus diaboli vorgebracht.141 Allerdings

sei nachdrücklich auf Pelliccia verwiesen, der für die inuitus-
Passagen eine lange Tradition rekonstruieren konnte; durchaus
bedenkenswert ist ferner seine Vermutung, dass Euripides'
Behandlung des Protesilaos-Laodamia-Mythos dabei gerade für
Vergil eine zentrale Rolle spielte, so dass die Kallimachos/
Catull-Stelle für Vergil bzw. den Leser nur ein "window
reference" darstellt.142 Wie sich freilich die verschiedenen

Ausformungen des Motivs untereinander verhalten, d.h. was code
model und was exemplary model war,143 lässt sich m.E. hier
nicht mehr mit Sicherheit klären.

Um nicht missverstanden zu werden sei abschließend betont,
dass es hier um verschiedene Prämissen geht, die durchaus beide
ihre Berechtigung haben. Stellt man die Leserseite in den Mittelpunkt,

gilt das Interesse dem literarischen Beziehungskosmos;
durch Assoziationen kann man — wie z.B. Maciver — zu durchaus

faszinierenden Interpretationen gelangen, die unseren Blick
für diesen literarischen Kosmos öffnen. Bei unserer speziellen
Fragestellung ist jedoch ohne die Annahme einer (wie auch
immer modifizierten) Textintention nicht zu operieren; dabei
sind die Beweise, die man notwendigerweise in den Texten
sucht, nicht immer und ab einem gewissen Uberangebot
durchgehend zur Verfugung stehender Muster oft nicht mehr definitiv
zu erbringen; dies bleibt eine ernüchternde Feststellung.

V. Schluss

Versuchen wir die anfangs aufgeworfenen Fragen zu
beantworten: Dichter wie Rezipienten konnten 'Zugang' zu lateinischen

Texten haben — hieraus lässt sich jedoch wenig folgern;

141 NORDEN (19574) 248 f., dachte z.B. an eine hellenistische Paris-Oinone-
Darstellung; s.o. Anm. 133; vgl. PELLICCIA (2010-2011), 153 ff.

142 PELLICCIA (2010-2011) 201, der allerdings bei der Frage nach dem
Verhältnis von Vergil und Quintus offen bleibt.

143 Vgl. Conte (1986) 31; Hinds (1998) 34 ff, bes. 41 f.



Ihept&e^, t'l }i.ot ocyv&v £<pco7rA{a<Tfxa0£ Mapcova; 129

keinesfalls spielte die lateinische Dichtung im griechischen
Sprachbereich eine Rolle, die auch nur ansatzweise der der

Rezeption griechischer Literatur durch die Römer entspricht.
'Kenntnis' oder gar 'Unkenntnis' lässt sich grundsätzlich nicht
belegen. 'Benutzung' scheint in so manchem Fall plausibel, ließ
sich aber bisher kaum definitiv beweisen. Die viel geschmähte
Quellenforschung konnte die Frage nach einer Rezeption Vergib

in den griechischen Epen der Kaiserzeit nicht lösen. Gerade
die Tatsache, dass die meisten Überschneidungen bei Themen
auftraten, die wie die Eroberung Troias, das Parisurteil, die

Entführung Flelenas, deren Verteidigung, Hero und Leander

zu den am meisten behandelten und bekannten Themen der
Antike gehörten, mahnt Vorsicht an. Ansätze dagegen, die die
Intertextualität in diesem Zusammenhang in den Vordergrund
stellen, machen für unsere Frage m.E. den zweiten Schritt vor
dem ersten oder räumen dem Rezipienten eine (zu) große (da

subjektive) Rolle ein, insbesondere dann wenn Abweichungen
als signifikant interpretiert werden. Allgemeine Spuren der
römischen Kultur sind freilich zu finden, doch das verwundert
auch keinen.

Die berechtigte Berücksichtigung der Poetologie der späteren
Epiker in neuerer Zeit hat gezeigt, wie subtil diese Texte ihre
Leser tausend Jahre griechische Literatur mitlesen lassen. Ob freilich

die lateinische dazugehören muss, bleibt m.E. in Einzelfällen
denkbar, aber in einer Verallgemeinerung kaum beweisbar.

Literaturverzeichnis

ADAMS, J.N. (2003), Bilingualism and the Latin Language (Cam¬
bridge).

Adams, J.N. / Janse, M. / SWAIN, S. (2002) (ed.), Bilingualism in
Ancient Society: Language Contact and the Written Text (Oxford).

AUSTIN, R.G. (1977), P. Vergili Maronis Aeneidos Liber Sextus

(Oxford).
BALDWIN, B. (1976), "Vergilius Graecus", AJPh 97:361-368.
Baldwin, B. (1982), "Vergil in Byzantium", A&A 28:81-93.



130 URSULA GÄRTNER

Baldwin, B. (1983), "An Early Byzantine Echo of Vergil?", Hermes
111:127-128.

Baldwin, B. (1983), "Latin in Byzantium", in V. Vavrinek (ed.),
From Late Antiquity to Early Byzantium (Praha), 237-241.

BALDWIN, B. (1987), "Dio Cassius and John Malalas: Two Ancient
Readings of Virgil", Emerita 55:83-86.

Bar, S. (2009), Quintus Smyrnaeus Posthomerica 1: Die Wiederge¬
burt des Epos aus dem Geiste der Amazonomachie. Mit einem
Kommentar zu den Versen 1-219 (Göttingen).

BAUMBACH, M. / Bar, S. (2007), "An Introduction to Quintus Smyr¬
naeus' Posthomerica", in M. BAUMBACH / S. Bar / N. Dummler
(ed.), Quintus Smyrnaeus: Transforming Homer in Second Sophistic

Epic (Berlin-New York), 1-26.
BECHERT, J. / Wildgen, W. (1991), Einfuhrung in die Sprachkon-

takforschung (Darmstadt).
Beckby, H. (1965-19672), Anthologia Graeca. Griechisch-Deutsch

(München).
Becker, P. (1913), "Vergil und Quintus", RhM 68:68-90.
BETHE, E. (1910), "Die griechische Poesie", in A. GERCKE / E. NORDEN

(Hrsg.), Einleitung in die Altertumswissenschaft. I (Leipzig-
Berlin), 275-328.

BOWIE, E.L. (1985), "Theocritus' Seventh Idyll, Philetas and Longus",
CQ 35:67-91.

Bowie, E.L. (1989), "Poetry and Poets in Asia and Achaia", in
S. WALKER / Averil Cameron (ed.),The Greek Renaissance in the
Roman Empire: Papers from the Tenth British Museum Classical

Colloquium (London), 198-205-
BOWRA, C.M. (1957), "Melinno's Hymn to Rome",JRS 47:21-28.
BRAUNE, J. (1935), Nonnos und Ovid (Greifswald).
Braune, J. (1948), "Nonno e Claudiano", Maia 1:176-193.
BUCHHEIT, V. (1963), Vergil über die Sendung Roms: Untersuchungen

zum Bellum Poenicum und zur Aeneis (Heidelberg).
BÜCHNER, K. (1961), Vergilius Maro: Der Dichter der Römer (Stutt¬

gart) RE VIII A. 2. [1958], 1265-1486).
CAMERON, Alan (1965), "Wandering Poets: A Literary Movement in

Byzantine Egypt", Historia 14:470-509.
CAMERON, Alan (2004), "Poetry and Literary Culture in Late Anti¬

quity", in S. SWAIN / M. EDWARDS (ed.), Approaching Late
Antiquity: The Transformation from Early to Late Empire (Oxford),
327-354.

CAMPBELL, M. (1981), A Commentary on Quintus Smyrnaeus Postho¬
merica XII (Leiden).

Capponi, P. (1987), "Oppiano", in EV3 (Roma), 859-860.



Fl LsptSec;, rt (xot ayvov ecpco7tX£<7(7aa0e Mapcova; 131

CASTIGLIONI, L. (1926), "Tryphiodorea: Trifiodoro e Virgilio",
RFIC 54:501-517.

CASTIGLIONI, L. (1932), "Epica Nonniana", R1L 65:309-337.
CATAUDELLA, Q. (1927), "Riflessi virgiliani nel romanzo di Cari-

tone", Athenaeum 5:302-312.
CATAUDELLA, Q. (1932), "Sulla fortuna di Virgilio nel mondo gre-

co-egiziano", CE 7:332-334.
CATAUDELLA, Q. (1982), "Influssi di poesia classica anche latina

negli epigrammi cristiani greci", in Studi in onore di Aristide
Colonna (Perugia), 79-92.

CESAREO, E. (1928), "Trifiodoro e Ylliupersis di Virgilio", SIFC
6:231-300.

CESAREO, E. (1929), "Qua ratione Tryphiodorus Vergili nyctomach-
ian, necem Priami, nonnullos praeterea locos imitatione prose-
cutus sit", SIFC 7:265-304.

Chuvin, P. (1985), Rez. v. Gerlaud (1982) u. E. Livrea (1982),
Triphiodorus. Ilii excidium, RPh 59:125-128.

ClTTI, V. (1984a), "Antologia Greca", in EV 1 (Roma), 196-198.
ClTTI, V. (1984b), "Una eco delle Georgiche in un epigramma di

Apollonide (AP IX 244)", in R. UGLIONE (ed.), Atti del convegno
nazionale di studio su Virgilio, Torino, 1-2 maggio 1982 (Torino),
165-169.

CONTE, G.B. (1986), The Rhetoric of Imitation: Genre and Poetic

Memory in Virgil and Other Latin Poets. Transl. from the Italian,
ed. and with a foreword by C. SEGAL (Ithaca-London).

CORONATI, L. (1984), "Osservazioni sulla traduzione greca della IV
Ecloga di Virgilio", CCC 5:71-84.

Cresci, L.R. (1987), "Longo", in EV3 (Roma), 245-246.
Cribiore, R. (2003-2004), "Latin Literacy in Egypt", KODAI

13/14:111-118.
CRIBIORE, R. (2007), "Higher Education in Early Byzantine Egypt:

Rhetoric, Latin, and the Law", in R.S. Bagnall (ed.), Egypt in
the Byzantine World 300-700 (Cambridge), 47-66.

CuARTERO, F.J. (1988), Trifiodor. La Presa de Troia. Text revisat i
traduccio (Barcelona).

CUARTERO, F.J. (1994), "Poesi'a epica de epoca imperial y paideia
griega", in J.A. LÖPEZ FfiREZ (ed.), La epica griegay su influencia
en la literatura espanola (Madrid), 283-312.

CuYPERS, M. (2005), Rez. v. A.W. JAMES / K. Lee (2000), A Com¬

mentary on Quintus of Smyrna Posthomerica V (Leiden),
Mnemosyne 58:605-613.

D'lPPOLITO, G. (1964), Studi nonniani: L'epillio nelle Dionisiache
(Palermo).



132 URSULA GÄRTNER

D'IPPOLITO, G. (1976), Trifiodoro e Vergilio: IIproemio della Presa di
Ilio e l'esordio del libro secondo Eneide (Palermo).

D'IPPOLITO, G. (1985a), "Fortuna di Virgilio nella Grecia antica", in
EVI (Roma), 801-804.

D'IPPOLITO, G. (1985b), L'approccio intertestuale alla poesta: Sond-

aggi da Vergilio e dalla poesta cristiana greca di Gregorio e di Sine-
sio (Palermo).

D'IPPOLITO, G. (1987), "Nonno", in EV3 (Roma), 758-761.
D'IPPOLITO, G. (1988), "Quinto Smimeo", in EVA (Roma), 376-380.
D'IPPOLITO, G. (1990), "Trifiodoro", in EV 5* (Roma), 268-271.
D'IPPOLITO, G. (1991), "Nonno e Virgilio", in Studi di filologia clas-

sica in onore di G. Monaco. I, Letteratura Greca (Palermo), 527-
532.

De Stefani, C. (2006), "Paolo Silenziario leggeva la letteratura
latina?", JÖByz 56:101-112.

DlGGLE, J. (1970), Euripides. Phaeton. Edited with prolegomena and
commentary (Cambridge).

DlHLE, A. (1989), Die griechische und lateinische Literatur der Kaiser¬
zeit. Von Augustus bis Justinian (München).

DUBIELZIG, U. (1992), Rez. v. CUARTERO (1988), Gnomon 64:493-
499.

DUBIELZIG, U. (1996), Tgupiodcogov 'IXiov äkcooiq Triphiodor. Die
Einnahme Ilions: Ausgabe mit Einführung, Ubersetzung und
kritisch-exegetischen Noten (Tübingen).

DUBUISSON, M. (1992), "Jean le Lydien et le latin: Les limites d'une
competence", in Serta Leodiensia secunda (Liege), 123-131.

Due, Th. (1994), Le De raptu Proserpinae de Claudien: Reflexion sur
une actualisation de la mythologie (Bern).

DUCKWORTH, G.E. (1936), "Foreshadowing and Suspense in the
Posthomerica of Quintus of Smyrna", AJPh 57:58-86.

DuQuesnay, I.M. Le M. (1981), "Vergil's First Eclogue", in F. CAIRNS

(ed.), Papers ofthe Liverpool Latin Seminar 3 (Liverpool), 29-182.
EDMONDS, J.M. (1916), Daphnis & Chloe. By Longus, with the Eng¬

lish translation of G. THORNLEY. Revised and augmented (The
Loeb Classical Library 69, London-New York).

Erbse, H. (1961), Rez. v. Vian (1959), ByzZ 54:368-370.
Erbse, H. (1971), Rez. v. Vian (1969), Gnomon 43:563-568.
FAUTH, W. (1981), Eidos poikilon: Zur Thematik der Metamorphose

und zum Prinzip der Wandlung aus dem Gegensatz in den Diony-
siaka des Nonnos von Panopolis (Göttingen).

Ferrari, L. (1962), Sulla Presa di Ilio di Trifiodoro (Palermo).
FISHER, E.A. (1982), "Greek Translations of Latin Literature in the

Fourth Century A.D.", YCIS 27:173-215.



rheptSei;, xi (tol ayvov e<pcaTCX(aa-aa6e Mapcova, 133

FRANGOULIS, H. (1999), Nonnos de Panopolis. Les Dionysiaques.
Tome XIII, ChantXXXVII {CUF, Paris).

FUNAIOLI, G. (1939), "Virgilio e Trifiodoro", RhM 88:1-7.
GARSTAD, B. (2003), "The Assyrian Hero's Romantic Interlude in

Libya: A 'Topos' from Virgil in Pisander of Laranda, the Picus-
Zeus Narrative, and Nonnus of Panopolis", Eranos 101:6-16.

GARTNER, U. (2005), Quintus Smymaeus und die Aeneis: Zur Nachwir¬
kung Vergils in der griechischen Literatur der Kaiserzeit (München).

GARTNER, U. (2010), Quintus von Smyrna. Der Untergang Trojas:
Griechisch und deutsch. 2 Bde (Darmstadt).

Gauger, J.-D. (1984), "Der Rom-Hymnos der Melinno (Anth. Lyr.
II2 6, 209f.) und die Vorstellung von der 'Ewigkeit' Roms",
Chiron 14:267-299.

GERLAUD, B. (1982), Triphiodore. La prise d'Ilion {CUF, Paris).
GlANGRANDE, G. (1974), Rez. v. P. Orsini (1972), Collouthos. L'en-

levement d'Helene {CUF, Paris), CR 24:129-131.
GlEBEL, M. (2009), Musaios. Hero und Leander (Frankfurt-Leipzig).
GONZALEZ SenmartI, A. (1985), "Virgili a la poesia grega tardana",

in Studia Virgiliana: Actes del VF simposi d'estudis classics (Barcelona),

199-205.
GRIFFITH, R.D. (1995), "Catullus' Coma Berenices and Aeneas'

farewell to Dido", TAPhA 125:47-59.
HAHN, L. (1906), Roms Sprache und der Hellenismus zur Zeit des

Polybius (Leipzig).
Hahn, L. (1907), Zum Sprachenkampf im römischen Reich bis aufdie

Zeit Justintans (Leipzig).
Hahn, L. (1912), "Zum Gebrauch der lateinischen Sprache in Kons¬

tantinopel", in A. DYROFF (Hrsg.), Festgabe für Martin von
Schanz zur 70. Geburtstagfeier (Würzburg), 173-183.

Hamblenne, P. (1979), Rez. v. D'Ippolito (1976), RBPh 57:168-
169.

HARRIES, B. (1994), "The Pastoral Mode in the Dionysiaca", in
Hopkinson (1994), 63-85.

HEINZE, R. (19153), Virgils epische Technik (Leipzig-Berlin).
Hermann, G. (1840), Rez. v. F. Spitzner (1839), Obseruationes cri-

ticae et grammaticae in Qumti Smyrnaei Posthomerica (Lipsia) u.
H. KOCHLY (1838), Emendationes et adnotationes in Quintum
Smyrnaeum, 214IV7.31-33:257-275.

HEYNE, Chr. G. (18324), Publius Virgilius Maro uarietate lectionis
et perpetua adnotatione illustratus. Vol. II, Aeneidis Libri I-VI
(Lipsiae-Londini).

HlDBER, Th. (2006), "Vom Umgang der Griechen mit lateinischer
Sprache und Literatur", Paideia 61:237-254.



134 URSULA GARTNER

HlNDS, S. (1998), Allusion and Intertext: Dynamics ofAppropriation
in Roman Poetry (Cambridge).

HOLTORF, E. (1959), P. Vergilius Maro. Die größeren Gedichte. I,
Einleitung. Bucolica (Freiburg-München).

HOPKINSON, N. (1994) (ed.), Studies in the Dionysiaca ofNonnus
(Cambridge).

Hörandner, W. (1979), Rez. v. D'Ippolito (1976), JÖByz 28:401.
HORSFALL, N. (1993), "P. Bonon. 4 and Virgil, Aen. 6, yet again",

ZPE 96:17-18.
HORSLEY, G.H.R. (1989), New Documents Illustrating Early Christia¬

nity. Vol. 5, Linguistic Essays (North Ryde).
HOSE, M. (1994), "Die römische Liebeselegie und die griechische

Literatur: Überlegungen zu P.Oxy. 3723", Philologus 138:67-82.
Hubbard, Th. K. (2006), "Virgil, Longus, and the Pipes of Pan", in

M. FANTUZZI / Th. Papanghelis (ed.), Brill's Companion to
Greek and Latin Pastoral (Leiden-Boston), 499-513.

HUNTER, R.L. (1983), A Study ofDaphnis & Chloe (Cambridge).
IRMSCHER, J. (1984), "Die Einheit der antiken Literatur im Bas-

Empire", in J. HARMATTA (ed.), Actes du VII' congres de la
Federation Internationale des Associations d'Etudes classiques. II
(Budapest), 275-282.

IRMSCHER, J. (1985),"Vergil in der griechischen Antike", Klio 67:281-
285.

IRMSCHER, J. (1986), "Wechselwirkungen zwischen den beiden anti¬
ken Literaturen im ausgehenden Altertum", ACD 22:87-98.

James, A. (2006), Rez. v. GÄRTNER (2005), CR 56:328-329.
JAMES, A. (2007), "Quintus of Smyrna and Virgil: A Matter of Pre¬

judice", in M. Baumbach / S. Bar / N. DüMMLER (ed.), Quintus

Smyrnaeus: Transforming Homer in Second Sophistic Epic
(Berlin-New York), 145-157.

KEHMPTZOW, F. (1891), De Quinti Smyrnaei fontibus ac mythopoeia
(Kiliae).

KEYDELL R. (1931), "Literaturbericht über die griechische Poesie der
Kaiserzeit: Bis 1929", JAW230:41-161.

KEYDELL, R. (1935a), "Die Dichter mit Namen Peisandros", Hermes
70:301-311.

Keydell, R. (1935b), Rez. v. Braune (1935), Gnomon 11:597-605.
Keydell, R. (1939), "Triphiodoros", in RE VII A. 1:178-181.
KEYDELL, R. (1941), "Die griechische Dichtung der Kaiserzeit: Bericht

über das Schrifttum der Jahrel930-1939", JAW272A-7\.
Keydell, R. (1961), Rez. v. VlAN (1959), Gnomon 33:278-284.
KEYDELL, R. (1963), "Quintus von Smyrna", in RE XXIV:1271-

1296.



IlieptSs;;, ti p.01 ayvov e<pco7rX£<7<7a(i6s Mapcova, 135

Keydell, R. (1966), Rez. v. D'IppoutO (1964), Gnomon 38:25-29.
Keydell, R. (1969), "Musaios", in KIP 3:1479-1480.
KEYDELL, R. (1972), "Peisandros 8.-10.", in KlP 4:588.
KEYDELL, R. (1975a), Rez. v. P. ORSINI (1972), Collouthos. L'enle-

vement d'Helene (CUF, Paris), Gnomon 47:543-548.
KEYDELL, R. (1975b), "Triphiodoros", in KIP 5:962.
KNIGHT, W.F.J. (1932a), "Iliupersides", CQ 26:178-189.
KNIGHT, W.F.J. (1932b), Vergil's Troy: Essays on the Second Book of

the Aeneid (Oxford).
KNOX, P.E. (1988), "Phaethon in Ovid and Nonnus", CQ 38:536-551.
KöCHLY, A. (1853), Quinti Smymaei Posthomericorum libri XIV

(Lipsiae).
Koerting, G. (1874), Dictys und Dares: Ein Beitrag zur Geschichte

der Troja-Sage in ihrem Uebergange aus der antiken in die romantische

Form (Flalle).
KRAMER, J. (1996), "Der lateinisch-griechische Vergilpalimpsest aus

Mailand", ZPE 111:1-20.
KROLL, W. (1902), "Studien über die Komposition der Aeneis",

Jahrbücher für das classische Altertum (Fleckeisens Jahrbücher) 27
Suppl.:135-169.

KURFESS, A. (1951), "Vergil und die Sibyllen", ZRGG 3:253-257.
KURFESS, A. (1954),"Vergils vierte Ekloge und die Oracula Sibyl-

lina, HJ 73:120-127.
KURFESS, A. (1955), "Vergils 4. Ekloge und christliche Sibyllinen",

Gymnasium 62:110-112.
Lenaerts, J. (1978), Rez. V. D'Ippolito (1976), CE 53:378-380.
Lenz, F. (1937), Rez. v. Braune (1935), PhW57:96-99.
LEONE, P. (1968), "La Presa di Troia di Trifiodoro", Vichiana 5:59-

108.
LEONE, P. (1984), "Ancora sulla Presa di Troia di Trifiodoro", QC

6:5-15.
Levi, M. (1906), "Le fonti della 'iAtou oLXosaiq di Trifiodoro", CN

2:153-166.
LlVREA, E. (1968), Colluto. II Ratto di Elena. Introduzione, testo cri-

tico, traduzione e commentario (Bologna).
Lloyd-Jones, Fl. (1969), Rez. v. F.M.N. Combellack (1968), The

War at Troy (Norman), CR 19:101.
Lloyd-Jones, Fl. / Parsons, P.J. (1978), "Iterum de 'Catabasi

Orphica", in H.G. Beck / A. Kambylis / P. Moraux (Hrsg.),
Kyklos: Griechisches und Byzantinisches; Festschriftfür RudolfKeydell

zum 90. Geburtstag (Berlin-New York), 88-100.
Lovatt, H. (2006), Rez. v. Gartner (2005), JRS 96:255-257.
Maas, P. (1935), Rez. v. Braune (1935), ByzZ35:385-387.



136 URSULA GÄRTNER

Maciver, C.A. (2009), Rez. v. Gärtner (2005), AAHG 62:149-151.
MACIVER, C.A. (2011), "Reading Helen's Excuses in Quintus Smyr-

naeus' Posthomerica", CQ 61:690-703.
MACIVER, C.A. (2012), "Representative Bees in Quintus Smyrnaeus'

Posthomerica", CPh 107:53-69.
Mackail, J.N. (1929), Rez. v. Cesareo (1928), JRS 19:107-108.
Magana OrÜE, E. (1997), "Una nueva fuente latina de Nono de

Panopolis: Nemesiano", CFC(L) 13:83-89.
MAGNELLI, E. (2008), "Colluthus' 'Homeric' Epyllion", Ramus

37:151-172.
MANUWALD, B. (1985), "Improvisi aderunt: Zur Sinon-Szene in

Vergils Aeneis (2, 57-198)", Hermes 113:183-208.
Marincic, M. (1998), "Der 'orphische' Bologna-Papyrus (Pap. Bon.

4), die Unterweltsbeschreibung im Culex und die lukrezische
Allegorie des Hades", ZPE 122:55-59.

MAZZA, D. (2010), "KOIPANIH AYSONIHQN: l'impero romano
nelle Dionisiache di Nonno di Panopoli (III 188-201, 358-371 e

XLI 155-184, 387-399)", RCCM 52:145-163.
MERKELBACH, R. (1951), "Eine orphische Unterwehsbeschreibung

auf Papyrus", MH 8:1-11.
MERRICK, J. (1739), The Destruction of Troy. Being the Sequel of the

Iliad. Translated from the Greek of Tryphiodorus. With Notes
(Oxford).

MITTELSTADT, M.C. (1970), "Bucolic-lyric Motifs and Dramatic
Narrative in Longus' Daphnis and Chloe", RhM 113:211-227.

Myers-Scotton, C. (1993), Duelling Languages: Grammatical
Structure in Codeswitching (Oxford).

NEWBOLD, R.F. (2008), "Curiosity and Exposure in Nonnus", GRBS
48:71-94.

NOACK, F. (1892a), "Die Quellen des Tryphiodoros", Hermes
27:452-463.

Noack, F. (1892b), Rez. v. Kehmptzow (1891), GGA 20:769-812.
NORDEN, E. (1901), "Vergils Äneis im Lichte ihrer Zeit", NJA 7:249-

282, 313-334 Kleine Schriften [Berlin 1966], 358-421).
NORDEN, E. (19574), P. Vergilius Maro. Aeneis Buch VI (Stuttgart).
PEETERS, P.P. (1930), "Une legende de Virgile dans l'hagiographie

grecque", in Melanges Paul Thomas (Bruges), 546-554.
PELLICCIA, H. (2010-2011), "Unlocking Aeneid 6.460: Plautus'

Amphitryon, Euripides' Protesilaus and the Referents of Callima-
chus' Coma", CJ 106:149-221.

Perret, J. (1977), Rez. v. D'Ippolito (1976), REL 55:517.
PETERSEN, U. (1974), Goethe und Euripides: Untersuchungen zur

Euripides-Rezeption in der Goethezeit (Heidelberg).



rUepiSst;, Tt {i.ot ayvov scpcoTrAiaaaaQe Maptova; 137

PUCCI, J. (1998), The Full-knowing Reader: Allusion and the Power of
the Reader in the Western Literary Tradition (New Haven).

REICHMANN, V. (1943), Römische Literatur in griechischer Überset¬

zung (Leipzig).
Rocca, S. (1995), "II potere della parola: la persuasione d'Elena e la

scuola di retorica", Aufidus 25:31-48.
ROCHETTE, B. (1990), "Les traductions grecques de YEneide sur

papyrus: Une contribution ä l'etude du bilinguisme greco-latin
au Bas-Empire", LEC 58:333-346.

ROCHETTE, B. (1993), "La diversite linguistique dans l'Antiquite
classique: Le temoignage des auteurs de l'epoque d'Auguste
et du Ier siecle de notre ere", in L. ISEBAERT (ed.), Miscellanea
linguistica Graeco-Latina (Namur), 219-237.

ROCHETTE, B. (1994), "Traducteurs et traductions dans l'Egypte
greco-romaine", CE 69:313-322.

ROCHETTE, B. (1995a), "Grecs et Latins face aux langues etrangeres:
Contribution a l'etude de la diversite linguistique dans l'anti-
quite classique", RBPh 73:5-16.

ROCHETTE, B. (1995b), "Du grec au latin et du latin au grec: Les

problemes de la traduction dans l'antiquite greco-latine", Lato-
mus 54:245-261.

ROCHETTE, B. (1997), Le latin dans le monde grec: Recherches sur la
diffusion de la langue et des lettres latines dans les provinces helleno-

phones de l'Empire romain (Bruxelles).
Rochette, B. (2006), Rez. v. Gärtner (2005), HC 75:327-329.
Rochette, B. (2008), Rez. v. Gärtner (2005), Latomus 67:245-

249.
ROSSBACH, O. (1917), "Servius bei Johannes Malalas", BPhW37'30-

32.
RuiZ-MONTERO, C. (1994), "Chariton von Aphrodisias: Ein Über¬

blick", mANRWll. 34. 2 (Berlin), 1006-1054.
SCHMITT, R. (1983), "Die Sprachverhältnisse in den östlichen Pro¬

vinzen des Römischen Reiches", in ANRW II. 29. 2 (Berlin),
554-586.

SCHÖNBERGER, O. (19894), Longos. Hirtengeschichten von Daphnis
und Chloe. Griechisch und deutsch (Berlin).

SCHOTT, G. (1957), Hero und Leander bei Musaios und Ovid (Köln).
SCHUBERT, P. (2005), "93. Fragments d'hexametres relatifs ä Rome",

in A. JORDENS / P. SCHUBERT (Hrsg.), Griechische Papyri der
Cahiers P. 1 und P. 2 aus der Sammlung des Louvre (P. Louvre LI)
(Bonn), 1-11.

SCHULZE, J.-F. (1966), "Zur Geschichte von Dionysos und Aura bei
Nonnos (Dionys. 48, 238-978)", WZHalle 15, 3:369-374.



138 URSULA GÄRTNER

SCHULZE, J.-F. (1985), "Nonnos' Dionysiaka 11, 356-359 und Ovids
Remedia 483-486", WZHalle 34, 6:78-82.

SETAIOLI, A. (1970), "Nuove osservazioni sulla 'descrizione dell'oltre-
tomba' nel papiro di Bologna", SIFC 42:179-224.

SHORROCK, R. (2001), The Challenge ofEpic: Allusive Engagement in
the Dionysiaca ofNonnus (Leiden-Boston-Köln).

SWAIN, S. (1991), "Arrian the Epic Poet",JHS 111:211-214.
Tilg, S. (2010), Chariton of Aphrodisias and the Invention of the

Greek Love Novel (Oxford).
Treu, M. (1954), "Die neue 'orphische' Unterweltsbeschreibung

und Vergil", Hermes 82:24-51.
VALLEY, G. (1926), Uber den Sprachgebrauch des Longus (Uppsala).
VlAN, F. (1959), Recherches sur les Posthomerica de Quintus de Smy-

Yfic (Pans).
Vian, F. (1964), Rez. v. D'Ippolito (1964), REG 77:369-371.
VlAN, F. (1969), Quintus de Smyrne. La suite d'Homere. Tome III,

Livres X-XIV {CUE, Paris).
VlAN, F. (1976), Nonnos de Panopolis. Les Dionysiaques. Tome I,

Chants l-II (CUE, Paris).
VlAN, F. (1995), "L"invention' de la vigne chez Nonnos", in L. Bel-

LONI / G. Milanese / A. Porro (ed.), Studia classica Iohanni Tar-
diti oblata (Milano), 199-214 L'epopee posthomerique: Recueil
d'etudes, D. ACCORINTI (ed.), [Alessandria 2005], 551-564).

VlEILLEFOND, J.-R. (1987), Longus. Pastorales. (Daphnis et Chloe)
(CUE; Paris).

WATTS, E.J. (2006), City and School in Late Antique Athens and
Alexandria (Berkeley-Los Angeles-London).

WEBER, K.F. (1835-1852), De Latine scriptis quae Graeci ueteres in
linguam suam transtulerunt. I-IV (Cassellis).

Wenskus, O. (2001), Rez. v. ROCHETTE (1997), Gnomon 73:70-72.
WEST, M.L. (1970), Rez. v. Livrea (1968), Gnomon 42:657-661.
WEST, M.L. (1978), "Die griechischen Dichterinnen der Kaiserzeit",

in H.G. Beck / A. Kambylis / P. Moraux (Hrsg.), Kyklos:
Griechisches und Byzantinisches; Festschriftfür RudolfKeydell zum
90. Geburtstag (Berlin-New York), 101-115.

WHITMARSH, T. (2010), "Thinking Local", in T. WlTHMARSH (ed.),
Local Knowledge and Microidentities in the Imperial Greek World
(Cambridge), 1-16.

Wilamowitz-Moellendorff, U. von (1905), "Die griechische
Literatur und Sprache. 1, Die griechische Literatur des
Altertums", in P. HlNNEBERG (Hrsg.), Die Kultur der Gegenwart: Ihre
Entwicklung und ihre Ziele, Teil 1, Abt. VIII. Die griechische und
lateinische Literatur und Sprache (Berlin-Leipzig), 1-236.



riiepiSe*;, xt [xol ayvov ecpGmXfaaatfBe Mapcova; 139

WILLIAMS, G. (1978), Change and Decline: Roman Literature in the

Early Empire (Berkeley-Los Angeles-London).
WILLIAMS, R.D. (1972), The Aeneid of Virgil: Books I-VI (London).
WILLS, J. (1998), "Divided allusion: Virgil and the Coma Berenices",

HSPh 98:277-305.
Ypsilanti, M. (2007), "Triphiodorus Homericus: People in the

' IXtou "AXwcti.? and their Forbears in the Iliad and OdysseyWS
120:93-114.

ZlNTZEN, C. (1979), Die Laokoonepisode bei Vergil (Wiesbaden).
ZÖLLNER, F. (1892), Analecta Ovidiana (Lipsiae).
ZuNTZ, G. (1992), Ai'cov in der Literatur der Kaiserzeit (Wien).



DISCUSSION

J.-L. CharleP. J'ai beaucoup apprecie votre expose, votre sens
de la mesure et la prudence de vos conclusions que j'approuve.
J'avais une suggestion et une question. La suggestion concerne
Colluthos: ä l'epoque oil Ton place son Rapt d'Helene, un poete
latin d'Afrique, Dracontius, ecrit lui aussi un De raptu Helenae
{Rom. 8). Sans entrer dans la question d'eventuels rapports
entre ces deux textes (question abordee par mon eleve

A. Stoehr-Monjou dans sa these en cours de publication), il
peut etre interessant de noter, par rapport ä la thematique de

ces Entretiens, ce parallele entre un ecrivain grec d'Egypte et un
poete latin d'Afrique. La demande m'est suggeree par une
observation que m'avait faite il y a fort longtemps F. Vian qui
pensait que Nonnos connaissait Claudien. Vous rapportez le

point de vue de R. Shorrock qui exclut toute connaissance de
la litterature latine chez Nonnos. Les poemes latins de Claudien,

grec venu d'AIexandrie et chantre de la cour d'Orient,
etaient sürement connus a Constantinople et ä Alexandrie: est-
il impossible que Nonnos les ait connus?

U. Gärtner. Vielen Dank für den Hinweis auf Dracontius;
auf die angekündigte Arbeit muss man gespannt sein. Hier sei

nur so viel vermerkt: Es ist deutlich, dass der überaus häufig
behandelte Stoff in dieser Zeit zum allgemeinen Traditionsgut
gehört und die Neubelebung und Akzentuierung noch immer
eine offensichtlich reizvolle Herausforderung darstellte; die
Tatsache, dass zwei Dichter mehr oder minder zeitgleich in
verschiedenen Sprachbereichen und Gegenden des Imperiums
ihn wieder aufgriffen, wäre für unsere Fragestellung von
besonderem Interesse, wenn man etwas mehr über die Intention

der Texte wüsste; die Funktion des Mythos und seine



riteptSsf;, TL (i.ot ayvov scpümXfoaaaSe Mapcova; 141

eigenwillige Ausformung ist bei Dracontius sehr umstritten, es

ließe sich m.E. immerhin sehr allgemein vermuten, dass die

Vereinnahmung der Mythologie, d.h. die Einordung in die

griechisch-römische Kulturgeschichte auch der Selbstvergewis-

serung oder Selbststilisierung eines gebildeten römischen
Katholiken gegen die eher bildungsfremde arianische Umwelt
darstellen könnte.

Bei Nonnos ist in der Tat die Frage einer Vertrautheit mit
lateinischer Literatur komplexer. Aber auch für das Verhältnis
zu Claudian bleibt das methodische Problem; ob er die Werke
kannte, lässt sich kaum widerlegen; doch hätte ich gerne einen
für den Rezipienten erkennbaren Hinweis im Text selbst, dass

man auch als Leser aufmerken und die entsprechenden Passagen

mitlesen sollte.

H.-G. Nesselrath: Vielen Dank für die sehr beherzigenswerten
methodischen Überlegungen. Ich habe eine Nachfrage zum

Phänomen der Anspielungen: Ein Text (wie z.B. eine Aristo-
phanes-Komödie oder ein Asterix-Comic) 'funktioniert' (d.h.
bietet einen verständlichen Sinn) auch, wenn nicht jeder Rezi-

pient jede vom Autor eingebaute Anspielung erkennt. Gibt es

Kriterien, die uns zu unterscheiden helfen, ob eine (nicht von
jedem Leser notwendig erkannte) Anspielung tatsächlich vom
Autor intendiert ist oder ob ein späterer Leser (aufgrund
bestimmter Voraussetzungen seines eigenen biographischen
oder kulturellen Hintergrundes) eine Anspielung vielleicht nur
in den Text hineinliest, ohne dass diese Anspielung wirklich
beabsichtigt gewesen wäre?

U. Gärtner: Auch wenn wir einmal eine leserzentrierte
Herangehensweise zurückstellen und an dem (von uns als Leser
konstruierten) Autor mit seiner Intention festhalten, bleibt dies for
die vorgetragenen Überlegungen ein entscheidendes Problem (das

freilich andernorts schon häufig ausfuhrlich diskutiert wurde).
Die Bezüge zu einem anderen Text sind in unterschiedlich
auffälliger Markierung möglich. Eindeutige Kriterien werden sich



142 DISCUSSION

nicht als Regel aufstellen lassen. Diskutiert wird dies jedoch in
der Regel, wie z.B. bei Hinds, bei Autoren, wo eine solche

Bezugnahme grundsätzlich gegeben bzw. anzunehmen ist. Die
Besonderheit in unserem Fall ist, wie ich zu zeigen versuchte,
dass man erst einmal dies eindeutig nachweisen müsste (z.B.
durch einen unzweideutigen Hinweis), bevor man weitere,
dann durchaus berechtigte Anspielungen diskutieren könnte.
D.h. aber auch umgekehrt, dass Argumente, die sich auf inter-
textuelle Bezüge als Argument ftir eine Kenntnis stützen, m.E.
methodisch nicht zu halten sind. Schon in der Antike hat man
sich Fragen dieser Art gestellt (vgl. z.B. Macr. Sat. 5, 18, 1; 6,

1,7; Sen. Suas. 3, 7).

H.-G. Nesselrath: Bei den diversen Fällen von Vergil-Uber-
setzungen, die Sie erwähnt haben, wäre es vielleicht gut, wenn
sich etwas über die (vielleicht unterschiedlichen) Intentionen
dieser Ubersetzungen herausfinden ließe. Hat z.B. der von
Seneca in der Consolatio ad Polybium angesprochene Polybios
seine Übersetzung des Vergil ins Griechische (wie vielleicht
auch seine Übersetzung des Homer ins Lateinische) nur
gemacht, um sich selber zu beschäftigen, oder strebte er mit
diesen Übertragungen einen größeren Leserkreis an? Und
könnten andere Vergil-Übersetzungen, von denen wir noch
wissen, zum Teil auch einfach nur 'Schülerhilfen' gewesen sein,
weil Vergil für Griechischsprecher, die Latein lernen wollten,
nachweislich ein zentraler Schultext war?

U. Gärtner: Da wir die erwähnten literarischen Vergilüber-
setzungen des Polybios und Arrian nicht erhalten haben, lässt

sich auch hier nur spekulieren. Der Kontext bei Seneca lässt

zunächst an 'Therapie' denken, doch schließt dies ja größere
Ambitionen nicht aus. Leider wissen wir nichts über die Rezeption

und Verbreitung dieser Übersetzungen. Für die Übersetzungen

als 'Schülerhilfen' verweise ich auf den Vortrag von
Paul Schubert; nur so viel: Die Papyrusfunde, insbesondere die

bilinguen Vergiltexte sprechen genau für einen solchen Zweck;



nisptSe^, xi p.ot, ayvov scpomXtcycyaG'ös Mapwva; 143

freilich kann man daraus auch nicht schließen, dass die Leser
kein Interesse an der Aeneis als Literatur hatten.

H.-G. Nesselrath: Sie erwähnen Hinweise, "dass Griechen
römische Literatur durchaus schätzten", wie z.B. Dionys von
Halikarnass in seiner Vorrede zu den alten Rednern sich äußert.

Wie ernst dürfen oder müssen wir solche Äußerungen
nehmen? Können sie auch dazu gedacht gewesen sein, den Römern

— aus bestimmten Gründen — zu schmeicheln?

U. Gärtner. Dem stimme ich völlig zu; häufig wird bei den

Passagen, die als Beleg für oder gegen eine Kenntnis der
lateinischen Literatur zitiert werden, zu wenig Rücksicht auf den
Kontext und die jeweilige Intention genommen; manche sind
als die berühmten Ausnahmen anzusehen, manche als gezielte
Übertreibungen und manche, wie hier, sicher auch als Schmeichelei.

Freilich müssen sie, um irgendwie ernstgenommen zu
werden, einen gewissen Grad an Wahrheit enthalten.

T. Whitmarsh: Hind's book also argues that intertextuality
in literary works tends to prompt reflection on intertextuality.
I wonder whether we could read your passage from Quintus 14

in similar terms, as diagnosing its own intertextuality in
relations to the inuitus topos; this might give us a stronger case for
seeing a dialogue with the Aeneid (among other texts, to be

sure). It begins (154) by claiming that Helen was the 'first' to
say this muthos\ is that a playful way of saying that she said it
before Dido (and perhaps Medea too)? More specifically, in
line 157 she says that it was the 'violence of Alexander and the

sons of the Trojan' who abducted her: perhaps this means that
the Alexandrians and the Romans (i.e. Trojan descendants)
'abducted' the phrasing? In other words, by putting the inuitus

topos in Helen's ('Homeric') mouth, Quintus is playfully
claiming priority over Apollonius and Virgil.

U. Gärtner. Manche Passage in den Posthomerica legen in der
Tat metapoetische Deutungen bzw. Reflexionen über Bezüge zu



144 DISCUSSION

anderen Texten nahe (vgl. z.B. Bär zur Leerstelle des Proömiums
und zur Musenweihe). Insofern spräche zunächst nichts gegen
eine solche — brillante — Deutung. Freilich bleibt der
grundsätzliche Zweifel, ob wir überhaupt von einer Kenntnis ausgehen
können; ferner funktioniert eine solche Deutung, zumindest
in manchen Zügen, auch ohne den Vergiltext; außerdem
wissen wir zu wenig über andere Darstellungen der Helena-
Menelaos- bzw. Paris-Oinone-Begegnung und weitere
Varianten der inuitus-Formel. Hier lässt sich auf das prominente
Beispiel der 'viele Münder'-Formel verweisen, das Hinds in
seinem Buch anführt, wo gerade deutlich wird, dass wir von
einem gewissen Punkt an nicht mehr von einem einzigen Bezug
sprechen können, was durch den Topos der vielen Münder
selbst reflektiert wird. Schließlich bin ich mir nicht sicher, ob

man bei dem im Epos ftir Paris üblichen Namen Alexander in
Kombination mit dem häufigen Ausdruck 'Söhne der Troer' ftir
Troer (und nicht speziell Aeneaden) an 'Alexandriner' und
'römische Autoren' denken kann.

T. Whitmarsh: I found your remarks about the novel very
interesting and suggestive. Stefan Tigl's new book on Chariton

argues the Callirhoe makes extensive use of Vergil. I think also

that books 1-2 ofAchilles Tatius use a number of elegiac topoi.
Daniel Jolowcz is writing a very interesting Oxford PhD on the

question of the novelists' use of Roman poetry. It seems that
the novel, as a post-classical genre, was freer to reinvent its own
heritage than was epic. But even so, imperial epic does

periodically use novelistic material. Musaeus' Hero and Leander is

the best known case, but even your passage from Quintus 14

looks a little like Callirhoe's letter to Chaereas in Chariton, and
its imitation in Achilles Tatius; it also has a classical 'novelistic'
instance of frustrated suicide. Is there, do you think, any
evidence that imperial epic writers turn to novelistic motifs when
they want more generic, or even cultural latitude? That 'the
novelistic' is associated with a certain freedom and formal
elasticity?



Ilisptöe^, rt (xot ayv&v e<pG>7tXiao,ao,0£ Mapcova; 145

U. Gärtner. Aus Raumgründen habe ich hier den Schwerpunkt

auf das Epos gelegt. Wie kurz umrissen, ist die Frage bei
anderen Gattungen wie eben dem Roman oft und viel behandelt;

auch wenn die Gattung Roman sicherlich offener ist, stellen

sich für mich methodisch die gleichen Probleme, was die

Bezüge zur lateinischen Literatur betrifft, d.h. Ubereinstimmungen

in typischen Szenen bzw. Topoi, nicht erhaltene

gemeinsame Quellen, die Frage nach Kenntnis, Benutzung
und Markierung für den Leser usw. Und natürlich muss man
auch hier den Einzelfall prüfen und sich vor Verallgemeinerungen

hüten. Ihre Frage zur Einbeziehung des Romanhaften im
Epos ist natürlich sehr allgemein gehalten und insofern schwer

zu beantworten, zumal, insbesondere bei Quintus, neuere
Elemente durch die Homerisierung wieder eingebunden werden.
Aber als eine gewisse Tendenz lässt sich Ihre Vermutung wohl
behaupten.

A. Heller. Je precise d'emblee qu'en tant qu'historienne, je
ne suis pas rompue aux subtilites de la Quellenforschung et de

l'intertextualite, et je pose done ma question avec une certaine
naivete. Les difficultes que Ton rencontre a afFirmer que tel

auteur grec a lu (ou n'a pas lu) tel auteur latin, lui a fait (ou ne
lui a pas fait) un emprunt, ne proviennent-elles pas du fait qu'ä
l'epoque concernee, la tradition litteraire grecque et la tradition
litteraire latine se sont en quelque sorte fondues en une tradition

litteraire greco-latine — les memes themes, les memes
figures stylistiques et rhetoriques, les memes images etant tra-
vailles par les auteurs des deux langues? Et dans ce cas, ne peut-
on pas soutenir que les poetes grecs ont peut-etre (cela reste,

comme vous m'en avez convaincue, indemontrable) ete heri-
tiers des poetes latins seulement dans la mesure ou les poetes
latins ont d'abord ete heritiers des Grecs?

U. Gärtner. Für die lateinischen Dichter trifft das Bild einer
Gesamtheit der griechisch-lateinischen Tradition, in die sie

sich stellen, sicher zu. Bei dem zweiten Punkt wäre ich jedoch



146 DISCUSSION

vorsichtiger, denn die lateinische Literatur verstand sich ja von
Anfang an als Rezeptionsliteratur, die von den Gedanken der
imitatio und aemulatio bei der Auseinandersetzung mit der

griechischen Literatur bestimmt war. Für diese dezidierte
Ausrichtung kann ich bei der griechischen Literatur keine
gleichwertige Entsprechung finden.

P. Schubert: Si l'on prend en consideration les poetes grecs
de la periode imperiale, et que l'on examine non pas la forme,
mais le contenu, peut-on identifier des elements que l'on puisse
rattacher directement ä l'Empire romain? Autrement dit, ces

poetes auraient-ils pu fonctionner de la meme maniere dans un
contexte separe du monde romain?

U. Gärtner. Auch diese Frage ist in ihrer Allgemeinheit
schwer zu beantworten. Es gibt selbstverständlich immer wieder

Bezugnahmen auf die Gegebenheiten des römischen Reichs wie
z.B. in den erwähnten Ausblicken bei Nonnos oder in der
Prophezeiung des Kalchas bei Quintus über das weitere Schicksal
des Aeneas und seiner Nachkommen. Aber allein die Themenwahl,

d.h. die starke Bevorzugung mythologischer Themen,
lässt zumindest eine Tendenz erkennen, nach der man Ihre
Frage in aller Allgemeinheit eher bejahen möchte.


	Πιερίδες τί μοι ἁγνόν εφωπλίσσασθε Μάρωνα; das griechische Epos der Kaiserzeit und die Bezüge zur lateinischen Literatur

