Zeitschrift: Entretiens sur I'Antiquité classique
Herausgeber: Fondation Hardt pour I'étude de I'Antiquité classique
Band: 57 (2011)

Vorwort: Introduction
Autor: Goulet, Richard / Rudolph, Ulrich

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

INTRODUCTION

La barriere linguistique et la diversité des cadres socio-cultu-
rels ont entrainé, a l'intérieur de ['université, une nette sépara-
tion entre les études sur I'Antiquité classique et les études por-
tant sur le monde arabo-musulman. Mais, du point de vue de
I’histoire des sciences et de la philosophie, le prolongement de la
tradition antique et la survie des textes ne sont pas moins visibles
au Proche-Orient que dans le moyen-dge byzantin. Pour ces
cinquante-septi¢mes Entretiens, la Fondation Hardt a souhaité
élargir le cadre habituel des discussions en invitant des orienta-
listes spécialisés dans la philosophie dite hellénisante (falsafa) a
échanger sur les rapports entre la philosophie et la science gréco-
romaines et les traditions syriaques et arabes postérieures.

Habitués que nous sommes a éditer, traduire et commenter
les textes philosophiques ou scientifiques de I’Antiquité, que ce
soit en grec ou dans des versions orientales, nous abordons ce
vaste corpus comme un patrimoine familier et non avec les
yeux d’un archéologue ou d’un épigraphiste émerveillé devant
la conservation providentielle d’un vestige antique. En exploi-
tant les données du 7L G, on peut estimer que les textes philo-
sophiques grecs proprement dits antérieurs au VII€ siecle trans-
mis par tradition directe, a I'exclusion de la littérature médicale,
scientifique, biographique, etc., représentent pres de 11 mil-
lions de mots, soit plus de 30 000 pages de texte brut dans le
format du corpus des commentateurs d’Aristote (CAG). Et
pourtant certaines listes d’ouvrages antiques, répertoriant par
exemple les centaines d’ceuvres de Chrysippe, Epicure ou Cli-
tomaque, aujourd hui totalement perdues en tradition directe,
permettent de penser que cet ensemble imposant de textes ne
représente qu'une petite fraction de la littérature astestée et
encore moins de la littérature réellement produite.



XII INTRODUCTION

Notre réflexion sur la contribution orientale a la sauvegarde et
au développement de la philosophie et de la science gréco-
romaines doit donc s’inscrire dans le cadre d'une étude pluridisci-
plinaire de ce qu’on a appelé le naufrage, a moins qu’il ne s’agisse
du sauvetage, des textes philosophiques de I’Antiquité, étude met-
tant en ceuvre Uhistoire de la philosophie, I'histoire des traditions
textuelles, I'histoire du livre et I'histoire des institutions.

Pourquoi donc certains textes ont-ils été conservés et non
pas d’autres? Pourquoi la production de plusieurs écoles a-t-elle
completement disparu? Quels facteurs matériels, économiques,
institutionnels, sociologiques ou idéologiques ont favorisé ou
entravé cette conservation?

La premiere question que 'on pourrait se poser est de savoir
si tous ces textes disparus se sont évanouis, désintégrés, consu-
més, ou bien §’ils ont été volontairement détruits a certains
moments dramatiques de 'histoire. Gibbon' a évoqué I'achar-
nement des moines chrétiens d’Alexandrie 2 détruire le Séra-
péion et sa bibliotheque, épisode qu’un film récent d’Amenabar
a présenté comme la destruction de la bibliotheque d’Alexandrie
elle-méme. Les témoignages concernant la destruction systéma-
tique de bibliotheques restent cependant peu nombreux et sont
parfois légendaires. On voit au contraire des empereurs chré-
tiens comme Constance ou Théodose II prendre des mesures
pour assurer la conservation des textes de la tradition classique.
A Byzance, puis chez les Perses et les Arabes, enfin dans les
monasteres d’Occident, on constate un effort a peu prés
constant, bien que parfois contesté par des fanatiques de tout
poil, pour assurer la préservation de cet héritage. A toutes les
époques des livres ont disparu parce qu’ils ne représentaient plus
rien et étaient livrés 2 leur sort. Méme depuis 'imprimerie,
combien d’'incunables ne sont plus conservés qu’en un ou deux
exemplaires! Il n’est donc sans doute pas nécessaire de faire
appel 4 une conjuration pour expliquer toutes ces disparitions.

' The History of The Decline and Fall of the Roman Empire, Livre III (paru en
1781), chap. 28, §2.



XIIT

INTRODUCTION

$2213 sanbrydosoqyd s21x21 sop uoIssTWISUEN Ip sapow

)9 ‘SAIMLIUIWUIOD SOP SILUUW]
sop muied g $99m1su0031 UaIq
1o (239 ‘seune] ‘sanbreiqaty)
SIJALIIP SUOISIIA UFf

(aqeare ‘anbenifs) nononpeay
aIn3f 3p Induej B SUB(

sanpiad sreur
(saydesdorqiqorq
s3] aed) 59915911V

ST 1] LU BUWRYIS

010Z 300 “IPI] UONEPUOL ‘2[00 Y

anbrydosoqyd suonIpe)
S39AIISTU0)) W00 sanny
|
|
*210 ‘oqere ‘anbenks
‘UDTURULIE ‘UAISI093T ‘une|
SUOIINPRL], anb913 anduery
|
"032 ‘owrnidunt 21A1] ‘Jorded
‘S9[NOSNUI/SA[RIIUO *(XAP02)
safeuows) 19 sjuawdery unwayored ‘(xnearnor) snikded
9]99JIpUl UOIPBA], 9]9211p UOIIPBI], .
|
A sagatrd

snpJad SIBUI $315373 SAXA],

SUOTIOA[[0D ‘SI[009
‘(seanbnsersa1o92 no
sanbrignd) sanbapornqiq
(ardoo
1ed) sTuIsuea) $31X9 J,

‘012 “epurouUI)
‘soyoukyuixQ
‘wnueNOIaY
(JueuwrasnaynorIIur)
SPAIISUOD SITXI],

|
SPPIESIANES SIAXIJ,

$30BJ) AP JIISSTR] SUBS
*rsnIedsIp SIXa Y,

|
919 “S20UDIRJRI ‘SAIN 2P
sanbnue sa)si| sap red sutow ne

§91S91)€ SAIXI L,

|
$3213
sanbrydosoqyd sajxa ],



X1V INTRODUCTION

Le support matériel du livre antique était déja une cause de
précarité extréme. De fagon générale, les textes antiques n’ont
pas ¢té comservés, ils ont été transmis par copie, un processus
relativement cofiteux qui implique une tradition vivante ot ces
textes gardent leur pertinence. Les papyri retrouvés dans les
sables d’Egypte ou sous les cendres du Vésuve a Herculanum
ont été, eux, accidentellement ou miraculeusement, conservés,
mais n'ont pas été transmis. Or, cette transmission lente des
textes a d{i affronter, entre le IV¢ et le VI¢ siecle, un filtre radi-
cal qui fut la transcription des rouleaux (ou codex) de papyrus
sur un nouveau support qui était le codex de parchemin. Quelle
que soit la raison, les ceuvres qui n'ont pas paru mériter une
telle transcription, méme si elles sont restées par ailleurs conser-
vées a I'époque dans des bibliotheques, n’ont pas survécu. En
soi le parchemin était un support plus résistant a I'usure du
temps, mais, sauf rares exceptions, les parchemins du IV® au
VI¢ siecle n’ont pas été conservés non plus. L'évolution de
Iécriture et des formats de librairie imposait elle aussi de
nouvelles transcriptions qui pouvaient étre fatales aux manus-
crits passés de mode. Quelques siecles plus tard, le passage de
I'onciale a4 la minuscule a ainsi constitué un nouveau filtre, tout
comme sans doute le remplacement du parchemin par le papier
pour certains textes. Méme le passage au texte imprimé a sou-
vent entrainé la disparition, délibérée ou par négligence, des
manuscrits utilisés par les premiers éditeurs.

Dans ces conditions, la probabilité statistique qu'un texte
antique survive au feu et a 'humidité, aux vers et aux souris,
aux vandales et aux fanatiques, a la simple détérioration des
supports matériels ou au désintérét des générations nouvelles
pour les ouvrages passés de mode, était relativement faible.

Déterminer des périodes exactes et chiffrer la proportion de
textes disparus ou disponibles aux différentes époques demande-
rait des études fort poussées dont on n’a encore que peu
d’exemples. Pour ce faire, on pourrait s’aider des listes de réfé-
rences offertes par des auteurs de différentes époques qui citent
abondamment des sources philosophiques. Diogene Lagrce,



INTRODUCTION XV

Porphyre, Eusebe, Proclus, Simplicius, Stobée et d’autres four-
nissent un matériel important. En les étudiant de pres, on
constate cependant qu’il est rarement possible d’établir sans
conteste que tel texte particulier était bien a la disposition de
auteur et qu'il n’était pas lu a travers une source intermédiaire.
En fournissant de telles références, ces auteurs ne prétendaient
sans doute pas nous laisser croire qu’ils avaient eux-mémes tous
ces documents anciens devant les yeux. Mais il est tout aussi
difficile d’établir que ceux-ci n’étaient lus qu’a travers de telles
compilations. Quant aux textes qui ne sont plus cités, on ne
peut conclure a leur disparition que par un argument ¢ silentio.
Méme si 'on démontre l'utilisation de sources intermédiaires,
on ne prouve pas nécessairement que les textes cités n’étaient
plus disponibles a une époque donnée. Ces auteurs peuvent uti-
liser des compilations intermédiaires tout en sachant ou imagi-
nant que les sources originales sont par ailleurs conservées. Pour
tirer des conclusions fermes il faudrait retrouver des témoignages
attestant positivement que tel texte ou de nombreux textes
étaient introuvables pour tel ou tel auteur. De tels témoignages
sont rares pour cette époque. En 357, Thémistius® loue 'empe-
reur Constance d’avoir assuré, grice a la construction d’une
bibliotheque, la sauvegarde d’auteurs comme Chrysippe, Zénon
et Cléanthe, ainsi que les auteurs mineurs du Lycée et de I'Aca-
démie, ce qui montre que leurs livres étaient tout a la fois mena-
cés de disparition et pourtant encore conservés. A Antioche, les
éleves de Libanius possedent des livres lorsque leurs parents ne
leur tiennent pas les cordons de la bourse trop serrés; il leur
arrive de s’assommer entre eux a coup de codex (Ep. 428, 3) et
Libanius se voit offrir comme incitation au mariage par un
citoyen d’Héraclée un char rempli de livres (Or. T 54). Les
auteurs néoplatoniciens des V¢ et VI® siecles donnent encore
I'impression d’évoluer dans un monde ot les livres sont omni-
présents. On en produit, on en collectionne, on en acheéte, on
en copie, et surtout on en lit en quantité. Si donc une raréfac-

2 THEMIST., Or. IV, 59d-60c.



XVI INTRODUCTION

tion subite des livres s’est opérée, elle a dii survenir un peu plus
tard, par exemple au cours des VII¢ ou VIII® siecles.’

Cest ici qu’on peut faire intervenir une distinction entre deux
modes principaux de conservation des livres dans I'’Antiquité:
'accumulation des exemplaires dans les bibliotheques publiques
et la transmission par copie des textes dans les écoles. Laquelle
de ces deux institutions, la bibliotheque ou I'école, a réussi a
nous transmettre le plus grand nombre de textes antiques? Pour
le dire en d’autres termes, les traditions manuscrites de nos textes
conservés remontent-elles & des exemplaires de bibliothéques ou
bien a des copies issues des écoles? Et quelles caractéristiques
présentaient les archétypes issus de ces deux traditions, notam-
ment en termes de contamination? Aucune bibliotheque antique
et aucune école n’a survécu. Leurs fonds respectifs ont pu cepen-
dant étre récupérés par d’autres institutions. On a estimé que les
bibliotheques, davantage liées aux centres du pouvoir, étaient
plus menacées de destruction que les écoles et que ce sont les
écoles qui ont principalement assuré la survie des textes de la
littérature antique.* La nature méme des textes philosophiques
que nous étudions suggere une transmission proprement scolaire
et on connait un exemplaire d’'un ouvrage de Proclus qui conte-
nait en marge une annotation de Simplicius, ce qui implique
que le manuscrit était issu de ['école.’

> N.G. WILSON, “Books and Readers in Byzantium”, in Byzantine Books and
Bookmen. A Dumbarton Oaks Co[[oqm'um (Washington 1975), 1-3, souligne le
grand nombre de temmgnages de cette époque sur la mauvaise qua.hte et la rareté
du parchemin, surtout 2 certaines saisons de I'année. C. MANGO, “The Avail-
ability of Books in the Byzantine Empire, A.D. 750-850”, dans les Actes du
méme colloque, p. 29-45, p. 44, insiste pour sa part sur la rareté et le cofit tres
élevé des livres & Byzance A 'époque iconoclaste.

% L. CANFORA, La Bibliotheque d'Alexandrie et [histoire des textes (Lidge
1992), 44 et 55.

> On trouve en effet dans les marges du Parisinus Coislin 322 (XIe-XII¢ sie-
cle) contenant 'zz Tim. de Proclus des scolies, dont 'une est un distique noté
originellement par Simplicius dans la marge de son propre exemplaire du com-
mentaire de Proclus (voir H.D. SAFFREY et L.G. WESTERINK, Introduction 2 leur
édition de la Théologie platonicienne [Paris 1968], t. I, cLu-CLII). La présence de
résumés schématiques en marge de certains manuscrits témoigne également de
[origine scolaire de leur tradition.



INTRODUCTION XVII

A vrai dire, pour se convaincre de l'influence de I'école, et
notamment de ['école néoplatonicienne, dans la sélection des
textes philosophiques antiques, il suffit de considérer ce qui de
fait a été conservé, en regardant le graphique n° 1.° On s’aper-
coit rapidement que le hasard, s’il a joué un réle dans la conser-
vation ou la perte de tel texte en particulier, ne saurait expliquer
les statistiques accablantes que révele ce schéma. Platon, Aristote
et leurs nombreux commentateurs représentent la quasi-totalité
du corpus conservé. On peut estimer a moins de 6% les textes
qui ne se rattachent pas a ce mainstream platonico-péripatéti-
cien. A priori, si ce corpus avait été transmis par le circuit des

Sextus
Plutarque _ 2%

Autres platoniciens2.7
3%

Autres Aristote

Théophraste

2%

Platon
0,

6% :
Plotin - . . Alexandre
2% 10%
Porphyre
2% _\
Jamblique __— -
2%

Thémistius
3%

Proclus
10%

Philopon
13%
Damascius
3%
Autres comm. Platon
3%
Autres comm.

Aristote :
6% OIymeOt/oodore

Simplicius
11%

Syrianus

Asclépius
1%

2%
Ammonius
2%

Graphique n° 1: Les textes philosophiques grecs
(en transmission directe)

§.Ce graphique ne prend pas en compte la littérature sc1ent1ﬁque qui méri-
terait des stausthues distinctes. Il laisse également de c6té tous les textes qui se
rattachent a la “philosophie chrétienne”.



XVIII INTRODUCTION

bibliotheques, il serait resté quelque chose des traditions philo-
sophiques les plus influentes comme le stoicisme ou I'épicu-
risme. Peut-étre aurait-on conservé des ouvrages des présocra-
tiques ou des socratiques. En pratique, ces différentes traditions
ont disparu 2 100% et ce n’est que par des citations littéraires
ou des papyri que des fragments en ont été conservés.

Pour compléter ce tableau statistique qui a été commenté
plus en détail dans les Actes du colloque de Strasbourg sur les
bibliotheques des néoplatoniciens,” on peut regrouper dans une
base de données tous les philosophes antiques répertoriés dans
les différents tomes, publiés ou sous presse, du Dictionnaire des
Philosophes Antiques, en les classant par siecles, par écoles, par
sexe, par régions d’origine, de formation, d’activité, etc. On
obtient comme base statistique 2450 noms de philosophes
dont I'existence historique et I'activité philosophique sont incon-
testables sur les quelque 3000 noms répertoriés. La période
chronologique s’étend du VI¢s. av. ].-C. a la fin du VI¢s. ap.
J.-C. Les résultats de cette enquéte ne font sans doute que
confirmer des intuitions largement partagées, mais ils ont le
mérite de faire intervenir des données chiffrées inédites. On
dénombre ainsi 83 femmes philosophes, soit 3,38%. D’autres
graphiques qui seront publiés bientdt concernent les lieux
d’origine, de formation et d’activité des différents philosophes,
selon les écoles ou les siecles. D’autres données statistiques
nous renseignent sur le nombre de philosophes dont on connait
le maitre ou dont on connait des éleves; ceux qui sont connus
pour avoir exercé une activité politique; ceux dont le nom est
attesté par des inscriptions ou dont un portrait est conservé ou
signalé; ceux qui ont écrit des ouvrages philosophiques, notam-
ment des commentaires, etc. On ne retiendra ici que les rensei-
gnements fournis sur 'histoire des écoles philosophiques.

7 Voir R. GOULET, “La conservation et la transmission des textes philo-
sophiques grecs”, in C. D’ANCONA (ed.), The Libraries of the Neoplatonists. Pro-
ceedings of the Meeting of the European Science Foundation Network ‘Late Anti-
quity and Arabic thought. Patterns in the Constitution of European Culture’ held in
Strasbourg, March 12-14, 2004 (Leiden 2007), 29-61.



INTRODUCTION XIX

Autres
3%

Stoiciens

12% _\

Inconnu
29%
Socratiques
5% N\
Sceptigues
2%
Pythagoriciens
13% Cyniques
S ~—
3%
Epicuriens
8%

Platoniciens Péripatéticiens
19% 6%

Graphique n°® 2: Philosophes par école (version simplifiée)

Le graphique n° 3 illustre sommairement le déclin des écoles
a la fin de "Antiquité et n’appelle pas de commentaire particu-
lier.

N/A Hedl mp, -6 -5 b <3 2 -1 1 s 3 4 5 13

Graphique n° 3: Philosophes par siecle



INTRODUCTION

(sp1yridunts worsiaa) apats red 12 2j023 1ed saydosoqiy g 1 U neajqe]

0S¥ 1€ | 001 |S8T |¥TI |9ST | 861 | 11T | 10T |HST |T8T |¥€€ |¥E|0T | L€ €81 [e0],
LL ¢ |9 it A 9 z anny
98¢C I €1 10T, | e eSS, TRl ST 14 i 4 2UUID]01G
4! I I I 9 |0S |9¢ Z T anbnenog
Ly I W e e B z ¢ anbndaog
81¢ T e T TR A L e Rk 14 Al suuapLoFeYIA ]

suuapruore[d
WAy clich Lep Aep s “lL1 (LT leliEvy [8S . £l ¥y < 1€ -0OTWHPEIY
0¥ 1 e R 6 TRl Sl et ey 16 vl I ¢ < suuanNNEdId ]
807 e e | ¢ ee Nl eaiee LG I 6 6 suusnmoidy
i Lo e e 7 i 9 z 9 anbrudy
10£ S [8E VPt I ie MBit ons |16 {9 Diiee U 1S L LAE 19 v/ anuuodu]
Wil [a/le Aerae s i At lic-7 1% o e TTaE [aiNSeDND $9[231G/2[02Y]




INTRODUCTION XXI

Le classement par écoles devrait prendre en compte 33
noms d’écoles différents. Le graphique n°® 2 les regroupe en
huit affiliations principales. Pour 702 philosophes, on ne
connait pas leur école d’appartenance. Si on examine ce gra-
phique, on constate que si on ne tient pas compte des Pytha-
goriciens (13% du corpus), dont le nombre élevé est da a la
conservation d’une longue liste de philosophes de cette école

<]
2 ) -
)
& 5 % o
i Bis B 5
3 & B 8 ¢
] g S B . Ty
3
p=1
& g (%) -Lt:
& € —_
>
3 g«
A=
w
© =
O
Lz] L
o \E/
Q
A --61
i CacE
")'*.% 7
& by
<138
. Sy L
23 yren]
Q
: 0
3 —
| 7o 8
S i
5 B o =
i 0 E@f & B
o
2
i )
—
152 ol
w0, o -
()
© =)
= o
2 . v
> o (o
B = o
T y —
P : : =}
o
kel : X
1 1 I ] ] 1
(=] o Q (=] Q (=] o
o o @ w < o~
2 =



XXII INTRODUCTION

rapportée par Jamblique et dont I'importance décroit rapide-
ment a partir du IV® s. av. J.-C., on releve les pourcentages
suivants: Académiciens et Platoniciens ou Néoplatoniciens:
19%; Stoiciens: 12%; Epicuriens: 8%; Aristotéliciens ou Péri-
patéticiens: 6%. Ces quatre écoles représentent donc 45% du
corpus et 63,23% du corpus réduit de philosophes dont on
connait |'école d’appartenance.

Le graphique n° 4, dont les données reprennent celle du
tableau n° 1, permet de suivre I'évolution des différentes écoles
au cours de '’Antiquité. Les Socratiques sont au nombre de 92
pour la période qui s’étend du V¢ au III¢ siecle. Les Cyniques
conservent un nombre assez constant de représentants, sauf au
[I¢ siecle av. J.-C. Si on laisse & nouveau de c6té les Pythagori-
clens anciens, on constate une grande continuité pour les
quatre écoles principales au moins jusqu'au II°¢ s. de notre ¢re.
826 philosophes, soit 33,70% du corpus et 47,22% du corpus
restreint des philosophes dont on connait I'école d’apparte-
nance appartiennent a cette période: 273 Académiciens et Pla-
toniclens; 252 Stoiciens; 181 Epicuriens; 120 Aristotéliciens
ou Péripatéticiens.

En revanche, les chiffres pour les quatre derniers siecles sont
tres inférieurs. On ne trouve plus que 190 philosophes, soit
7,75% du corpus et 10,86 du corpus réduit de philosophes
dont on connait I'école d’appartenance: 158 Académiciens et
Platoniciens ou Néoplatoniciens; 14 Stoiciens; 8 Epicuriens;
10 Aristotéliciens ou Péripatéticiens.

Ce graphique confirme donc qu’a la fin de 'Antiquité, une
seule école, la néoplatonicienne, qui avait d’ailleurs incorporé
une grande partie de 'enseignement d’Aristote, était encore
florissante.

Ce role de I'école néoplatonicienne dans la sélection et I'éli-
mination des textes philosophiques aurait été moins détermi-
nant si les anciennes écoles philosophiques avaient perduré et
si I'enseignement de la philosophie n’avait pas connu sous
Empire chrétien des conditions d’exercice souvent peu favo-
rables. A part quelques chaires, impériales ou municipales, on



INTRODUCTION XXIII

a l'impression que I'enseignement de la philosophie se réfugie
dans des conventicules ou aupres de maitres privés qui
enseignent indistinctement les doctrines des différentes écoles
et qui parfois s'adonnent également a4 d’autres professions
comme la médecine. Lorsque ces institutions scolaires héritées
du passé disparurent, il ne devait plus circuler qu'un corpus de
textes philosophiques déja considérablement réduit et ce n’est
qu'un nombre restreint d’exemplaires qui allait affronter le
désert culturel des deux ou trois siecles précédant le nouvel
humanisme byzantin au IX° siecle, le passage de I'onciale 4 la
minuscule, puis étre disponibles pour le mouvement de tra-
duction en syriaque et en arabe. Et certaines pertes survinrent
a une époque encore plus récente.

Mais il ne suffit pas d’établir le réle joué par I'école néopla-
tonicienne dans la transmission d’un corpus de textes philo-
sophiques antiques, car cette école a, comme les autres insti-
tutions, disparu et ses livres auraient pu disparaitre avec elle.
Les VII® et VIII® siecles, aussi bien 2 Byzance que dans les
cultures voisines, syriaques ou arméniennes, ne semblent
avoir exploité qu'un ensemble tres restreint de textes, concre-
tement 'Zsagogé de Porphyre et quelques traités de logique
aristotélicienne, utilisés pour la formation dialectique des
théologiens. Au début du IX° siecle, la Bibliothéque de Pho-
tius est presque dépourvue de codex d’intérét philosophique,
méme s’il connait un ou deux textes philosophiques
aujourd’hui disparus (Hiérocles, Enésideme). Il restait certai-
nement des manuscrits dans nombre de bibliotheéques et il est
possible que notre impression d’'un 4ge noir de la culture
humaniste soit due aux lacunes de la documentation conser-
vée, mais on peut imaginer que ces manuscrits n’auraient de
toute fagon pas survécu longtemps a Iapparition d’une nou-
velle mode incontournable, le passage de 'onciale a la minus-
cule, si au moins deux initiatives n’avaient renouvelé ['atten-
tion que 'on portait 2 ces documents anciens. L'une de ces
initiatives est |'effort de recherche et de traduction en syriaque
et en arabe de textes philosophiques et scientifiques grecs qui



XXIV INTRODUCTION

est au ceeur de nos Entretiens. 1autre, encore mal connue,
mais décisive, est la constitution 2 Constantinople au milieu
du IX¢ siecle d’une riche Collection philosophique dont I'exis-
tence a été révélée par T.W. Allen en 1893.® On découvre
d’année en année qu'un nombre considérable d’archétypes ou
de manuscrits qui ont transmis aux siecles ultérieurs les plus
importants de nos textes philosophiques se rattachent a cette
entreprise de sauvetage et de copie. La liste est impression-
nante: Platon; Alexandre d’Aphrodise, Scripta minora; Alci-
noos; édition par Albinus des cours de Gaius [non conservé];
troisitme livre de la doxographie platonicienne d’Albinus;
Maxime de Tyr; archétype de Plotin; Proclus, in Remp., in
Tim.; Damascius, in Parm. et De princ.; <Damascius>, in
Phaed., in Philebum; Simplicius, in Phys., in Categ.; Olym-
piodore, in Gorg., in Alcib., in Phaed.; Jean Philopon, Contra
Proclum de aeternitate mundi; Hermias in Phaedr.; Ammo-
nius, 7z De interpr. 1l faut sans doute ajouter un ensemble
important d’ouvrages d’Aristote.

Quels types de textes ont-ils de la sorte été sauvés? Ont-ils
été choisis parmi un corpus plus important ou sont-ils unique-
ment ceux qui étaient encore disponibles a I'époque? Ou les
a-t-on trouvés? Etaient-ils déja regroupés? Quelle était leur ori-
gine lointaine? Provenaient-ils d’'une ou de plusieurs biblio-
théques ou remontaient-ils directement a I'école néoplatoni-
cienne d’Alexandrie?? Ces questions concernent au point de
départ la codicologie et la paléographie, mais elles ont une inci-
dence directe sur I'histoire de la transmission des textes philo-
sophiques grecs.

8 T.W. ALLEN, “Palaeographica III. A Group of Ninth-Century Greek Man-
uscripts”, in Journal of Philology 21 (1893), 48-55.

9 M. RASHED, “Nicolas d’Otrante, Guillaume de Moerbeke et la ‘Collection
philosophique™, in StudMed 43 (2002), 693-717 (notamment dans sa Note
complementaxre sur l'origine et la constitution de la “Collection philosophique”),
a avancé quelques arguments suggerant qu'Etienne d’Alexandrie (Stephanus)
aurait pu emporter d’Alexandrie a Constantmople, ou il alla enseigner au début
du VII® siecle, une partie de ses manuscrits universitaires.



INTRODUCTION XXV

On peut enfin se demander si entre ces deux initiatives que
sont la Collection philosophique et le mouvement de traduction de
'époque abbasside il existe un rapport historique. Les deux cor-
pus se recouvrent largement, mais pas totalement. Ils marquent
un regain d'intérét pour des textes jusque la négligés et ont ainsi
assuré une sauvegarde inespérée d'une grande partie de I'héritage
philosophique et scientifique antique. Mais I'une des deux initia-
tives a-t-elle pu favoriser I'autre? Des recherches en cours per-
mettront peut-étre un jour de répondre 2 cette question.

Le mouvement de traduction gréco-arabe marqua, en tout
cas, une nouvelle étape dans I'histoire de la transmission des
textes antiques. Commengant au milieu du VIII® siecle et se
prolongeant, non sans diverses transformations, jusqu’a la fin
du X siecle, il conserva maints textes philosophiques et scien-
tifiques d’origine grecque tout en les mettant a la disposition
de nouveaux lecteurs. Ce processus se déroula au sein de la
société arabo-musulmane et doit étre analysé, avant tout, dans
ce cadre. D’autre part, ce n’était pas la le début de la transmis-
sion du savoir grec aux régions géographiques que nous quali-
fions de Proche-Orient. Antérieurement a ces traductions
gréco-arabes, on avait connu d’autres efforts pour introduire
'héritage grec dans des milieux culturels de langues orientales,
et cela des les derniers siecles de 'Antiquité, c’est-a-dire a une
époque ou l'enseignement philosophique et scientifique grec
était toujours dispensé.

Pour cette raison, la recherche moderne a longtemps eu ten-
dance a expliquer le mouvement de traduction gréco-arabe
comme étant le prolongement des efforts antérieurs. Cela s’ap-
plique, par exemple, a2 deux hypotheses bien connues et sou-
vent évoquées dans ce contexte, a savoir celle de Max Meyerhof
et celle de Michel Tardieu. Meyerhof a supposé qu’il existait
un lien direct, voire institutionnel, entre I'enseignement des
derniers philosophes alexandrins et les activités des penseurs
arabes au IX¢ siecle. Selon lui, 'école d’Alexandrie ne se serait
pas éteinte a la fin de ’Antiquité, mais elle aurait été transférée
dans le monde islamique, d’abord & Antioche, puis 2 Harran et



XXVI INTRODUCTION

finalement 2 Bagdad.'® Tardieu, 2 son tour, a suggéré une
continuité de I'enseignement philosophique a partir de la tradi-
tion athénienne. Selon lui, les derniers représentants de cette
école (notamment Simplicius) se seraient installés, apres leur
retour de la cour sassanide en 532, dans la ville de Harran ou
ils auraient fondé une académie platonicienne dont les activités
auraient perduré jusqu’au X¢ siecle.!!

Les deux théories ont suscité¢ de nombreuses réactions et
ont certainement stimulé la recherche. Cela s’applique surtout
a ’hypothese de Meyerhof qui se fondait sur un précieux texte
arabe attribué a al-Farabi et qui mérite toute notre attention.
En fin de compte, il faut cependant nuancer les propositions
de ces deux savants, car leur hypothése d’un véritable transfert
d’une institution grecque au Proche-Orient, soit par la route
d’Alexandrie 2 Bagdad,'? soit par Harran,' ne semble pas

10 M. MEYERHOF, “Von Alexandrien nach Bagdad. Ein Beitrag zur
Geschichte des philosophischen und medizinischen Unterrichts bei den Ara-
bern”, in SPAW. Phil.-hist. Klasse (Berlin 1930), 389-429.

"' M. TARDIEU, “Sabiens coraniques et ‘Sabiens’ de Harran”, in /4 174
(1986), 1-44; IDEM, “Les calendriers en usage & Harrdan d’aprés les sources arabes
et le commentaire de Simplicius 2 la Physique d’Aristote”, in 1. HADOT (éd.),
Simplicius. Sa vie, son ceuvre, sa survie. Actes du colloque international de Paris, 28
sept.-17 oct. 1985 (Berlin 1987), 40-57; IDEM, Les paysages reliques. Routes et
haltes syriennes d'Isidore & Simplicius (Louvain-Paris 1990).

12 Pour la discussion de I'hypothése de MEYERHOF voir G. STROHMAIER,
Von Alexandrien nach Bagdad’ — eine fiktive Schultradition”, in J. WIESNER
(Hrsg.), Aristoteles. Werk und Wirkung, II: Kommentierung, Uberlieferung,
Nachleben (Berlin-New York 1987), 380-389; G. ENDRESS, “The Defense of
Reason. The Plea for Philosophy in the Religious Community”, in ZGAIW 6
(1990), 1-49, p. 16-17; J. LAMEER, “From Alexandria to Baghdad: Reflections
on the Genesis of a Problematic Tradition”, in G. ENDRESS, R. KRUK (ed.), The
Ancient Tradition in Christian and Islamic Hellenism. Studies on the Transmission
of Greek Philosophy and Sciences Dedicated to H. ]. Drossaart Lulofs on his Nineti-
eth Birthday (Leiden 1997), 181-191; D. GuTas, “The ‘Alexandria to Baghdad’
Complex of Narratives. A Contribution to the Study of Philosophical and Med-
ical Historiography among the Arabs”, in DSTFM 10 (1999), 155-193.

'3 Bien que les theses de TARDIEU eussent été acceptées par quelques savants
(voir, p. ex., R. THIEL, Simplikios und das Ende der neuplatonischen Schule in
Athen [Stuttgart 1999] et I. HADOT, “Dans quel milieu Simplicius a-t-il fondé
son école de mathématiques, et oll a pu avoir lieu son entretien avec un mani-

chéen” [et] “Remarque complémentaire”, in J/PT 1 [2007], 42-107, 263-269),

(<43



INTRODUCTION XXVII

correspondre a la réalité historique pour autant que nous
puissions la reconstruire.

En fait, les voies de la diffusion du savoir grec en langues
orientales semblent avoir été plus larges et plus nombreuses.
Elles toucherent, semble-t-il, plusieurs régions géographiques, y
compris la Palestine, la Syrie, la Mésopotamie et le sud-ouest
de I'Iran. La langue principale de cette diffusion fut le syriaque.
Comme on le sait, cette langue remplaga, petit a petit, le grec
en tant que langue d’enseignement dans les centres culturels au
Proche-Orient, ce qui entraina, des le VI® siecle au plus tard,
une série de traductions gréco-syriaques.'* Ainsi, un certain
nombre d’ouvrages antiques furent accessibles aux lecteurs
ignorant le grec, et cela surtout dans les domaines de la logique
(notamment | lsagoge, les Catégories, le De interpretatione et les
Premiers Analytiques)" et de la médecine (notamment quelques
ceuvres de Galien).'® On pourrait donc dire que les traducteurs

la plupart des chercheurs les ont soumis A une critique sévére; voir, p. ex.,
J. LAMEER, art. cit. (n. 12), 186-189; C. LUNA in Mnemosyne 54 (2001), 482-
504; E.J. WATTS, “Where to Live the Philosophical Life in the Sixth Century?
Damascius, Simplicius, and the Return from Persia”, in GRBS 45 (2005), 285-
315; PH. HOFFMANN, “Les bibliothéques philosophiques d’apres le témoignage
de la lictérature néoplatonicienne”, in C. D’ANCONA (ed.), The Libraries of the
Neoplatonists, op. cit. (n. 7), 135-153, p. 141-145.

4 Sur la transmission de la philosophie et des sciences grecques au monde
syriaque voir, en général, S. BROCK, “From Antagonism to Assimilation. Syriac
Attitudes to Greek Learning”, in N.G. GarsoiaN, Th.F. MATHEwWs, R.W.
THOMSON (ed.), East of Byzantium. Syria and Armenia in the Formative Period.
Dumbarton Qaks Symposium 1980 (Washington D.C. 1982), 17-34; P. BRUNS,
“Aristoteles-Rezeption und Entstehung einer syrischen Scholastik”, in IDEM
(Hrsg.), Von Athen nach Bagdad. Zur Rezeption griechischer Philosophie von der
Spiitantike bis zum Islam (Bonn 2003), 29-41; H. HUGONNARD-ROCHE, “Le
Corpus philosophique syriaque aux VI¢-VII¢ siecles”, in C. D’ANCONA (ed.), The
Libraries of the Neoplatonists, op. cit. (n. 7), 279-291.

15 S. BrRock, “The Syriac Commentary Tradition”, in Ch. BURNETT (ed.),
Glosses and Commentaries on Aristotelian Logical Texts. The Syriac, Arabic and
Medieval Latin Translations (London 1993), 3-18; H. HUGONNARD-ROCHE, L«
logique dAristote du grec au syriaque. Etudes sur la transmission des textes de
I'Organon et leur interprétation philosophigue (Paris 2004).

16 R. DEGEN, “Galen im Syrischen. Eine Ubersicht iiber die syrische Uber-
lieferung der Werke Galens”, in V. NUTTON (ed.), Galen. Problems and Prospects
(London 1981), 131-166.



XXVIII INTRODUCTION

syriaques ont préparé, en quelque sorte, le chemin pour les tra-
ductions gréco-arabes, d’autant plus que les Arabes du VIIIS,
[Xe et X© siecle ont fait appel, eux aussi, a des savants syriaques
en tant que traducteurs. Mais il faut tout de suite ajouter que
le mot ‘préparation’ a une portée bien limitée dans ce contexte,
car les deux mouvements de traduction sont, en effet, peu
comparables, en ce qui concerne la quantité des travaux effec-
tués et en ce qui concerne la motivation scientifique des acteurs.

Voila du moins I'état actuel de la recherche tel qu’il a écé
présenté, entre autres, dans un ouvrage de Dimitri Gutas.
D’apres lui, le processus de traduction gréco-arabe constitua un
phénomene singulier, enraciné dans la société arabo-musul-
mane des premiers siccles de I'ere abbasside et qu’il faut par
conséquent examiner dans ce cadre. Certes, il reposait sur cer-
taines conditions extrinseques comme la conquéte arabe du
Proche-Orient ou la présence des chrétiens de langue syriaque
dans cette région. Mais le processus, en tant que tel, fut essen-
tiellement conditionné par les exigences et les aspirations d’un
nouveau climat social et culturel que Gutas essaie d’examiner
et de décrire en détail.'”

La singularité du mouvement de traduction gréco-arabe est
soulignée par le nombre remarquable de ses productions. Celui-
ci surpasse de loin le nombre des traductions syriaques pour ne
rien dire des traductions en d’autres langues orientales. Pour
nous en tenir aux textes philosophiques, le nombre de versions
arabes, conservées dans des manuscrits ou bien attestées par des
témoignages fiables, s’éleve A plus de deux cent cinquante.'®
Cette collection importante constitue un corpus qui ressemble,

7" D. GUTAS, Greek Thought, Arabic Culture. The Graeco-Arabic Translation
Movement in Baghdad and Early ‘Abbasid society (2nd_4h/8%_ 1 0P Centuries) (Lon-
don 1998).

18 Pour une liste des traductions voir D. GUTAS, “Greek Philosophical Works
Translated into Arabic”, in R. PASNAU (ed.), The Cambridge History of Medieval
Philosophy (Cambridge 2010), 802-814; pour une présentation détaillée suivie
d’une bibliographie voir C. D’ANCONA. “Le opere tradotte” [et] “Bibliografia”,
in EADEM (ed.), Storia della filosofia nell’Islam medievale, Vol. 1 (2005), 201-233,
233-252.



INTRODUCTION XXIX

plus ou moins, au corpus de textes philosophiques conservé en
grec, si 'on s’en tient du moins aux principaux ensembles de
textes: pas plus que la tradition directe en grec, les traductions
arabes ne comprennent de textes de provenance stoicienne ou
épicurienne, mais elles restent dans le cadre du mainstream pla-
tonico-péripatéticien établi dans I’Antiquité tardive. Au sein de
ce mainstream, on constate toutefois un certain décalage par
rapport au corpus de textes qui étaient utilisés dans I'enseigne-
ment des écoles grecques. Voila un point qui tire a conséquence
et mérite, pour cela, d’étre évalué plus en détail.

La différence la plus nette est peut-étre ce que I'on pourrait
appeler l'absence de Platon dans le corpus des traductions
arabes. Aucun dialogue platonicien n’est conservé en arabe et il
est fort douteux, comme il sera exposé dans ce volume, qu’au-
cun de ces textes ait été jamais traduit en entier. Les auteurs
arabes citant des passages de Platon sappuyerent plutdt sur
d’autres témoignages secondaires, donc sur la tradition indi-
recte dans laquelle les sommaires écrits par Galien semblent
avoir joué un réle éminent.

Galien, lui-méme, marque une autre différence entre le cor-
pus arabe et les textes servant de base a I'enseignement grec.
Manifestement, les savants arabes n’ont pas uniquement appré-
cié ses sommaires des dialogues platoniciens, mais aussi ses
ceuvres philosophiques originales. Cela s’explique probable-
ment par les conditions dans lesquelles la transmission de I'hé-
ritage grec s’est effectuée. Dans ce processus, les textes philoso-
phiques ne constitue¢rent pas nécessairement un corpus a part.
Au contraire, leur transmission fut liée, semble-t-il, & la trans-
mission des sciences, parmi lesquelles la médecine jouissait
d’une position primordiale. Par conséquent, Galien fut une
figure majeure dans le mouvement de traduction gréco-arabe,
et I'intérét des traducteurs ne s’arréta pas a son ceuvre médicale,
mais s’étendit également 4 ses ouvrages philosophiques.

Une autre particularité du corpus arabe concerne le néoplato-
nisme. Celui-ci a beaucoup intéressé les penseurs arabes, mais le
fonds textuel dont ils disposaient se distinguait assez nettement



XXX INTRODUCTION

du corpus conservé en grec. D’une part, il ne consistait pas tel-
lement en des traductions, mais plutot en des paraphrases arabes
des ouvrages grecs. Les exemples les plus connus sont la 7/%éolo-
gie dAristote (fondée sur les trois derni¢res Ennéades de Plotin)
et le Liber de causis (fondé sur les Eléments de théologie de Pro-
clus) dont il sera question dans ce volume. D’autre part, le cor-
pus arabe contient des textes issus des milieux musulmans,
semble-t-il, et qui s'inscrivent dans la tradition néoplatonicienne
sans qu'ils reproduisent, de maniere fidele, un ouvrage grec. On
peut citer comme exemple les ceuvres connues sous les noms de
Ps.-Empédocle et de Ps.-Ammonius.

Malgré leur importance indéniable, les textes néoplatoni-
ciens ne constituent cependant pas I'élément majeur du corpus
arabe. Cette position est réservée aux ouvrages issus de la tradi-
tion péripatéticienne. Leur nombre s’éléve a environ cent qua-
rante ce qui signifie qu'ils représentent plus de la moitié des
textes philosophiques traduits en arabe. La base de ce fonds
immense fut 'ceuvre d’Aristote lui-méme. A peu d’exceptions
pres, tous les ouvrages de ce philosophe furent traduits en
arabe, quelques-uns d’entre eux, comme la Métaphysique, plus
d’une fois. Pourtant, 'intérét des lecteurs arabes ne se limita
pas aux textes du grand maitre. Il s'appliqua également 2 ses
commentateurs dont les ccuvres furent, en grand nombre, lues
en arabe. D’ailleurs, les interprétes les plus appréciés ne furent
pas les auteurs qui faisaient partie du mainstream philosophique
au V¢ et au VI siecles, soit 2 Athénes soit 4 Alexandrie, mais
d’autres interpretes comme Jean Philopon, Thémistius et, sur-
tout, Alexandre d’Aphrodise.”

Ainsi se constitua, en arabe, un nouveau ‘corpus aristotéli-
cien’ ou, plutdt, un nouveau ‘corpus péripatéticien’. Enrichi
par quelques éléments néoplatoniciens (comme la Théologie
d’Aristote) il remplaca finalement la synthése platonico-péripa-
téticienne qui avait dominé 'enseignement philosophique dans

1 C. D’ANCONA, “Aristotle and Aristotelianism”, in Encyclopaedia of Islam,
Three (Leiden-Boston 2008-1), 153-168; D. GUTAS, o0p. cit. (n. 17).



INTRODUCTION XXXI

P’Antiquité tardive. A sa suite se manifesta une nouvelle orien-
tation, et dans le domaine de la transmission de textes, et dans
la philosophie, elle-méme. Voila deux aspects qui furent vive-
ment discutés au cours de nos Entretiens et que 'on retrouvera
dans les actes présentés ici.

Il n’est pas facile de résumer en quelques phrases les résultats
de longues conférences tres spécialisées qui ont donné lieu a
des discussions captivantes. On peut regrouper plusieurs inter-
ventions sous le théme du mouvement de traduction des textes
grecs en syriaque, puis en arabe.

A partir du VIII® siecle 2 Bagdad et pendant plusieurs généra-
tions, sans dépendance servile, les Arabes ont recherché, sélec-
tionné et aussi éliminé les textes qui étaient disponibles en
fonction d’un projet scientifique d’ensemble qui allait conduire
au renouvellement et au développement des disciplines les plus
importantes (mathématiques, astronomie, médecine, et bien
d’autres). Ce sont d’abord des textes scientifiques (Galien,
Euclide, Ptolémée), qui furent recherchés et traduits a partir du
grec ou plus souvent du syriaque, puis les écrits logiques d’Aris-
tote, sa Métaphysique et le reste du corpus.

Henri Hugonnard-Roche, spécialiste de la littérature
syriaque et tout spécialement de lhistoire de la logique aristo-
télicienne, présente un survol richement documenté du mouve-
ment de traduction chez les intellectuels syriaques occidentaux
monophysites et orientaux nestoriens. On ne peut en effet par-
ler du vaste mouvement de traduction arabe sans rappeler que
les personnages clés en furent au point de départ des traduc-
teurs chrétiens de langue syriaque connaissant le grec et I'arabe,
comme Hunayn ibn Ishaq et les membres de sa famille, qui
n’hésiterent pas a aller chercher des manuscrits en Mésopota-
mie du Nord, dans toute la Syrie, en Palestine, puis & Alexan-
drie et 2 Damas. Leur riche production, dont une partie seule-
ment a été transmise, nous est connue par les bio-bibliographes
arabes. Leur méthode de traduction, progressivement affinée
en fonction des exigences de leurs commanditaires, fut élaborée



XXXII INTRODUCTION

a Iépoque des grandes querelles christologiques (issues des
débats du Concile de Chalcédoine en 451). Clest dans ce
contexte que des textes théologiques majeurs (Grégoire de
Nazianze, Pseudo-Denys), mais aussi des traités de philosophie
populaire (Thémistius et Pseudo-Plutarque) ou de prédication
chrétienne (Basile de Césarée ou Jean Chrysostome) furent tra-
duits en syriaque. Par la suite, dans la partie occidentale du
monde syriaque, des textes de |'Organon d’Aristote, furent mis
a contribution pour la formation des théologiens de langue
syriaque et de nombreux traités de Galien furent également tra-
duits, notamment par Sergios de Res§‘aina. En parallele a la tra-
dition grecque tardive encore vivante, notamment a Alexan-
drie, se développa ainsi en syriaque un mouvement d’étude
dont les ceuvres furent souvent encore connues et utilisées par
les traducteurs et lettrés de I'époque abbasside.

La contribution de Daniel De Smet porte sur la connais-
sance indirecte que le monde arabe a eue de Platon ou de
Pythagore. Contrairement au corpus des écrits d’Aristote et de
ses commentateurs, il semble que les dialogues de Platon
n’aient pas été directement transmis en arabe et que la connais-
sance qu'on avait du philosophe et les nombreuses citations,
parfois littérales, qu'on rencontre soient dues a des sources
grecques intermédiaires qui, elles, avaient été traduites. Un
inventaire des citations plus ou moins littérales transmises dans
des écrits appartenant 4 des genres et a des disciplines tres
divers, confirment la “voie diffuse” de la transmission arabe de
Platon. Les sommaires de Galien et la littérature médicale
semblent y avoir joué un rdle primordial, ainsi que des doxo-
graphies, des florileges et des dossiers thématiques regroupant
des citations d’auteurs antiques les plus divers.

Si le témoignage de ces traductions se révele irremplagable
dans tous les cas ou le texte grec est aujourd’hui perdu, il revét
également une grande importance dans les cas ou le texte grec
est conservé. En effet, le plus souvent élaborées a partir d’'un
modele grec (ou syriaco-grec) antérieur de plusieurs siecles au
plus ancien manuscrit grec conservé, ces traductions arabes



INTRODUCTION XXXIII

nous permettent de remonter a un état du texte grec beaucoup
plus ancien que celui de nos manuscrits médiévaux. Ceci est
particulierement vrai pour 'ceuvre de Galien qui posseéde une
tradition occidentale relativement récente (il est rare que nous
possédions un manuscrit antérieur au XII¢ siecle). Ce cas exem-
plaire de préservation des textes constitue le theme de la contri-
bution de Véronique Boudon-Millot, qui aborde dans ce cadre
les problemes d’ecdotique liés a l'utilisation des versions orien-
tales.

Méme pour des textes bien édités en grec comme la Rhéro-
rigue d’Aristote, on s'étonne parfois que des legons manifeste-
ment authentiques attestées par 'arabe ne soient pas prises en
compte pour la correction de passages détériorés. Ce défaut
d’attention porté 4 la tradition arabe s’explique principalement
par la rareté des éditions traduites et commentées des versions
arabes des textes philosophiques. Des collaborations scienti-
fiques entre hellénistes et orientalistes devront se développer
pour que soit mieux exploité ce témoignage des versions arabes
ou autres.

Mais 'apport du monde arabe a notre connaissance de la
science et de la philosophie antiques ne se limite pas a la pré-
servation d’ouvrages disparus en grec. Grice aux doctrines, aux
savoirs, aux méthodes et aux schémas de pensée regus a travers
ce patrimoine, des savants arabes ont développé, et cela des le
IX¢ siecle de notre ere, une philosophie et une science origi-
nales qui allaient profondément marquer histoire culturelle
du monde arabo-islamique, mais aussi, 2 travers les traductions
hébraiques et latines, toute la civilisation occidentale jusqu’aux
temps modernes.

Le cas de la Théologie dite d’Aristote et du Liber de causis qui,
a l'origine, lui était structurellement rattaché, est a cet égard
exemplaire, dans la mesure ol toute une métaphysique, consti-
tude principalement par des emprunts textuels aux trois der-
nieres Ennéades de Plotin et aux Eléments de théologie de Pro-
clus, a été systématisée dans un cadre monothéiste et
créationniste propre a I'Islam. C’est un domaine de recherche



XXXIV INTRODUCTION

qui a fait 'objet depuis une vingtaine d’années d’avancées capi-
tales et Cristina D’Ancona, qui est ['une des personnes qui ont
le plus contribué a I'étude de ces difficiles documents, commu-
nique ici les conclusions de ses plus récentes recherches. A tra-
vers 'examen du “Prologue” — c’est-a-dire une introduction
de 'ouvrage qui n’a aucune correspondance chez Plotin — on
peut montrer que la disposition actuelle de la 7héologie n’est
due ni au hasard ni 2 une recomposition maladroite. Il s’agit
plutét d’une tentative de redistribuer le contenu des trois
ennéades consacrées par Porphyre respectivement a I'dme, a
IIntellect et 2 'Un selon un plan descendant, qui va de la
Cause Premiere a I'Intellect et ensuite a I'dme humaine et a son
destin. Ce modele, inspiré par les Eléments de théologie de Pro-
clus, est & la fois présenté dans le Prologue de la Théologie
d’Aristote et réalisé, bien plus parfaitement que dans la 7/héolo-
gie elle-méme, dans le Liber de causis.

Les quatre autres interventions concernent moins la conser-
vation des textes grecs, que le développement des concepts et
des problématiques recus de la pensée antique dans le cadre du
monde islamique.

La contribution de Heidrun Eichner porte sur la tradition
aristotélicienne. Afin de montrer comment Aristote a été com-
pris et interprété par les auteurs arabes, elle a choisi un passage
célebre qui figure au tout début du De interpretatione. Dans ce
passage, Aristote explique que les expressions linguistiques,
cest-a-dire les mots que nous utilisons, seraient des signes qui
indiqueraient ce qui est imprimé ou représenté dans nos 4mes
(pathémata tés psychés) et que les impressions de I'Ame seraient
de leur coté des images des choses réelles (pragmata). De plus,
il ajoute que les expressions linguistiques different selon les dif-
férentes langues utilisées dans le monde, tandis que les impres-
sions de 'ame et les choses réelles seraient les mémes pour tous
les hommes. Ce passage a fait 'objet de beaucoup d’interpréta-
tions dans le monde islamique. Heidrun Eichner en a présenté
plusieurs exemples, notamment les interprétations d’al-Farabi,
d’Avicenne, d’Averroes et celle d’'un éminent penseur mystique



INTRODUCTION XXXV

musulman, 4 savoir Ibn al-‘Arabi. On peut résumer son inter-
vention en trois points principaux: (1) La tradition philoso-
phique et herméneutique arabe a été extrémement riche et
variée. (2) Les voies de l'interprétation ont été influencées par
le fait que les interpretes travaillaient sur une version arabe du
texte aristotélicien, ce qui conditionnait leur maniére de conce-
voir et de développer les questions abordées dans le texte. (3) La
question de la représentation des choses réelles dans les actes
mentaux et dans les expressions linguistiques a soulevé de I'in-
térét méme chez les mystiques musulmans, ce qui conduit 2 se
demander s’il ne faut pas inclure au moins certaines parties des
réflexions des mystiques dans I'histoire de la philosophie arabe.

L’exposé de Peter Adamson est intitulé “The Last Philoso-
phers of Late Antiquity in the Arabic Tradition”. Il donne tout
d’abord quelques informations sur les traductions arabes des
ouvrages des derniers philosophes néoplatoniciens de I’Anti-
quité, a savoir ceux d’Athenes et d’Alexandrie. La partie princi-
pale de son exposé est cependant consacrée a I'influence philo-
sophique que ces penseurs ont exercée sur les auteurs arabes du
IX¢ et du X siecles, et cela a partir de deux exemples: les dis-
cussions sur le statut de la logique (fait-elle partie de la philo-
sophie ou est-elle un instrument de la philosophie?) et les dis-
cussions sur I'éternité ou bien la temporalité du monde. Sur la
question décisive de I'éternité du monde, les philosophes arabes
étaient confrontés a des doctrines issues du néoplatonisme tar-
dif qui heurtaient leurs convictions religieuses. Ils furent aidés
par les réinterprétations chrétiennes de philosophes comme
Jean Philopon qui avaient auparavant abordé ces questions
dans un sens monothéiste et créationniste. A nouveau, Pexposé
aborde beaucoup de points susceptibles de renouveler la
réflexion, mais on peut en résumer les deux theses principales:
(1) D’une part, M. Adamson signale une grande continuité
entre les discussions de ’Antiquité tardive et celles menées dans
le monde islamique. (2) D’autre part, il montre que les pen-
seurs arabes ont développé de nouvelles lignes d’argumentation
parce qu’ils ont subi I'influence de nouvelles sciences propres



XXXVI INTRODUCTION

au monde islamique. Dans le cas de la logique, il s’agissait de
Pinfluence de la grammaire arabe, dans le cas des discussions
sur 'éternité du monde de 'influence de la théologie islamique.

L’exposé d’Eva Orthmann a enrichi notre colloque d’un
aspect complémentaire. Son intervention ne porte pas sur la
philosophie gréco-romaine, mais sur un théme qui se situe a la
croisée de la philosophie et des sciences. Plus exactement, elle
retrace 'histoire des modeles cosmologiques d’Aristote et sur-
tout de Ptolémée au cours des premiers siecles de 'ere isla-
mique. Comme elle a pu le montrer, le modele de Ptolémée a
été largement répandu dans le monde islamique. Nous le
retrouvons, avec quelques modifications, chez beaucoup d’au-
teurs: des philosophes, des astronomes, des cosmographes ainsi
que des auteurs que 'on pourrait plutdt considérer comme des
savants religieux. On peut donc conclure que presque tous les
savants musulmans, & quelques exceptions pres, éraient dispo-
sés a accepter ce modele. On respectait ainsi les résultats des
observations et des calculs scientifiques sans contredire les don-
nées du Coran. C’est donc dans le cadre des représentations
antiques regues d’Aristote ou de Ptolémée que les Arabes déve-
lopperent leur cosmologie en agencant, de diverses manieres et
sous l'influence de nouvelles considérations astronomiques,
astrologiques, philosophiques ou religieuses, parfois emprun-
tées a la Perse ou a I'Inde, un ensemble de spheres concen-
triques regroupant les quatre éléments du monde sublunaire,
les planetes, la sphere des fixes et du zodiaque et divers “intel-
lects” moins matériels, avec parfois une place réservée au trone
et au marche-pied divins du Coran. La encore, ces vues cosmo-
logiques étaient destinées a influencer les doctrines de 'Occi-
dent médiéval.

La contribution d'Ulrich Rudolph ne porte pas sur une
école ou sur un cas particulier, mais sur une question plus
générale. Le but de son intervention est d’étudier la facon dont
les penseurs arabes ont congu la philosophie et les sciences
grecques et leur développement dans lhistoire ainsi que la
conception qu’ils se faisaient de leur propre role dans cette his-



INTRODUCTION XXXVII

toire. Bien qu’ils n’aient eu qu'une représentation sommaire de
I’histoire ancienne des civilisations méditerranéennes (congues
comme des “empires” successifs) et qu’ils n’aient pas disposé
d’'une connaissance précise des institutions ou des réalités
grecques ou romaines, les philosophes arabes étaient conscients
que toute une partie de ce vaste patrimoine littéraire était indis-
pensable pour la constitution des différentes disciplines de la
science arabe. Tout en reconnaissant I'apport des autres peuples
(Inde, Perse), ils réservaient aux Grecs une position priviligiée
dans le développement de la science et tentaient de se présenter
comme leurs successeurs fideles. Ils se représentaient la philoso-
phie comme un développement progressif du savoir, culminant
avec Aristote, dont la méthode syllogistique et la théorie de la
science pouvaient servir de modele au développement d’une
science arabe, ou bien comme une sagesse intemporelle parta-
gée par des philosophes comme Pythagore, Platon, Empédocle,
mais aussi Zoroastre. On constate que les auteurs arabes ont
décrit I'histoire des sciences d'une maniere trés ouverte et aussi
tres rationnelle. Car selon eux, toute 'humanité a participé a
cette histoire et a ainsi développé les données et les éléments de
sa culture. Ce processus a commencé il y a longtemps, et il sest
déroulé dans un vaste espace géographique. Y participaient
toutes les régions depuis les Indes a 'est jusqu’a ’Andalousie 2
Pouest. En méme temps, le processus est bien structuré, car il
est évident qu’il est dominé par deux nations qui ont contribué
beaucoup plus que les autres a I'évolution de la philosophie et
des sciences: (1) les Grecs qui ont perfectionné le savoir
humain, ce qui fait que dans tous les domaines c’est un auteur
grec qui est devenu le savant-modele: Galien en tant que méde-
cin, Prolémée en tant qu’astronome et surtout Aristote en tant
que philosophe, voire en tant que savant absolu; (2) et les
Arabes qui sont les seuls & comprendre tout I'héritage grec et a
suivre ce chemin afin de connaitre la vérité et trouver le bon-
heur auquel les étres humains sont destinés.

Richard GOULET et Ulrich RUDOLPH



	Introduction

