Zeitschrift: Entretiens sur I'Antiquité classique
Herausgeber: Fondation Hardt pour I'étude de I'Antiquité classique
Band: 57 (2011)

Artikel: Die Deutung des Erbes : die Geschichte der antiken Philosophie und
Wissenschaft aus der Sicht arabischer Autoren

Autor: Rudolph, Ulrich

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-660935

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-660935
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

VII

ULRICH RUDOLPH

DIE DEUTUNG DES ERBES:
DIE GESCHICHTE DER ANTIKEN PHILOSOPHIE
UND WISSENSCHAFT
AUS DER SICHT ARABISCHER AUTOREN

Die Epoche, die heutzutage als klassische Antike bezeichnet
wird, hatte im kulturellen Gedichtnis der islamischen Gesell-
schaften keine herausragende Stellung. Diese Rolle kam eher
anderen vorislamischen Zeiten und Referenzpunkten zu: den
fritheren Propheten etwa wie Noah, Abraham oder Moses, die
als Zeugen des gottlichen Wirkens in der Schépfung galten
und als Wegbereiter Mohammeds, des Siegels der Propheten
(hatam al-nabiyyin)', verehrt wurden; oder dem alten Iran, des-
sen Herrscher und Helden von zahlreichen muslimischen
Autoren evoziert wurden, wenn nicht die religiose, sondern die
politische Riickbesinnung im Vordergrund stand. Gleichwohl
liess sich die Bedeutung Griechenlands und Roms fiir die
Selbstverortung der islamischen Gesellschaften nicht leugnen.
Denn schliesslich lebten viele Muslime in Gebieten, die lange
Zeit unter griechischer oder romischer Herrschaft gestanden
hatten. Zudem war fiir all jene, die sich in irgendeiner Form
mit der wissenschaftlichen Tradition auseinandersetzten, das
Gewicht des antiken Erbes ohnehin unabweisbar.

Aus diesem Grund kamen arabische Autoren, spitestens
vom 9. Jahrhundert n.Chr. an, immer wieder auf Griechen

I Koran 33/40.



280 ULRICH RUDOLPH

und Romer zu sprechen. Der Kreis der Interessenten reichte
von der Historiographie iiber die Chronologie und die Geogra-
phie bis hin zu den Disziplinen, die nahezu ausschliesslich an
arabischen Ubersetzungen antiker Texte ankniipften, wie
Mathematik, Medizin und Philosophie. Die Ausserungen, die
in diesem Zusammenhang fielen, waren zahlreich und spiegeln
sehr unterschiedliche Kenntnisse und Einstellungen. Daher ist
es im Rahmen eines einzelnen Beitrags gar nicht moglich, das
Bild, das arabische Autoren von der Antike und ihrer Kultur
gezeichnet haben, auf umfassende Weise zu dokumentieren.
Was im Folgenden unternommen werden soll, ist indes der
Versuch, einige Linien, die bei der Deutung des Erbes im Vor-
dergrund standen, herauszuarbeiten. Dabei sollen drei thema-
tische Ebenen zur Sprache kommen, die sich unserer Fragestel-
lung wie konzentrische Kreise annihern.

Die erste betrifft den historischen bzw. den historiographi-
schen Rahmen unseres Themas; hier soll gefragt werden, wel-
che Kenntnisse arabische Autoren von der politischen
Geschichte der Griechen und Rémer besassen. Der zweite
Abschnitt nimmt die antike Kultur bzw. die antiken Wissen-
schaften im Allgemeinen in den Blick und untersucht, wie
deren Entwicklung und Bedeutung aus arabischer Sicht beur-
teilt wurden. Der dritte Teil konzentriert sich schliesslich ganz
auf die Philosophie. Dort soll nachvollzogen werden, wie ara-
bische Philosophen — angesichts solcher historiographischer
und kulturgeschichtlicher Vorgaben — die Geschichte der anti-
ken Philosophie verstanden haben und wie sie ihre eigene
Titigkeit ins Verhiltnis zu diesem Erbe gesetzt haben.

Aussagen zur politischen Geschichte der Antike

Welches Bild muslimische Intellektuelle von der politischen
Geschichte der Antike besassen, lisst sich am besten an den
Darstellungen der islamischen Universalhistoriographie ablesen.
Sie entwickelte sich aus #lteren Anfingen im 9. Jahrhundert n.



DIE DEUTUNG DES ERBES 281

Chr. und hat iiber Jahrhunderte hinweg eine bedeutende Zahl
von Vertretern hervorgebracht.? Drei von ihnen verfiigten iiber
auffillige Kenntnisse zur (jiidisch-christlichen und zur) antiken
Geschichte, wie bereits Rosenthal® betont hat: al-Ya‘qiibi, ein
schiitischer Historiker und Geograph? des ausgehenden 9. Jahr-
hunderts®, dem wir Die Chronik (al-Tarih)®, eine der ersten
islamischen Universalgeschichten, verdanken; Hamza al-Isfa-
hani (gest. vor 970)7, Gelehrter mit literarischen und naturwis-
senschaftlichen Interessen (Astronomie) und Autor der Chronik
der Jahre der Kinige der Erde und der Propheten (Tavip sini
mulitk al-ard wa-l-anbiyd)®; und schliesslich Abu I-Fida’ (gest.
1331)°, der Das Kompendium iiber die Geschichte der Menschheit
(al-Muptasar fi ta’rih al-basar)'® verfasst hat. Letzterer nimmt in
dieser Reihe eine zeitliche Sonderstellung ein und war auch eher

? Ubersichten dazu bei F. ROSENTHAL, A History of Muslim Historiography
(Leiden 21968), 133ff.,, und B. RADTKE, Weltgeschichte und Weltbeschreibung im
mittelalterlichen Islam (Stuttgart 1992), 9ff.

> F. ROSENTHAL, 0p. cit. (Anm. 2), 91.

4 Zu Person und Werk F. ROSENTHAL, op. cit. (Anm. 2), 133f.; B. RADTKE,
op. cit. (Anm. 2), 11-15; zu seinem Verstindnis von Geschichte T. KHALIDI,
Arabic Historical Thought in the Classical Period (Cambridge 1994), 115-118,
120f., 124¢£,

> Ya'qubi’s Lebensdaten sind in der Sekundirliteratur umstritten, kénnen
aber auf das Ende des 9. Jahrhunderts festgelegt werden; H. HALM, Die Schia
(Darmstadt 1988), 48, gibt an, dass er seine Chronik im Jahr 279 Hidschra
(891-92 n.Chr.) verfasst habe; B. RADTKE, op. ¢7z. (Anm. 2), 11, nennt als wahr-
scheinliches Todesjahr 292 Hidschra/905 n.Chr.

¢ Ed. M.TH. HouTsMA u.d.T. Ibn Widhih qui dicitur al-Ja’qubi Historiae,
[-II (Lugduni Batavorum 1883).

7 Zu Person und Werk ausfithrlich E. MiTTwoCH, “Die literarische Titig-
keit Hamza al-Isbahanis. Ein Beitrag zur #lteren arabischen Literaturgeschichte”,
in Mitteilungen des Seminars fiir Orientalische Sprachen an der Kiniglichen Fried-
rich-Wilhelms-Universitit, ed. E. SAcHAU, Jg. XII (Berlin 1909), Westasiatische
Studien, 109-169; cf. F. ROSENTHAL, op. cit. (Anm. 2), 136f.; B. RADTKE, 0p.
cit. (Anm. 2), 94f.; T. KHALIDI, op. cit. (Anm. 4), 117f., 121f.

8 Ed. LM.E. GOTTWALDT u.d.T. Hamzae Ispahanensis Annalium libri X, 1:
Textus Arabicus (Petropoli-Lipsiae1844), II: Translatio Latina (Petropoli-Lipsiae
1848).

9 B. RADTKE, op. cit. (Anm. 2), 101f.; T. KHALIDI, op. ciz. (Anm. 4), 200f.

10 Ed. (mit lat. Ubers.) H. FLEISCHER u.d.T. Abulfedae Historia Anteislamica
(Lipsiae 1831).



282 ULRICH RUDOLPH

ein Kompilator als ein origineller Historiker. Aber sein Werk ist
insofern fiir uns von Bedeutung, als darin zahlreiche iltere
Schriften zitiert werden, unter ihnen die ansonsten verlorene
Chronik des Abi Tsa Ibn al-Munaggim (9. Jh.), die wichtige
Informationen zur Antike enthielt.!! Neben diesen drei Histori-
ographen konnte man einige weitere Gelehrte anfiihren, die auf
die eine oder andere Weise das Bild, das die Araber von der
antiken Geschichte besassen, ergidnzten. Die wichtigsten sind
wohl al-Birtini (gest. 1048)'?, der sich vor allem mit Fragen der
Zeitrechnung bei fritheren Vélkern befasst hat!?, und al-Mas‘idi
(gest. 956 oder 957)', in dessen Werken die Betrachtungen zur
politischen Geschichte mit zahlreichen anderen Interessen und
Lesefriichten (Geographie, Reisen, Architektur, Kultur, Anek-
doten usw.) verkniipft sind."

Versucht man, die Aussagen dieser Autoren zu skizzieren
und zu gewichten, so ist zunichst eine generelle Einordnung
wichtig. Sie betrifft die Frage, wie muslimische Historio-
graphen die vorislamische Geschichte insgesamt periodisiert
haben, d.h. welche grossen Abschnitte und Epochen sie in ihr
wahrgenommen haben. Dazu dussert sich Aba -Fida’ héchst
konzise. Er thematisiert diesen Punkt in der Einleitung zu sei-
nem Kompendium und erklirt dabei, dass folgende Zisuren fiir
die Betrachtung der ilteren Geschichte massgeblich seien: die

11 Niheres dazu unten S. 287f.

12 Zu Person und Werk G. STROHMAIER (Hrsg.), AF-Biriini. In den Girten
der Wissenschaft. Ausgewiiblte Texte aus den Werken des muslimischen Universalge-
lehrten (Leipzig 1988); zu seinen astronomischen Kenntnissen und seiner
Methodik T. KHALIDI, op. cit. (Anm. 4), 176-179.

13 Thren Niederschlag fanden diese Untersuchungen in der Schrift A/l-Atir
al-bigiya ‘an al-qurin al-haliya, ed. E. SACHAU u.d.T. Chronologie orientalischer
Vilker (Leipzig 1878), engl. Ubers. von E. SACHAU u.d.T. The Chronology of
Ancient Nations (London 1879).

14 Zu Person und Werk F. ROSENTHAL, 0p. cit. (Anm. 2), 135f.; B. RADTKE,
op. cit. (Anm. 2), 26-66; T. KHALIDI, 0p. cit. (Anm. 4), 131-136.

15 Einschligig sind hier die Schriften Die Goldwischen und die Edelsteinmi-
nen, i.e. Murig al-dahab wa-ma‘idin al-gawhar, ed. CH. PELLAT, I-VII (Bairiit
1965-1979), und Die Belehrung und die Beaufsichtigung, i.e. Al-Tanbih wa-I-
#$rdf, ed. A. 1. AL-SAWI (al-Qahira 1938).



DIE DEUTUNG DES ERBES 283

Vertreibung Adams aus dem Paradies, die Sintflut, die Geburt
Abrahams, der Tod Mose, der Beginn der Herrschaft des Buht-
nassar (mit dem in arabischen Texten sowohl Nabonassar als
auch Nebukadnezar gemeint sein kann)'®, der Sieg Alexanders
tiber Dareios, der Sieg Augustus’ iiber Kleopatra, die Geburt
Jesu, die Herrschaft Diokletians und schliesslich die Hidschra
des Propheten Mohammed von Mekka nach Medina.!” Im
Sinne dieser Einteilung ist dann auch seine Darstellung aufge-
baut. Sie beginnt mit einem ausfiihrlichen Kapitel iiber die
Geschichte der alten, d.h. der alttestamentlichen Propheten (8.
12-64). Dann folgen die persischen Konige (S. 66-98),
anschliessend die Pharaonen und die Kénige der Griechen und
Romer (S. 98-114), wobei das Exposé jedes Mal etwas knapper
ausfillt.

Im Abschnitt iiber Griechenland und Rom finden wir
zudem keine Aussagen zu den Themen, die uns heutzutage an
der Antike besonders faszinieren (z.B. romische Republik oder
griechische Stadtstaaten). Wenn iiberhaupt, lisst sich dazu nur
ein einziger Satz Aba |-Fida’s zitieren: ,Vor ihm (d.h. vor Ale-
xander) waren die Griechen (gegliedert in) Teilfiirstentiimer.“!®
Das mag in unseren Ohren reizvoll klingen, weil wir mit ,, Teil-
fiirstentiimern® moglicherweise die Idee der politischen Auto-
nomie assoziieren. Aber Abii I-Fida’ diirfte damit eher gemeint
haben, dass das alte Griechenland zersplittert war und noch
keine einheitliche Fithrung besass.!”” Wirkliche Herrschaft eta-
blierte sich fiir ihn wie fiir die anderen muslimischen Histori-
ker erst mit dem Auftreten Alexanders. Seine Leistung war es,

16 S. M. STERN, “Abit Tsa Ibn al-Munajjim’s Chronography” in Islamic Phi-
losophy and the Classical Tradition. Essays Presented by his Friends and Pupils to
Richard Walzer on his Seventieth Birthday, ed. S. M. STERN, A. HOURANI,
V. BROWN (Oxford 1972), 437-466, hier: 441.

17 Aba I-Fida’, Mubptasar (Anm. 10), 10f.

'8 Abu |-Fida', Muptasar 78.6: wa-kina |-Yinin qablahu tawd’if.

19 Mit tawd’if assoziieren arabische Leser vor allem die mulitk al-tawa’if (,die
Kénige der Teilfiirstentiimer®), also jene Kleinfiirsten, die das islamische Spa-
nien im 11. Jh. unter sich aufteilten, nachdem das omayyadische Kalifat in
Cordoba untergegangen war.



284 ULRICH RUDOLPH

die Griechen zu vereinen und das Perserreich zu erobern, was
zugleich bedeutete, dass der Vordere Orient nun unter griechi-
scher Fithrung stand. Damit war die translatio imperii vollzo-
gen.”’ Die Herrschaft war von den persischen auf die griechi-
schen Konige iibergegangen. Und dieser Vorgang sollte sich
wiederholen, denn die herrschaftliche Gewalt wurde spiter an
andere Nationen weitergegeben: an die Romer mit dem Sieg
des Augustus iiber Kleopatra, an die Byzantiner bzw. die christ-
lichen Rémer mit dem Wechsel von Diokletian zu Konstantin
und schliesslich an die Muslime, wofiir symbolisch die Hid-
schra, d.h. der Beginn der islamischen Zeitrechnung, steht.

So erklirt sich die Periodisierung, die oben angesprochen
wurde. Sie gab der griechisch-romischen Geschichte eine feste
Struktur und begrenzte sie zugleich auf die Periode zwischen
Alexander dem Grossen und Mohammed. Insofern kann es
nicht verwundern, wenn die Darstellungen zur politischen
Geschichte der Antike, die uns bei den verschiedenen ara-
bischen Historiographen begegnen, immer wieder um diesel-
ben Themen kreisen und auf denselben, hellenistisch-romisch-
byzantinischen Zeitraum festgelegt sind.

Ihr Kern besteht in dem Versuch, die Herrscher, die nach
Alexander regiert haben, zu nennen und zeitlich zu bestimmen.
Wir erhalten folglich Listen mit Kénigsnamen und mit Regie-
rungsdaten, und zwar bei allen Historikern, die oben genannt
worden sind.?! Diese Auflistungen sind jeweils dreigeteilt. Sie
beginnen mit der Reihe der Herrscher, die unmittelbar auf Ale-
xander folgten. Sie werden ,die Kénige von Makedonien® bzw.

20 Zu dieser Idee und ihrer Verwendung bei arabischen Universalhistorikern
B. RADTKE, 0p. cit. (Anm. 2), 13 Anm. 28; 143.

21 Solche Listen finden sich, meist in verkiirzter Form, auch bei anderen
Autoren. Das gilt selbst fiir den beriihmten Historiographen al-Tabari (gest. 929
n.Chr.) und seine Geschichte der Propheten und der Konige, i.e. Ta'rip al-rusul
wa-l-mulitk, ed. M.]. DE GOEJE et al., I-XIV (Lugduni Batavorum 1879-1898),
engl. Ubers. (des hier relevanten Teils) von M. PERLMANN u.d.T. The History of
al-Tabari, IV: The Ancient Kingdoms (Albany 1987). Al-Tabari spielt ansonsten
in unserem Zusammenhang keine Rolle, weil er in seiner Geschichtsschreibung
andere Akzente setzte und sich kaum fiir die Griechen und Rémer interessierte.



DIE DEUTUNG DES ERBES 285

,die Konige der Griechen® genannt; konkret handelt es sich
dabei um die Ptolemaier, deren Herrscherliste — manchmal mit
Auslassungen, manchmal liickenlos — bis hin zu Kleopatra auf-
gezihlt wird.”? Dann folgen ,die Kénige der Rémer®, also die
romischen Kaiser. Thre Reihe beginnt mit Augustus (oder mit
Caesar) und endet mit Diokletian. Letzteres hat seinen Grund
darin, dass Diokletian (abgesehen von Julian Apostata, iiber den
man durchaus informiert war) der letzte ‘Sabier’, also der letzte
‘Heide’, auf dem rémischen Thron war.”> Mit Konstantin fingt
deswegen die dritte Liste an. Sie umfasst ,die Konige der
Christenheit“?* bzw. ,die christlichen Caesaren“® oder auch
,die Konige von Konstantinopel“.?® Thre Reihe endet — wenn
die Vorstellung von der translatio imperii ernst genommen wird
— eigentlich mit Herakleios, dem byzantinischen Kaiser, der zu
Mohammeds Lebzeiten regierte.”” Von einigen arabischen
Historikern, die iiber genauere Kenntnisse zu Byzanz verfiigten,
wird sie jedoch bis in die islamische Zeitrechnung hinein, mit-
unter sogar bis in ihre eigene Lebenszeit fortgesetzt.?®

So exakt diese Herrscherlisten sind, so wenig wissen die ara-
bischen Historiker iiber die Herrscher selbst zu berichten.
Abgesehen von ihren Namen und ihren Regierungsdaten erfah-
ren wir eigentlich nichts iiber ihr politisches Wirken, sondern
nur iiber Themen, die eher assoziativ mit ihnen verbunden

22 Ya'qubi, 7a’rih (Anm. 6), I 163f,; Hamza, Tarih (Anm. 8), 6G6f.; Abi
|-Fida", Mubtasar (Anm. 10), 104, der als einziger darauf hinweist, dass auf Ale-
xander nicht nur die Ptolemier, sondern auch andere Herrscher in Vorderasien
und in Makedonien gefolgt sind; Birtni, Atar (Anm. 13), 92; engl. Ubers. 103;
Mas‘adi, Muria¢ (Anm. 15), § 699ff., und Tanbih (Anm. 15), 97ff.; cf. Tabari,
Tarip (Anm. 21), 702f.; engl. Ubers. 95.

» Ya'qibi, Tarip, 1 164f; Hamza, Tarip, 67f; Abu |-Fida', Mubtasar,
106ff.; Biriini, Atar, 93f.; engl. Ubers. 104; Mas‘adi, Murig, § 7171, und Tan-
bih, 1071f; cf. Tabari, Ta’rih, 703f. und 741-43; engl. Ubers. 95 und 126f.

24 Birani, Atdr, 95; engl. Ubers. 105.

25 Ya‘qubi, 7a7ih, I 171; Mas‘adi, Murag, § 734, und Tanbih, 119.

%6 Hamza, Tarip, 69.

27 So auch Hamza, Tarih, 69f.; Abu |-Fida', Muptasar, 114; cf. Tabari,
Ta’rip, 744; engl. Ubers. 127.

% Ya‘qibi, Ta’rip, 1 175f.; Birtni, Atdr, 96; engl. Ubers. 105; Mas‘udi,
Murig, § 755, und Tanbih, 134ff.



286 ULRICH RUDOLPH

werden. Eines dieser Themen ist das bereits angesprochene
Problem der Zeitrechnung. Es wurde, wie erwihnt, vor allem
von dem Universalgelehrten al-Birtini behandelt. Er diskutierte
sehr genau, wie sich historische Ereignisse mittels astrono-
mischer Berechnungen datieren lassen. In diesem Zusammen-
hang kam er auch auf die verschiedenen Aren zu sprechen, die
in vorislamischen Epochen fiir Zeitangaben verwendet wurden.
In Griechenland und Rom waren dies nach seiner Kenntnis die
Aren Philipps (I1.), Alexanders, Augustus’, Antoninus’ (Pius)
und Diokletians.?

Ein weiterer Gesichtspunkt, der Historiker interessierte, war
die Kulturgeschichte. Sie ersetzte bei einigen von ihnen gera-
dezu die Darstellung der politischen Ereignisse. Aber das
beriihrt ein Thema, das noch nicht an dieser Stelle, sondern im
niachsten Abschnitt erértert werden soll.

Schliesslich erwihnen viele Geschichtsschreiber Vorginge,
die sich inhaltlich der Religionsgeschichte zuordnen lassen. Im
Kontext der griechisch-rémischen Antike betraf das vor allem
Ereignisse, die fiir die jiidischen oder fiir die christlichen
Gemeinschaften von Bedeutung waren. Beispiele aus der
judischen Geschichte sind etwa die Entstehung der Septuaginta
(unter den Ptolemiern)®, die Eroberung Jerusalems (unter Ves-
pasian bzw. Titus)®' sowie die endgiiltige Zerstérung der heili-
gen Stadt (unter Hadrian).’? Im Zusammenhang mit dem
Christentum werden neben der Lebensgeschichte Jesu vor allem
die Christenverfolgungen (unter den ‘heidnischen’ Kaisern bis
Diokletian)*® und die verschiedenen okumenischen Konzilien

(unter den christlichen Kaisern ab Konstantin) erwihnt.3

2 Bir{ini, Azar, 28f.; engl. Ubers. 32f.

30 Abua I-Fid3', Muptasar, 54f., 104.

31 Ya'qubi, Taip, 1 164f.; Hamza, Ta'rip, 72.

3 Ya'qubi, Tarih, 1 165; Hamaza, Tarip, 73.

¥ Hamza, Ta’rih, 72f.; Abi |-Fida’, Mubtasar, 106ff.

3 Ya'qabi, 7arih, I 171ff., macht Angaben zu den ersten sechs Konzilien;
Hamza, Tarip, 73ff., erwihnt konkret nur das Konzil von Nizia, geht aber auch
auf die Verurtellungen des Nestorius und der Jakobiten sowie auf weitere Einzel-
heiten der frithchristlichen Geschichte ein.



DIE DEUTUNG DES ERBES 287

Diese thematischen Engfiihrungen erkliren sich nicht durch
ein spezielles Interesse (bzw. Desinteresse) der arabischen His-
toriographen, sondern durch die Quellen, die ihnen zur Verfii-
gung standen. Letztere wurden in der Sekundirliteratur bereits
hiufiger diskutiert. Dabei wurde festgehalten, dass die musli-
mischen Historiker keinerlei Zugang zur klassischen antiken
Geschichtsschreibung hatten, weil keiner der bekannten Auto-
ren wie Herodot, Thukydides oder Polybios ins Arabische
iibersetzt worden war.?> Was sie zur Antike wussten, verdank-
ten sie vielmehr christlichen Chronisten, die entweder in der
Spitantike oder im byzantinischen Umfeld wirkten. Deren
Werke sind zwar auch nicht auf Arabisch erhalten, aber es gibt
eindeutige Indizien dafiir, dass viele ihrer Ausfithrungen im
arabischen Sprachraum bekannt waren.*

Wie sie vermittelt wurden, ldsst sich allerdings nicht in
jedem Einzelfall sagen. Manchmal hat man den Eindruck, dass
die Kenntnisse direkt griechischen Vorlagen entnommen wur-
den. In diesem Sinne ldsst sich eine ganze Reihe von spitanti-
ken Chroniken aufzihlen, aus denen nachweislich Informatio-
nen zu muslimischen Historiographen gewandert sind.”’
Hiufiger geschah die Vermittlung aber iiber Zwischenglieder.
Das konnten entweder christliche Syrer sein®® oder frithe ara-
bische Autoren wie der bereits erwihnte Aba Tsa Ibn al-
Munaggim (spites 9. Jh.). Er gehorte zur bekannten Familie
der Bant |-Munaggim, die iiber mehrere Generationen am
Abbasidenhof titig waren, und verfasste ein ausgesprochen
wertvolles Geschichtswerk, von dem leider nur wenige Exzerpte

¥ Grundlegend F. ROSENTHAL, 0p. cit. (Anm. 2), 75; cf. IDEM, Das Fortle-
ben der Antike im Islam (Ziirich u.a. 1965), 24f.

3 F. ROSENTHAL, 0p. cit. (Anm. 2), 75; S. M. STERN, art. cit. (Anm. 16),
443,

7 Vgl. die Liste bei F. ROSENTHAL, 0p. ¢7t. (Anm. 2), 77-79, der unter ande-
rem Eusebius (gest. um 340), An(n)ianus (5. Jh.) und Andronicus (6. Jh.) nennt.
Dabei ist Eusebius insofern der wichtigste, als die Geschichtskonzeption, die all
diesen Chroniken zugrunde lag (Abfolge der Religionen, Ubernahme der Herr-
schaft durch das Christentum usw.), letztlich auf ihn zuriickging.

38 Beispiele bei F. ROSENTHAL, ap. cit. (Anm. 2), 76f.



288 ULRICH RUDOLPH

erhalten sind.*® Von solchen schriftlich fixierten Vermittlungs-
wegen abgesehen, muss man auch stets mit der Moglichkeit
miindlicher Tradierung rechnen. Es kam immer wieder zu per-
sonlichen Kontakten zwischen arabisch- und griechischspra-
chigen Personen, die dazu beitrugen, dass Informationen, die
sonst nicht zuginglich waren, weitergegeben wurden. Ein
anschauliches Beispiel dafiir liefert uns Hamza al-Isfahani. Er
verdankte seine aussergewohnlichen Kenntnisse der byzanti-
nischen Geschichte der Tatsache, dass ihm eine ,personliche®
Quelle dazu zur Verfiigung stand. Wie er in seinem 7Tu7ip
berichtet, liess er sich in Bagdad regelmissig von einem ilteren
byzantinischen Kriegsgefangenen aus einer griechischen Chro-

nik vorlesen, wobei der Sohn des Byzantirl'fers, der sowohl Grie-
chisch als auch Arabisch beherrschte, als Ubersetzer diente.*°

Aussagen zur Kultur und zu den Wissenschaften in der Antike

Was muslimische Historiographen iiber die politische
Geschichte der Antike wussten, stammte also aus spitantiken
oder byzantinischen christlichen Quellen. Das mag erkliren,
warum ihre Darstellungen zu diesem Thema sowohl zeitlich
(von Alexander bis Mohammed) als auch inhaltlich klar
erkennbare Grenzen aufweisen. Dieser Eindruck indert sich
jedoch, wenn wir uns im nichsten Schritt den Darlegungen
zur antiken Kultur und zu den antiken Wissenschaften zuwen-
den. Dort werden uns niamlich sehr viel umfangreichere Kennt-
nisse und detailliertere Ausfithrungen begegnen. Das verweist
bereits auf eine Differenzierung, die man bei muslimischen

99 Zur Familie M. FLEISCHHAMMER, Art. “al-Munadjdjim, Band” in Encyclo-
pédie de Ulslam, Nouvelle édition, VI (1993), 559-561; zu Autor und Werk aus-
fihrlich S.M. STERN, art. cit. (Anm. 16); dort wird auch nachgewiesen, dass
Zitate aus dem Text sowohl bei Abi I-Fida® als auch im Siwdin al-hikma, einem
gnomologisch-doxographischen Text des 10. Jhs., bzw. in dessen spiterer Epi-
tome (Muntahab) zu finden sind.

9 Hamza, Tarip, 70.6-13; dt. Zusammenfassung bei E. MITTWOCH, art.
cit. (Anm. 7), 121.



DIE DEUTUNG DES ERBES 289

Intellektuellen der ersten Jahrhunderte grundsitzlich vorausset-
zen darf: So wenig sie am politischen Erbe der Griechen und
der Romer ankniipfen wollten*!, so viel verband sie mit den
kulturellen und den wissenschaftlichen Leistungen der Antike.

Das zeigt sich bereits, wenn wir noch einmal zu al-Ya‘qubr's
Chronik zuriickkehren. Sie enthilt nimlich nicht nur die oben
erwihnten Angaben, sondern — in der Darstellung vollig
getrennt davon — ein Kapitel, das mit dem Titel Die Griechen
(al-Yiindniyyin) iiberschrieben ist. Dort bietet al-Ya‘qubi aus-
fiihrliche und oftmals prizise Informationen iiber Gelehrte, die
wihrend der Antike gewirkt haben. Dabei reicht der Kreis der
Disziplinen, die zur Sprache kommen, von der Philosophie
(die als die Wissenschaft von den ,Wesenheiten der Dinge®
eingefiihrt wird) tiber die Medizin und die Mathematik bis zu
den Natur- und Geheimwissenschaften. Im Einzelnen werden
folgende Wissenschaftler vorgestellt, um nur die wichtigsten
(und eindeutig identifizierbaren) Namen zu nennen: Hippo-
krates (mit ausfiihrlichen Angaben zu den Werken, die ihm
zugeschrieben wurden), Dioskurides, Galen (ebenfalls ausfiihr-
lich), Sokrates, Diogenes (der Kyniker), Pythagoras, Archime-
des, Demokrit, Platon, Euklid, Nikomachos (von Gerasa)
sowie Aristoteles und Ptolemaios (die beiden letzten ebenso
ausfiihrlich wie Hippokrates).*?

Andere historiographische Werke enthalten dhnliche Abschnitte.
Zum Vergleich sei hier noch das ,wissenschaftsgeschichtliche®
Kapitel aus dem Muprasar des Abt 1-Fida’ genannt. Bei ihm
lautet die Reihe der prominenten griechischen Gelehrten, die

41 Das gilt nicht unbedingt fiir die Ideologie der Kalifen; so konnte D. GUTAS,
Greek Thought, Arabic Culture. The Graeco-Arabic Translation Movement in
Baghdad and Early ‘Abbaisid Society (2nd-4th/8th-10th centuries) (London u.a.
1998), 34-40, 83-95, etwa fiir die frithen Abbasiden nachweisen, dass sie sich bei
ihrer Herrschaftsausiibung sowohl auf die sassanidische als auch auf die grie-
chische Tradition beriefen. Im allgemeinen verstand man die islamische Herr-
schaft aber eher als Uberwindung der ilteren Herrschaftsanspriiche, was sowohl
religios (die islamische Gemeinschaft als Trigerin der abschliessenden Botschaft)
als auch im Sinne der oben erwihnten translatio imperii legitimiert wurde.

42 Ya‘'qubi, Ta’rih, 1 106-161.



290 ULRICH RUDOLPH

(unter Bezugnahme auf verschiedene idltere Quellen) aufgefiihrt
und mit Angaben zu Person und Werk besprochen werden:
Homer, Empedokles, Pythagoras, Thales, Hippokrates,
Sokrates, Platon, Aristoteles, Timaios (als Lehrer Platons), Pro-
klos, Alexander von Aphrodisias, Porphyrios, Plotin, Paulos
von Aigina, Ptolemaios, Galen, Euklid und ILIipparcths.43

Der Umfang des Materials, das in diesen Abschnitten pri-
sentiert wird, ist beeindruckend. Somit bestitigt sich hier
zunichst einmal, was gerade angesprochen wurde: dass die
Kultur- und die Wissenschaftsgeschichte der Antike sehr viel
mehr Aufmerksamkeit als die politische Geschichte der Grie-
chen und der Romer fanden.** Das Interesse der arabischen
Historiographen hatte allerdings auch in diesem Punkt eine
klar erkennbare Grenze. Ihnen ging es nimlich nur darum,
Informationen iiber die antiken Wissenschaften zusammenzu-
tragen und in moglichst korrekter chronologischer Reihenfolge
wiederzugeben. Eine Deutung des Erbes, das sie so ausfiihrlich
beschrieben bzw. aus ihren schriftlichen Quellen rekonstruier-
ten, liefern sie jeweils nicht.

Um eine Interpretation der (vorislamischen) Wissenschafts-
geschichte zu erhalten, miissen wir deswegen das Textgenre
wechseln und zu einer anderen Gattung von Quellen greifen.
Die Rede ist von einer Reihe von arabischen Autoren, die man
mit einigem Recht als Wissenschaftshistoriker bezeichnen kann.
Sie scheinen durchaus mit der Ereignisgeschichte vertraut gewe-
sen zu sein und Schriften von Historiographen gekannt zu
haben. In ihren eigenen Werken konzentrierten sie sich jedoch
ganz darauf, die Entstehung und die Geschichte einer (oder
mehrerer) Wissenschaft(en) zu beschreiben bzw. zu erkliren.

Ein frithes Beispiel fiir diese Genre liefert uns Ishaq ibn
Hunayn (gest. 910 n. Chr.), Sohn des beriihmten Ubersetzers
Hunayn ibn Ishaq (gest. 873 n. Chr.) und selbst verantwortlich

# Aba |-Fida’, Muptasar, 152-156, wobei ich mich wieder auf die bekannten
und eindeutig identifizierbaren Namen beschrinke.
4 Dazu schon F. ROSENTHAL, 0p. cit. (Anm. 2), 92.



DIE DEUTUNG DES ERBES 291

fiir die Ubertragung wichtiger Texte aus dem Griechischen. Er
schrieb im Jahr 290 der Hidschra (902-3 n. Chr.) eine Geschichte
der Arzte (Tarih al-atibbi), in der er versuchte, die Entwicklung
der Medizin von ihren Anfingen bis in seine eigene Zeit zu skiz-
zieren.® Die Schrift weist zugegebenermassen einige Unzuling-
lichkeiten auf: Sie ist nicht nur kurz, sondern auch sachlich
ungenau und bisher nur in einer unvollstindigen, ziemlich ver-
derbten Handschrift greifbar. Ausserdem lisst sich bei der Lek-
tiire des Textes nicht immer entscheiden, ob Ishaq lediglich eine
iltere Quelle wiedergibt (namentlich genannt wird vor allem
Yahya al-Nahwi, also Johannes Philoponos) oder in seinem eige-
nen Namen spricht.*® Trotzdem ist sein Werk fiir die Frage, die
uns hier beschiftigt, ausgesprochen wertvoll. Denn der Tz
al-atibba’ ist weniger eine Geschichte der Medizin als ein Ver-
such, die Medizin als Wissenschaft zu begriinden und zu legiti-
mieren. In diesem Sinne sind vier Aspekte bzw. vier Thesen
bedeutsam, die ein wenig tiber den Text verstreut sind, aber
dennoch seine Argumentation strukturieren:

Zum einen verweist Ishaq mehrfach auf die Chronologie,
d.h. auf die zeitliche Stellung der Arzte, die von ihm genannt
werden. Damit soll offenbar nicht nur eine interne Reihenfolge
festgelegt werden, sondern erreicht werden, dass die Medizin-
geschichte an die politische Geschichte (Salomo, Kleopatra)?’
und vor allem an die Religionsgeschichte (Abraham, Moses,
Jesus)*® angebunden wird.

Zum zweiten fillt auf, wie ausfiihrlich die Frage nach dem
(gottlichen) Ursprung der Medizin diskutiert wird. Das geschieht,
indem Ishaq immer wieder neue theoretische Alternativen vor-
stellt und die dazu gehorigen Argumente gegeneinander abwigt.

# Edition des arab. Textes mit Einleitung und engl. Ubers. von F. ROSENTHAL,
“Ishaq b. Hunayn’s Ta’rth al-atibba™, in Oriens 7 (1954), 55-80.

4 Zu diesen Unzulinglichkeiten ausfiihrlich F. ROSENTHAL, art. cit. (Anm.
45), 57-60.

47 Ishaq ibn Hunayn, 727, ed. F. ROSENTHAL (Anm. 45), 66.15; engl.
Ubers. 77, und 69.3; engl. Ubers. 79.

48 Jbid., 70.10-71.8; engl. Ubers. 80.



292 ULRICH RUDOLPH

Wie er ausfiihrt, halten nidmlich einige Autoren die Medizin fiir
urewig (gadim), andere fur in der Zeit geschaffen (mubdas);
unter letzteren meinen einige, sie sel zusammen mit dem Men-
schen geschaffen worden, andere, sie sei erst nach dem Men-
schen entstanden; unter letzteren denken wiederum manche, sie
gehe auft gotdiche Inspiration (#lbam) zuriick, andere, der
Mensch habe sie fiir sich erfunden (istapraga) usw.®

Drittens ordnet Ishaq die Geschichte der Medizin, indem er
sie in acht grosse Phasen einteilt. Jede dieser Phasen ist dadurch
charakterisiert, dass sie von einem einzelnen herausragenden
Arze* erdffnet wird, auf den spiter seine Schiiler und zahl-
reiche weitere Adepten folgen.’!

Viertens wird Galen, der letzte dieser acht Koryphien, aus-
driicklich als ,,das Siegel der Arzte© (hitam al-atibbi)>* bezeich-
net. Das soll nicht heissen, dass nach ihm keine Arzte mehr
aufgetreten wiren.”® Vielmehr bedeutet es, dass Galen die drzt-
liche Kunst wie kein zweiter beherrschte, so dass die Medizin
durch sein Wirken ihre Vollendung fand.

Spitestens an dieser Stelle werden die Parallelen zur Religi-
onsgeschichte deutlich. Denn die Rolle, die Galen hier in der
Medizingeschichte zugebilligt wird, entspricht genau der Posi-
tion, die man Mohammed in der Geschichte der Religion bzw.

Y Ibid., 62.6-64.3; engl. Ubers. 73-75. Im Anschluss an diese Darlegungen
betont Ishaq, die Frage sei nicht einfach zu entscheiden; deswegen halte er sich
an Johannes Philoponos, bei dem die Geschichte der Medizin mit Asklepios
beginne (7bid., 64.4-10; engl. Ubers. 75).

°® Die Liste der acht massgeblichen Mediziner lautet nach F. ROSENTHAL
(engl. Ubers. 75) “Asclepios 1, Giirlis, Minos, Parmenides, Plato the physician,
Asclepios 11, Hippocrates, and Galen”, wobei er die Méglichkeit erwigt, Giiriis
als Cyros und Minos als Menippos zu verstehen.

U Jbid., 64.14-70.9; engl. Ubers. 75-80.

°2 [bid., 65.1; Rosenthal iibersetzt an dieser Stelle “the last of the physicians”
(75), womit die besondere Konnotation des arabischen Ausdrucks nicht deutlich
wird.

3 Ishaq nennt im Gegenteil mehrere spitantike Arzte namentlich, denn er
schildert in diesem Zusammenhang, wie die Summaria Alexandrinorum, die
beriihmte Synopse aus 16 Schriften Galens (6. Jh. n. Chr.), entstanden ist (zbid.,
69.14-70.2; engl. Ubers. 79; zur Sache M. ULLMANN, Die Medizin im Islam
[Leiden u.a. 1970], 65-67).



DIE DEUTUNG DES ERBES 293

in der Abfolge der Propheten zusprach. Das kollidiert nicht
mit der Tatsache, dass sich Ishaq bei seinen Ausfithrungen im
Wesentlichen auf antike Quellen stiitzte. Vieles, was im Tz7ip
al-atibba’ steht, gibt, wie gesagt, die Vorgaben des Johannes
Philoponos wieder, und auch sonst sind im Text zahlreiche
Beziige zu griechischen Vorbildern erkennbar.’* Ishiq hat das
iiberlieferte Material jedoch nicht einfach repetiert. Er verin-
derte es und unterwarf es einer neuen Interpretation. Dabei
legte er die Massstibe zugrunde, die zu seiner Zeit und in sei-
ner Umgebung fiir ein vollkommenes, exemplarisches Wissens-
system — namlich die (islamische) Religion - galten. Also deu-
tete er die Medizin in Analogie zu diesem Vorbild. Und so
erscheint die antike Medizin in der ersten arabischen Medizin-
geschichte als eine altehrwiirdige, gottlich inspirierte Tradition,
die mehrfach von ihren herausragenden Vertretern erneuert
und bestitigt wurde und schliesslich durch Galen, ,das Siegel
der Arzte“, zur Vollendung kam.>

Ein anderer Weg, die Geschichte der Wissenschaften zu
strukturieren und zu erkliren, findet sich bei einem andalu-
sischen Autor des spiten 10. Jahrhunderts namens Ibn Gulgul
(gest. 994 n. Chr.).>® Er verwendet in seiner Darstellung ein
Ordnungsschema, das urspriinglich fiir den engeren Bereich
der islamischen Wissenschaften, also etwa fiir das islamische

54 Wie F. ROSENTHAL, a7t. cit. (Anm. 45), 72 Anm. 3, betont, setzt die Dar-
stellung die Kenntnis der drei medizinischen Schulen voraus, die in der
romischen Kaiserzeit besonders prominent waren (Dogmatiker, Empiriker und
Methodiker).

%> Auf die Parallelen zum (islamischen) Religionsverstindnis verweist bereits
T. KHALIDI, ap. cit. (Anm. 4), 164. Sie belegen einmal mehr, dass unter den
arabischen Ubersetzern und Wissenschaftlern der frithen Abbasidenzeit die Reli-
gionszugehorigkeit keine wichtige Rolle spielte: Ishaq ibn Hunayn war Christ,
verfasste seine Arztegeschichte aber vermutlich fiir einen muslimischen Auftrag-
geber und bediente sich dabei einer Argumentationsstrategie, die ihre Plausibili-
tit aus dem islamischen Kontext gewann.

56 Zu Person und Werk A. DIETRICH, Art. “Ibn Djuldjul”, in Encyclopédie de
UIslam, Nouvelle édition, 111 (1971), 778-779, sowie F. SAYYID im Vorwort zu
seiner Edition des arab. Textes (Anm. 57), 9; Ibn Gulgul ist vor allem dadurch
bekannt geworden, dass er als erster Autor arabische Ubersetzungen aus dem
Lateinischen (Orosius, Hieronymus, Isidor von Sevilla) zitiert hat.



294 ULRICH RUDOLPH

Recht oder die islamische Theologie, entwickelt worden war.
Es schildert die Entwicklung einer Disziplin oder einer
bestimmten Schule (z.B. der hanafitischen Rechtsschule) als
eine feste Abfolge von Stufen oder besser: von Generationen
(arabisch: tabaqat) von Gelehrten. So erklirt sich der Titel des
Buches, das Ibn Gulgul verfasst hat: Tabagir al-atibbi’ wa-I-
hukama’ (Die Generationen der Arzte und der Gelehrten).>”

Hinzu kommt allerdings, dass seine Ausfiihrungen nicht auf
die Geschichte der Medizin beschrinkt sind. Ibn Gul ul
bemiiht sich vielmehr, simtliche aus der Antike tradierten Wls—
senschaften (vor allem Medizin, Philosophie, Mathematik und
Astronomie) in seine Darlegung einzubeziehen. So entsteht ein
recht umfassender Uberblick iiber die wichtigsten antiken wie
islamischen Gelehrten, der sich uns, wie gesagt, als fortlaufende
Kette von Generationen prisentiert.

Die erste tabaga beschwort die Anfinge der Wissenschaft
und umfasst fiinf legendenumwobene Namen: Hermes I, der
bereits vor der Sintflut aufgetreten sein soll, Hermes II, der
angeblich nach der Sintflut in Babylon wirkte, und Hermes
I1I, Begriinder des wissenschaftlichen Denkens in Agypten.’®
Auf ihn folgen noch Asklepios, der seinerseits als Schiiler des
dgyptischen Hermes vorgestellt wird, sowie Apollon.>

Die nichste Generation fithrt dann schon in die Epoche, die
uns Vorrangig interessiert, nimlich zu den Griechen. Konkret
besteht sie aus jenen griechischen Gelehrten, deren Wirken, wie
Ibn Gul ul weiss, vor dem Auftreten Alexanders des Grossen
lag. Hler ist die Darstellung besonders ausfiihrlich, denn sie gilt,
wenn man so will, den grossen Namen: Hippokrates, Diosku-
rides, Platon (der als Arzt, Mathematiker und Philosoph vorge-
stellt wird), Aristoteles (bei dem die Philosophie das Interesse an
der Medizin iiberwogen haben soll), Sokrates (dessen Bild hier

7 Ed. F. SAYID u.d.T. Les générations des médecins et des sages (al-Qahira
1955).

%8 Zu diesen Vorstellungen jetzt ausfithrlich K. VAN BLADEL, The Arabic
Hermes: from Pagan Sage to Prophet of Science (Oxford 2009), 121-163.

9 Tbn Gulgul Tabagat (Anm. 57), 5-15.



DIE DEUTUNG DES ERBES 295

wie in anderen arabischen Quellen Ziige des Kynikers Diogenes
trigt)®® und Demokrit.°!

An dritter Stelle folgen Autoren, die ,nach dem Ende des
Perserreiches®, d.h. in der Zeit zwischen Alexander und Kleopa-
tra lebten. Sie waren, wie Ibn Gulgul betont, weniger beeindru-
ckend als ihre Vorginger und weniger zahlreich. Trotzdem
kann er einige Namen anfiihren, unter denen zwei herausragen:
Ptolemaios, dessen Beschreibung allerdings einige konfuse Ziige
trigt, weil sie Aussagen iiber den Astronomen Ptolemaios mit
solchen iiber Konig Ptolemaios Philadelphos (in dessen Regie-
rungszeit die Septuaginta entstand) vermischt; und Euklid.®?

Die vierte Generation fiihrt in die Zeit nach Augustus (die
sehr treffend als das romische ,Kaiserreich® bezeichnet wird).
Sie wird bei Tbn Gulgul von einer einzigen Figur dominiert,
niamlich Galen.®® Derselbe Galen steht dann auch im Mittel-
punkt des fiinften Kapitels, das ausgesprochen kurz ist. Es wird
zwar als die Beschreibung der spitantiken alexandrinischen
Gelehrten angekiindigt, berichtet aber letzilich nur von der
Entstehung der Summaria Alexandrinorum.** Danach wechselt
die Darstellung in die islamische Welt, wo noch vier weitere
Generationen von Gelehrten angefiihrt werden. Thre Vorstel-
lung gliedert sich zunichst wieder chronologisch (VI: Die Zeit
des Propheten und der Omayyadenkalifen; VII: Die Zeit der
frithen Abbasidenkalifen), erhilt dann aber eine regionale Note,
insofern am Ende die Heimat des Autors in den Vordergrund
tritt (VIIT: Gelehrte im Maghreb; IX: Gelehrte in Andalusien).®

Mit dieser Darstellung gelingt es Ibn Gulgul, ein anschau-
liches und — fiir seine Moglichkeiten — historisch weit gespann-
tes Bild zu zeichnen. Es verbindet die Geschichte mehrerer

€0 Dazu 1. ALON, Socrates in Mediaeval Arabic Literature (Leiden u.a. 1991).

6! Ibn Gulgul, Tabagat, 16-33.

2 Jbid., 34-40; ein weiterer Mathematiker, der ebenfalls (38) hervorgehoben
wird, ist nach den Angaben des Herausgebers nicht identifizierbar (Cato?, Pha-
ton?).

63 Ibid., 41-50.

4 Ibid., 51-52; zur Sache cf. oben Anm. 53.

& Jbid., 53-62 (VI), 63-83 (VII), 84-91 (VIII), 92-116 (IX).



296 ULRICH RUDOLPH

Wissenschaften und fiihret sie iiber die Antike hinaus bis zu den
muslimischen Gelehrten seiner Zeit. Das verkniipft die isla-
mischen Wissenschaftler wie selbstverstindlich mit ihren grie-
chischen Vorgingern. Ausserdem trigt es insofern zur ,Islami-
sierung” des Beschriebenen bei, als das Material nach dem
»Generationen“-Prinzip, das den Lesern von den islamischen
Disziplinen her vertraut war, angeordnet ist.®® Damit waren
die Maoglichkeiten, die das fabagdr-Schema fir historiogra-
phische Uberlegungen bot, aber noch nicht erschépft. Das
wurde wenige Jahrzehnte nach Ibn Gulgul bei einem anderen
andalusischen Autor deutlich. Er nutzte die Vorstellung, die
Entwicklung des Wissens vollziehe sich in klar abgrenzbaren
Stufen oder Generationen, nicht nur, um individuelle Gelehrte,
sondern, um ganze Volker hierarchisch einzuteilen, und schuf
damit eine Darstellung, der man mit gutem Recht als , Kultur-
geschichte bezeichnen kann.

Die Rede ist von S3‘id al-Andalusi (gest. 1070)%” und seiner
Schrift Die Generationen der Vilker (Tabagat al-umam).® Auch
dieser Text ist vergleichsweise kurz. Aber er weitet die Perspek-
tive des Betrachters erheblich, denn Sa‘id versucht tatsichlich,
die Geschichte der Wissenschaften nicht nur in der Antike und
im islamischen Kulturkreis zu verfolgen, sondern fiir die
gesamte (zivilisierte) Welt zu schreiben.

% Dasselbe Prinzip wird spiter auch Ibn Abi Usaybi‘a (gest. 1270) in seiner

Schrift Die bedeutenden Nachrichten iiber die Generationen der Arzte (‘Uyin
al-anba’ fi tabaqit al-atibba’) verwenden. Die zweite wichtige Wissenschaftsge-
schichte des 13. Jhs., Ibn al-Qifti’s (gest. 1248) Geschichte der Gelehrten (Ta'rih
al-hukama’), ist dagegen alphabetisch angeordnet.
% Zu Autor und Werk vgl. R. BLACHERE in der Einleitung zu seiner franz.
Ubers. (Anm. 68), 7-11; M.G. BALTY-GUESDON, “Al-Andalus et I'héritage grec
d’apres les Tabagat al-umam de $a‘id al-Andalusi”, in Perspectives arabes et médié-
vales sur la tradition scientifique et philosophique grecque. Actes du colloque de la
SIHSPAI Paris, 31 mars-3 avril 1993, éd. par A. HASNAWI, A. ELAMRANI-JAMAL
et M. AouaD (Leuven u.a. 1997), 331-342.

68 Ed. L. CHEIKHO (Beyrouth 1912); franz. Ubers. von R. BLACHERE u.d.T.
Livre des Catégories des Nations (Paris 1935); zusammen nachgedrucke in Publi-
cations of the Institute for the History of Arabic-Islamic Science. Islamic Philosophy,
[ (Frankfurt 1999).



DIE DEUTUNG DES ERBES 297

Um diesen Uberlegungen eine Basis zu geben, erliutert er in
der Einleitung, wie er sich die Entstehung der verschiedenen
Volker auf der Erde vorstellt. Zu Anfang sollen sieben (heid-
nische) Urnationen® bestanden haben: die Perser, die Chaldier
(zu denen alle fritheren Bewohner des Vorderen Orients gezihlt
werden), Griechen, Rémer und andere nordliche Nationen, die
Kopten (von Agypten iiber Athiopien bis in den Maghreb), die
Tiirken, die Inder und die Chinesen. Spiter soll es jedoch zu
Verinderungen und einer neuen Aufteilung in zahlreiche
Gemeinschaften, Sprachen und Religionen gekommen sein. Sie
lassen sich laut Sa‘id sehr klar in zwei Gruppen unterteilen.
Denn es gibt Volker, die an den Wissenschaften interessiert
sind, und Volker, denen sie fremd sind. Zu ersteren zihlen
Inder, Perser, Chaldier, Hebrier, Griechen, Romer, Agypter
und Araber. Letztere werden von allen iibrigen Nationen gebil-
det, wobei der Text den Chinesen und den Tiirken immerhin
noch ecine gewisse Sonderstellung unter den unzivilisierten
Gemeinschaften einrdumt. Trotzdem gehéren auch sie nicht
zur Elite der Schépfung. Zu ihr zihlen nur die Wissenschaft
treibenden Volker, weil sie allein darum bemiiht sind, “die
Tugenden der rationalen Seele zu erlangen, welche die Art (d.h.
Spezies) des Menschen ausmacht und seine Natur formt”.”
Deswegen behandelt Sa‘id im Hauptteil auch nur diese acht
Nationen, wobei er jeder von ihnen einen bestimmten Beitrag
und einen Platz in der Wissenschaftsgeschichte zuweist.

Den Anfang markieren die Inder. Sie erbrachten laut Sa‘id
grosse Leistungen in der Mathematik und in der Medizin und
erwarben Kenntnisse in Politik, Ethik (im Sinne von richtiger
Regierungsfiihrung) und Theologie (Entwicklung des Mono-
theismus, aber kein Prophetentum).”! Ahnliches gilt fiir die
Perser. Auch ihr Beitrag bewegte sich in den Feldern Politik

69 Zu dieser Idee und ihrer Anwendung in der islamischen Historiographie
cf. B. RADTKE, op. cit. (Anm. 2), 62f., 94, 372.

0 Sa‘id, Tabagat (Anm. 68), 10.3; die hier skizzierte Einleitung umfasst ins-
gesamt die Seiten 5-11 des arab. Textes/franz. Ubers. 31-41.

"V Tbid., 11-15; franz. Ubers. 43-48.



298 ULRICH RUDOLPH

(wo ihnen exzellente Fihigkeiten zugesprochen werden), Medi-
zin, Astronomie (inklusive Astrologie) und Religion.”? Die
Chaldier waren ebenfalls in Mathematik, Metaphysik, Astro-
nomie und Astrologie bewandert. Aber sie brachten vor allem
den ersten namentlich bekannten Gelehrten hervor: Hermes
(d.h. hier den babylonischen Hermes), von dem auch einige
(fiktive) Werktitel genannt werden.”

All das ist aber nicht mit den wissenschaftlichen Leistungen
der vierten Nation vergleichbar. Die Rede ist von den Griechen,
die jetzt folgen und deren Behandlung sehr viel ausfiihrlicher als
bei allen anderen vorislamischen Gemeinschaften ausfillt.”* Die
Darstellung beginnt mit einigen Angaben zur politischen
Geschichte der Antike (was auch hier heisst: Alexander, Ptole-
mier, Rémer) und zur allgemeinen Situierung der Griechen
(geographische Verbreitung, Sprache, Religion). Dann kommt
S§a‘id bereits auf den grossten Beitrag, den griechische Gelehrte
zur Wissenschaftsgeschichte geleistet haben sollen, zu sprechen,
namlich die Entwicklung der Philosophie. Fiinf Personen waren
nach seiner Ansicht an diesem Prozess massgeblich beteiligt:
Empedokles”, Pythagoras’®, Sokrates’’, Platon’® und Aristo-
teles.”” Dabei spielte allerdings Aristoteles die entscheidende
Rolle, denn er war nicht einer von mehreren Philosophie trei-
benden Griechen, sondern “das Siegel (bzw. der Abschluss)
ihrer Philosophen und der Anfiihrer ihrer Gelehrten” (batimat
hukamd’ibim wa-sayyid ‘ulamd’ihim).®® Das bedeutet wiederum
nicht — wie wir schon bei der vergleichbaren Aussage iiber Galen

72 Ibid., 15-17; franz. Ubers. 49-52.

73 Ibid., 17-19; franz. Ubers. 53-56; zu Si‘id’s Ausfithrungen iiber Hermes
cf. K. VAN BLADEL, 0p. cit. (Anm. 58), 129-130.

74 Ibid., 19-33; franz. Ubers. 57-76; der Text lisst sich mit zahlreichen
dlteren Darstellungen in Verbindung bringen, die Sa‘id als Quellen verwendet
hat; zu einer dieser Quellen cf. unten, Anm. 96.

75 [bid., 21.5-22.4; franz. Ubers. 58-59.

76 Ibid., 22.5-ult.; franz. Ubers. 60.

77 Tbid., 23.1-7; franz. Ubers. 60-61.

78 Ibid., 23.8-ult.; franz. Ubers. 61-62.

9 Ibid., 24.1-27 4; franz. Ubers. 62-68.

80 bid., 24.7; franz. Ubers. 63.



DIE DEUTUNG DES ERBES 299

gesehen haben®!, dass mit Aristoteles die Philosophie geendet
wire. Es heisst vielmehr, dass Aristoteles die Philosophie mit
seinem Wirken — konkret: mit seiner Beweislehre und mit sei-
nen umfassenden Schriften, die von $a‘id ausfiihrlich vorgestellt
werden — vollendet hat. Nach thm musste sein Werk also nur
noch tradiert und interpretiert werden. Das geschah vornehm-
lich durch seine spitantiken Kommentatoren, von denen Sa‘id
immerhin Themistios, Alexander von Aphrodisias und Porphy-
rios namentlich bekannt sind.?? Hinzu kommt schliesslich, dass
die Griechen nicht nur Gelehrte hervorbrachten, die sich mit
saimtlichen Gebieten der Philosophie befassten. Es gab unter
ihnen auch Autoren, deren Werk ganz auf ein bestimmtes Teil-
gebiet der Philosophie spezialisiert war. Mit dieser feinsinnigen
Unterscheidung gelingt es Sa‘id, im Rahmen seines vierten
Kapitels noch weitere bedeutende griechische Gelehrte vorzu-
stellen. Dabei handelt es sich um die Mediziner-Philosophen
(vor allem Hippokrates und Galen)®’, die Mathematiker-Philo-
sophen (Apollonios von Perge, Euklid, Archimedes w.a.)®¥ und
die Astronomen-Philosophen (insbesondere Ptolemaios).®

Im Vergleich zu diesen detaillierten Ausfithrungen wirken
die nachfolgenden Abschnitte in den 7uzbagit al-umam eher

knapp und diirftig. Das fiinfte behandelt die Romer, iiber die

81 Cf. oben, S. 292.

82 [bid., 27.9-11; franz. Ubers. 69; unmittelbar vor dieser Aussage (27.6-8)
riumt S3‘id im iibrigen ein, dass es neben den fiinf massgeblichen Denkern noch
weitere bekannte griechische Philosophen gegeben habe: Thales (den er als
Schiiler des Pythagoras bezeichnet), Demokrit (auf dessen Atomismus er hin-
weist), Anaxagoras und andere, die vor oder gleichzeitig mit Aristoteles gelebt
hitten.

83 Ibid., 27 ult.-28.9; franz. Ubers. 69-70.

84 Jbid., 28.10-29.11; franz. Ubers. 70-72.

8 Jbid., 29.12-31.10; franz. Ubers. 72-73; die beiden Seiten, die auf die
Vorstellung des Ptolemaios noch folgen (31.11-33.17; franz. Ubers. 74-76), sind
im Gegensatz zur vorherigen Darstellung unstrukturiert und wurden von $a‘id
wohl nur genutzt, um weitere Lesefriichte wiederzugeben. Sie enthalten Bemer-
kungen iiber Anzahl und Namen der griechischen Schulen (ein Thema, das die
Araber aus der spitantiken Prolegomena-Literatur tibernommen hatten), iiber
den Unterschied zwischen Naturphilosophie und “politischer” Philosophie (fa/-
safa madaniyya) und iber die Irrtiimer des Aba Bakr al-Razi.



300 ULRICH RUDOLPH

wir vor allem Ereignisse aus der politischen Geschichte (Augu-
stus, Konstantin, Byzantiner) erfahren.®® Das sechste gilt den
Agyptern und ist schon deswegen unergiebig, weil es reichlich
unsystematisch vorzeitliche Vorginge (Sintflut) und Heroen
(der dgyptische Hermes) neben spitantiken alexandrinischen
Gelehrten nennt (Theon, die Summaria Alexandrinorum).®’
Interessant wird die Darstellung erst wieder, wenn Sa‘id auf die
islamische Welt zu sprechen kommt. Das geschieht in den bei-
den letzten Abschnitten des Buches, die sehr ausfiihrlich gehal-
ten sind. Der siebte thematisiert die wissenschaftliche Entwick-
lung bei den Arabern®®, der achte bei den (in der islamischen
Welt lebenden) Juden (Bani Isra7l).¥ Dabei wandert die Dar-
stellung jeweils vom Osten (vor allem Bagdad) in den Westen,
um im Lobpreis der zeitgenossischen andalusischen Gelehrten
ihren Hohepunkt zu finden.

All das lohnt die Lektiire, denn Sa‘id war zweifelsohne ein
hochst informierter Autor. Insofern bieten seine Generationen
der Vislker zahlreiche Ansatzpunkte fiir weitere Untersuchungen
und Interpretationen (Quellen, Wirkungsgeschichte, Sachge-
halt, Stilmittel usw.).”® In unserem Zusammenhang ist aber nur
wichtig, wie Sa‘id das wissenschaftliche Erbe, das er vorfand,
darstellte und interpretierte. Dazu diirften die auffilligsten
Punkte inzwischen deutlich geworden sein. Um sie noch einmal
zu resiimieren und im Sinne von Thesen zusammenzufassen: (1)
Die Wissenschaften sind seit jeher ein universales Phinomen.

86 Ibid., 33.18-37 ult.; franz. Ubers. 76-82, wobei vor allem die ersten Seiten
die politische Geschichte betreffen. Um schliesslich doch die Wissenschaften ins
Spiel zu bringen, nennt S$a‘id am Ende noch einige (christliche bzw. sabische)
arabische Gelehrte aus der Abbasidenzeit, wobei er sich die Mehrdeutigkeit des
arabischen Wortes fiir “Rémer” (Rim) zunutze macht (“Rémer”, “Byzantiner”,
“Christen”, “Sabier”).

87 Jbid., 38.1-41.8; franz. Ubers. 83-87.

88 Jbid 41.9-87.2; franz. 88-154.

8 Ibid., 87.3-90.19; franz. Ubers. 155-160.

90 Cf. auch den bereits erwihnten Aufsatz von M.G. BALTY-GUESDON (Anm.
67) sowie G. MARTINEZ-GROS, “La cléture du temps chez le cadi Sa‘id: une
conception implicite de Ihistoire”, in Revue de I'Occident musulman et de la

Meéditerranée 40 (1985), 145-153.



DIE DEUTUNG DES ERBES 301

Alle Volker, die sich mit ithnen befassen, entwickeln dieselbe
Mathematik, dieselbe Medizin usw. (wenn auch nicht mit dem-
selben Erfolg). Darin driickt sich ein Grundzug des Menschen
aus, der von Natur aus nach Erkenntnis strebt und auf diesem
Wege seine Vervollkommnung erreichen will. (2) Trotz dieser
universalen Voraussetzungen wurden und werden die Wissen-
schaften jeweils an einem bestimmten Ort (bzw. von einem
bestimmten Volk) bevorzugt behandelt. Dieser Ort wechselte
mehrfach im Verlauf der Geschichte und ist, aufs Ganze gese-
hen, von Osten (Indien) nach Westen (Spanien) gewandert. —
Man koénnte mithin mit einigem Recht behaupten, dass Sa‘id
al-Andalusi der translatio imperii der arabischen Historiographen
eine translatio scientiae an die Seite stellt. (3) Wissenschaft ist
aber nicht nur ortsgebunden und kontingent. Denn eigentlich
ist die vollkommene wissenschaftliche Erkenntnis bereits erreicht
worden. Das geschah mit Aristoteles, dem Siegel der Philo-
sophen, der mit seiner Beweislehre und seinen umfassenden
Kenntnissen jeder weiteren wissenschaftlichen Betitigung den

Weg gewiesen hat.

Aussagen zur antiken Philosophie

Wie dieses Fazit zeigt, spielte die Philosophie in $a‘id’s
Betrachtungen eine entscheidende Rolle. Seine Auffassung
von Wissenschaft orientierte sich nicht mehr, wie bei Ishaq
ibn Hunain, an der Medizin und Galen und auch nicht mehr,
wie bei Ibn éul{;ul, am Nebeneinander von Medizin und
anderen Disziplinen, sondern war von einem exklusiven und
zugleich umfassenden, an Aristoteles geschulten Konzept von
Philosophie geprigt. Das fiihrt uns schliesslich zu der Frage,
woher dieses Konzept stammte und auf welchen arabischen
Autor es zuriickgeht. Um sie zu beantworten, miissen wir
schliesslich zu unserem dritten Punkt kommen, also der Uber-
legung, wie das antike Erbe von den arabischen Philosophen
gedeutet wurde. Hier liegt nimlich ein Schliissel fiir Sa‘id’s



302 ULRICH RUDOLPH

eindeutiges Bekenntnis zu Aristoteles wie iiberhaupt fiir das
Verstindnis von griechischer Wissenschaft, das bei vielen ara-
bischen Autoren anzutreffen ist.

Das gilt noch nicht fiir den ersten bedeutenden Vertreter
der Philosophie, Abt Ishaq al-Kindi (gest. vor 870 n. Chr.).
Von ihm wissen wir zwar, dass er Aristoteles sehr schitzte;
aber seine Auffassung von Philosophie war noch nicht kohi-
rent bzw. exklusiv an Aristoteles ausgerichtet, wie gerade in
der jiingeren Forschung wieder betont worden ist.”! Ein Indiz
dafiir ist die Tatsache, dass al-Kindi das Wissen, das wir durch
die philosophische Erkenntnis gewinnen kénnen, mit dem
Wissen der Propheten gleichsetzte (wobei die Propheten
zusitzlich den Vorzug haben sollen, schneller und ohne Miihe
zu erkennen).”” Das zeigt bereits, dass er noch keinen metho-
disch begriindeten und systematisch durchgefiihrten episte-
mologischen Ansatz besass. Entscheidend ist jedoch ein ande-
rer Punkt. Gemeint ist jene intellektuelle Haltung, die kiirzlich
als al-Kindi’s Eklektizismus bezeichnet wurde.?® Sie ldsst sich
insbesondere an zwei charakteristischen Ziigen seiner Werke
ablesen: (1) der Eigenheit, dass in ihnen zahlreiche, philoso-
phisch nicht immer kompatible antike Quellen nebeneinander
verwendet werden (Aristoteles, Euklid, Nikomachos, Proklos,
Johannes Philoponos u.a.)?, und (2) der Tatsache, dass die

91 Cf vor allem die Beitriige von G. ENDRESS, “Building the Library of Ara-
bic Philosophy: Platonism and Aristotelianism in the Sources of al-Kindi”, und
P. ADAMSON, “The Kindian Tradition: the Structure of Philosophy in Arabic
Neoplatonism”, die in dem Sammelband 7he Libraries of the Neoplatonists. Pro-
ceedings of the Meeting of the European Science Foundation Network “Late Anti-
quity and Arabic Thought. Patterns in the Constitution of European Culture” held
in Strasbourg, March 12-14, 2004, ed. by C. D’ANCONA (Leiden u.a. 2007)
erschienen sind (ENDRESS: 319-350; ADAMSON: 351-370).

92 Risila fi Kamiyya kutub Aristatdlis wa-ma yubtagu ilayhi fi tapsil al-falsafa
(Epistel iiber die Anzahl der Biicher des Aristoteles und das, was zum Studium der
Philosophie benotigt wird) in Rasd’il al-Kindr al-falsafiyya, ed. M.A.H. ABU RiDA,
I (Cairo 1950), 363-384, hier: 372.13ff.

93 P. ADAMSON, art. cit. (Anm. 91), 364.

% Cf die eindriickliche Ubersicht bei G. ENDRESS, a7z cit. (Anm. 91), 324-
350.



DIE DEUTUNG DES ERBES 303

Texte auf diverse alte Autorititen verweisen. Beispielhaft ist
dafiir al-Kindf's Schrift Die Lehre diber die Seele, kurzgefasst
nach dem Buch wvon Aristoteles, Platon und anderen Philo-
sophen.”> Dort kiindigt er zwar zu Beginn an, sich bei der
Beschreibung der Seele im Wesentlichen an De anima zu hal-
ten.”® Letztlich vertritt er dann aber eine platonisierende
These, die nacheinander mit Verweisen auf Aristoteles, Platon
und Pythagoras legitimiert wird.””

Al-Kindi hat sich also nicht auf Aristoteles festgelegt. Glei-
ches gilt fiir die stattliche Reihe von Autoren, die seine Philo-
sophie fortgefithrt und vor allem im &stlichen Teil der isla-
mischen Welt verbreitet haben (Ahmad ibn al-Tayyib
al-Sarahsi [gest. 899 n.Chr.], Abi I-Hasan al-‘Amiri [gest.
992 n.Chr.] u.a.).”® Zur Konzentration auf die aristotelische
Philosophie kam es jedoch in einer anderen Tradition.
Gemeint ist die so genannte Schule von Bagdad, in der
Abu Nasr al-Farabi (gest. 950 n. Chr.) die dominierende
Rolle spielte. Er versuchte zwar ebenfalls, seine Lehre breit
abzustiitzen, indem er auch Platon als Kronzeugen fiir einige

" Al-Qaul fi n-Nafs al-mubtasar min kitdb Aristi wa-Aflatun wa-si’ir al-
faldsifa in Rasa’il (Anm. 92), 272-280.

% Ibid., 272 ult.-273.1; das korrespondiert mit anderen Passagen in KindT's
(Euvre, in denen ebenfalls Aristoteles als bedeutendster Philosoph dargestellt
wird; of. e.g. Fi [-Falsafa al-ali in Rasa’il (Anm. 92), 97-162, hier: 103.1.

97 Zum Text ausfithrlich CH. GENEQUAND, “Platonism and Hermetism in
al-Kindf's F7 al-Nafs”, in ZGAIW 4 (1987-1988), 1-18, sowie G. ENDRESS, art.
cit. (Anm. 91), 329-332.

98 Zu dieser Traditionslinie P. ADAMSON, art. cit. (Anm. 91), 352ff. Was
philosophiegeschichtliche Betrachtungen angeht, so war ihr fruchtbarster Vertre-
ter al-‘Amiri. Aus seiner Feder stammen mehrere Werke, die doxographische
Abschnitte iiber griechische Philosophen enthalten. Eines von ihnen, Das Leben
zur Ewigkeit (al-Amad ‘ali l-abad), ist von Sa‘id al-Andalusi als Quelle bei seinen
Ausfiihrungen iiber die fiinf massgeblichen Philosophen (Empedokles, Pythago-
ras, Sokrates, Platon und Aristoteles) benutzt worden. Zu diesem Werk E. ROwW-
SON, A Muslim Philosopher on the Soul and its Fate. Al-Amiri’s Kitab al-Amad
‘ald l-abad (New Haven 1988); zu al-‘AmirT’s philosophischer Verortung zuletzt
E. WAKELNIG, Feder, Tafel, Mensch. Al--Amiris Kitib al-Fusil fi [-Ma'alim al-
ildhiya und die arabische Proklos-Rezeption im 10. Jh. (Leiden u.a. 2006), 43-48,
391-401.



304 ULRICH RUDOLPH

seiner Ansichten anfiihrte.” Aber al-Farabt's Philosophie war
sowohl von ihrem theoretischen Ansatz als auch von ihrer
Durchfithrung her weitgehend an Aristoteles ausgerichtet.
Das wird an zwei Texten, in denen er sich ausdriicklich mit
dem philosophischen Erbe befasst hat, besonders deutlich. Einer
von ihnen, der moglicherweise den Titel Uber das Auflommen
der Philosophie (Fi Zuhiir al-falsafa) trug, ist leider im Original
verloren. Gliicklicherweise besitzen wir jedoch einen kurzen
Auszug daraus, der sich bei Ibn Abi Usaybi‘a, einem Wissen-
schaftshistoriker des 13. Jahrhunderts, erhalten hat.!'”® Am Ende
dieses Fragments dussert sich al-Farabi ausfiihrlich dariiber, wie
der philosophische Unterricht am Ende der Antike in Alexand-
ria aufgegeben wurde und iiber mehrere Stationen in den Ori-
ent wanderte. Aus diesem Grund sind seine Ausfiihrungen
unter dem Titel “Von Alexandrien nach Bagdad” bekannt
geworden und bereits vielfach kommentiert worden.'®! In

9 Vor allem in den Schriften (a) Die Harmonie zwischen den Ansichten der
beiden Weisen, des gittlichen Platon und des Aristoteles (al- Gam" bayna ra’yay al-
bakimayn Aflatin al-ilihi wa-Aristatalis; Editon und franz. Ubers. von E.M.
NAJjAR, D. MALLET w.d.T. Abii Nasr al-Farabi. L harmonie entre les opinions de
Platon et d'Aristote [Damas 1999]), deren Zuschrelbung an ihn allerdings kiirz-
lich wieder angezweifelt wurde (cf. M. RASHED, “On the Authorship of the Trea-
tise On the Harmonization of the Opinions of the Two Sages attributed to al-
Farabi” in ASPh 19 [2009], 43-82), und (b) Die Erlangung des Gliicks (Tabsil
al-sa‘ida; engl Ubers. von M. MAHDI u.d.T. Alfarabi. Philosophy of Plato and
Aristotle [Ithaca 22001]). Der zweite Text beschreibt die Philosophie nacheinan-
der aus den Perspektiven al-Farabi’s, Platons und Aristoteles’, wobei allen drei
Denkern die gleichen Intentionen unterstellt werden.

190 Tbn Abi Usaybi‘a, ‘Uyiin al-anba’ fi tabagat al-atibba’ (cf. oben Anm. 66),
ed. A. MULLER, [-II (Cairo u.a. 1882-1884), hier: II 134.30-135.24; das Frag-
ment wurde bereits von M. STEINSCHNEIDER, Al-Farabi (Alpharabius). Des ara-
bischen Philosophen Leben und Schrifien mit besonderer Riicksicht auf die Geschichte
der griechischen Wissenschaft unter den Arabern (St. Petersburg 1869), 85-89,
211-213, bekannt gemacht, ohne dass die Frage, ob es wirklich aus einem Werk
al-Farabi’s stammt, bislang in der Forschung gelost werden konnte (fiir Stellung-
nahmen dazu cf. die Publikationen, die in Anm. 101 genannt sind).

101 Der Titel stammt von M. MEYERHOF, dessen gleichnamige Arbeit 1930
in Berlin erschien und seither hiufig diskutiert wurde. Dabei wurden vor allem
in den jiingeren Publikationen grosse Fortschritte hinsichtlich der Einordnung
des Textes erzielt; cf. bes. G. STROHMAIER, “Von Alexandrien nach Bagdad —
eine fiktive Schultradition”, in Aristoteles — Werk und Wirkung. Paul Moraux



DIE DEUTUNG DES ERBES 305

unserem Zusammenhang ist jedoch eher der Anfang des Textes
wichtig. Dort diskutiert er nimlich, wie sich die Philosophie im
Verlauf der Antike als Wissenschaft etablierte. Deswegen ist es
trotz der notorischen Bekanntheit des Textes sinnvoll, dass wir
im Folgenden noch einmal kurz darauf eingehen.

Al-Farabi beginnt seine Darstellung mit Ausfithrungen, die uns
in manchem an die Aussagen, die uns bei den arabischen Histori-
ographen begegnet sind, erinnern. Bei ihm heisst es ndmlich:

,Die Angelegenheit der Philosophie war hochangesehen in den
Tagen der griechischen Kénige und nach dem Tod des Aristo-
teles in Alexandrien bis zum letzten der Tage der Frau.'”?Als er
gestorben war, blieb der Unterricht daselbst unverindert, bis
dreizehn Kénige geherrscht hatten, und in der Zeit ihrer Regie-
rung folgten zwdolf Lehrer der Philosophie aufeinander. Der letzte
von ithnen ist unter dem Namen Andronikos bekannt. Der letzte
dieser Konige war die Frau. Augustus, der Konig vom Volk der
Rémer, besiegte und totete sie und bemichtigte sich der Herr-
schaft. Als sie thm sicher war, inspizierte er die Bibliotheken und
ihre Einrichtung und fand darin Kopien von Biichern des Aristo-
teles, die zu dessen Lebzeiten und zu Lebzeiten des Theophrast
abgeschrieben worden waren. Auch fand er, daf$ die Lehrer und
die Philosophen Biicher iiber die Themen verfafdt hatten, iiber
die Aristoteles geschrieben hatte. Da befahl er, daf jene Biicher,
die in den Tagen des Aristoteles und seiner Schiiler geschrieben
worden waren, kopiert werden sollten und daff man aus ihnen
unterrichten und von dem iibrigen absehen sollte.“!%

In diesen wenigen Zeilen sind im Grunde bereits die wich-
tigsten Weichenstellungen, die uns interessieren, enthalten.
Denn was al-Farabi hier erklirt, bringt, was die Deutung des
Erbes betrifft, folgende Uberzeugungen zum Ausdruck: (1)

gewidmet, 11, hrsg. von J. WIESNER (Berlin u.a. 1987), 380-389, und D. GuUTas,
“The ‘Alexandria to Baghdad’ Complex of Narratives. A Contribution to the
Study of Philosophical and Medical Historiography among the Arabs”, in
DSTFEM 10 (1999), 155-193, die auch vollstindige dt. (STROHMAIER) und engl.
(GUTAS) Ubersetzungen des arabischen Textes enthalten.

12" Gemeint ist Kleopatra.

103 7itiert nach der dt. Ubers. von G. STROHMAIER, art. cit. (Anm. 101),
314.



306 ULRICH RUDOLPH

Die Philosophie stand wihrend der gesamten Antike — soweit
diese den Arabern bekannt war — in hohem Ansehen. Das gilt
nicht nur fiir Alexander den Grossen, sondern auch fiir die
Perioden, die sich mit den griechischen Kénigen, also den Pto-
lemiern, und den romischen Kaisern verbinden lassen. (2) In
all dieser Zeit wurde die Philosophie mit der Lehre des Aristo-
teles identifiziert. Nach seinem Tod — zugleich der Ubergang
von Alexander dem Grossen zu den Ptolemiern — blieb nim-
lich der philosophische Unterricht, den er etabliert hatte,
unverindert. (3) Deswegen hielten auch die romischen Kaiser
an der Lehre des Aristoteles fest, allen voran Augustus, der
bestimmte, dass nur seine Werke bzw. Kommentare zu ihnen
im Unterricht gelesen werden sollten.!%

Angesichts dieser Feststellungen bleibt eigentlich nur noch die
Frage, wie die aristotelische Philosophie in spitromischer Zeit
tradiert wurde. Sie wird in den iibrigen Teilen des Textes behan-
delt, die noch einige Etappen der Entwicklung hervorheben.
Zunichst soll der Unterricht in Alexandria und in Rom stattge-
funden haben (letzteres dank Augustus, der Andronikos mit dem
Kopieren der aristotelischen Schriften und ihrer Verbreitung in
Rom beauftragte). Als das Christentum aufkam (d.h. mit Kon-
stantin), endete er jedoch in Italien und wurde nur noch in Ale-
xandria fortgesetzt. Selbst dort kam es indes zu weiteren Ein-
schrinkungen, denn die christlichen Bischofe setzten durch, dass
die Biicher des Organon nur ,bis zu den Figuren des Wirklichen®
(d.h. inklusive Analytica Priora 1 7) gelesen werden durften.
Diese Beschrinkung wurde erst wieder aufgehoben, als der
Unterricht nach Bagdad verlegt wurde (was al-Farabi, wie gesagt,
tiber mehrere Stationen schildert), wo endlich wieder das gesamte
Organon (also nicht nur die Analytica Priora, sondern auch die
Analytica Posteriora) studiert werden konnte.!%

104 Zu anderen Aspekten des Textes, insbesondere zu den historischen und
chronologischen Fragen, die sich bei der Lektiire stellen, cf. die Kommentare
von G. STROHMAIER, art. cit. (Anm. 101), 315ff.

195 Fiir den vollstindigen Wortlaut cf. G. STROHMAIER, 4. ¢iz. (Anm. 101),
314f. (mit Erklirungen ibid., 317fF), und D. GUTAS, art. cit. (Anm. 101), 160-167.



DIE DEUTUNG DES ERBES 307

Mit dieser Darstellung zieht al-Farabi eine direkte Linie von
Aristoteles zu seinem eigenen philosophischen Wirken. Ja mehr
noch: Er nimmt fiir sich und seine Generation in Anspruch,
die aristotelische Philosophie wieder restituiert haben, nach-
dem sie lange ihres Kernstiicks, der Analytica Posteriora, beraubt
gewesen war. Das passt sehr gut zu dem, was wir zuvor bei
Sa‘id al-Andalusi gelesen haben. Denn wie $3‘id sieht al-Farabi
(der Sa‘id massgeblich beeinflusst haben diirfte) in Aristoteles
nicht einen respektablen griechischen Denker, sondern den
iiberragenden Philosophen der Menschheit. Infolge dessen
kann die Aufgabe der arabischen Philosophen nur lauten, sein
Werk angemessen fortzusetzen und dabei die Erkenntnisse zu
gewinnen, die uns zur Vollendung unserer menschlichen Anla-
gen und damit zur Gliickseligkeit fithren.!%

Soviel zur ,historischen® Verbindung zwischen Aristoteles
und den arabischen Autoren. Al-Farabi belisst es jedoch nicht
dabei, den Stagiriten als den geschichtlichen Ursprung seiner
eigenen philosophischen Aktivititen darzustellen, sondern
spricht ihm auch zu, der ideelle Ausgangspunkt jeder metho-
disch reflektierten philosophischen Titigkeit zu sein. Das
geschieht in dem zweiten Text, der oben angesprochen wurde.
In seinem Falle handelt es sich nicht um ein eigenstindiges
Werk, sondern um eine lingere Passage, die in dem berithmten
Buch iiber die Partikeln (Kitib al-Hurif) enthalten ist.'”” Dort
risoniert al-Farabi systematisch iiber die Frage, wie sich das
wissenschaftliche Denken entwickeln konnte. Dabei gehen
seine Uberlegungen von zwei axiomatischen Annahmen iiber
die Natur des Menschen — seiner Veranlagung zur Geselligkeit
und seiner Fihigkeit zu sprechen — aus.

Der Prozess, der aus diesen Primissen abgeleitet wird, lisst
sich in folgende Etappen unterteilen: Zunichst schlossen
sich die Menschen zu Gemeinschaften zusammen und wollten

196 Daher der Titel der oben (Anm. 99) bereits genannten philosophischen
Summe al-Farabi’s: Die Erlangung des Gliicks (Tapsil as-sa'dda).
107 Ed. M. MaHDI u.d.T. Alfarabi’s Book of Letters (Beyrouth 1970).



308 ULRICH RUDOLPH

miteinander kommunizieren. Also bildeten sie Laute und
Worter und formten schliefdlich einen Wortschatz, der durch
Konvention und durch die Titigkeit eines “Sprachsetzers”
festgelegt wurde. Die weitere Differenzierung der Ausdrucks-
moglichkeiten hatte zur Folge, dass nacheinander die “allge-
mein verstindlichen” Kiinste Rhetorik und Poetik, Erzihl-
und Memorierkunst, Grammatik und Schrift entstanden.
Anschlieflend fiihrte die Suche nach Griinden zur Entwick-
lung der Mathematik und der Physik; danach das Streben, die
Argumentationstechnik zu verfeinern, zur Ausbildung der
Dialektik (mitsamt der Sophistik). Platon vollendete die Dia-
lektik und entwarf die Wissenschaft vom Gemeinwesen (d.h.
Politik und Ethik). Aristoteles vollendete die gesamte Ent-
wicklung des wissenschaftlichen (d.h. philosophischen) Den-
kens, indem er die Beweislehre konzipierte. Da aber nur
wenige Menschen die Wahrheit in demonstrativer Form ver-
stehen, bedurfte es noch zweier zusitzlicher Schritte: So kam
die Religion auf, um die(selbe) Wahrheit mit den Mitteln der
Poetik und Rhetorik zu verkiinden; und schliesslich entstan-
den die Rechtswissenschaft und die Theologie, um die Aussa-
gen der Religion mit dialektischen Argumenten zu verteidigen
und auszulegen.'%®

Was al-Farabi hier ausfiihrt, ist also nicht der Versuch,
die Genese der Wissenschaften nach historiographischen
Mafstiben zu beschreiben. Thm geht es vielmehr darum, die
inneren Zusammenhinge in der Entwicklung des (wissen-
schaftlichen) Denkens aufzuzeigen. Kein Denkake, so lautet
seine Argumentation, steht fiir sich allein. Jede vernunftbe-
zogene Titigkeit ist die Ausdifferenzierung und zugleich die
argumentative Absicherung einer fritheren. In diesem Sinn
entwickelten die Menschen Schritt fiir Schritt das Vermogen
sich sprachlich auszudriicken und die Zusammenhinge, in

108 Farabi, Hurif, § 116-146, zusammengefasst; eine engl. Ubers. dieser Pas-
sagen gibt M. A. KHALIDI, Medieval Islamic Philosophical Writings (Cambridge
2005), 5-20.



DIE DEUTUNG DES ERBES 309

denen sie leben, zu begreifen, bis die ihnen eigene Rationali-
tit schliefflich in der Fihigkeit, Erkenntnisse apodiktisch zu
beweisen (also in den Analytica Posteriora), ihre Vollendung
fand.1%

Trotz des Anspruchs, damit eine allgemeingiiltige Feststel-
lung zu treffen'!?, enthilt die Darstellung auch einige kon-
krete historische Anspielungen. Eine von ihnen ist offensicht-
lich: Sie betrifft die Rollen, die Platon und Aristoteles in dem
gerade skizzierten Prozess zugesprochen werden. Ersterer soll
immerhin einen erwihnenswerten Beitrag zur Entwicklung
des wissenschaftlichen Denkens geleistet haben, doch erst der
zweite dessen Zenit und Vollender gewesen sein. Daneben
erhalten wir noch einen weiteren hochst interessanten Hin-
weis. Er wird von al-Farabi nicht explizit artikuliert, ldsst sich
jedoch aus anderen, parallelen Texten erschlieffen. Um sie zu
finden, miissen wir noch einmal zu zwei Autoren, die wir
oben bereits kennen gelernt haben — al-Ya‘qubi und Aba
|-Fida’ — zuriickkehren.

In al-Ya‘qubi's Chronik heisst es an einer Stelle, die wir bis-
lang nicht erwihnt haben:

“For the Arabs, poetry took the place of philosophy and most
of the sciences. If a tribe produced a skilful poet with striking
imagery and the right choice of words, they would bring
him to the annual markets and the seasons of pilgrimage. The
tribes and clans would gather around listening to his poetry.
For the tribe concerned, this was regarded as cause of pride
and self-esteem. In fact, the Arabs had nothing to refer to for

199 Wegen der Allgemeingiiltigkeit der Aussage nennt D. GUTAS, “Paul the
Persian on the Classification of the Parts of Aristotle’s Philosophy: a milestone
between Alexandria and Bagdad”, in [s/ 60 (1983), 231-267, hier: 259, die Dar-
stellung “an idealist systematization of cultural history”; zur Vorstellung FarabT’s,
die Wissenschaften seien hierarchisch aufgebaut, wobei jeweils die hohere (erst
spiter erforschte) die Prinzipien der niedrigeren (zuvor bekannten) enthalte, cf.
auch P. ADAMSON, art. cit. (Anm. 91), 357f.

10 Dabei ist sich Fariabi durchaus der Tatsache bewusst, dass die von ihm
skizzierte Entwicklung den kulturgeschichtlichen Idealfall darstellt; deswegen
beschreibt er im Text spiter zahlreiche Maglichkeiten, wie und warum der

Prozess auch anders verlaufen kénne (Hurif, § 147-153).



310 ULRICH RUDOLPH

their opinions or actions except poetry. It was with poetry that
they fought; it was poetry they quoted; in it they vied in vir-
tue, through it they exchanged oaths and with it they exerted
themselves against each other; in it they were praised and

blamed.”!!!

Und Abu 1-Fida’ hat in seinem Kompendium folgende Nach-
richt bewahrt:

“Homer was alive 568 years after the death of Moses. This was
the date when the Greeks became famous; before that they were
unknown. They cultivated poetry and eloquence (577 wa-fasiha).
Philosophy jklfaﬁ) appeared among them at the time of
Nebuchadnezzar.”!1?

Im Falle Abt |-Fida’s ist es wichtig, dass er, der Kompilator
des 14. Jahrhunderts, besagte Nachricht nicht in seinem eige-
nen Namen mitteilt. Er erklirt vielmehr, sie von Abii Isa Ibn
al-Munaggim iibernommen zu haben'", also von jenem gut
informierten arabischen Historiker des 9. Jahrhunderts, dessen
eigenes Werk verloren ist.!'* Derselbe Ibn al-Munaggim wurde
auch von einem anderen spiteren Autor exzerpiert. Dabei hat
sich, wie es scheint, genau dieselbe Nachricht erhalten. Sie
wird in dem zweiten Exzerpt sogar noch ausfiihrlicher wieder-
gegeben, denn dort heifSt es:

“It is said that philosophy first appeared at the time of Nebu-
chadnezzar and that the first to begin it and to bring it forth was
Thales of Miletus. He introduced it among his contemporarles
. Before that, there was no apodictic science known in
Greece; they were like the pre-Islamic Arabs: they only had the
knowledge of language, composition of poetry, speeches, pro-
verbs, and letter—wrltmg, until Thales brought forth phllosophy
. As regards the existence of poetry among the Greeks, it
appeared among them before philosophy, and was invented by

"l Ya'qubi, Tarip, 1 304.4-11; zitiert nach der engl. Ubers. von T. KHALIDI,
op. cit. (Anm. 4), 2 !

12 Aba 1-Fida, Mubtasar 152.12-14; zitiert nach der engl. Ubers. von
S.M. STERN, art. cit. (Anm. 16), 450.

13 Aba |-Fid2’, Mubptasar, 152.11.

114 Cf oben S. 282, 287f.



DIE DEUTUNG DES ERBES 311

Homer the poet, who occupies among them the same rank as
Imru’ ul-Qais amongst the Arabs.”!®

Angesichts dieser Passagen spricht vieles dafiir, dass al-Farabi
historiographische Werke des 9. Jahrhunderts kannte, als er
seine eigenen Uberlegungen zur Kulturgeschichte anstellte.
Denn diese Texte enthielten mehrere Informationen und
Urteile, die sich wie eine Vorbereitung zu seiner eigenen The-
orie lesen. Zu ihnen zihlen, um die auffilligsten Punkte noch
einmal zusammenzufassen: der Hinweis darauf, dass die grie-
chische Kultur eine Entwicklung von der Poesie (Homer) zur
Philosophie (Aristoteles) durchlaufen habe; das Urteil, dass
diese Entwicklung die apodiktische Wissenschaft ermdglicht
habe und deswegen vorbildlich sei; die Annahme, der Prozess
sei andernorts nachvollziehbar; und schliefflich der selbstkri-
tische Befund, keine vergleichbare Leistung vorweisen zu kon-
nen, weil die (vorislamischen) Araber bei der Kultivierung des
poetischen Ausdrucks (d.h. auf der Stufe Homers) stehen
geblieben seien. All das passt zu al-Farabi's generalisierenden
und idealisierenden Uberlegungen. Es passt zudem zu der
umfassenden — philosophischen wie didaktischen — Funktion,
die er den Werken des Aristoteles zugesprochen hat. Wer sie
liest, soll ndmlich nicht nur lernen, wie man Aussagen bewei-
sen kann. Er kann bei der Lektiire auch die oben skizzierte
kulturgeschichtliche Entwicklung nachholen, weil jede Aus-
drucksmoglichkeit und jeder Erkenntnisschritt, die das mensch-
liche (griechische) Denken im Verlauf der Kulturgeschichte
vollzogen hat, im Corpus Aristotelicum dokumentiert ist (dich-
terischer Ausdruck: Poetica; Beredsamkeit: Ars rhetorica; Suche
nach Griinden: Physica u.a.; Dialektik: Topica; Apodiktik:
Analytica Posteriora).

Mit dieser These gelang es al-Farabi, die Deutungshoheit
tiber das philosophische Erbe der Antike zu gewinnen. Denn

"5 Dieses Exzerpt stammt aus dem Muntapab Siwdn al-hikma; zitiert nach
der engl. Ubers. von S. M. STERN, art. cit. (Anm. 16), 451, der auch den arab.
Text mitteilt (76:d., 460, nach Ms. Brit. Mus. Or. 9033).



5 17 ULRICH RUDOLPH

seine Entscheidung, dieses Erbe ganz auf Aristoteles zu fokus-
sieren, war erfolgreich. Sie wurde in der Folge von zahlreichen
Denkern tibernommen, namentlich von Avicenna (gest. 1037
n. Chr.) und Averroes (gest. 1198 n. Chr.), auch wenn deren
Auslegungen im FEinzelnen unterschiedlich ausfielen.!'® Ganz
ohne Konkurrenz sollte diese ‘mainstream’-Interpretation aber
nicht bleiben. Denn es gab auch Autoren, die ein anderes Bild
des antiken Erbes entwarfen. Sie legten sich nicht auf Aristo-
teles fest, sondern behaupteten, an mehrere ‘alte’ Philosophen
anzukniipfen, wobei die griechische Philosophie dann in der
Regel nicht als eine sich entwickelnde Denktradition, sondern
als eine Quelle der Weisheit verstanden wurde.

Der einflussreichste dieser Autoren war vermutlich Sihabad-
din al-Suhrawardi (gest. 1191 n. Chr.). Selbst ein Zeitgenosse
von Averroes, vertrat er einen vollig anderen philosophischen
Ansatz. Das zeigt sich bereits bei der prinzipiellen Frage, wie es
moglich sei, Erkenntnis zu gewinnen. Hier distanzierte sich
Suhrawardi von den Antworten, die in der peripatetischen Tra-
dition gegeben wurden (Begriff, Beweis, Intellektlehre usw.),
und bestand darauf, dass jede Erkenntnis eine unmittelbare
Erfahrung des Gewussten, ein ,Wissen durch Prisenz® (%/m
hudiiri), sei.'’” Diese Behauptung sollte jedoch keine im eigent-
lichen Sinne neue These sein, die sich der Tradition entgegen-
stellte. Vielmehr meinte Suhrawardi, mit ihr wieder an der
urspriinglichen philosophischen Tradition anzukniipfen. Um
das zu begriinden, trug er zwei Argumente vor, die jeweils ein
Schlaglicht auf seine Deutung des antiken Erbes werfen.

116 Zu Avicenna’s Aristoteles-Deutung cf. D. GUTAS, Avicenna and the Ari-
stotelian Tradition (Leiden 1988), zu Averroes die Beitrige in G. ENDRESS,
J.A. AERTSEN (ed.), Averroes and the Aristotelian Tradition. Sources, Constitution
and Reception of the Philosophy of Ibn Rushd (1126-1198). Proceedings of the
Fourth Symposium Averroicum (Cologne, 1996) (Leiden u.a. 1999).

17 Suhrawardi ist noch nicht in vergleichbarer Form wie Avicenna oder
Averroes untersucht worden; cf. vorliufig H. ZIAl, Knowledge and Illumination.
A Study of Subrawardi’s Hikmat al-Ishrdg (Atlanta 1990), und M. AMINRAZAVI,
Su/amwam’z and the School of lllumination (Richmond 1996).



DIE DEUTUNG DES ERBES LS

Zum einen erklirte er, sich bei seiner Kritik an den Peripa-
tetikern auf Aristoteles selbst berufen zu kénnen. Um das zu
begriinden, griff er auf einen literarischen Topos zuriick, der
auch von anderen (fritheren wie spiteren) arabischen Autoren
eingesetzt wurde: die Behauptung, dass Aristoteles ithm im
Traum erschienen sei.!’® In diesem Traumgesicht erhielt
Suhrawardi nach seiner Schilderung klare Anweisungen. Denn
Aristoteles setzte ihm in grofler Ausfiihrlichkeit auseinander,
welches der richtige Weg zur Erkenntnis sei. Er fithrt, wie wir
erfahren, iiber die Selbstwahrnehmung und die Einsicht, dass
wir alle Objekte (uns selbst wie andere) unmittelbar erfassen,
zu der (nicht unbedingt iiberraschenden) Feststellung, dass
jede Erkenntnis ein Wissen durch Prisenz sei.!"”

Zu dieser ‘Umdeutung’ des Aristoteles kam indes ein zweites
Argument. Denn Suhrawardi verlief§ sich nicht auf diese sugge-
stive Neu-Interpretation des Stagiriten. Sein Bestreben war es
vielmehr, bei seinen Aussagen durch die Autoritit der gesam-
ten philosophischen Tradition legitimiert zu sein. In diesem
Sinne berief er sich auf eine lange Liste alter und bekannter
Autoren. Sie beginnt mit Platon und fiihrt iiber Sokrates,
Pythagoras und Empedokles bis zum legendenumwobenen
Hermes. Ja, zu ihr gehoren nicht nur Namen aus der griechi-
schen Antike, sondern auch Figuren, die aus der iranischen
Uberlieferung stammen, wie Kaihusrau, Buzurgmihr und
Zoroaster.!?

18 Das fritheste und zugleich bekannteste Beispiel dieser Art ist der Traum

des Kalifen al-Ma’miin, der in zwei Versionen iiberliefert ist (dazu D. GUTAS, op.
cit. [Anm. 41], 95-104), das wichtigste spitere wohl die Schilderung, die al-
Amidi (gest. 1233 n.Chr.) von seinem Aristoteles-Traum gibt (dazu G. ENDRESS,
“Die dreifache ancilla: Hermeneutik und Logik im Werk des Sayfaddin al-
Amidi” in Logik und Theologie: Das Organon im arabischen und im lateinischen
Mittelalter, hrsg von D. Perler, U. Rudolph [Leiden 2005], 117-145, hier: 117).
119 Engl. Ubers. des gesamten Abschnitts (der in der Schrift a/-Talwihat ent-
halten ist) bei J. WALBRIDGE, The Leaven of the Ancients. Subrawards and the
Heritage of the Greeks (Albany 2000), 225-229; zur Auslegung 7bid., 164-171.
120" Ausfiihrliche Erliuterungen zu Empedokles, Pythagoras und Platon bei
J. WALBRIDGE, 0p. cit. (Anm. 119), 39-125; fiir die gesamte Liste cf. 7bid., 30f.



314 ULRICH RUDOLPH

Ob diese Bezugnahmen irgendeiner historischen (oder doxo-
graphischen) Realitit entsprechen, sei dahingestellt. In vielen
Fillen hat man eher den Eindruck, es handle sich um (eine
extensive Form von) ‘name dropping’.!?! In unserem Zusam-
menhang geht es aber gar nicht um die Frage, ob die vorgetra-
genen Aussagen authentisch sind, sondern darum, welches Bild
sie von der antiken Philosophie vermitteln; und hier wird man
als auffilligstes Charakteristikum festhalten konnen, dass
Suhrawardi sich nicht um eine historiographische oder kultur-
geschichtliche Einordnung bemiihte, sondern das griechische
(wie das iranische) Erbe als stindig prisenten Ausdruck einer
sophia perennis gedeutet hat.

Auch das blieb nicht folgenlos, denn seine Interpretation
sollte ebenfalls Anhinger finden. Deswegen muss man, wenn
spitere arabische oder persische Autoren auf antike Philo-
sophen zuriickkamen, stets mit der Méglichkeit rechnen, dass
dies nicht im Sinne der vorher erwihnten Peripatetiker, son-
dern in Anlehnung an Suhrawardi geschah.!** Es gab also, auf
lange Sicht betrachtet, zwei mafigebliche Deutungen des anti-
ken Erbes: eine, die auf Aristoteles fokussiert war, und eine, die
sich an mehreren ‘alten Weisen’ orientierte. Dabei ist man
nach unserem jetzigen Kenntnisstand versucht zu vermuten,
dass sich mit jeder von beiden eine bestimmte Auffassung von

121 Daher die harsche Kritik von D. GUTAS, “Essay-Review: Suhrawardi and
Greek Philosophy”, in ASPh 13 (2003), 303-309, der Walbridge vorhilt,
Suhrawardi’s fiktive Angaben zu ilteren Philosophen als historische Aussagen
misszuverstehen und unter falschen Primissen zu untersuchen; wie man die
Angaben Suhrawardi’s (als Selbstzeugnisse) ernst nehmen und trotzdem niich-
tern analysieren kann, zelgt H. LANDOLT, “Les idées platoniciennes et le monde
de I'image dans la pensée du Sayh al-i$raq Yahya al-Suhrawardi (ca. 1155-1191)”
in Miroir et savoir: la transmission d'un théme platonicien, des Alexandrins & la
philosophie arabo-musulmane. Actes du colloque international tenu & Leuven et
Louvain-la-Neuve, les 17 et 18 novembre 2005, éd par D. DE SMET, M. SEBTI et
G. DE CALLATAY (Leuven 2008), 233-250.

122 Ein eindriickliches Beispiel dafiir ist die Sammlung von Biographien
bedeutender Philosophen, die Samsaddin al-Sahraziiri (gest. 1288) unter dem
Titel Die Erquickung der Geister und der Garten der Freuden beziiglich der
Geschichte der Philosophen (Nuzhat al-arwih wa-raudat al-afrdh fi tarih
al-hukamd’) verfasst hat.



DIE DEUTUNG DES ERBES 319

Philosophie und eine bestimmte Haltung in den grundsitz-
lichen epistemologischen Fragen verbanden. Ob diese Vermu-
tung zutrifft, ist allerdings noch nicht geklirt. Um das ent-
scheiden zu konnen, bendtigen wir breitere Textkenntnisse
und weitere Studien. Deswegen kann man im Moment nur
abschlieffend festhalten, dass solche Studien gewiss lohnend
sein werden.



DISCUSSION

P. Adamson: My question is inspired by al-‘Amiri’s mention
of Lugman as a source of Greek wisdom, which was mentioned
in Daniel De Smet’s paper. In light of such texts, can we
understand the tradition you delineate — in which Arabic
sources report a sequence of “wise men” as opposed to center-
ing their historical account on Aristotle — as an attempt to
“reclaim” Greek wisdom by fathering it on figures of the pre-
Islamic past? Did the Muslim historians intend these histories
to show that Greek philosophy and sciences simply preserve
wisdom whose source can be found further back, in their own
prophetic and cultural tradition?

U. Rudolph: Dem kann ich nur zustimmen. Man findet die-
selbe Argumentationsstrategie auch bei Sa‘id al-Andalusi, der
in diesem Punkt al-‘Amiri gefolgt ist. Laut Sa‘id begann die
griechische Philosophie mit Empedokles, der in Syrien bei
Lugman studierte und von dort die Weisheit nach Griechen-
land brachte. Ahnliches gilt fiir Pythagoras: Er soll in Agypten
gewesen sein, wo ihn einheimische Gelehrte in der Geometrie
und die “Schiiler Salomos” in der Philosophie unterwiesen,
und soll spiter in Griechenland Geometrie, Physik und Theo-
logie gelehrt haben. Ausserdem heisst es von Pythagoras aus-
driicklich, dass er fiir sich in Anspruch nahm, das Wissen
durch Offenbarung erhalten zu haben.

D. De Smet: Concernant le réle de Lugman comme initia-
teur de la philosophie, al-‘Amiri dit explicitement dans le
Kitib al Amad “ali l-abad que les philosophes grecs (Empé-
docle, Pythagore, Platon ...), disciples de David et de Lug-

man, ont puisé leur savoir a la “niche de la prophétie” (miskir



DIE DEUTUNG DES ERBES 317

an-nubuwwa). Cette tradition, qui vise a légitimer la philoso-
phie dans un cadre islamique, rappelle la these défendue par
certains Peres de I'Eglise (comme Clément d’Alexandrie) selon
laquelle les philosophes grecs, et en particulier Platon, ont
emprunté, voire volé, leurs doctrines 2 Moise. Dés lors, deux
traditions se cotoient dans les ouvrages arabes qui traitent de
Ihistoire de la philosophie grecque (un bon exemple en est
Sahrastani): d’une part, celle qui assigne une origine pro-
phétique a la philosophie par la filiation David-Lugman-
Empédocle; d’autre part celle, plus proche des sources
antiques, qui présente Thales de Milet comme “Iinventeur”

de la philosophie.

H. Hugonnard-Roche: Apparait plusieurs fois dans votre
exposé I'idée qu'un auteur a complété ou achevé une science:
Aristote aurait achevé les sciences ou la philosophie, Galien
aurait achevé la science de la médecine. Comment com-
prendre cela? Pourrait-on dire qu’une science achevée com-
porterait les éléments suivants: un corpus étendu couvrant
'ensemble d’'un domaine ou du moins sa plus grande partie,
une méthode démonstrative ou argumentative, de type syllo-
gistique, et une théorie de la science, inspirée notamment par
les Seconds Analytiques ? Qu’en est-il pour les auteurs que vous
mentionnez?

U. Rudolph: Bei Ishaq ibn Hunayn wird diese Vorstellung
nicht erklirt. Er bezeichnet Galen als Vollender der Medizin,
ohne die Aussage inhaltlich oder methodisch zu erldutern. $3‘id
al-Andalusi hingegen begriindet, warum er Aristoteles den
Vollender der Philosophie nennt. Dabei kommen mehrere
Aspekte zur Sprache, die Sie gerade angedeutet haben: die Ent-
wicklung der Beweislehre in den Analytica Posteriora, ihre
Anwendung in den theoretischen Wissenschaften und die Tat-
sache, dass im Corpus Aristotelicum simtliche Bereiche der
Philosophie behandelt seien. Damit greift Sa‘id das Aristoteles-
Bild auf, das al-Farabi entworfen hat.



318 DISCUSSION

C. DAncona: Dall'analisi del passo farabiano tratto dallo
scritto Fi zuhiir al-falsafa emerge chiaramente I'intento, che &
stato sottolineato nella conferenza, di ristabilire la centraliti e il
primato della filosofia aristotelica. Si potrebbe intendere questa
volonta come l'effetto di una pili acuta consapevolezza, in al-
Farabi, della varietd di opzioni presenti nella filosofia greca
post-aristotelica? Si & affermata di recente una linea storiogra-
fica che contrappone ad al-Kindji, il sincretista, un al-Farabi
presentato come autentico e buon conoscitore della vera natura
del pensiero di Aristotele, eternalista e critico di Platone. Non
si potrebbe invece vedere nell’insistenza di al-Farabi sul pri-
mato di Aristotele I'effeto della conoscenza di testi, ignoti all’e-
poca di al-Kindi, nei quali Aristotele era dirittamente criticato
da autorevoli commentatori come Filopono? In questo caso,
sottolineare il primato di Aristotele servirebbe piuttosto a riget-
tare sugli epigoni che ne hanno capito male il pensiero 'appa-
rente discordia di vedute nel campo dei filosofi.

U. Rudolph: Wenn al-Farabi auf dem Primat des Aristoteles
besteht, will er sicher auch spitantike Autoren kritisieren, die
ihn nach seiner Ansicht falsch interpretiert haben. Der ein-
driicklichste Beleg dafiir ist seine Schrift Die Widerlegung des
Johannes Grammatikos (Al-Radd ‘ald Yahyd al-napwi), in der er
Philoponos nicht nur vorwirft, Aristoteles attackiert, sondern
auch, ihn falsch verstanden zu haben. Bei der Positionierung
gegeniiber al-Kindi (und dessen Nachfolgern) kam jedoch
noch ein anderer Punkt hinzu. Hier ging es al-Farabi wohl vor
allem darum, die Philosophie als universale und methodisch
kohirente Wissenschaft zu etablieren. Das wurde von al-Kindi
nicht in vergleichbarer Weise propagiert, wobei die unter-
schiedliche Uberlieferungslage wieder eine Rolle spielte: al-
Farabi kannte die Analytica Posteriora und konnte von da aus
ein stringentes aristotelisches Wissenschaftsverstindnis entwi-
ckeln, wihrend al-Kindi — vermutlich in Unkenntnis dieses
Textes — seine methodischen Uberlegungen auf verschiedene
Autoren (insbesondere Euklid) stiitzte.



DIE DEUTUNG DES ERBES 319

V. Boudon-Millot: A propos du texte de Sa‘id al-Andalusi qui
fait de la médecine une partie de la philosophie et emploie les
expressions  “médecins-philosophes”,  “mathématiciens-philo-
sophes” et “astronomes-philosophes”, est-il possible de préciser la
place de la médecine et des autres sciences par rapport a la phi-
losophie? Ces expressions sont-elles isolées ou bien recouvrent-
elles une conception des relations entre sciences et philosophie
plus largement partagée? Et dans quelle mésure cette conception
est-elle I'héritier de l'idéal galénique du “médecin philosophe”
illustrée dans le Que lexcellent médecin est aussi philosophe ?

U. Rudolph: Sa‘id bezeichnet Medizin, Mathematik und
Astronomie als Teile der Philosophie, ohne dieses Inklusions-
verhiltnis niher zu erortern. Fiir die Mathematik und die
Astronomie war das auch gar nicht nétig. Sie zihlten in der
aristotelischen Tradition ohnehin zur theoretischen Philoso-
phie und wurden in diesem Sinne auch in dem maf3geblichen
Wissenschaftskatalog der islamischen Friihzeit, al-Farabt's Die
Aufzihlung der Wissenschaften (Ibsa® al-‘uliim), prisentiert.
Gerade al-Farabi weigerte sich jedoch, der Medizin den Status
einer Wissenschaft (%7/m) — und nicht blof3 einer Kunst (sind%)
— zuzuerkennen. Insofern muss sich Sa‘id bei seiner Aussage,
die Mediziner behandelten ein Teilgebiet der Philosophie, auf
eine andere Tradition gestiitzt haben. Hier kommt in der Tat
das galenische Ideal des “Arzt-Philosophen” in Betracht, das
ebenfalls im islamischen Kontext gepflegt wurde. Ein Beleg
dafiir ist Ishaq ibn Hunayn, der Hippokrates einen exempla-
rischen Arzt-Philosophen (a/-tabib al-faylasif) genannt hat.

D. De Smet: Sa‘id al-Andalusi intégre dans sa conception de
I'histoire de la philosophie et des sciences des différentes nations
non seulement un aspect historique (les civilisations naissent et
déclinent; elles se succedent, 'une prenant la releve de l'autre),
mais aussi une dimension “climatique”, en adoptant la théorie
des douze climats de Ptolémée. Tous les peuples “civilisés” se
situent dans les climats du centre; les nations situées dans les



320 DISCUSSION

climats trop septentrionaux ou trop méridionaux sont inaptes,
pour des raisons climatiques, a développer les sciences et la philo-
sophie. Dés lors, il ny a pas de philosophie et de sciences chez les
Francs, les Russes, les Slaves, ni chez les Zang et les “Berberes”.

U. Rudolph: Das ist richtig, aber Sa‘id’s Austfithrungen spie-
geln hier lediglich eine communis opinio. Dieselbe Annahme
finden wir bei vielen anderen arabischen Autoren, Geographen
wie Philosophen.

C. Riedweg: Welche Einstellung hatten eigentlich diese
arabischen Denker gegeniiber den byzantinischen ‘Pwpaior?
Aussern sie sich iiberhaupt zu Byzanz, welches ja geopolitisch
weiterhin eine gewisse Rolle spielte und als Quelle griechischer
Manuskripte unverzichtbar geblieben sein diirfte? Die
Geschichte des byzantinischen Kriegsgefangenen ist in diesem
Zusammenhang besonders aufschlussreich, nicht zuletzt auch
im Hinblick auf die “voies diffuses” der Wissensvermittlung.

U. Rudolph: Die Geschichte des Kriegsgefangenen zeigt sehr
schon, dass wir mit verschiedenen Uberlieferungswegen rechnen
miissen, die sich weder immer nachweisen noch eindeutig kate-
gorisieren lassen. Dabei spielte Byzanz natiirlich eine gewisse
Rolle, ohne dass seine Bedeutung iiberschitzt werden sollte.
Einerseits wissen wir, dass die griechisch-arabischen Ubersetzer
aus dem byzantinischen Reich Manuskripte erhielten und viel-
leicht auch dort studierten (von Hunayn ibn Ishiq wird das
jedenfalls tiberliefert). Andererseits liessen die frithen abbasi-
dischen Kalifen in Bagdad verkiinden, dass die griechischen Wis-
senschaften nur in threm Reich gepflegt wiirden, wihrend sie in
Byzanz vernachlissigt wiirden. Zum auffilligsten offiziellen Kon-
takt kam es daher auch nicht zwischen Byzanz und Bagdad, son-
dern zwischen Byzanz und Cordoba. Der dort regierende Kalif
‘Abd al-Rahman III. (reg. 912-961) wandte sich an Kaiser Kon-
stantin VII. mit der Bitte um wissenschaftliche Biicher und
erhielt von ihm auch wichtige griechische Manuskripte.



	Die Deutung des Erbes : die Geschichte der antiken Philosophie und Wissenschaft aus der Sicht arabischer Autoren

