
Zeitschrift: Entretiens sur l'Antiquité classique

Herausgeber: Fondation Hardt pour l'étude de l'Antiquité classique

Band: 57 (2011)

Artikel: Die Deutung des Erbes : die Geschichte der antiken Philosophie und
Wissenschaft aus der Sicht arabischer Autoren

Autor: Rudolph, Ulrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-660935

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-660935
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


VII

Ulrich Rudolph

DIE DEUTUNG DES ERBES:
DIE GESCHICHTE DER ANTIKEN PHILOSOPHIE

UND WISSENSCHAFT
AUS DER SICHT ARABISCHER AUTOREN

Die Epoche, die heutzutage als klassische Antike bezeichnet

wird, hatte im kulturellen Gedächtnis der islamischen
Gesellschaften keine herausragende Stellung. Diese Rolle kam eher
anderen vorislamischen Zeiten und Referenzpunkten zu: den
früheren Propheten etwa wie Noah, Abraham oder Moses, die
als Zeugen des göttlichen Wirkens in der Schöpfung galten
und als Wegbereiter Mohammeds, des Siegels der Propheten
(hätam al-nabiyyin)1, verehrt wurden; oder dem alten Iran, dessen

Herrscher und Helden von zahlreichen muslimischen
Autoren evoziert wurden, wenn nicht die religiöse, sondern die

politische Rückbesinnung im Vordergrund stand. Gleichwohl
liess sich die Bedeutung Griechenlands und Roms für die

Selbstverortung der islamischen Gesellschaften nicht leugnen.
Denn schliesslich lebten viele Muslime in Gebieten, die lange
Zeit unter griechischer oder römischer Herrschaft gestanden
hatten. Zudem war für all jene, die sich in irgendeiner Form
mit der wissenschaftlichen Tradition auseinandersetzten, das

Gewicht des antiken Erbes ohnehin unabweisbar.
Aus diesem Grund kamen arabische Autoren, spätestens

vom 9. Jahrhundert n.Chr. an, immer wieder auf Griechen

1 Koran 33/40.



280 ULRICH RUDOLPH

und Römer zu sprechen. Der Kreis der Interessenten reichte

von der Historiographie über die Chronologie und die Geographie

bis hin zu den Disziplinen, die nahezu ausschliesslich an
arabischen Ubersetzungen antiker Texte anknüpften, wie
Mathematik, Medizin und Philosophie. Die Äusserungen, die
in diesem Zusammenhang fielen, waren zahlreich und spiegeln
sehr unterschiedliche Kenntnisse und Einstellungen. Daher ist
es im Rahmen eines einzelnen Beitrags gar nicht möglich, das

Bild, das arabische Autoren von der Antike und ihrer Kultur
gezeichnet haben, auf umfassende Weise zu dokumentieren.
Was im Folgenden unternommen werden soll, ist indes der
Versuch, einige Linien, die bei der Deutung des Erbes im
Vordergrund standen, herauszuarbeiten. Dabei sollen drei thematische

Ebenen zur Sprache kommen, die sich unserer Fragestellung

wie konzentrische Kreise annähern.
Die erste betrifft den historischen bzw. den historiographi-

schen Rahmen unseres Themas; hier soll gefragt werden, welche

Kenntnisse arabische Autoren von der politischen
Geschichte der Griechen und Römer besassen. Der zweite
Abschnitt nimmt die antike Kultur bzw. die antiken
Wissenschaften im Allgemeinen in den Blick und untersucht, wie
deren Entwicklung und Bedeutung aus arabischer Sicht beurteilt

wurden. Der dritte Teil konzentriert sich schliesslich ganz
auf die Philosophie. Dort soll nachvollzogen werden, wie
arabische Philosophen - angesichts solcher historiographischer
und kulturgeschichtlicher Vorgaben - die Geschichte der antiken

Philosophie verstanden haben und wie sie ihre eigene
Tätigkeit ins Verhältnis zu diesem Erbe gesetzt haben.

Aussagen zur politischen Geschichte der Antike

Welches Bild muslimische Intellektuelle von der politischen
Geschichte der Antike besassen, lässt sich am besten an den

Darstellungen der islamischen Universalhistoriographie ablesen.
Sie entwickelte sich aus älteren Anfängen im 9. Jahrhundert n.



DIE DEUTUNG DES ERBES 281

Chr. und hat über Jahrhunderte hinweg eine bedeutende Zahl
von Vertretern hervorgebracht.2 Drei von ihnen verfugten über
auffällige Kenntnisse zur (jüdisch-christlichen und zur) antiken
Geschichte, wie bereits Rosen thai3 betont hat: al-Ya'qübl, ein
schiitischer Historiker und Geograph4 des ausgehenden 9.
Jahrhunderts5, dem wir Die Chronik (al-Ta'rih)(, eine der ersten
islamischen Universalgeschichten, verdanken; Hamza al-Isfa-
hänl (gest. vor 970)7, Gelehrter mit literarischen und
naturwissenschaftlichen Interessen (Astronomie) und Autor der Chronik
der Jahre der Könige der Erde und der Propheten (Ta'rih sini
mulük al-ard wa-l-anbiyäY; und schliesslich Abü 1-Fidä' (gest.
1331)9, der Das Kompendium über die Geschichte der Menschheit

{al-Muhtasarfl talrih al-basar)10 verfasst hat. Letzterer nimmt in
dieser Reihe eine zeitliche Sonderstellung ein und war auch eher

2 Übersichten dazu bei F. ROSENTHAL, A History ofMuslim Historiography
(Leiden 21968), 133ff., und B. RadTKE, Weltgeschichte und Weltbeschreibung im
mittelalterlichen Islam (Stuttgart 1992), 9ff.

3 F. Rosenthal, op. at. (Anm. 2), 91.
4 Zu Person und Werk F. ROSENTHAL, op. cit. (Anm. 2), 133f.; B. Radtke,

op. cit. (Anm. 2), 11-15; zu seinem Verständnis von Geschichte T. KHALIDI,
Arabic Historical Thought in the Classical Period (Cambridge 1994), 115-118,
120E, 124f.

5 Ya'qübl's Lebensdaten sind in der Sekundärliteratur umstritten, können
aber auf das Ende des 9. Jahrhunderts festgelegt werden; H. HALM, Die Schia

(Darmstadt 1988), 48, gibt an, dass er seine Chronik im Jahr 279 Hidschra
(891-92 n.Chr.) verfasst habe; B. RADTKE, op. cit. (Anm. 2), 11, nennt als

wahrscheinliches Todesjahr 292 Hidschra/905 n.Chr.
6 Ed. M.Th. HOUTSMA u.d.T. Ibn Wädhih qui dicitur al-Ja'qubi Historiae,

I-II (Lugduni Batavorum 1883).
7 Zu Person und Werk ausführlich E. MITTWOCH, "Die literarische Tätigkeit

Hamza al-Isbahänls. Ein Beitrag zur alteren arabischen Literaturgeschichte",
in Mitteilungen des Seminars fur Orientalische Sprachen an der Königlichen Fried-
rich-Wilhelms-Universität, ed. E. SACHAU, Jg. XII (Berlin 1909), Westasiatische
Studien, 109-169; cf. F. Rosenthal, op. at. (Anm. 2), 136f.; B. Radtke, op
cit. (Anm. 2), 94f.; T. Khalidi, op. cit. (Anm. 4), 117f., 121 f.

8 Ed. I.M.E. GOTTWALDT u.d.T. Hamzae Ispahanensis Annalium libri X, I:
Textus Arabicus (Petropoli-Lipsiael844), II: Translatio Latina (Petropoli-Lipsiae
1848).

9 B. Radtke, op. cit. (Anm. 2), 101f.; T. Khalidi, op. cit. (Anm. 4), 200f.
10 Ed. (mit lat. Übers.) H. FLEISCHER u.d.T. Abulfedae Historia Anteislamica

(Lipsiae 1831).



282 ULRICH RUDOLPH

ein Kompilator als ein origineller Historiker. Aber sein Werk ist
insofern für uns von Bedeutung, als darin zahlreiche ältere
Schriften zitiert werden, unter ihnen die ansonsten verlorene
Chronik des Abü 'Isä Ibn al-Munaggim (9. Jh.), die wichtige
Informationen zur Antike enthielt.11 Neben diesen drei Histori-
ographen könnte man einige weitere Gelehrte anfuhren, die auf
die eine oder andere Weise das Bild, das die Araber von der
antiken Geschichte besassen, ergänzten. Die wichtigsten sind
wohl al-Blrünl (gest. 1048)12, der sich vor allem mit Fragen der

Zeitrechnung bei früheren Völkern befasst hat13, und al-Mas'üdl
(gest. 956 oder 957)14, in dessen Werken die Betrachtungen zur
politischen Geschichte mit zahlreichen anderen Interessen und
Lesefrüchten (Geographie, Reisen, Architektur, Kultur, Anekdoten

usw.) verknüpft sind.15

Versucht man, die Aussagen dieser Autoren zu skizzieren
und zu gewichten, so ist zunächst eine generelle Einordnung
wichtig. Sie betrifft die Frage, wie muslimische Historio-
graphen die vorislamische Geschichte insgesamt periodisiert
haben, d.h. welche grossen Abschnitte und Epochen sie in ihr
wahrgenommen haben. Dazu äussert sich Abü 1-Fidä' höchst
konzise. Er thematisiert diesen Punkt in der Einleitung zu
seinem Kompendium und erklärt dabei, dass folgende Zäsuren für
die Betrachtung der älteren Geschichte massgeblich seien: die

11 Näheres dazu unten S. 287f.
12 Zu Person und Werk G. STROHMAIER (Hrsg.), Al-Birüni. In den Gärten

der Wissenschaft. Ausgewählte Texte aus den Werken des muslimischen Universalgelehrten

(Leipzig 1988); zu seinen astronomischen Kenntnissen und seiner
Methodik T. Khalidi, op cit. (Anm. 4), 176-179.

13 Ihren Niederschlag fanden diese Untersuchungen in der Schrift Al-Ätßr
al-bäqiya 'an al-qurün al-häliya, ed. E. SACHAU u.d.T. Chronologie orientalischer
Volker (Leipzig 1878), engl. Übers, von E. SACHAU u.d.T. The Chronology of
Ancient Nations (London 1879).

14 Zu Person und Werk F. ROSENTHAL, op. cit. (Anm. 2), 135f.; B. Radtke,
op. cit. (Anm. 2), 26-66; T. Khalidi, op. cit. (Anm. 4), 131-136.

15 Einschlagig sind hier die Schriften Die Goldwäschen und die Edelsteinminen,

i.e. Murüg al-ftthab wa-ma'ädin al-gawhar, ed. Ch. Pellat, I-VII (Bairüt
1965-1979), und Die Belehrung und die Beaufsichtigung, i.e. Al-Tanbih wa-l-
isräf, ed. A. I. AL-SÄWl (al-Qähira 1938).



DIE DEUTUNG DES ERBES 283

Vertreibung Adams aus dem Paradies, die Sintflut, die Geburt
Abrahams, der Tod Mose, der Beginn der Herrschaft des Buht-
nassar (mit dem in arabischen Texten sowohl Nabonassar als

auch Nebukadnezar gemeint sein kann)16, der Sieg Alexanders
über Dareios, der Sieg Augustus' über Kleopatra, die Geburt
Jesu, die Herrschaft Diokletians und schliesslich die Hidschra
des Propheten Mohammed von Mekka nach Medina.17 Im
Sinne dieser Einteilung ist dann auch seine Darstellung aufgebaut.

Sie beginnt mit einem ausführlichen Kapitel über die
Geschichte der alten, d.h. der alttestamentlichen Propheten (S.

12-64). Dann folgen die persischen Könige (S. 66-98),
anschliessend die Pharaonen und die Könige der Griechen und
Römer (S. 98-114), wobei das Expose jedes Mal etwas knapper
ausfällt.

Im Abschnitt über Griechenland und Rom finden wir
zudem keine Aussagen zu den Themen, die uns heutzutage an
der Antike besonders faszinieren (z.B. römische Republik oder

griechische Stadtstaaten). Wenn überhaupt, lässt sich dazu nur
ein einziger Satz Abü 1-Fidä's zitieren: „Vor ihm (d.h. vor
Alexander) waren die Griechen (gegliedert in) Teilfurstentümer."18
Das mag in unseren Ohren reizvoll klingen, weil wir mit
„Teilfürstentümern" möglicherweise die Idee der politischen
Autonomie assoziieren. Aber Abü 1-Fidä' dürfte damit eher gemeint
haben, dass das alte Griechenland zersplittert war und noch
keine einheitliche Führung besass.19 Wirkliche Herrschaft
etablierte sich für ihn wie fur die anderen muslimischen Historiker

erst mit dem Auftreten Alexanders. Seine Leistung war es,

16 S M. STERN, "Abü 'Isä Ibn al-Munajjim's Chronography" in Islamic
Philosophy and the Classical Tradition Essays Presented by his Friends and Pupils to
Richard Walzer on his Seventieth Birthday, ed. S. M. STERN, A. HOURANI,
V. BROWN (Oxford 1972), 437-466, hier: 441

17 Abü 1-Fidä', Muhtasar (Anm 10), 10f.
18 Abü 1-Fidä', Muhtasar 78.6. wa-käna l-Yünän qablahu tawä'if.
19 Mit tawä'ifassoziieren arabische Leser vor allem die mulük al-tawä'if(„die

Könige der Teilfurstentumer"), also jene Kleinfursten, die das islamische
Spanien im 11 Jh. unter sich aufteilten, nachdem das omayyadische Kalifat in
Cordoba untergegangen war



284 ULRICH RUDOLPH

die Griechen zu vereinen und das Perserreich zu erobern, was

zugleich bedeutete, dass der Vordere Orient nun unter griechischer

Führung stand. Damit war die translatio imperii vollzogen.20

Die Herrschaft war von den persischen auf die griechischen

Könige übergegangen. Und dieser Vorgang sollte sich
wiederholen, denn die herrschaftliche Gewalt wurde später an
andere Nationen weitergegeben: an die Römer mit dem Sieg
des Augustus über Kleopatra, an die Byzantiner bzw. die christlichen

Römer mit dem Wechsel von Diokletian zu Konstantin
und schliesslich an die Muslime, wofür symbolisch die Hid-
schra, d.h. der Beginn der islamischen Zeitrechnung, steht.

So erklärt sich die Periodisierung, die oben angesprochen
wurde. Sie gab der griechisch-römischen Geschichte eine feste

Struktur und begrenzte sie zugleich auf die Periode zwischen
Alexander dem Grossen und Mohammed. Insofern kann es

nicht verwundern, wenn die Darstellungen zur politischen
Geschichte der Antike, die uns bei den verschiedenen
arabischen Historiographen begegnen, immer wieder um dieselben

Themen kreisen und auf denselben, hellenistisch-römisch-
byzantinischen Zeitraum festgelegt sind.

Ihr Kern besteht in dem Versuch, die Herrscher, die nach
Alexander regiert haben, zu nennen und zeitlich zu bestimmen.
Wir erhalten folglich Listen mit Königsnamen und mit
Regierungsdaten, und zwar bei allen Historikern, die oben genannt
worden sind.21 Diese Auflistungen sind jeweils dreigeteilt. Sie

beginnen mit der Reihe der Herrscher, die unmittelbar auf
Alexander folgten. Sie werden „die Könige von Makedonien" bzw.

20 Zu dieser Idee und ihrer Verwendung bei arabischen Universalhistorikern
B. RadTKE, op. cit. (Anm. 2), 13 Anm. 28; 143.

21 Solche Listen finden sich, meist in verkürzter Form, auch bei anderen
Autoren. Das gilt selbst für den berühmten Historiographen al-Tabarl (gest. 929
n.Chr.) und seine Geschichte der Propheten und der Konige, i.e. Ta'rlh al-rusul
wa-l-mulük, ed. M.J. DE Goeje et al., I-XIV (Lugduni Batavorum 1879-1898),
engl. Ubers, (des hier relevanten Teils) von M. PERLMANN u.d.T. The History of
al-Tabarl, IV: The Ancient Kingdoms (Albany 1987). Al-Tabarl spielt ansonsten
in unserem Zusammenhang keine Rolle, weil er in seiner Geschichtsschreibung
andere Akzente setzte und sich kaum fur die Griechen und Romer interessierte.



DIE DEUTUNG DES ERBES 285

„die Könige der Griechen" genannt; konkret handelt es sich
dabei um die Ptolemaier, deren Herrscherliste - manchmal mit
Auslassungen, manchmal lückenlos - bis hin zu Kleopatra
aufgezahlt wird.22 Dann folgen „die Konige der Römer", also die
romischen Kaiser. Ihre Reihe beginnt mit Augustus (oder mit
Caesar) und endet mit Diokletian. Letzteres hat seinen Grund
darin, dass Diokletian (abgesehen von Julian Apostata, über den

man durchaus informiert war) der letzte 'Säbier', also der letzte

'Heide', auf dem römischen Thron war.23 Mit Konstantin fängt
deswegen die dritte Liste an. Sie umfasst „die Könige der
Christenheit"24 bzw. „die christlichen Caesaren"25 oder auch

„die Könige von Konstantinopel".26 Ihre Reihe endet - wenn
die Vorstellung von der translatio imperii ernst genommen wird
— eigentlich mit Herakleios, dem byzantinischen Kaiser, der zu
Mohammeds Lebzeiten regierte.27 Von einigen arabischen

Historikern, die über genauere Kenntnisse zu Byzanz verfugten,
wird sie jedoch bis in die islamische Zeitrechnung hinein,
mitunter sogar bis in ihre eigene Lebenszeit fortgesetzt.28

So exakt diese Herrscherlisten sind, so wenig wissen die
arabischen Historiker über die Herrscher selbst zu berichten.

Abgesehen von ihren Namen und ihren Regierungsdaten erfahren

wir eigentlich nichts über ihr politisches Wirken, sondern

nur über Themen, die eher assoziativ mit ihnen verbunden

22 Ya'qübl, Ta'rih (Anra 6), I 163f, Hamza, Ta'rih (Anm 8), 66£; Abü
1-Fidä', Muhtasar (Anm. 10), 104, der als einziger daraufhinweist, dass auf
Alexander nicht nur die Ptolemaer, sondern auch andere Herrscher in Vorderasien
und in Makedonien gefolgt sind, BlrünT, Ätär (Anm 13), 92, engl. Ubers 103,
Mas'üdl, Murüg (Anm 15), § 699ff., und Tanbih (Anm 15), 97ff, cf Tabarl,
Ta'rih (Anm. 21), 702£, engl. Ubers. 95

23 Ya'qübl, Ta'rih, I 164£; Hamza, Ta'rih, 67f, Abü 1-Fidä', Muhtasar,
106ff, Birüni, Ätär, 93f, engl. Ubers. 104, Mas'üdl, Murüg, § 717ff, und Tan-
hih, 107ff, cf Tabarl, Ta'rih, 703f. und 741-43, engl. Ubers 95 und 126f

24 BlrünT, Ätär, 95, engl Ubers. 105.
25 Ya'qübl, Ta'rih, I 171, Mas'üdl, Murüg, § 734, und Tanbih, 119.
26 Hamza, Ta'rih, 69.
27 So auch Hamza, Ta'rih, 69f, Abü 1-Fidä', Muhtasar, 114; cf Tabarl,

Ta'rih, 744, engl Ubers 127
28 Ya'qübl, Ta'rih, I 175£, Birüni, Ätär, 96; engl. Ubers 105, Mas'üdl,

Murüg, § 755fi£, und Tanbih, 134ff



286 ULRICH RUDOLPH

werden. Eines dieser Themen ist das bereits angesprochene
Problem der Zeitrechnung. Es wurde, wie erwähnt, vor allem
von dem Universalgelehrten al-Blrünl behandelt. Er diskutierte
sehr genau, wie sich historische Ereignisse mittels astronomischer

Berechnungen datieren lassen. In diesem Zusammenhang

kam er auch auf die verschiedenen Ären zu sprechen, die
in vorislamischen Epochen fur Zeitangaben verwendet wurden.
In Griechenland und Rom waren dies nach seiner Kenntnis die
Ären Philipps (II.), Alexanders, Augustus', Antoninus' (Pius)
und Diokletians.29

Ein weiterer Gesichtspunkt, der Historiker interessierte, war
die Kulturgeschichte. Sie ersetzte bei einigen von ihnen geradezu

die Darstellung der politischen Ereignisse. Aber das

berührt ein Thema, das noch nicht an dieser Stelle, sondern im
nächsten Abschnitt erörtert werden soll.

Schliesslich erwähnen viele Geschichtsschreiber Vorgänge,
die sich inhaltlich der Religionsgeschichte zuordnen lassen. Im
Kontext der griechisch-römischen Antike betraf das vor allem

Ereignisse, die für die jüdischen oder für die christlichen
Gemeinschaften von Bedeutung waren. Beispiele aus der

jüdischen Geschichte sind etwa die Entstehung der Septuaginta
(unter den Ptolemäern)30, die Eroberung Jerusalems (unter
Vespasian bzw. Titus)31 sowie die endgültige Zerstörung der heiligen

Stadt (unter Hadrian).32 Im Zusammenhang mit dem
Christentum werden neben der Lebensgeschichte Jesu vor allem
die Christenverfolgungen (unter den 'heidnischen' Kaisern bis

Diokletian)33 und die verschiedenen ökumenischen Konzilien
(unter den christlichen Kaisern ab Konstantin) erwähnt.34

2S Blrünl, Ätär, 28f.; engl. Übers. 32f.
30 Abu 1-Fidä', Muhtasar, 54f., 104.
31 Ya'qübl, Ta'rih,\ 164f.; Hamza, Ta'rih, 72.
32 Ya'qübl, Ta'rih, I 165; Hamza, Ta'rih, 73.
33 Hamza, Ta'rih, 72£; Abü 1-Fidä', Muhtasar, 106ff.
34 Ya'qübl, Ta'rih, I 171ff-, macht Angaben zu den ersten sechs Konzilien;

Hamza, Ta'rih, 73ff., erwähnt konkret nur das Konzil von Nizäa, geht aber auch
auf die Verurteilungen des Nestorius und der Jakobiten sowie auf weitere Einzelheiten

der frühchristlichen Geschichte ein.



DIE DEUTUNG DES ERBES 287

Diese thematischen Engführungen erklären sich nicht durch
ein spezielles Interesse (bzw. Desinteresse) der arabischen His-
toriographen, sondern durch die Quellen, die ihnen zur Verfügung

standen. Letztere wurden in der Sekundärliteratur bereits

häufiger diskutiert. Dabei wurde festgehalten, dass die
muslimischen Historiker keinerlei Zugang zur klassischen antiken
Geschichtsschreibung hatten, weil keiner der bekannten Autoren

wie Herodot, Thukydides oder Polybios ins Arabische
übersetzt worden war.35 Was sie zur Antike wussten, verdankten

sie vielmehr christlichen Chronisten, die entweder in der

Spätantike oder im byzantinischen Umfeld wirkten. Deren
Werke sind zwar auch nicht auf Arabisch erhalten, aber es gibt
eindeutige Indizien dafür, dass viele ihrer Ausführungen im
arabischen Sprachraum bekannt waren.36

Wie sie vermittelt wurden, lässt sich allerdings nicht in
jedem Einzelfall sagen. Manchmal hat man den Eindruck, dass

die Kenntnisse direkt griechischen Vorlagen entnommen wurden.

In diesem Sinne lässt sich eine ganze Reihe von spätantiken

Chroniken aufzählen, aus denen nachweislich Informationen

zu muslimischen Historiographen gewandert sind.37

Häufiger geschah die Vermittlung aber über Zwischenglieder.
Das konnten entweder christliche Syrer sein38 oder frühe
arabische Autoren wie der bereits erwähnte Abü 'Isä Ihn al-

Munaggim (spätes 9. Jh.). Er gehörte zur bekannten Familie
der Banü 1-Munaggim, die über mehrere Generationen am
Abbasidenhof tätig waren, und verfasste ein ausgesprochen
wertvolles Geschichtswerk, von dem leider nur wenige Exzerpte

35 Grundlegend F ROSENTHAL, op cit (Anm 2), 75; cf Idem, Das Fortleben

der Antike im Islam (Zurich u.a. 1965), 24f
36 F Rosenthal, op cit. (Anm. 2), 75; S. M. Stern, art cit (Anm. 16),

443.
37 Vgl die Liste bei F ROSENTHAL, op cit. (Anm. 2), 77-79, der unter anderem

Eusebius (gest. um 340), An(n)ianus (5 Jh und Andronicus (6. Jh.) nennt.
Dabei ist Eusebius insofern der wichtigste, als die Geschichtskonzeption, die all
diesen Chroniken zugrunde lag (Abfolge der Religionen, Übernahme der
Herrschaft durch das Christentum usw.), letztlich auf ihn zurückging

38 Beispiele bei F. ROSENTHAL, op cit (Anm. 2), 76f.



288 ULRICH RUDOLPH

erhalten sind.39 Von solchen schriftlich fixierten Vermittlungswegen

abgesehen, muss man auch stets mit der Möglichkeit
mündlicher Tradierung rechnen. Es kam immer wieder zu
persönlichen Kontakten zwischen arabisch- und griechischsprachigen

Personen, die dazu beitrugen, dass Informationen, die

sonst nicht zugänglich waren, weitergegeben wurden. Ein
anschauliches Beispiel dafür liefert uns Hamza al-Isfahäm. Er
verdankte seine aussergewöhnlichen Kenntnisse der byzantinischen

Geschichte der Tatsache, dass ihm eine „persönliche"
Quelle dazu zur Verfügung stand. Wie er in seinem Ta'rih
berichtet, liess er sich in Bagdad regelmässig von einem älteren

byzantinischen Kriegsgefangenen aus einer griechischen Chronik

vorlesen, wobei der Sohn des Byzantiners, der sowohl
Griechisch als auch Arabisch beherrschte, als Übersetzer diente.40

Aussagen zur Kultur und zu den Wissenschaften in der Antike

Was muslimische Historiographen über die politische
Geschichte der Antike wussten, stammte also aus spätantiken
oder byzantinischen christlichen Quellen. Das mag erklären,

warum ihre Darstellungen zu diesem Thema sowohl zeitlich
(von Alexander bis Mohammed) als auch inhaltlich klar
erkennbare Grenzen aufweisen. Dieser Eindruck ändert sich

jedoch, wenn wir uns im nächsten Schritt den Darlegungen
zur antiken Kultur und zu den antiken Wissenschaften zuwenden.

Dort werden uns nämlich sehr viel umfangreichere Kenntnisse

und detailliertere Ausführungen begegnen. Das verweist
bereits auf eine Differenzierung, die man bei muslimischen

39 Zur Familie M. FLEISCHHAMMER, Art. "al-Munadjdjim, Banü" in Encyclo-
pidie de l'lslam, Nouvelle edition, VII (1993), 559-561; zu Autor und Werk
ausführlich S.M. STERN, art. cit. (Anm. 16); dort wird auch nachgewiesen, dass

Zitate aus dem Text sowohl bei Abü 1-Fidä' als auch im Siwän al-hikma, einem
gnomologisch-doxographischen Text des 10. Jhs., bzw. in dessen spaterer
Epitome (Muntabab) zu finden sind.

40 Hamza, Ta'rih, 70.6-13; dt. Zusammenfassung bei E. MITTWOCH, art.
cit. (Anm. 7), 121.



DIE DEUTUNG DES ERBES 289

Intellektuellen der ersten Jahrhunderte grundsätzlich voraussetzen

darf: So wenig sie am politischen Erbe der Griechen und
der Römer anknüpfen wollten41, so viel verband sie mit den
kulturellen und den wissenschaftlichen Leistungen der Antike.

Das zeigt sich bereits, wenn wir noch einmal zu al-Ya'qübl's
Chronik zurückkehren. Sie enthält nämlich nicht nur die oben
erwähnten Angaben, sondern — in der Darstellung völlig
getrennt davon — ein Kapitel, das mit dem Titel Die Griechen

(al-Yünäniyyün) überschrieben ist. Dort bietet al-Ya'qübl
ausführliche und oftmals präzise Informationen über Gelehrte, die
während der Antike gewirkt haben. Dabei reicht der Kreis der

Disziplinen, die zur Sprache kommen, von der Philosophie
(die als die Wissenschaft von den „Wesenheiten der Dinge"
eingeführt wird) über die Medizin und die Mathematik bis zu
den Natur- und Geheimwissenschaften. Im Einzelnen werden

folgende Wissenschaftler vorgestellt, um nur die wichtigsten
(und eindeutig identifizierbaren) Namen zu nennen: Hippo-
krates (mit ausführlichen Angaben zu den Werken, die ihm
zugeschrieben wurden), Dioskurides, Galen (ebenfalls ausführlich),

Sokrates, Diogenes (der Kyniker), Pythagoras, Archimedes,

Demokrit, Piaton, Euklid, Nikomachos (von Gerasa)
sowie Aristoteles und Ptolemaios (die beiden letzten ebenso

ausführlich wie Hippokrates).42
Andere historiographische Werke enthalten ähnliche Abschnitte.

Zum Vergleich sei hier noch das „wissenschaftsgeschichtliche"
Kapitel aus dem Muhtasar des Abü 1-Fidä' genannt. Bei ihm
lautet die Reihe der prominenten griechischen Gelehrten, die

41 Das gilt nicht unbedingt fur die Ideologie der Kalifen; so konnte D. GuTAS,
Greek Thought, Arabic Culture The Graeco-Arabic Translation Movement in
Baghdad and Early Abbäsid Society (2nd-4th/8th-10th centuriesj (London u.a.
1998), 34-40, 83-95, etwa fur die frühen Abbasiden nachweisen, dass sie sich bei

ihrer Herrschaftsausubung sowohl auf die sassanidische als auch auf die
griechische Tradition beriefen. Im allgemeinen verstand man die islamische
Herrschaft aber eher als Uberwindung der alteren Herrschaftsanspruche, was sowohl

religiös (die islamische Gemeinschaft als Trägerin der abschliessenden Botschaft)
als auch im Sinne der oben erwähnten translatio imperii legitimiert wurde.

42 Ya'qübl, Ta'rih, I 106-161.



290 ULRICH RUDOLPH

(unter Bezugnahme auf verschiedene ältere Quellen) aufgeführt
und mit Angaben zu Person und Werk besprochen werden:
Homer, Empedokles, Pythagoras, Thaies, Hippokrates,
Sokrates, Piaton, Aristoteles, Timaios (als Lehrer Piatons),
Proklos, Alexander von Aphrodisias, Porphyrios, Plotin, Paulos

von Aigina, Ptolemaios, Galen, Euklid und Hipparchos.43
Der Umfang des Materials, das in diesen Abschnitten

präsentiert wird, ist beeindruckend. Somit bestätigt sich hier
zunächst einmal, was gerade angesprochen wurde: dass die
Kultur- und die Wissenschaftsgeschichte der Antike sehr viel
mehr Aufmerksamkeit als die politische Geschichte der Griechen

und der Römer fanden.44 Das Interesse der arabischen

Historiographen hatte allerdings auch in diesem Punkt eine
klar erkennbare Grenze. Ihnen ging es nämlich nur darum,
Informationen über die antiken Wissenschaften zusammenzutragen

und in möglichst korrekter chronologischer Reihenfolge
wiederzugeben. Eine Deutung des Erbes, das sie so ausführlich
beschrieben bzw. aus ihren schriftlichen Quellen rekonstruierten,

liefern sie jeweils nicht.
Um eine Interpretation der (vorislamischen) Wissenschaftsgeschichte

zu erhalten, müssen wir deswegen das Textgenre
wechseln und zu einer anderen Gattung von Quellen greifen.
Die Rede ist von einer Reihe von arabischen Autoren, die man
mit einigem Recht als Wissenschaftshistoriker bezeichnen kann.
Sie scheinen durchaus mit der Ereignisgeschichte vertraut gewesen

zu sein und Schriften von Historiographen gekannt zu
haben. In ihren eigenen Werken konzentrierten sie sich jedoch

ganz darauf, die Entstehung und die Geschichte einer (oder
mehrerer) Wissenschaft(en) zu beschreiben bzw. zu erklären.

Ein frühes Beispiel für diese Genre liefert uns Ishäq ibn
Hunayn (gest. 910 n. Chr.), Sohn des berühmten Ubersetzers

Hunayn ibn Ishäq (gest. 873 n. Chr.) und selbst verantwortlich

43 Abü 1-Fidä', Muhtasar, 152-156, wobei ich mich wieder auf die bekannten
und eindeutig identifizierbaren Namen beschränke.

44 Dazu schon F. ROSENTHAL, op. cit. (Anm. 2), 92.



DIE DEUTUNG DES ERBES 291

für die Übertragung wichtiger Texte aus dem Griechischen. Er
schrieb im Jahr 290 der Hidschra (902-3 n. Chr.) eine Geschichte

der Arzte {Ta'rih al-atibbä1), in der er versuchte, die Entwicklung
der Medizin von ihren Anfängen bis in seine eigene Zeit zu
skizzieren.45 Die Schrift weist zugegebenermassen einige Unzulänglichkeiten

auf: Sie ist nicht nur kurz, sondern auch sachlich

ungenau und bisher nur in einer unvollständigen, ziemlich
verderbten Handschrift greifbar. Ausserdem lässt sich bei der Lektüre

des Textes nicht immer entscheiden, ob Ishäq lediglich eine
ältere Quelle wiedergibt (namentlich genannt wird vor allem

Yahyä al-NahwI, also Johannes Philoponos) oder in seinem eigenen

Namen spricht.46 Trotzdem ist sein Werk für die Frage, die

uns hier beschäftigt, ausgesprochen wertvoll. Denn der Ta'rih
al-atibbä' ist weniger eine Geschichte der Medizin als ein
Versuch, die Medizin als Wissenschaft zu begründen und zu
legitimieren. In diesem Sinne sind vier Aspekte bzw. vier Thesen
bedeutsam, die ein wenig über den Text verstreut sind, aber

dennoch seine Argumentation strukturieren:
Zum einen verweist Ishäq mehrfach auf die Chronologie,

d.h. auf die zeitliche Stellung der Arzte, die von ihm genannt
werden. Damit soll offenbar nicht nur eine interne Reihenfolge
festgelegt werden, sondern erreicht werden, dass die
Medizingeschichte an die politische Geschichte (Salomo, Kleopatra)47
und vor allem an die Religionsgeschichte (Abraham, Moses,
Jesus)48 angebunden wird.

Zum zweiten fällt auf, wie ausführlich die Frage nach dem

(göttlichen) Ursprung der Medizin diskutiert wird. Das geschieht,
indem Ishäq immer wieder neue theoretische Alternativen
vorstellt und die dazu gehörigen Argumente gegeneinander abwägt.

45 Edition des arab. Textes mit Einleitung und engl. Übers, von F. ROSENTHAL,

"Ishäq b. Hunayn's Ta'rih al-atibbä'", in Orlens 7 (1954), 55-80.
46 Zu diesen Unzulänglichkeiten ausfuhrlich F. ROSENTHAL, art cit (Anm.

45), 57-60.
47 Ishäq ibn Hunayn, Ta'rih, ed. F. ROSENTHAL (Anm. 45), 66.15; engl.

Übers. 77, und 69-3; engl. Ubers. 79.
48 Ibid., 70.10-71.8; engl. Übers. 80.



292 ULRICH RUDOLPH

Wie er ausfuhrt, halten nämlich einige Autoren die Medizin fur
urewig (qadim), andere für in der Zeit geschaffen (muhdat);
unter letzteren meinen einige, sie sei zusammen mit dem
Menschen geschaffen worden, andere, sie sei erst nach dem
Menschen entstanden; unter letzteren denken wiederum manche, sie

gehe auf göttliche Inspiration (ilhäm) zurück, andere, der
Mensch habe sie fiir sich erfunden (istahraga) usw.49

Drittens ordnet Ishäq die Geschichte der Medizin, indem er
sie in acht grosse Phasen einteilt. Jede dieser Phasen ist dadurch
charakterisiert, dass sie von einem einzelnen herausragenden
Arzt50 eröffnet wird, auf den später seine Schüler und
zahlreiche weitere Adepten folgen.51

Viertens wird Galen, der letzte dieser acht Koryphäen,
ausdrücklich als „das Siegel der Arzte" (hätarn al-atibbäJ52 bezeichnet.

Das soll nicht heissen, dass nach ihm keine Arzte mehr
aufgetreten wären.53 Vielmehr bedeutet es, dass Galen die
ärztliche Kunst wie kein zweiter beherrschte, so dass die Medizin
durch sein Wirken ihre Vollendung fand.

Spätestens an dieser Stelle werden die Parallelen zur
Religionsgeschichte deutlich. Denn die Rolle, die Galen hier in der

Medizingeschichte zugebilligt wird, entspricht genau der Position,

die man Mohammed in der Geschichte der Religion bzw.

49 Ibid., 62.6-64.3; engl. Ubers. 73-75. Im Anschluss an diese Darlegungen
betont Ishäq, die Frage sei nicht einfach zu entscheiden; deswegen halte er sich

an Johannes Philoponos, bei dem die Geschichte der Medizin mit Asklepios
beginne {ibid, 64.4-10, engl. Ubers. 75).

50 Die Liste der acht massgeblichen Mediziner lautet nach F. ROSENTHAL

(engl. Ubers. 75) "Asclepios I, Gürüs, Minos, Parmenides, Plato the physician,
Asclepios II, Hippocrates, and Galen", wobei er die Möglichkeit erwagt, Gürüs
als Cyros und Mlnos als Memppos zu verstehen.

51 Ibtd, 64.14-70.9; engl. Ubers. 75-80.
52 Ibid, 65-1, Rosenthal ubersetzt an dieser Stelle "the last of the physicians"

(75), womit die besondere Konnotation des arabischen Ausdrucks nicht deutlich
wird.

53 Ishäq nennt im Gegenteil mehrere spatantike Arzte namentlich, denn er
schildert in diesem Zusammenhang, wie die Summaria Alexandrtnorum, die
berühmte Synopse aus 16 Schriften Galens (6. Jh. n. Chr.), entstanden ist {ibid.,
69.14-70.2; engl. Ubers. 79; zur Sache M. ULLMANN, Die Medizin im Islam
[Leiden u.a. 1970], 65-67).



DIE DEUTUNG DES ERBES 293

in der Abfolge der Propheten zusprach. Das kollidiert nicht
mit der Tatsache, dass sich Ishäq bei seinen Ausführungen im
Wesentlichen auf antike Quellen stützte. Vieles, was im Tarih
al-atibbä' steht, gibt, wie gesagt, die Vorgaben des Johannes
Philoponos wieder, und auch sonst sind im Text zahlreiche

Bezüge zu griechischen Vorbildern erkennbar.54 Ishäq hat das

uberlieferte Material jedoch nicht einfach repetiert. Er veränderte

es und unterwarf es einer neuen Interpretation. Dabei
legte er die Massstäbe zugrunde, die zu seiner Zeit und in seiner

Umgebung für ein vollkommenes, exemplarisches Wissenssystem

- nämlich die (islamische) Religion - galten. Also deutete

er die Medizin in Analogie zu diesem Vorbild. Und so

erscheint die antike Medizin in der ersten arabischen
Medizingeschichte als eine altehrwürdige, göttlich inspirierte Tradition,
die mehrfach von ihren herausragenden Vertretern erneuert
und bestätigt wurde und schliesslich durch Galen, „das Siegel
der Arzte", zur Vollendung kam.55

Ein anderer Weg, die Geschichte der Wissenschaften zu
strukturieren und zu erklären, findet sich bei einem andalu-
sischen Autor des späten 10. Jahrhunderts namens Ibn Gulgul
(gest. 994 n. Chr.).56 Er verwendet in seiner Darstellung ein

Ordnungsschema, das ursprünglich für den engeren Bereich
der islamischen Wissenschaften, also etwa für das islamische

54 Wie F. ROSENTHAL, art at (Anm. 45), 72 Anm. 3, betont, setzt die
Darstellung die Kenntnis der drei medizinischen Schulen voraus, die in der
romischen Kaiserzeit besonders prominent waren (Dogmatiker, Empiriker und
Methodiker).

55 Auf die Parallelen zum (islamischen) Religionsverstandms verweist bereits
T Khalidi, op at (Anm. 4), 164. Sie belegen einmal mehr, dass unter den
arabischen Ubersetzern und Wissenschaftlern der frühen Abbasidenzeit die
Religionszugehörigkeit keine wichtige Rolle spielte- Ishäq ibn Hunayn war Christ,
verfasste seine Arztegeschichte aber vermutlich fur einen muslimischen Auftraggeber

und bediente sich dabei einer Argumentationsstrategie, die ihre Plausibili-
tat aus dem islamischen Kontext gewann

56 Zu Person und Werk A DIETRICH, Art "Ibn Djuldjul", in Encyclopidie de

l'Islam, Nouvelle edition, III (1971), 778-779, sowie F. SAYYID im Vorwort zu
seiner Edition des arab. Textes (Anm. 57), 9; Ibn Gulgul ist vor allem dadurch
bekannt geworden, dass er als erster Autor arabische Ubersetzungen aus dem
Lateinischen (Orosius, Hieronymus, Isidor von Sevilla) zitiert hat



294 ULRICH RUDOLPH

Recht oder die islamische Theologie, entwickelt worden war.
Es schildert die Entwicklung einer Disziplin oder einer
bestimmten Schule (z.B. der hanafitischen Rechtsschule) als

eine feste Abfolge von Stufen oder besser: von Generationen
(arabisch: tabaqät) von Gelehrten. So erklart sich der Titel des

Buches, das Ihn Gulgul verfasst hat: Tabaqät al-atibbä' wa-l-
hukamä' (Die Generationen der Arzte und der Gelehrten).57

Hinzu kommt allerdings, dass seine Ausfuhrungen nicht auf
die Geschichte der Medizin beschrankt sind. Ihn Gulgul
bemuht sich vielmehr, sämtliche aus der Antike tradierten
Wissenschaften (vor allem Medizin, Philosophie, Mathematik und
Astronomie) in seine Darlegung einzubeziehen. So entsteht ein
recht umfassender Uberblick über die wichtigsten antiken wie
islamischen Gelehrten, der sich uns, wie gesagt, als fortlaufende
Kette von Generationen präsentiert.

Die erste tabaqa beschwort die Anfange der Wissenschaft
und umfasst fünf legendenumwobene Namen: Hermes I, der
bereits vor der Sintflut aufgetreten sein soll, Hermes II, der

angeblich nach der Sintflut in Babylon wirkte, und Hermes
III, Begründer des wissenschaftlichen Denkens in Ägypten.58
Auf ihn folgen noch Asklepios, der seinerseits als Schuler des

ägyptischen Hermes vorgestellt wird, sowie Apollon.59
Die nächste Generation fuhrt dann schon in die Epoche, die

uns vorrangig interessiert, nämlich zu den Griechen. Konkret
besteht sie aus jenen griechischen Gelehrten, deren Wirken, wie
Ihn Gulgul weiss, vor dem Auftreten Alexanders des Grossen

lag. Hier ist die Darstellung besonders ausführlich, denn sie gilt,
wenn man so will, den grossen Namen: Hippokrates, Diosku-
rides, Piaton (der als Arzt, Mathematiker und Philosoph vorgestellt

wird), Aristoteles (bei dem die Philosophie das Interesse an
der Medizin überwogen haben soll), Sokrates (dessen Bild hier

57 Ed F Sayyid u d T Les generations des medecins et des sages (al-Qähira
1955)

58 Zu diesen Vorstellungen jetzt ausführlich K VAN BLADEL, The Arabic
Hermes from Pagan Sage to Prophet ofScience (Oxford 2009), 121-163

59 Ihn Gulgul, Tabaqat (Anm 57), 5-15



DIE DEUTUNG DES ERBES 295

wie in anderen arabischen Quellen Züge des Kynikers Diogenes
trägt)60 und Demokrit.61

An dritter Stelle folgen Autoren, die „nach dem Ende des

Perserreiches", d.h. in der Zeit zwischen Alexander und Kleopa-
tra lebten. Sie waren, wie Ibn Gulgul betont, weniger beeindruckend

als ihre Vorgänger und weniger zahlreich. Trotzdem
kann er einige Namen anführen, unter denen zwei herausragen:
Ptolemaios, dessen Beschreibung allerdings einige konfuse Züge
trägt, weil sie Aussagen über den Astronomen Ptolemaios mit
solchen über König Ptolemaios Philadelphos (in dessen

Regierungszeit die Septuaginta entstand) vermischt; und Euklid.62
Die vierte Generation führt in die Zeit nach Augustus (die

sehr treffend als das römische „Kaiserreich" bezeichnet wird).
Sie wird bei Ibn Gulgul von einer einzigen Figur dominiert,
nämlich Galen.63 Derselbe Galen steht dann auch im Mittelpunkt

des fünften Kapitels, das ausgesprochen kurz ist. Es wird
zwar als die Beschreibung der spätantiken alexandrinischen
Gelehrten angekündigt, berichtet aber letztlich nur von der

Entstehung der Summaria Alexandrinorum,64 Danach wechselt
die Darstellung in die islamische Welt, wo noch vier weitere
Generationen von Gelehrten angeführt werden. Ihre Vorstellung

gliedert sich zunächst wieder chronologisch (VI: Die Zeit
des Propheten und der Omayyadenkalifen; VII: Die Zeit der
frühen Abbasidenkalifen), erhält dann aber eine regionale Note,
insofern am Ende die Heimat des Autors in den Vordergrund
tritt (VIII: Gelehrte im Maghreb; IX: Gelehrte in Andalusien).65

Mit dieser Darstellung gelingt es Ibn Gulgul, ein anschauliches

und - für seine Möglichkeiten - historisch weit gespanntes
Bild zu zeichnen. Es verbindet die Geschichte mehrerer

60 Dazu I. Alon, Socrates in Mediaeval Arabic Literature (Leiden u.a. 1991).
61 Ibn Gulgul, Tabaqät, 16-33.
62 Ibid., 34-40; ein weiterer Mathematiker, der ebenfalls (38) hervorgehoben

wird, ist nach den Angaben des Herausgebers nicht identifizierbar (Cato?, Pha-

ton?).
63 Ibid., 41-50.
64 Ibid., 51-52; zur Sache cf. oben Anm. 53.
65 Ibid., 53-62 (VI), 63-83 (VII), 84-91 (VIII), 92-116 (IX).



296 ULRICH RUDOLPH

Wissenschaften und führt sie über die Antike hinaus bis zu den
muslimischen Gelehrten seiner Zeit. Das verknüpft die
islamischen Wissenschaftler wie selbstverständlich mit ihren
griechischen Vorgängern. Ausserdem trägt es insofern zur „Islami-
sierung" des Beschriebenen bei, als das Material nach dem

„Generationen"-Prinzip, das den Lesern von den islamischen

Disziplinen her vertraut war, angeordnet ist.66 Damit waren
die Möglichkeiten, die das tabaqät-Schema für historiogra-
phische Überlegungen bot, aber noch nicht erschöpft. Das

wurde wenige Jahrzehnte nach Ihn Gulgul bei einem anderen
andalusischen Autor deutlich. Er nutzte die Vorstellung, die

Entwicklung des Wissens vollziehe sich in klar abgrenzbaren
Stufen oder Generationen, nicht nur, um individuelle Gelehrte,
sondern, um ganze Völker hierarchisch einzuteilen, und schuf
damit eine Darstellung, der man mit gutem Recht als

„Kulturgeschichte" bezeichnen kann.
Die Rede ist von Sä'id al-AndalusI (gest. 1070)67 und seiner

Schrift Die Generationen der Völker (Tabaqät al-umam) Auch
dieser Text ist vergleichsweise kurz. Aber er weitet die Perspektive

des Betrachters erheblich, denn Sä'id versucht tatsächlich,
die Geschichte der Wissenschaften nicht nur in der Antike und
im islamischen Kulturkreis zu verfolgen, sondern für die

gesamte (zivilisierte) Welt zu schreiben.

66 Dasselbe Prinzip wird spater auch Ibn Abi Usaybi'a (gest. 1270) in seiner
Schrift Die bedeutenden Nachrichten über die Generationen der Arzte ('Uyün
al-anba fl tabaqät al-atibbä*) verwenden. Die zweite wichtige Wissenschaftsgeschichte

des 13- Jhs., Ibn al-Qiftl's (gest. 1248) Geschichte der Gelehrten (Ta'rih
al-hukamä'), ist dagegen alphabetisch angeordnet.

67 Zu Autor und Werk vgl. R. BlaChErE in der Einleitung zu seiner franz.
Ubers. (Anm. 68), 7-11; M.G BALTY-GUESDON, "Al-Andalus et l'hentage grec
d'apres les Tabaqät al-umam de Sä'id al-Andalusl", in Perspectives arabes et medü-
vales sur la tradition scientifique et philosophique grecque. Actes du colloque de la
SIHSPAI, Paris, 31 mars-3 avnl 1993, ed. par A. Hasnawi, A. Elamrani-Jamal
et M. AoUAD (Leuven u.a. 1997), 331-342.

68 Ed. L. CHEIKHO (Beyrouth 1912); franz. Ubers, von R BLACHERE u.d.T.
Livre des Categories des Nations (Paris 1935); zusammen nachgedruckt in
Publications of the Institute for the History ofArabic-Islamic Science Islamic Philosophy,
I (Frankfurt 1999).



DIE DEUTUNG DES ERBES 297

Um diesen Überlegungen eine Basis zu geben, erläutert er in
der Einleitung, wie er sich die Entstehung der verschiedenen
Volker auf der Erde vorstellt. Zu Anfang sollen sieben
(heidnische) Urnationen69 bestanden haben: die Perser, die Chaldaer
(zu denen alle früheren Bewohner des Vorderen Orients gezahlt
werden), Griechen, Romer und andere nordhche Nationen, die

Kopten (von Ägypten über Äthiopien bis in den Maghreb), die
Türken, die Inder und die Chinesen. Spater soll es jedoch zu
Veränderungen und einer neuen Aufteilung in zahlreiche
Gemeinschaften, Sprachen und Religionen gekommen sein. Sie
lassen sich laut Sä'id sehr klar in zwei Gruppen unterteilen.
Denn es gibt Volker, die an den Wissenschaften interessiert
sind, und Volker, denen sie fremd sind. Zu ersteren zahlen

Inder, Perser, Chaldaer, Hebräer, Griechen, Romer, Ägypter
und Araber. Letztere werden von allen übrigen Nationen gebildet,

wobei der Text den Chinesen und den Türken immerhin
noch eine gewisse Sonderstellung unter den unzivihsierten
Gemeinschaften einräumt. Trotzdem gehören auch sie nicht
zur Elite der Schöpfung Zu ihr zahlen nur die Wissenschaft
treibenden Volker, weil sie allein darum bemuht sind, "die
Tugenden der rationalen Seele zu erlangen, welche die Art (d.h
Spezies) des Menschen ausmacht und seine Natur formt".70

Deswegen behandelt Sä'id im Hauptteil auch nur diese acht
Nationen, wobei er jeder von ihnen einen bestimmten Beitrag
und einen Platz in der Wissenschaftsgeschichte zuweist.

Den Anfang markieren die Inder. Sie erbrachten laut Sä'id

grosse Leistungen in der Mathematik und in der Medizin und
erwarben Kenntnisse in Politik, Ethik (im Sinne von richtiger
Regierungsfuhrung) und Theologie (Entwicklung des

Monotheismus, aber kein Prophetentum).71 Ähnliches gilt fur die
Perser. Auch ihr Beitrag bewegte sich in den Feldern Politik

69 Zu dieser Idee und ihrer Anwendung in der islamischen Historiographie
cf B Radtke, op cit (Anm 2), 62f, 94, 372

70 Sä'id, Tabaqat (Anm 68), 10 3, die hier skizzierte Einleitung umfasst

insgesamt die Seiten 5-11 des arab Textes/franz Ubers 31 41
71 Ibid, 11-15, franz Ubers 43-48



298 ULRICH RUDOLPH

(wo ihnen exzellente Fähigkeiten zugesprochen werden), Medizin,

Astronomie (inklusive Astrologie) und Religion.72 Die
Chaldäer waren ebenfalls in Mathematik, Metaphysik, Astronomie

und Astrologie bewandert. Aber sie brachten vor allem
den ersten namentlich bekannten Gelehrten hervor: Hermes
(d.h. hier den babylonischen Hermes), von dem auch einige
(fiktive) Werktitel genannt werden.73

All das ist aber nicht mit den wissenschaftlichen Leistungen
der vierten Nation vergleichbar. Die Rede ist von den Griechen,
die jetzt folgen und deren Behandlung sehr viel ausfuhrlicher als

bei allen anderen vorislamischen Gemeinschaften ausfällt.74 Die
Darstellung beginnt mit einigen Angaben zur politischen
Geschichte der Antike (was auch hier heisst: Alexander, Ptole-
mäer, Römer) und zur allgemeinen Situierung der Griechen
(geographische Verbreitung, Sprache, Religion). Dann kommt
Sä'id bereits auf den grössten Beitrag, den griechische Gelehrte

zur Wissenschaftsgeschichte geleistet haben sollen, zu sprechen,
nämlich die Entwicklung der Philosophie. Fünf Personen waren
nach seiner Ansicht an diesem Prozess massgeblich beteiligt:
Empedokles75, Pythagoras76, Sokrates77, Piaton78 und Aristoteles.79

Dabei spielte allerdings Aristoteles die entscheidende
Rolle, denn er war nicht einer von mehreren Philosophie
treibenden Griechen, sondern "das Siegel (bzw. der Abschluss)
ihrer Philosophen und der Anführer ihrer Gelehrten" (hätimat
hukamä'ihim wa-sayyid 'ulamä'ihim).80 Das bedeutet wiederum
nicht — wie wir schon bei der vergleichbaren Aussage über Galen

72 Ibid., 15-17; franz. Übers. 49-52.
73 Ibid., 17-19; franz. Übers. 53-56; zu Sä'id's Ausführungen über Hermes

cf. K. VAN BLADEL, op. cit. (Anm. 58), 129-130.
74 Ibid., 19-33; franz. Übers. 57-76; der Text lässt sich mit zahlreichen

alteren Darstellungen in Verbindung bringen, die Sä'id als Quellen verwendet
hat; zu einer dieser Quellen cf. unten, Anm. 96.

75 Ibid., 21.5-22.4; franz. Übers. 58-59.
76 Ibid., 22.5-ult.; franz. Übers. 60.
77 Ibid., 23.1-7; franz. Übers. 60-61.
78 Ibid., 23.8-ult.; franz. Übers. 61-62.
79 Ibid., 24.1-27.4; franz. Übers. 62-68.
80 Ibid., 24.7; franz. Übers. 63.



DIE DEUTUNG DES ERBES 299

gesehen haben81, dass mit Aristoteles die Philosophie geendet
wäre. Es heisst vielmehr, dass Aristoteles die Philosophie mit
seinem Wirken - konkret: mit seiner Beweislehre und mit
seinen umfassenden Schriften, die von Sä'id ausfuhrlich vorgestellt
werden - vollendet hat. Nach ihm musste sein Werk also nur
noch tradiert und interpretiert werden. Das geschah vornehmlich

durch seine spätantiken Kommentatoren, von denen Sä'id
immerhin Themistios, Alexander von Aphrodisias und Porphy-
rios namentlich bekannt sind.82 Hinzu kommt schliesslich, dass

die Griechen nicht nur Gelehrte hervorbrachten, die sich mit
sämtlichen Gebieten der Philosophie befassten. Es gab unter
ihnen auch Autoren, deren Werk ganz auf ein bestimmtes
Teilgebiet der Philosophie spezialisiert war. Mit dieser feinsinnigen
Unterscheidung gelingt es Sä'id, im Rahmen seines vierten
Kapitels noch weitere bedeutende griechische Gelehrte
vorzustellen. Dabei handelt es sich um die Mediziner-Philosophen
(vor allem Hippokrates und Galen)83, die Mathematiker-Philosophen

(Apollonios von Perge, Euklid, Archimedes u.a.)84 und
die Astronomen-Philosophen (insbesondere Ptolemaios).85

Im Vergleich zu diesen detaillierten Ausführungen wirken
die nachfolgenden Abschnitte in den Tabaqät al-umam eher

knapp und dürftig. Das fünfte behandelt die Römer, über die

81 Cf. oben, S. 292.
82 Ibid., 27-9-11; franz. Übers. 69; unmittelbar vor dieser Aussage (27.6-8)

räumt Sä'id im übrigen ein, dass es neben den fünf massgeblichen Denkern noch
weitere bekannte griechische Philosophen gegeben habe: Thaies (den er als

Schuler des Pythagoras bezeichnet), Demokrit (auf dessen Atomismus er
hinweist), Anaxagoras und andere, die vor oder gleichzeitig mit Aristoteles gelebt
hatten.

83 Ibid., 27 ult.-28.9; franz. Übers. 69-70.
84 Ibid., 28.10-29.11; franz. Übers. 70-72.
85 Ibid., 29.12-31.10; franz. Übers. 72-73; die beiden Seiten, die auf die

Vorstellung des Ptolemaios noch folgen (31.11-33.17; franz. Übers. 74-76), sind
im Gegensatz zur vorherigen Darstellung unstrukturiert und wurden von Sä'id
wohl nur genutzt, um weitere Lesefruchte wiederzugeben. Sie enthalten
Bemerkungen über Anzahl und Namen der griechischen Schulen (ein Thema, das die
Araber aus der spatantiken Prolegomena-Literatur übernommen hatten), über
den Unterschied zwischen Naturphilosophie und "politischer" Philosophie [fal-
safa madaniyya) und über die Irrtumer des Abü Bakr al-Räzi.



300 ULRICH RUDOLPH

wir vor allem Ereignisse aus der politischen Geschichte (Augustus,

Konstantin, Byzantiner) erfahren.86 Das sechste gilt den
Ägyptern und ist schon deswegen unergiebig, weil es reichlich
unsystematisch vorzeitliche Vorgänge (Sintflut) und Heroen
(der ägyptische Hermes) neben spätantiken alexandrinischen
Gelehrten nennt (Theon, die Summaria Alexandrinorurri) ,87

Interessant wird die Darstellung erst wieder, wenn Sä'id auf die
islamische Welt zu sprechen kommt. Das geschieht in den beiden

letzten Abschnitten des Buches, die sehr ausführlich gehalten

sind. Der siebte thematisiert die wissenschaftliche Entwicklung

bei den Arabern88, der achte bei den (in der islamischen
Welt lebenden) Juden (Banü Isrä'il).89 Dabei wandert die
Darstellung jeweils vom Osten (vor allem Bagdad) in den Westen,
um im Lobpreis der zeitgenössischen andalusischen Gelehrten
ihren Höhepunkt zu finden.

All das lohnt die Lektüre, denn Sä'id war zweifelsohne ein
höchst informierter Autor. Insofern bieten seine Generationen
der Volker zahlreiche Ansatzpunkte für weitere Untersuchungen
und Interpretationen (Quellen, Wirkungsgeschichte, Sachgehalt,

Stilmittel usw.).90 In unserem Zusammenhang ist aber nur
wichtig, wie Sä'id das wissenschaftliche Erbe, das er vorfand,
darstellte und interpretierte. Dazu dürften die auffälligsten
Punkte inzwischen deutlich geworden sein. Um sie noch einmal

zu resümieren und im Sinne von Thesen zusammenzufassen: (1)
Die Wissenschaften sind seit jeher ein universales Phänomen.

86 Ibid., 33.18-37 ult.; franz. Ubers. 76-82, wobei vor allem die ersten Seiten
die politische Geschichte betreffen. Um schliesslich doch die Wissenschaften ins
Spiel zu bringen, nennt Sä'id am Ende noch einige (christliche bzw. säbische)
arabische Gelehrte aus der Abbasidenzeit, wobei er sich die Mehrdeutigkeit des

arabischen Wortes fur "Romer" (Rum) zunutze macht ("Romer", "Byzantiner",
"Christen", "Säbier").

87 Ibid., 38.1-41.8; franz. Übers. 83-87.
88 Ibid. 41.9-87.2; franz. 88-154.
89 Ibid., 87.3-90.19; franz. Ubers. 155-160.
90 Cf. auch den bereits erwähnten Aufsatz von M.G. BALTY-GuESDON (Anm.

67) sowie G. MarTINEZ-GrOS, "La cloture du temps chez le cadi Sä'id: une
conception imphcite de l'histoire", in Revue de l'Occident musulman et de la
MIditerran.ee 40 (1985), 145-153.



DIE DEUTUNG DES ERBES 301

Alle Völker, die sich mit ihnen befassen, entwickeln dieselbe

Mathematik, dieselbe Medizin usw. (wenn auch nicht mit
demselben Erfolg). Darin drückt sich ein Grundzug des Menschen

aus, der von Natur aus nach Erkenntnis strebt und auf diesem

Wege seine Vervollkommnung erreichen will. (2) Trotz dieser
universalen Voraussetzungen wurden und werden die
Wissenschaften jeweils an einem bestimmten Ort (bzw. von einem
bestimmten Volk) bevorzugt behandelt. Dieser Ort wechselte
mehrfach im Verlauf der Geschichte und ist, aufs Ganze gesehen,

von Osten (Indien) nach Westen (Spanien) gewandert. —

Man könnte mithin mit einigem Recht behaupten, dass Sä'id
al-AndalusI der translatio imperii der arabischen Historiographen
eine translatio scientiae an die Seite stellt. (3) Wissenschaft: ist
aber nicht nur ortsgebunden und kontingent. Denn eigentlich
ist die vollkommene wissenschaftliche Erkenntnis bereits erreicht
worden. Das geschah mit Aristoteles, dem Siegel der
Philosophen, der mit seiner Beweislehre und seinen umfassenden
Kenntnissen jeder weiteren wissenschaftlichen Betätigung den

Weg gewiesen hat.

Aussagen zur antiken Philosophie

Wie dieses Fazit zeigt, spielte die Philosophie in Sä'id's

Betrachtungen eine entscheidende Rolle. Seine Auffassung
von Wissenschaft orientierte sich nicht mehr, wie bei Ishäq
ihn Hunain, an der Medizin und Galen und auch nicht mehr,
wie bei Ihn Gulgul, am Nebeneinander von Medizin und
anderen Disziplinen, sondern war von einem exklusiven und
zugleich umfassenden, an Aristoteles geschulten Konzept von
Philosophie geprägt. Das führt uns schliesslich zu der Frage,
woher dieses Konzept stammte und auf welchen arabischen
Autor es zurückgeht. Um sie zu beantworten, müssen wir
schliesslich zu unserem dritten Punkt kommen, also der
Überlegung, wie das antike Erbe von den arabischen Philosophen
gedeutet wurde. Hier liegt nämlich ein Schlüssel für Sä'id's



302 ULRICH RUDOLPH

eindeutiges Bekenntnis zu Aristoteles wie überhaupt für das

Verständnis von griechischer Wissenschaft, das bei vielen
arabischen Autoren anzutreffen ist.

Das gilt noch nicht für den ersten bedeutenden Vertreter
der Philosophie, Abü Ishäq al-Kindl (gest. vor 870 n. Chr.).
Von ihm wissen wir zwar, dass er Aristoteles sehr schätzte;
aber seine Auffassung von Philosophie war noch nicht kohärent

bzw. exklusiv an Aristoteles ausgerichtet, wie gerade in
der jüngeren Forschung wieder betont worden ist.91 Ein Indiz
dafür ist die Tatsache, dass al-Kindl das Wissen, das wir durch
die philosophische Erkenntnis gewinnen können, mit dem
Wissen der Propheten gleichsetzte (wobei die Propheten
zusätzlich den Vorzug haben sollen, schneller und ohne Mühe
zu erkennen).92 Das zeigt bereits, dass er noch keinen methodisch

begründeten und systematisch durchgeführten episte-
mologischen Ansatz besass. Entscheidend ist jedoch ein anderer

Punkt. Gemeint ist jene intellektuelle Haltung, die kürzlich
als al-Kindl's Eklektizismus bezeichnet wurde.93 Sie lässt sich
insbesondere an zwei charakteristischen Zügen seiner Werke
ablesen: (1) der Eigenheit, dass in ihnen zahlreiche, philosophisch

nicht immer kompatible antike Quellen nebeneinander
verwendet werden (Aristoteles, Euklid, Nikomachos, Proklos,
Johannes Philoponos u.a.)94, und (2) der Tatsache, dass die

91 Cf vor allem die Beitrage von G. ENDRESS, "Building the Library of Arabic

Philosophy Platonism and Aristotelianism in the Sources of al-Kindl", und
P. AdamsON, "The Kindian Tradition- the Structure of Philosophy in Arabic
Neoplatonism", die in dem Sammelband The Libraries ofthe Neoplatomsts.
Proceedings of the Meeting of the European Science Foundation Network "Late Antiquity

and Arabic Thought Patterns in the Constitution ofEuropean Culture" held

in Strasbourg, March 12-14, 2004, ed. by C. D'ANCONA (Leiden u.a. 2007)
erschienen sind (ENDRESS: 319-350; ADAMSON: 351-370).

92 Risäla fi Kamiyya kutub Aristütälis wa-mä yuhtägu ilayht ß tahsil al-falsafa
(Epistel über die Anzahl der Bucher des Aristoteles und das, was zum Studium der
Philosophie benotigt wird) in Rasä'il al-Kmdi al-falsafiyya, ed M A.H Abü RlDA,
I (Cairo 1950), 363-384, hier: 372.13ff.

93 P AdaMSON, art cit (Anm 91), 364.
94 Cf die eindruckliche Ubersicht bei G. ENDRESS, art cit (Anm. 91), 324-

350.



DIE DEUTUNG DES ERBES 303

Texte auf diverse alte Autoritäten verweisen. Beispielhaft ist
dafür al-Kindl's Schrift Die Lehre über die Seele, kurzgefasst
nach dem Buch von Aristoteles, Piaton und anderen
Philosophen?'' Dort kündigt er zwar zu Beginn an, sich bei der
Beschreibung der Seele im Wesentlichen an De anima zu
halten.96 Letztlich vertritt er dann aber eine platonisierende
These, die nacheinander mit Verweisen auf Aristoteles, Piaton
und Pythagoras legitimiert wird.97

Al-Kindl hat sich also nicht auf Aristoteles festgelegt. Gleiches

gilt für die stattliche Reihe von Autoren, die seine
Philosophie fortgeführt und vor allem im östlichen Teil der
islamischen Welt verbreitet haben (Ahmad ihn al-Tayyib
al-Sarahs! [gest. 899 n.Chr.], Abü 1-Hasan al-Amirl [gest.
992 n.Chr.] u.a.).98 Zur Konzentration auf die aristotelische
Philosophie kam es jedoch in einer anderen Tradition.
Gemeint ist die so genannte Schule von Bagdad, in der
Abü Nasr al-Färäbl (gest. 950 n. Chr.) die dominierende
Rolle spielte. Er versuchte zwar ebenfalls, seine Lehre breit
abzustützen, indem er auch Piaton als Kronzeugen für einige

95 Al-Qaul fi n-Nafi al-muhtasar mm kitäb Aristü wa-Aflätun wa-sä'ir al-
faläsifa in Rasä'il (Anm. 92), 272-280.

9 Ibid., 272 ult.-273.1; das korrespondiert mit anderen Passagen in Kindl's
CEuvre, in denen ebenfalls Aristoteles als bedeutendster Philosoph dargestellt
wird; cf. e.g. Fi l-Falsafa al-ülä in Rasä'il (Anm 92), 97-162, hier. 103 1.

97 Zum Text ausführlich Ch. GENEQUAND, "Platonism and Hermetism in
al-Kindl's Fi al-Nafi", in ZGAIW4 (1987-1988), 1-18, sowie G. Endress, art
cit. (Anm. 91), 329-332.

98 Zu dieser Traditionslime P. ADAMSON, art cit. (Anm. 91), 352ff. Was

phliosophiegeschichtliche Betrachtungen angeht, so war ihr fruchtbarster Vertreter

al-'Amirl. Aus seiner Feder stammen mehrere Werke, die doxographische
Abschnitte über griechische Philosophen enthalten. Eines von ihnen, Das Leben

zur Ewigkeit (al-Amad 'alä l-abad), ist von Sä'id al-AndalusI als Quelle bei seinen
Ausfuhrungen über die fünf massgeblichen Philosophen (Empedokles, Pythagoras,

Sokrates, Piaton und Aristoteles) benutzt worden. Zu diesem Werk E. Row-
SON, A Muslim Philosopher on the Soul and its Fate Al-'Ämiri's Kitäb al-Amad
'alä l-abad (New Haven 1988); zu al-'Ämirl's philosophischer Verortung zuletzt
E. Wakelnig, Feder, Tafel, Mensch. Al-Ämiris Kitäb al-Fusül ß l-Ma'älim al-
ilähiya und die arabische Proklos-Rezeption im 10. Jh. (Leiden u.a. 2006), 43-48,
391-401.



304 ULRICH RUDOLPH

seiner Ansichten anführte." Aber al-Färäbl's Philosophie war
sowohl von ihrem theoretischen Ansatz als auch von ihrer
Durchführung her weitgehend an Aristoteles ausgerichtet.

Das wird an zwei Texten, in denen er sich ausdrücklich mit
dem philosophischen Erbe befasst hat, besonders deutlich. Einer
von ihnen, der möglicherweise den Titel Über das Aufkommen
der Philosophie {Fi Zuhür al-falsafa) trug, ist leider im Original
verloren. Glücklicherweise besitzen wir jedoch einen kurzen

Auszug daraus, der sich bei Ihn Abi Usaybi'a, einem
Wissenschaftshistoriker des 13. Jahrhunderts, erhalten hat.100 Am Ende
dieses Fragments äussert sich al-Färäbl ausführlich darüber, wie
der philosophische Unterricht am Ende der Antike in Alexandria

aufgegeben wurde und über mehrere Stationen in den Orient

wanderte. Aus diesem Grund sind seine Ausfuhrungen
unter dem Titel "Von Alexandrien nach Bagdad" bekannt

geworden und bereits vielfach kommentiert worden.101 In

99 Vor allem in den Schriften (a) Die Harmonie zwischen den Ansichten der
beiden Weisen, des göttlichen Piaton und des Aristoteles (al-Gam' bayna ra'yay al-
haklmayn Aflätün al-ilähi wa-Aristütälis; Edition und franz. Ubers, von F M.
NAJJAR, D. Mallet u.dT. Abu Nasr al-Färäbi. L'harmome entre les opinions de

Piaton et d'Aristote [Damas 1999]), deren Zuschreibung an ihn allerdings kürzlich

wieder angezweifelt wurde (cf. M. RaSHED, "On the Authorship of the Treatise

On the Harmonization of the Opinions of the Two Sages attributed to al-
Färäbl" in ASPh 19 [2009], 43-82), und (b) Die Erlangung des Glucks (Tahsll
al-sa'äda; engl Ubers, von M. Mahdi u.d.T. Alfarabi Philosophy of Plato and
Aristotle [Ithaca 22001 ]). Der zweite Text beschreibt die Philosophie nacheinander

aus den Perspektiven al-Färäbl's, Piatons und Aristoteles', wobei allen drei
Denkern die gleichen Intentionen unterstellt werden.

100 Ibn Abi Usaybi'a, 'Uyün al-anbä'ft tabaqät al-atibbä' (cf. oben Anm. 66),
ed. A. Muller, I-II (Cairo u.a. 1882-1884), hier: II 134.30-135.24; das Fragment

wurde bereits von M. STEINSCHNEIDER, Al-Farabi (Alpharabius). Des
arabischen Philosophen Leben und Schriften mit besonderer Rucksicht aufdie Geschichte

der griechischen Wissenschaft unter den Arabern (St. Petersburg 1869), 85-89,
211-213, bekannt gemacht, ohne dass die Frage, ob es wirklich aus einem Werk
al-Färäbl's stammt, bislang in der Forschung gelost werden konnte (fur Stellungnahmen

dazu cf. die Publikationen, die in Anm. 101 genannt sind).
101 Der Titel stammt von M. MEYERHOF, dessen gleichnamige Arbeit 1930

in Berlin erschien und seither häufig diskutiert wurde. Dabei wurden vor allem

in den jüngeren Publikationen grosse Fortschritte hinsichtlich der Einordnung
des Textes erzielt; cf. bes. G. STROHMAIER, "Von Alexandrien nach Bagdad —

eine fiktive Schultradition", in Aristoteles — Werk und Wirkung Paul Moraux



DIE DEUTUNG DES ERBES 305

unserem Zusammenhang ist jedoch eher der Anfang des Textes

wichtig. Dort diskutiert er nämlich, wie sich die Philosophie im
Verlauf der Antike als Wissenschaft etablierte. Deswegen ist es

trotz der notorischen Bekanntheit des Textes sinnvoll, dass wir
im Folgenden noch einmal kurz darauf eingehen.

Al-Färäbl beginnt seine Darstellung mit Ausführungen, die uns

in manchem an die Aussagen, die uns bei den arabischen Histon-
ographen begegnet sind, erinnern. Bei ihm heisst es nämlich:

„Die Angelegenheit der Philosophie war hochangesehen in den

Tagen der griechischen Konige und nach dem Tod des Aristoteles

in Alexandrien bis zum letzten der Tage der Frau.102Als er
gestorben war, blieb der Unterricht daselbst unverändert, bis
dreizehn Konige geherrscht hatten, und in der Zeit ihrer Regierung

folgten zwölf Lehrer der Philosophie aufeinander. Der letzte

von ihnen ist unter dem Namen Andromkos bekannt. Der letzte
dieser Könige war die Frau. Augustus, der Konig vom Volk der
Romer, besiegte und tötete sie und bemächtigte sich der
Herrschaft. Als sie ihm sicher war, inspizierte er die Bibliotheken und
ihre Einrichtung und fand darin Kopien von Buchern des Aristoteles,

die zu dessen Lebzeiten und zu Lebzeiten des Theophrast
abgeschrieben worden waren. Auch fand er, daß die Lehrer und
die Philosophen Bucher über die Themen verfaßt hatten, über
die Aristoteles geschrieben hatte. Da befahl er, daß jene Bucher,
die in den Tagen des Aristoteles und seiner Schuler geschrieben
worden waren, kopiert werden sollten und daß man aus ihnen
unterrichten und von dem übrigen absehen sollte."103

In diesen wenigen Zeilen sind im Grunde bereits die
wichtigsten Weichenstellungen, die uns interessieren, enthalten.
Denn was al-Färäbl hier erklart, bringt, was die Deutung des

Erbes betrifft, folgende Überzeugungen zum Ausdruck: (1)

gewidmet, II, hrsg von J WlESNER (Berlin u a 1987), 380-389, und D GuTAS,
"The 'Alexandria to Baghdad' Complex of Narratives A Contribution to the

Study of Philosophical and Medical Historiography among the Arabs", in
DSTFM 10 (1999), 155-193, die auch vollständige dt (Strohmaier) und engl
(Gutas) Ubersetzungen des arabischen Textes enthalten

102 Gemeint ist Kleopatra
103 Zitiert nach der dt Ubers von G STROHMAIER, art cit (Anm 101),

314



306 ULRICH RUDOLPH

Die Philosophie stand während der gesamten Antike — soweit
diese den Arabern bekannt war - in hohem Ansehen. Das gilt
nicht nur ftir Alexander den Grossen, sondern auch für die
Perioden, die sich mit den griechischen Königen, also den Pto-
lemaern, und den romischen Kaisern verbinden lassen. (2) In
all dieser Zeit wurde die Philosophie mit der Lehre des Aristoteles

identifiziert. Nach seinem Tod - zugleich der Ubergang
von Alexander dem Grossen zu den Ptolemäern - blieb nämlich

der philosophische Unterricht, den er etabliert hatte,
unverändert. (3) Deswegen hielten auch die römischen Kaiser

an der Lehre des Aristoteles fest, allen voran Augustus, der
bestimmte, dass nur seine Werke bzw. Kommentare zu ihnen
im Unterricht gelesen werden sollten.104

Angesichts dieser Feststellungen bleibt eigentlich nur noch die

Frage, wie die aristotelische Philosophie in spätrömischer Zeit
tradiert wurde. Sie wird in den übrigen Teilen des Textes behandelt,

die noch einige Etappen der Entwicklung hervorheben.
Zunächst soll der Unterricht in Alexandria und in Rom stattgefunden

haben (letzteres dank Augustus, der Andronikos mit dem

Kopieren der aristotelischen Schriften und ihrer Verbreitung in
Rom beauftragte). Als das Christentum aufkam (d.h. mit
Konstantin), endete er jedoch in Italien und wurde nur noch in
Alexandria fortgesetzt. Selbst dort kam es indes zu weiteren
Einschränkungen, denn die christlichen Bischöfe setzten durch, dass

die Bücher des Organon nur „bis zu den Figuren des Wirklichen"
(d.h. inklusive Analytica Priora I 7) gelesen werden durften.
Diese Beschränkung wurde erst wieder aufgehoben, als der
Unterricht nach Bagdad verlegt wurde (was al-Färäbl, wie gesagt,
über mehrere Stationen schildert), wo endlich wieder das gesamte
Organon (also nicht nur die Analytica Priora, sondern auch die

Analytica Posteriora) studiert werden konnte.105

104 Zu anderen Aspekten des Textes, insbesondere zu den historischen und
chronologischen Fragen, die sich bei der Lektüre stellen, cf die Kommentare
von G. STROHMAIER, art cit (Anm 101), 315ff

105 Fur den vollständigen Wortlaut cf G STROHMAIER, art cit (Anm 101),
3l4f (mit Erklärungen ibid., 317ff), und D Gutas, art cit (Anm 101), 160-167



DIE DEUTUNG DES ERBES 307

Mit dieser Darstellung zieht al-Färäbl eine direkte Linie von
Aristoteles zu seinem eigenen philosophischen Wirken. Ja mehr
noch: Er nimmt für sich und seine Generation in Anspruch,
die aristotelische Philosophie wieder restituiert haben, nachdem

sie lange ihres Kernstücks, der Analytica Posteriora, beraubt

gewesen war. Das passt sehr gut zu dem, was wir zuvor bei
Sä'id al-AndalusI gelesen haben. Denn wie Sä'id sieht al-Färäbl
(der Sä'id massgeblich beeinflusst haben dürfte) in Aristoteles
nicht einen respektablen griechischen Denker, sondern den

überragenden Philosophen der Menschheit. Infolge dessen

kann die Aufgabe der arabischen Philosophen nur lauten, sein

Werk angemessen fortzusetzen und dabei die Erkenntnisse zu
gewinnen, die uns zur Vollendung unserer menschlichen Anlagen

und damit zur Glückseligkeit fuhren.106

Soviel zur „historischen" Verbindung zwischen Aristoteles
und den arabischen Autoren. Al-Färäbl belässt es jedoch nicht
dabei, den Stagiriten als den geschichtlichen Ursprung seiner

eigenen philosophischen Aktivitäten darzustellen, sondern

spricht ihm auch zu, der ideelle Ausgangspunkt jeder methodisch

reflektierten philosophischen Tätigkeit zu sein. Das

geschieht in dem zweiten Text, der oben angesprochen wurde.
In seinem Falle handelt es sich nicht um ein eigenständiges
Werk, sondern um eine längere Passage, die in dem berühmten
Buch über die Partikeln (Kitäb al-Hurüfi enthalten ist.107 Dort
räsoniert al-Färäbl systematisch über die Frage, wie sich das

wissenschaftliche Denken entwickeln konnte. Dabei gehen
seine Überlegungen von zwei axiomatischen Annahmen über
die Natur des Menschen - seiner Veranlagung zur Geselligkeit
und seiner Fähigkeit zu sprechen — aus.

Der Prozess, der aus diesen Prämissen abgeleitet wird, lässt

sich in folgende Etappen unterteilen: Zunächst schlössen

sich die Menschen zu Gemeinschaften zusammen und wollten

106 Daher der Titel der oben (Anm. 99) bereits genannten philosophischen
Summe al-Färäbl's: Die Erlangung des Glücks {Tahsil as-sa'äda).

107 Ed. M. MAHDI u.d.T. Alfarabi's Book ofLetters (Beyrouth 1970).



308 ULRICH RUDOLPH

miteinander kommunizieren. Also bildeten sie Laute und
Wörter und formten schließlich einen Wortschatz, der durch
Konvention und durch die Tätigkeit eines "Sprachsetzers"
festgelegt wurde. Die weitere Differenzierung der Ausdrucks-

möglichkeiten hatte zur Folge, dass nacheinander die "allgemein

verständlichen" Künste Rhetorik und Poetik, Erzähl-
und Memorierkunst, Grammatik und Schrift entstanden.
Anschließend führte die Suche nach Gründen zur Entwicklung

der Mathematik und der Physik; danach das Streben, die

Argumentationstechnik zu verfeinern, zur Ausbildung der
Dialektik (mitsamt der Sophistik). Piaton vollendete die
Dialektik und entwarf die Wissenschaft vom Gemeinwesen (d.h.
Politik und Ethik). Aristoteles vollendete die gesamte
Entwicklung des wissenschaftlichen (d.h. philosophischen) Denkens,

indem er die Beweislehre konzipierte. Da aber nur
wenige Menschen die Wahrheit in demonstrativer Form
verstehen, bedurfte es noch zweier zusätzlicher Schritte: So kam
die Religion auf, um die(selbe) Wahrheit mit den Mitteln der
Poetik und Rhetorik zu verkünden; und schliesslich entstanden

die Rechtswissenschaft und die Theologie, um die Aussagen

der Religion mit dialektischen Argumenten zu verteidigen
und auszulegen.108

Was al-Färäbl hier ausführt, ist also nicht der Versuch,
die Genese der Wissenschaften nach historiographischen
Maßstäben zu beschreiben. Ihm geht es vielmehr darum, die
inneren Zusammenhänge in der Entwicklung des

(wissenschaftlichen) Denkens aufzuzeigen. Kein Denkakt, so lautet
seine Argumentation, steht für sich allein. Jede vernunftbezogene

Tätigkeit ist die Ausdifferenzierung und zugleich die

argumentative Absicherung einer früheren. In diesem Sinn
entwickelten die Menschen Schritt für Schritt das Vermögen,
sich sprachlich auszudrücken und die Zusammenhänge, in

108 Färäbl, Hurüf, § 116-146, zusammengefasst; eine engl. Ubers, dieser

Passagen gibt M. A. KHALIDI, Medieval Islamic Philosophical Writings (Cambridge
2005), 5-20.



DIE DEUTUNG DES ERBES 309

denen sie leben, zu begreifen, bis die ihnen eigene Rationalität

schließlich in der Fähigkeit, Erkenntnisse apodiktisch zu
beweisen (also in den Analytica Posteriora), ihre Vollendung
fand.109

Trotz des Anspruchs, damit eine allgemeingültige Feststellung

zu treffen110, enthält die Darstellung auch einige
konkrete historische Anspielungen. Eine von ihnen ist offensichtlich:

Sie betrifft die Rollen, die Piaton und Aristoteles in dem
gerade skizzierten Prozess zugesprochen werden. Ersterer soll
immerhin einen erwähnenswerten Beitrag zur Entwicklung
des wissenschaftlichen Denkens geleistet haben, doch erst der
zweite dessen Zenit und Vollender gewesen sein. Daneben
erhalten wir noch einen weiteren höchst interessanten Fdin-
weis. Er wird von al-Färäbl nicht explizit artikuliert, lässt sich

jedoch aus anderen, parallelen Texten erschließen. Um sie zu
finden, müssen wir noch einmal zu zwei Autoren, die wir
oben bereits kennen gelernt haben — al-Ya'qübl und Abü
1-Fidä' - zurückkehren.

In al-Ya'qübl's Chronik heisst es an einer Stelle, die wir
bislang nicht erwähnt haben:

"For the Arabs, poetry took the place of philosophy and most
of the sciences. If a tribe produced a skilful poet with striking
imagery and the right choice of words, they would bring
him to the annual markets and the seasons of pilgrimage. The
tribes and clans would gather around listening to his poetry.
For the tribe concerned, this was regarded as cause of pride
and self-esteem. In fact, the Arabs had nothing to refer to for

109 Wegen der Allgemeingultigkeit der Aussage nennt D. GUTAS, "Paul the
Persian on the Classification of the Parts of Aristotle's Philosophy: a milestone
between Alexandria and Bagdad", in Isl 60 (1983), 231-267, hier: 259, die
Darstellung "an idealist systematization of cultural history"; zur Vorstellung Färäbl's,
die Wissenschaften seien hierarchisch aufgebaut, wobei jeweils die höhere (erst

spater erforschte) die Prinzipien der niedrigeren (zuvor bekannten) enthalte, cf
auch P. AdamSON, art cit (Anm. 91), 357f.

110 Dabei ist sich Färäbl durchaus der Tatsache bewusst, dass die von ihm
skizzierte Entwicklung den kulturgeschichtlichen Idealfall darstellt; deswegen
beschreibt er im Text spater zahlreiche Möglichkeiten, wie und warum der
Prozess auch anders verlaufen könne (Hurüfi § 147-153).



310 ULRICH RUDOLPH

their opinions or actions except poetry. It was with poetry that
they fought; it was poetry they quoted; in it they vied in
virtue, through it they exchanged oaths and with it they exerted
themselves against each other; in it they were praised and
blamed."111

Und Abü 1-Fidä' hat in seinem Kompendium folgende Nachricht

bewahrt:

"Homer was alive 568 years after the death of Moses. This was
the date when the Greeks became famous; before that they were
unknown. They cultivated poetry and eloquence (si'r wa-fasdha).
Philosophy (falsafa) appeared among them at the time of
Nebuchadnezzar."112

Im Falle Abü 1-Fida s ist es wichtig, dass er, der Kompilator
des 14. Jahrhunderts, besagte Nachricht nicht in seinem eigenen

Namen mitteilt. Er erklärt vielmehr, sie von Abü 'Isä Ibn
al-Munaggim übernommen zu haben113, also von jenem gut
informierten arabischen Historiker des 9. Jahrhunderts, dessen

eigenes Werk verloren ist.114 Derselbe Ibn al-Munaggim wurde
auch von einem anderen späteren Autor exzerpiert. Dabei hat
sich, wie es scheint, genau dieselbe Nachricht erhalten. Sie

wird in dem zweiten Exzerpt sogar noch ausfuhrlicher
wiedergegeben, denn dort heißt es:

"It is said that philosophy first appeared at the time of
Nebuchadnezzar and that the first to begin it and to bring it forth was
Thales of Miletus. He introduced it among his contemporaries.

Before that, there was no apodictic science known in
Greece; they were like the pre-Islamic Arabs: they only had the
knowledge of language, composition of poetry, speeches,
proverbs, and letter-writing, until Thales brought forth philosophy

As regards the existence of poetry among the Greeks, it
appeared among them before philosophy, and was invented by

111 Ya'qübl, Ta'rih, I 304.4-11; zitiert nach der engl. Übers, von T. Khalidi,
op. cit. (Anm. 4), 2.

112 Abü 1-Fidä', Muhtasar 152.12-14; zitiert nach der engl. Übers, von
S.M. Stern, art. cit. (Anm. 16), 450.

113 Abü 1-Fidä', Muhtasar, 152.11.
114 Cf. oben S. 282,"287f.



DIE DEUTUNG DES ERBES 311

Homer the poet, who occupies among them the same rank as

Imru' ul-Qais amongst the Arabs."115

Angesichts dieser Passagen spricht vieles dafür, dass al-Färäbl

historiographische Werke des 9. Jahrhunderts kannte, als er
seine eigenen Überlegungen zur Kulturgeschichte anstellte.

Denn diese Texte enthielten mehrere Informationen und
Urteile, die sich wie eine Vorbereitung zu seiner eigenen Theorie

lesen. Zu ihnen zählen, um die auffälligsten Punkte noch
einmal zusammenzufassen: der Hinweis darauf, dass die
griechische Kultur eine Entwicklung von der Poesie (Homer) zur
Philosophie (Aristoteles) durchlaufen habe; das Urteil, dass

diese Entwicklung die apodiktische Wissenschaft ermöglicht
habe und deswegen vorbildlich sei; die Annahme, der Prozess

sei andernorts nachvollziehbar; und schließlich der selbstkritische

Befund, keine vergleichbare Leistung vorweisen zu können,

weil die (vorislamischen) Araber bei der Kultivierung des

poetischen Ausdrucks (d.h. auf der Stufe Homers) stehen

geblieben seien. All das passt zu al-Färäbl's generalisierenden
und idealisierenden Überlegungen. Es passt zudem zu der
umfassenden - philosophischen wie didaktischen - Funktion,
die er den Werken des Aristoteles zugesprochen hat. Wer sie

liest, soll nämlich nicht nur lernen, wie man Aussagen beweisen

kann. Er kann bei der Lektüre auch die oben skizzierte

kulturgeschichtliche Entwicklung nachholen, weil jede
Ausdrucksmöglichkeit und jeder Erkenntnisschritt, die das menschliche

(griechische) Denken im Verlauf der Kulturgeschichte
vollzogen hat, im Corpus Aristotelicum dokumentiert ist
(dichterischer Ausdruck: Poetica; Beredsamkeit: Ars rhetorica-, Suche
nach Gründen: Physica u.a.; Dialektik: Topica; Apodiktik:
Analytica Posteriord).

Mit dieser These gelang es al-Färäbl, die Deutungshoheit
über das philosophische Erbe der Antike zu gewinnen. Denn

115 Dieses Exzerpt stammt aus dem Muntahab Siwän al-hikma\ zitiert nach
der engl. Übers, von S. M. STERN, art. cit. (Anm. 16), 451, der auch den arab.

Text mitteilt {ibid., 460, nach Ms. Brit. Mus. Or. 9033).



312 ULRICH RUDOLPH

seine Entscheidung, dieses Erbe ganz auf Aristoteles zu fokus-
sieren, war erfolgreich. Sie wurde in der Folge von zahlreichen
Denkern übernommen, namentlich von Avicenna (gest. 1037
n. Chr.) und Averroes (gest. 1198 n. Chr.), auch wenn deren

Auslegungen im Einzelnen unterschiedlich ausfielen.116 Ganz
ohne Konkurrenz sollte diese 'mainstream'-Interpretation aber
nicht bleiben. Denn es gab auch Autoren, die ein anderes Bild
des antiken Erbes entwarfen. Sie legten sich nicht auf Aristoteles

fest, sondern behaupteten, an mehrere 'alte' Philosophen
anzuknüpfen, wobei die griechische Philosophie dann in der

Regel nicht als eine sich entwickelnde Denktradition, sondern
als eine Quelle der Weisheit verstanden wurde.

Der einflussreichste dieser Autoren war vermutlich Sihäbad-
dln al-Suhrawardl (gest. 1191 n. Chr.). Selbst ein Zeitgenosse
von Averroes, vertrat er einen völlig anderen philosophischen
Ansatz. Das zeigt sich bereits bei der prinzipiellen Frage, wie es

möglich sei, Erkenntnis zu gewinnen. Hier distanzierte sich
Suhrawardl von den Antworten, die in der peripatetischen
Tradition gegeben wurden (Begriff, Beweis, Intellektlehre usw.),
und bestand darauf, dass jede Erkenntnis eine unmittelbare
Erfahrung des Gewussten, ein „Wissen durch Präsenz" ('ilm
hudürt), sei.117 Diese Behauptung sollte jedoch keine im eigentlichen

Sinne neue These sein, die sich der Tradition entgegenstellte.

Vielmehr meinte Suhrawardl, mit ihr wieder an der

ursprünglichen philosophischen Tradition anzuknüpfen. Um
das zu begründen, trug er zwei Argumente vor, die jeweils ein

Schlaglicht auf seine Deutung des antiken Erbes werfen.

116 Zu Avicenna's Aristoteles-Deutung cf D. GüTAS, Avicenna and the
Aristotelian Tradition (Leiden 1988), zu Averroes die Beitrage in G. EnDRESS,

J.A. AERTSEN (ed.), Averroes and the Aristotelian Tradition. Sources, Constitution
and Reception of the Philosophy of Ihn Rushd (1126-1198). Proceedings of the
Fourth Symposium Averroicum (Cologne, 1996) (Leiden u.a. 1999).

117 Suhrawardl ist noch nicht in vergleichbarer Form wie Avicenna oder
Averroes untersucht worden; cf. vorlaufig H. ZlAl, Knowledge and Illumination.
A Study ofSuhrawardl's Hikmat al-Ishräq (Atlanta 1990), und M. AMINRAZAVI,
Suhrawardl and the School ofIllumination (Richmond 1996).



DIE DEUTUNG DES ERBES 313

Zum einen erklärte er, sich bei seiner Kritik an den Peripa-
tetikern auf Aristoteles selbst berufen zu können. Um das zu
begründen, griff er auf einen literarischen Topos zurück, der
auch von anderen (früheren wie späteren) arabischen Autoren
eingesetzt wurde: die Behauptung, dass Aristoteles ihm im
Traum erschienen sei.118 In diesem Traumgesicht erhielt
Suhrawardl nach seiner Schilderung klare Anweisungen. Denn
Aristoteles setzte ihm in großer Ausführlichkeit auseinander,
welches der richtige Weg zur Erkenntnis sei. Er führt, wie wir
erfahren, über die Selbstwahrnehmung und die Einsicht, dass

wir alle Objekte (uns selbst wie andere) unmittelbar erfassen,

zu der (nicht unbedingt überraschenden) Feststellung, dass

jede Erkenntnis ein Wissen durch Präsenz sei.119

Zu dieser 'Umdeutung' des Aristoteles kam indes ein zweites

Argument. Denn Suhrawardl verließ sich nicht auf diese suggestive

Neu-Interpretation des Stagiriten. Sein Bestreben war es

vielmehr, bei seinen Aussagen durch die Autorität der gesamten

philosophischen Tradition legitimiert zu sein. In diesem
Sinne berief er sich auf eine lange Liste alter und bekannter
Autoren. Sie beginnt mit Piaton und führt über Sokrates,

Pythagoras und Empedokles bis zum legendenumwobenen
Hermes. Ja, zu ihr gehören nicht nur Namen aus der griechischen

Antike, sondern auch Figuren, die aus der iranischen

Uberlieferung stammen, wie Kaihusrau, Buzurgmihr und
Zoroaster.120

118 Das früheste und zugleich bekannteste Beispiel dieser Art ist der Traum
des Kalifen al-Ma'mün, der in zwei Versionen überliefert ist (dazu D. GUTAS, op
cit [Anm. 41], 95-104), das wichtigste spatere wohl die Schilderung, die al-
Amidi (gest. 1233 n.Chr.) von seinem Aristoteles-Traum gibt (dazu G ENDRESS,

"Die dreifache ancilla: Hermeneutik und Logik im Werk des Sayfaddln al-
Amidl" in Logik und Theologie Das Organon im arabischen und im lateinischen

Mittelalter, hrsg. von D. Perler, U Rudolph [Leiden 2005], 117-145, hier. 117).
119 Engl. Ubers, des gesamten Abschnitts (der in der Schrift al-Talwihät

enthalten ist) bei J. WALBRIDGE, The Leaven of the Ancients Suhrawardl and the

Heritage of the Greeks (Albany 2000), 225-229; zur Auslegung ibid, 164-171.
120 Ausführliche Erlauterungen zu Empedokles, Pythagoras und Piaton bei

J. WaLBRIDGE, op cit (Anm. 119), 39-125, fur die gesamte Liste cf ibid, 30f.



314 ULRICH RUDOLPH

Ob diese Bezugnahmen irgendeiner historischen (oder doxo-
graphischen) Realität entsprechen, sei dahingestellt. In vielen
Fällen hat man eher den Eindruck, es handle sich um (eine
extensive Form von) 'name dropping'.121 In unserem
Zusammenhang geht es aber gar nicht um die Frage, ob die vorgetragenen

Aussagen authentisch sind, sondern darum, welches Bild
sie von der antiken Philosophie vermitteln; und hier wird man
als auffälligstes Charakteristikum festhalten können, dass

Suhrawardl sich nicht um eine historiographische oder
kulturgeschichtliche Einordnung bemühte, sondern das griechische
(wie das iranische) Erbe als ständig präsenten Ausdruck einer

sophia perennis gedeutet hat.
Auch das blieb nicht folgenlos, denn seine Interpretation

sollte ebenfalls Anhänger finden. Deswegen muss man, wenn
spätere arabische oder persische Autoren auf antike
Philosophen zurückkamen, stets mit der Möglichkeit rechnen, dass

dies nicht im Sinne der vorher erwähnten Peripatetiker,
sondern in Anlehnung an Suhrawardl geschah.122 Es gab also, auf
lange Sicht betrachtet, zwei maßgebliche Deutungen des antiken

Erbes: eine, die auf Aristoteles fokussiert war, und eine, die
sich an mehreren 'alten Weisen' orientierte. Dabei ist man
nach unserem jetzigen Kenntnisstand versucht zu vermuten,
dass sich mit jeder von beiden eine bestimmte Auffassung von

121 Daher die harsche Kritik von D Gui AS, "Essay-Review. Suhrawardl and
Greek Philosophy", in ASPh 13 (2003), 303-309, der Walbridge vorhält,
Suhrawardl's fiktive Angaben zu alteren Philosophen als historische Aussagen
misszuverstehen und unter falschen Prämissen zu untersuchen, wie man die

Angaben Suhrawardl's (als Selbstzeugnisse) ernst nehmen und trotzdem nüchtern

analysieren kann, zeigt H. LandOLT, "Les idees platomciennes et le monde
de l'image dans la pensee du Sayh al-isräq Yahyä al-Suhrawardl (ca. 1155-1191)"
in Miroir et savoir la transmission d'un thlme platonicien, des Atexandnns h la

philosophie arabo-musulmane Actes du colloque international tenu h Leuven et
Louvain-la-Neuve, les 17 et 18 novembre 2005, id par D De SMET, M. SEBTI et
G De Callatay (Leuven 2008), 233-250.

122 Ein eindruckliches Beispiel dafür ist die Sammlung von Biographien
bedeutender Philosophen, die Samsaddln al-Sahrazüri (gest 1288) unter dem
Titel Die Erquickung der Geister und der Garten der Freuden bezuglich der
Geschichte der Philosophen (Nuzhat al-arwäh wa-raudat al-afräh fi ta'rih
al-hukamä0 verfasst hat.



DIE DEUTUNG DES ERBES 315

Philosophie und eine bestimmte Haltung in den grundsätzlichen

epistemologischen Fragen verbanden. Ob diese Vermutung

zutrifft, ist allerdings noch nicht geklärt. Um das

entscheiden zu können, benötigen wir breitere Textkenntnisse
und weitere Studien. Deswegen kann man im Moment nur
abschließend festhalten, dass solche Studien gewiss lohnend
sein werden.



DISCUSSION

P. Adamson: My question is inspired by al-'Amirl's mention
of Luqmän as a source of Greek wisdom, which was mentioned
in Daniel De Smet's paper. In light of such texts, can we
understand the tradition you delineate - in which Arabic
sources report a sequence of "wise men" as opposed to centering

their historical account on Aristotle - as an attempt to
"reclaim" Greek wisdom by fathering it on figures of the pre-
Islamic past? Did the Muslim historians intend these histories
to show that Greek philosophy and sciences simply preserve
wisdom whose source can be found further back, in their own
prophetic and cultural tradition?

U. Rudolph: Dem kann ich nur zustimmen. Man findet
dieselbe Argumentationsstrategie auch bei Sä'id al-AndalusI, der
in diesem Punkt al-'Ämirl gefolgt ist. Laut Sä'id begann die
griechische Philosophie mit Empedokles, der in Syrien bei

Luqmän studierte und von dort die Weisheit nach Griechenland

brachte. Ahnliches gilt für Pythagoras: Er soll in Ägypten
gewesen sein, wo ihn einheimische Gelehrte in der Geometrie
und die "Schüler Salomos" in der Philosophie unterwiesen,
und soll später in Griechenland Geometrie, Physik und Theologie

gelehrt haben. Ausserdem heisst es von Pythagoras
ausdrücklich, dass er für sich in Anspruch nahm, das Wissen
durch Offenbarung erhalten zu haben.

D. De Smet: Concernant le role de Luqmän comme initia-
teur de la philosophic, al-'Ämiri dit explicitement dans le

Kitäh al Amad 'aid l-abad que les philosophes grecs (Empe-
docle, Pythagore, Piaton disciples de David et de
Luqmän, ont puise leur savoir ä la "niche de la prophetie" (miskät



DIE DEUTUNG DES ERBES 317

an-nubuwwd). Cette tradition, qui vise ä legitimer la philosophic

dans un cadre islamique, rappelle la these defendue par
certains Peres de l'Eglise (comme Clement d'Alexandrie) selon

laquelle les philosophes grecs, et en particulier Platon, ont
emprunte, voire vole, leurs doctrines ä Moise. Des lors, deux
traditions se cotoient dans les ouvrages arabes qui traitent de

l'histoire de la philosophic grecque (un bon exemple en est
Sahrastänl): d'une part, celle qui assigne une origine pro-
phetique ä la philosophic par la filiation David-Luqmän-
Empedocle; d'autre part celle, plus proche des sources

antiques, qui presente Thaies de Milet comme "l'inventeur"
de la philosophic.

H. Hugonnard-Roche: Apparatt plusieurs fois dans votre
expose l'idee qu'un auteur a complete ou acheve une science:
Aristote aurait acheve les sciences ou la philosophic, Galien
aurait acheve la science de la medecine. Comment com-
prendre cela? Pourrait-on dire qu'une science achevee com-
porterait les elements suivants: un corpus etendu couvrant
l'ensemble d'un domaine ou du moins sa plus grande partie,
une methode demonstrative ou argumentative, de type syllo-
gistique, et une theorie de la science, inspiree notamment par
les Seconds Analytiques Qu'en est-il pour les auteurs que vous
mentionnez?

U. Rudolph: Bei Ishäq ihn Hunayn wird diese Vorstellung
nicht erklärt. Er bezeichnet Galen als Vollender der Medizin,
ohne die Aussage inhaltlich oder methodisch zu erläutern. Sä'id
al-Andalus! hingegen begründet, warum er Aristoteles den
Vollender der Philosophie nennt. Dabei kommen mehrere

Aspekte zur Sprache, die Sie gerade angedeutet haben: die

Entwicklung der Beweislehre in den Analytica Posteriora, ihre
Anwendung in den theoretischen Wissenschaften und die Tat-
sache, dass im Corpus Aristotelicum sämtliche Bereiche der

Philosophie behandelt seien. Damit greift Sä'id das Aristoteles-
Bild auf, das al-Färäbl entworfen hat.



318 DISCUSSION

C. D'Ancona: Dall'analisi del passo farabiano tratto dallo
scritto Ft zuhür al-falsafa emerge chiaramente l'intento, che e

stato sottolineato nella conferenza, di ristabilire la centralitä e il
primato della filosofia aristotelica. Si potrebbe intendere questa
volontä come l'effetto di una piii acuta consapevolezza, in al-
Färäbl, della varietä di opzioni presenti nella filosofia greca
post-aristotelica? Si e affermata di recente una linea storiogra-
fica che contrappone ad al-Kindl, il sincretista, un al-Färäbi

presentato come autentico e buon conoscitore della vera natura
del pensiero di Aristotele, eternalista e critico di Platone. Non
si potrebbe invece vedere nell'insistenza di al-Färäbi sul

primato di Aristotele l'effeto della conoscenza di testi, ignoti all'e-

poca di al-Kindl, nei quali Aristotele era dirittamente criticato
da autorevoli commentatori come Filopono? In questo caso,
sottolineare il primato di Aristotele servirebbe piuttosto a riget-
tare sugli epigoni che ne hanno capito male il pensiero l'appa-
rente discordia di vedute nel campo dei filosofi.

U. Rudolph: Wenn al-Färäbi auf dem Primat des Aristoteles
besteht, will er sicher auch spätantike Autoren kritisieren, die
ihn nach seiner Ansicht falsch interpretiert haben. Der
eindrücklichste Beleg dafür ist seine Schrift Die Widerlegung des

Johannes Grammatikos (Al-Radd 'alä Yahyä al-nahwt), in der er

Philoponos nicht nur vorwirft, Aristoteles attackiert, sondern
auch, ihn falsch verstanden zu haben. Bei der Positionierung
gegenüber al-Kindl (und dessen Nachfolgern) kam jedoch
noch ein anderer Punkt hinzu. Hier ging es al-Färäbi wohl vor
allem darum, die Philosophie als universale und methodisch
kohärente Wissenschaft zu etablieren. Das wurde von al-Kindl
nicht in vergleichbarer Weise propagiert, wobei die
unterschiedliche Uberlieferungslage wieder eine Rolle spielte: al-

Färäbl kannte die Analytica Posteriora und konnte von da aus

ein stringentes aristotelisches Wissenschaftsverständnis entwickeln,

während al-Kindl - vermutlich in Unkenntnis dieses

Textes — seine methodischen Überlegungen auf verschiedene

Autoren (insbesondere Euklid) stützte.



DIE DEUTUNG DES ERBES 319

V. Boudon-Millot: A propos du texte de Sä'id al-AndalusI qui
fait de la medecine une partie de la philosophic et emploie les

expressions "medecins-philosophes", "mathematiciens-philo-
sophes" et "astronomes-philosophes", est-il possible de preciser la

place de la medecine et des autres sciences par rapport ä la
philosophic? Ces expressions sont-elles isolees ou bien recouvrent-
elles une conception des relations entre sciences et philosophic
plus largement partagee? Et dans quelle mesure cette conception
est-elle l'heritier de l'ideal galenique du "medecin philosophe"
illustree dans le Que I'excellent medecin est aussi philosophe

U. Rudolph: Sä'id bezeichnet Medizin, Mathematik und
Astronomie als Teile der Philosophie, ohne dieses Inklusionsverhältnis

näher zu erörtern. Für die Mathematik und die
Astronomie war das auch gar nicht nötig. Sie zählten in der
aristotelischen Tradition ohnehin zur theoretischen Philosophie

und wurden in diesem Sinne auch in dem maßgeblichen
Wissenschaftskatalog der islamischen Frühzeit, al-Färäbl's Die
Aufzählung der Wissenschaften (Ihsä' al-ulürri), präsentiert.
Gerade al-Färäbl weigerte sich jedoch, der Medizin den Status
einer Wissenschaft ('Um) - und nicht bloß einer Kunst (sind'a)

- zuzuerkennen. Insofern muss sich Sä'id bei seiner Aussage,
die Mediziner behandelten ein Teilgebiet der Philosophie, auf
eine andere Tradition gestützt haben. Flier kommt in der Tat
das galenische Ideal des "Arzt-Philosophen" in Betracht, das

ebenfalls im islamischen Kontext gepflegt wurde. Ein Beleg
dafür ist Ishäq ihn Hunayn, der Hippokrates einen exemplarischen

Arzt-Philosophen (al-tabib al-faylasüfi genannt hat.

D. De Smet: Sä'id al-AndalusI integre dans sa conception de

l'histoire de la philosophic et des sciences des differentes nations

non seulement un aspect historique (les civilisations naissent et
declinent; elles se succedent, l'une prenant la releve de l'autre),
mais aussi une dimension "climatique", en adoptant la theorie
des douze climats de Ptolemee. Tous les peuples "civilises" se

situent dans les climats du centre; les nations situees dans les



320 DISCUSSION

climats trop septentrionaux ou trop meridionaux sont inaptes,

pour des raisons climatiques, ä developper les sciences et la
philosophic. Des lors, il n y a pas de philosophic et de sciences chez les

Francs, les Russes, les Slaves, ni chez les Zang et les "Berberes".

U. Rudolph: Das ist richtig, aber Sä'id's Ausführungen spiegeln

hier lediglich eine communis opinio. Dieselbe Annahme
finden wir bei vielen anderen arabischen Autoren, Geographen
wie Philosophen.

C. Riedweg: Welche Einstellung hatten eigentlich diese
arabischen Denker gegenüber den byzantinischen 'Pcopaioi?
Äussern sie sich überhaupt zu Byzanz, welches ja geopolitisch
weiterhin eine gewisse Rolle spielte und als Quelle griechischer
Manuskripte unverzichtbar geblieben sein dürfte? Die
Geschichte des byzantinischen Kriegsgefangenen ist in diesem

Zusammenhang besonders aufschlussreich, nicht zuletzt auch
im Hinblick auf die "voies diffuses" der Wissensvermittlung.

U. Rudolph: Die Geschichte des Kriegsgefangenen zeigt sehr

schön, dass wir mit verschiedenen Uberlieferungswegen rechnen

müssen, die sich weder immer nachweisen noch eindeutig kate-

gorisieren lassen. Dabei spielte Byzanz natürlich eine gewisse
Rolle, ohne dass seine Bedeutung überschätzt werden sollte.
Einerseits wissen wir, dass die griechisch-arabischen Ubersetzer

aus dem byzantinischen Reich Manuskripte erhielten und
vielleicht auch dort studierten (von Hunayn ibn Ishäq wird das

jedenfalls überliefert). Andererseits liessen die frühen abbasi-
dischen Kalifen in Bagdad verkünden, dass die griechischen
Wissenschaften nur in ihrem Reich gepflegt würden, während sie in
Byzanz vernachlässigt würden. Zum auffälligsten offiziellen Kontakt

kam es daher auch nicht zwischen Byzanz und Bagdad,
sondern zwischen Byzanz und Cordoba. Der dort regierende Kalif
Abd al-Rahmän III. (reg. 912-961) wandte sich an Kaiser
Konstantin VII. mit der Bitte um wissenschaftliche Bücher und
erhielt von ihm auch wichtige griechische Manuskripte.


	Die Deutung des Erbes : die Geschichte der antiken Philosophie und Wissenschaft aus der Sicht arabischer Autoren

