Zeitschrift: Entretiens sur I'Antiquité classique
Herausgeber: Fondation Hardt pour I'étude de I'Antiquité classique
Band: 57 (2011)

Artikel: Himmelsspharen und Elemente : zur Ubernahme vorislamischer
Vorstellungen vom Aufbau der Welt in die islamische Tradition

Autor: Orthmann, Eva

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-660839

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-660839
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

VI

EvA ORTHMANN

HIMMELSSPHAREN UND ELEMENTE:
ZUR UBERNAHME VORISLAMISCHER
VORSTELLUNGEN VOM AUFBAU DER WELT IN DIE
ISLAMISCHE TRADITION

Die Naturwissenschaften stellen einen Bereich dar, fiir den
sich die arabischen Ubersetzer aus dem Griechischen, aber
auch aus anderen Sprachen besonders friih interessiert haben.

Das Spektrum der Naturwissenschaften, die zumeist als die
Wissenschaften von der verinderlichen Substanz definiert wer-
den!, ist dabei schr breit. Den meisten Klassifikationen zufolge
zihlen Medizin und Alchemie, aber auch Landwirtschaft und
Schifffahrtkunde dazu. Innerhalb der mathematischen Wissen-
schaften hingegen finden sich Arithmetik, Geometrie, Musik
und Astronomie.?

Wenn man die verschiedenen Gebiete betrachtet, so fillt
auf, dass ein Thema fiir sehr viele Wissenschaften interessant
und vor allem relevant ist, nimlich die Lehre von den vier
Qualititen und den vier Elementen, sowie die damit eng in
Verbindung stehende Lehre der vier Sifte. Die Frage der
Zusammensetzung der Elemente, vor allem die grundsitzliche
Frage, wie Elemente entstehen und ineinander tibergehen, ist
wiederum eng verbunden mit der Frage der Zusammensetzung

! M. ScHrRaMM, “Theoretische und praktische Disziplin bei al-Farabi”, in
ZGAIW 3 (1986), 1-55, S. 46.

2 A.C. BEITIA, “La classification des sciences chez al-Kindi”, in MIDEO 11
(1972), 49-76, S. 52-53, 57, 63; M. SCHRAMM, art. cit. (Anm. 1), 22.



242 EVA ORTHMANN

der Welt, also der Kosmologie und damit auch dem Aufbau
der Sphiren. Hierbei ist zu beachten, dass nicht nur die Obere
Welt in Sphiren geteilt wurde, sondern auch den Elementen
Sphiren zugewiesen wurden, wobei die Erde als Kugel stets
ganz innen zu liegen kam. Die anderen Elemente sind um sie
herum in Sphiren angeordnet, gefolgt von den Himmelssphi-
ren bis zu den Fixsternen oder auch dariiber hinaus.

Das dieser Kosmologie zugrundeliegende Weltbild wird in
der Literatur als aristotelisches oder ptolemaisches Weltbild
bezeichnet. Dabei wird allerdings hiufig zu wenig beachtet,
dass beide Weltbilder nicht deckungsgleich sind.®> Betrachtet
man die kosmologischen Vorstellungen in der Islamischen
Welt, so ist ferner festzustellen, dass neben dem Einfluss anti-
ker Vorbilder auch iranische und indische Konzeptionen eine
Rolle gespielt haben. Dabei ist es oft nicht ganz einfach, den
genauen Weg der einzelnen Auffassungen zu ermitteln, da
sowohl im Iran, als auch in Indien in vorislamischer Zeit antike
Weltbilder rezipiert worden sind, und somit eine Vermischung
der Vorstellungen stattgefunden hat.

Im ersten Teil des folgenden Artikels werden antike Sphi-
renmodelle vorgestellt. Dabei geht es primidr um Aristoteles
und Ptolemaios, aber auch um das Konzept des Welteies.
Erginzend werden auch iranische Vorstellungen skizziert, wie
sie sich insbesondere im Bundahisn, einer mittelpersischen
Kosmologie, finden. Der zweite Teil des Artikels handelt von
den Sphirenmodellen ausgewihlter Astronomen der Isla-
mischen Welt. Inwieweit diese Kosmologie in philosophischen
und religiésen Texten iibernommen bzw. verdndert worden ist,
wird in den letzten beiden Abschnitten behandelt.

Ziel ist es zu zeigen, dass die Ubernahme des antiken Welt-
bildes nicht einheitlich und unhinterfragt geschehen ist. Viel-
mehr wurden verschiedene Vorbilder rezipiert und miteinan-
der verglichen. Nach einer ersten Phase des Kennenlernens

3 L.C. TAUB, Ptolemy’s Universe. The Natural Philosophical and Ethical Foun-
dations of Ptolemy’s Astronomy (Chicago-LaSalle 1993), 2, 9, 14-17.



HIMMELSSPHAREN UND ELEMENTE 243

begann dann eine produktive Auseinandersetzung mit den
iibernommenen kosmologischen Vorstellungen, und zwar
sowohl auf astronomischer, als auch auf philosophischer und
theologischer Ebene. Diese Auseinandersetzung soll hier exem-
plarisch vorgestellt und damit zugleich ein Schlaglicht auf
Ubernahmeprozesse im Bereich der Naturwissenschaften insge-
samt geworfen werden.

SPHAREN IN DER ANTIKE
Apristoteles

Das System homozentrischer Sphiren, die alle konzentrisch
um die Erde als Mittelpunkt angeordnet sind, wurde erstmals
von Eudoxos von Knidos formuliert.* Diese Vorstellung ist
dann von Aristoteles iibernommen und zu einem umfas-
senden System ausgebaut worden, in dem nicht nur die Pla-
neten und Himmelskorper sphirisch angeordnet sind, son-
dern auch die elementare Welt dergestalt, dass in der Mitte
die Erde als Kugel liegt, gefolgt von Wasser, Luft und Feuer.’
Jenseits des Feuers beginnt die Obere Welt, die aus einem
fiinften Element, dem Ather, besteht.® Auflerhalb der Fix-
sternsphire gibt es nichts, weder einen endlichen, noch einen
unendlichen Kérper.”

Obgleich die Himmelssphiren alle aus demselben Ather
bestehen, ordnet Aristoteles sie hierarchisch, indem er die
juflerste fiir die reinste und beste hilt.® Umso erstaunlicher

4 J.L.E. DREYER, A History of Astronomy from Thales to Kepler. Revised with
a foreword by W.H. STAHL (New York 1953), Kapitel 4, insbes. 89-90.

> Aristoteles: De Caelo. On the Heavens, with an English Translation by
W.K.C. GUTHRIE, The Loeb Classical Library 338 (London 1960), II, 1v + Buch
III und IV; W.K.C. GUTHRIE, 7bid., Introduction, XIv.

6 Jbid. 11,

7 Tbhid. 1 viL.

8 ]J.L.E. DREYER, op. cit. (Anm. 4), 109-110, Aristoteles, op. cit. (Anm. 5), II,
X, XII, auch Diagramm auf S. 208; XII-X1v.



244 EVA ORTHMANN

ist es, dass er sich zur Reihenfolge der Planeten zwischen
Mond und Fixsternen nicht eindeutig duflert, sondern zur
Losung dieser Problematik auf die Mathematiker und Astro-
nomen verweist.” Tatsichlich war es in der Antike schwierig,
die Reihenfolge der Planeten zu bestimmen, da sie sich nicht
trigonometrisch berechnen lieff. Ein Problem stellten weniger
Mars, Jupiter und Saturn dar, die man aufgrund der Unter-
schiede in ihren Umlaufzeiten einordnete: Saturn galt den
meisten als der am weitesten entfernte, weil er am lang-
samsten ist, gefolgt von Jupiter und Mars.'® Die Reihung von
Sonne, Venus und Merkur jedoch, die alle in etwa einem
Jahr den Zodiak durchlaufen, blieb bis in die Zeit von Ptole-
malos umstritten.

Dass Aristoteles zumindest der Sonne eine eindeutige Posi-
tion zuweist und sie unmittelbar auf die Sphire des Mondes
folgen ldsst, zeigt sich allerdings an anderer Stelle in De caelo,
wo er von Mond und Sonne als den beiden erdnichsten
Himmelskorpern spricht.!! Vermutlich hat er daher die
erstmals von Anaxagoras postulierte Reihung Mond — Sonne
— Venus — Merkur, die auch Plato im 77maeus angibt, fiir
plausibel gehalten.'?

E PP Y L IR (@8 | o007 53 | Faf Pk ek

Elementarsphiren Ather

Sphirenmodell nach Aristoteles

Die Sphiren waren dabei fiir Aristoteles nicht nur mathema-
tische Berechnungsgréflen, sondern materiell gedacht.' Um

? Aristoteles, op. cit. (Anm. 5), II x; L.C. TAUB, 9p. cit. (Anm. 3), 107.

' A. VAN HELDEN, Measuring the Universe. Cosmic Dimensions from
Aristarchus to Halley (Chicago-London 1985), 9; L.C. TAUB, 0p. cit. (Anm. 3),
105.

" Aristoteles, op. cit. (Anm. 5), II, X11.

12 J.L.E. DREYER, 0p. cit. (Anm. 4), 31, 62, 65, 168.

B Tbid., 112.



HIMMELSSPHAREN UND ELEMENTE 245

die komplizierten Planetenbewegungen zu erkliren, hat er eine
Vielzahl weiterer Sphiren angenommen, so dass er auf eine
Gesamtzahl von 55 Sphiren kam.!

In der sublunaren Welt hingegen gab es nur vier Sphiren,
deren konzentrische Anordnung allerdings ein Problem auf-
warf, denn wenn die Sphire des Wassers wie eine Kugelschale
um die Erde liegt, miisste doch eigentlich alle Erde von Was-
ser bedeckt sein.’ In der Oberen Welt hingegen war es
schwierig, das Leuchten der Sterne und die von ihnen ausge-
hende Wirme zu erkliren, da es dort ja eigentlich nur Ather
gab, und somit weder Feuer noch Hitze.'® Aristoteles vertritt
die Ansicht, dass Licht und Wirme durch die aufgrund der
Umdrehung der Sphiren hervorgerufene Reibung mit der
Luft entstehen — eine Erklirung, die insofern nicht ganz
tiberzeugt, als es Luft jenseits der Mondsphire ja eigentlich
auch nicht gibt."”

Beide Probleme haben in den naturphilosophischen Schrif-
ten spiterer Denker ihren Niederschlag gefunden.'®

Prolemaios

Im Gegensatz zu Aristoteles war Ptolemaios primir mathe-
matisch-astronomisch interessiert; er gehort also zu den
Mathematikern, denen Aristoteles die Reihenfolge der Pla-
neten festzulegen aufgetragen hatte, und hat sich denn auch
tatsichlich intensiv mit dieser Frage beschiftigt. Dafiir war

4 1bid., 113.

!> G. FREUDENTHAL, “(Al-)Chemical Foundations for Cosmological Ideas.
Ibn Sina on the Geology of an Eternal World”, in Physics, Cosmology and Astron-
omy 1300-1700. Tension and Accomodation, S. UGURU (ed.), (Dordrecht-Bos-
ton-London 1991), 47-73, S. 49.

16 Aristoteles, ap. cit. (Anm. 5), [1 7 = S. 177 f£.

'7 J.L.E. DREYER, op. cit. (Anm. 4), 110, 120; Aristoteles, op. cit. (Anm. 5), II
VII.

'8 Zur Frage, warum die Erde nicht ganz mit Wasser bedecke ist, siehe z.B.
G. FREUDENTHAL, 0p. cit. (Anm. 15).



246 EVA ORTHMANN

nicht zuletzt ausschlaggebend, dass — anders als in der Zeit
des Aristoteles — inzwischen die Astrologie eine wichtige
Rolle zu spielen begonnen hatte, die fiir Ptolemaios von
besonderer Bedeutung war. Da die Wirkung der Himmels-
korper nach Ptolemaios unmittelbar in Bezug zu ihrer Ent-
fernung von Sonne und Mond stand, war es fiir ihn von gro-
Ber Relevanz, die Reihung der Planeten und ihre Distanzen
zu kennen.!®

Auch Ptolemaios stand vor der Schwierigkeit, dass er diese
Reihenfolge nicht trigonometrisch iiber Parallaxen bestim-
men konnte. Er versuchte daher, Eklipsen zu beobachten —
beispielsweise einen Venusdurchgang — was ihm aber nicht
gelang.?® So tat auch er sich schwer mit der Reihung der Pla-
neten, insbesondere mit der Einordnung der Sonne. Wih-
rend er in der Syntaxis*' ihren natiirlichen Ort zunichst zwi-
schen den Planeten, die sich von ihr entfernen, und Venus
und Merkur gesehen hatte,” hat er in der Hypothesis, die
vollstindig nur auf Arabisch erhalten ist, drei mogliche Posi-
tionen fiir die Sonne angegeben: Erstens, unterhalb aller Pla-
neten, zweitens oberhalb, und drittens irgendwo in der Mitte.
Welche Position davon korrekt sei, ,kénne man nicht

bestimmen“.%>

19" C. Prolemaeus, Tetrabiblos. Buch I und II. Die Hundert Aphorismen. Nach
der von Philipp Melanchthon besorgten und mit einer Vorrede versehenen selte-
nen Ausgabe aus dem Jahre 1553. Griechisch und Lateinisch. Ins Deutsche
tibertragen von M.E. WINKEL (Berlin [1923]), 1 22-25; L.C. TAUB, op. cit.
(Anm. 3), 4-5, 132-133.

%0 B.R. GOLDSTEIN, “The Arabic Version of Ptolemy’s Planetary Hypothe-
ses”, in TAPAS 57 (1967), 3-55, S. 6, 27-28; B.R. GOLDSTEIN, “Theory and
Observation in Medieval Astronomy”, in Isis 63 (1972), 39-47, S. 43; L.C.TAUB,
op. cit. (Anm. 3), 106, 108-109.

2! Die Syntaxis ist meist besser bekannt unter ihrem aus dem Arabischen
abgeleiteten Namen Almagest.

22 B.R. GOLDSTEIN, art. cit. 1967 (Anm. 20), 6-7, 27-28; B.R. GOLDSTEIN,
art. cit. 1972 (Anm. 20), 42-43; A. VAN HELDEN, ap. cit. (Anm. 10), 20; L.C.
TAUB, op. cit. (Anm. 3), 106-107.

23 A. VAN HELDEN, op. cit. (Anm. 10), 21; L.C. TAUB, 0p. cit. (Anm. 3),
107-108; B.R. GOLDSTEIN, art. cit. 1967 (Anm. 20), 6; B.R. GOLDSTEIN, art.
cit. 1972 (Anm. 20), 42-43.



HIMMELSSPHAREN UND ELEMENTE 247

Elemente C | 9% o 3 9| h | ¥k
Sublunare Welt Obere Welt

Ptolemaios: Die Reihenfolge der Planeten in der Synzaxis

Elemente C 3t Planeten K

Elemente C Planeten L | NNk

Elemente « Planeten e, Planeten F F 3
Sublunare Welt Obere Welt

Ptolemaios: Die 3 méglichen Positionen der Sonne nach der Hypothesis

Ausgehend von Uberlegungen zu den absoluten Entfer-
nungen der Planeten entwickelte Ptolemaios dann allerdings in
der Hypothesis sein Modell mit der bekannten Reihung der Pla-
neten. Fiir dieses Modell setzte er voraus, dass die Sphiren
ohne Zwischenraum jeweils direkt aufeinander folgen. Fiir den
Mond nahm er eine kiirzeste Entfernung von 33 Erdradien an,
und eine weiteste von 64 Erdradien, fiir die Sonne 1160 bzw.
1260 Erdradien. Daraus wiederum leitete er ab, dass beide
nicht direkt aufeinander folgen, sondern zwischen ihnen Platz
fiir Merkur und Venus ist, und daher diese beiden Sphiren
zwischen Mond und Sonne einzuordnen sind.?*

Es sei hervorgehoben, dass Prolemaios keineswegs der erste
war, der diese Reihenfolge postuliert hat. Die Stoiker hatten die
Planeten spitestens seit Diogenes (gest. ca 150 v.) so aufeinander
folgen lassen; vermutlich auch Hipparch (gest. 120 v.), und nach
ihnen andere.?” Dabei diirfte es eine Rolle gespielt haben, dass
die Stoiker der Sonne eine zentrale Rolle als Herz des Univer-
sums zuschrieben — ein Gedanke, der sich dhnlich auch bei

24 A. VAN HELDEN, op. cit. (Anm. 10), 21-23. B.R. GOLDSTEIN, art. cit.
(1967) (Anm. 20), 7-9, 28-35; B.R. GOLDSTEIN, art. cit. 1972 (Anm. 20),
42-43; B.R. GOLDSTEIN and N. SWERDLOW, “Planetary Distances and Sizes in
an Anonymous Arabic Treatise Preserved in Bodleian Ms. Marsh 6217, in Cen-
taurus 15 (1970-71), 135-170, S. 138-143.

» J.L.E. DREYER, op. cit. (Anm. 4), 169.



248 EVA ORTHMANN

Theon, Plutarch und Macrobius findet.2® Wir haben es hier also
nicht mit einer astronomischen, sondern einer philosophischen
Begriindung zu tun, die Ptolemaios in der Synzaxis mit seiner
Vorstellung eines natiirlichen Ortes der Sonne in der Mitte der
Planeten aufgriff.?” Ein klarer Beweis fiir die Stellung von Mer-
kur und Venus unterhalb der Sonne fehlte indes weiterhin, so
dass auch im Mittelalter noch, trotz der Ubernahme des prole-
maischen Modells, die Stellung von Merkur, Venus und Sonne
zueinander als eine offene Frage galt.?®

Ebenfalls fiir Diskussionen sorgte die Frage, ob es jenseits
der Sphire der Fixsterne eine weitere, gestirnslose Sphire gibt.
Dieses Problem stellte sich erst seit der Entdeckung der Prizes-
sion, also der langsamen Bewegung der Fixsterne. Schrieb man
auch diese Bewegung der Fixsternsphire zu, stand man vor der
Schwierigkeit, dass dann diese Sphire zwei einander entgegen-
gesetzte Bewegungen ausfithren musste.

Ptolemaios loste das Problem in der Syntaxis dahingehend,
dass er den Planeten eine eigenstindige Bewegung zuschrieb,
und annahm, dass fiir diese himmlischen Bewegungen andere
Gesetze gelten als fiir die auf der Erde zu beobachtenden.
Daher umfasst sein Modell in der Symzaxis nur die sieben pla-
netaren Sphiren sowie die Fixsternsphire.”’

In der Hypothesis hingegen werden die Sphiren materiell
vorgestellt,”® was dazu fithrt, dass Ptolemaios nun eine Art
umfassender Sphire einfiihrt, die aus Ather besteht, und die fiir
die tigliche Rotation verantwortlich ist; sie wird auch einfach

26 Ihid., 167-168; R. SIMEK, Erde und Kosmos im Mittelalter. Das Welthild
vor Kolumbus (Miinchen 1992), 19, auch FN 34.

27 A. VAN HELDEN, op. cit. (Anm. 10), 20.

28 B.R. GOLDSTEIN, art. cit. 1972 (Anm. 20), 43-45.

2 Y.T. LANGERMANN, [bn al-Haytham’s On the Configuration of the World
(New York-London 1990), 11; J. Evans, “Ptolemy”, in N.S. HETHERINGTON
(ed.), Cosmology. Historical, Literary, Philosophical, Religious, and Scientific Per-
spectives (New York-London 1993), 137; G. SALIBA, “Early Arabic Critique of
Ptolemaic Cosmology. A Ninth-Century Text on the Motion of the Celestian
Spheres”, in JHA 25 (1994), 115-141, S. 121.

30 Y. T. LANGERMANN, op. cit. (Anm. 29), 11; L.C. TAUB, op. cit. (Anm. 3),
112-115.



HIMMELSSPHAREN UND ELEMENTE 249

als Himmel (samd) bezeichnet. Dazu nimmt er zwischen je
zwei planetaren Sphiren ebenfalls eine Atherschale an, die deren
tigliche Rotation gewihrleistet.’!

Wie aber sicht es mit den elementaren Sphiren bei Ptolema-
ios aus? Hierzu finden sich zwei zunichst widerspriichlich
erscheinende Angaben. So heifdt es an einer Stelle, dass Merkur
und Mond beide komplexe Bewegungen ausfiihrten aufgrund
ihrer Nachbarschaft zur Luft, deren Natur sie dhnlich seien.??
An anderer Stelle jedoch ist von der Distanz die Rede, welche
die beiden Sphiren von Feuer und Mond trennt.”® Offenbar
hat Ptolemaios Luft und Feuer also nicht als zwei getrennte
Sphiren betrachtet, sondern zu einer zusammengefasst. Das
gleiche gilt auch fiir Erde und Wasser.** Auch wenn sich Pto-
lemaios dazu nicht duflert, reduzierte dies die Schwierigkeit, zu
erkliren, warum die Erde nicht vollstindig von Woasser
umschlossen ist, erheblich. Wir werden dies bei den islamischen
Autoren sehen, die diese Vorstellung aufgreifen.

E/W | L/F |CIA|@|A|Q|A|=|A|Z|A|A[A|R|A]X*|A
Untere Welt Obere Welt

Ptolemaios Modell in der Hypothesis

Es ist ferner darauf hinzuweisen, dass die Trennung zwischen
Oberer und Unterer Welt bei Ptolemaios nicht so eindeutig
erfolgt wie bei Aristoteles, da bei ihm nicht nur eine Beeinflus-
sung der Sphiren von Mond und Merkur durch diejenige der

31 B.R. GOLDSTEIN, art. cit. 1967 (Anm. 20), 42-44, 44 Z. 11; Claudii Ptolemaei
opera quae exstant omnia, ].L. HEIBERG et F. BOLL (ed.), Bd. II (Lipsiae 1907), 122-
125; Y. T. LANGERMANN, op. cit. (Anm. 29), 20-21; J. EVANS, art. cit. (Anm. 29),
138; G. SALIBA, art. ciz.(Anm. 29), 121. Saliba schreibt an anderer Stelle allerdings,
Prolemaios habe umgekehrt die achte Sphire fiir die tigliche Rotation, und die
neunte fiir die Priizession verantwortlich gemacht: G. SALIBA, [slamic Science and the
Making of the European Renaissance (Cambridge, Mass. [u.a.] 2007), 176.

32 B.R. GOLDSTEIN, art. cit. 1967 (Anm. 20), 7, 30; L.C. TAUB, op. cit.
(Anm. 3), 111; auch 122-123.

3 B.R. GOLDSTEIN, art. cit. 1967 (Anm. 20), 7-8, 31.

3 Ibid., 7, 30, 31.



250 EVA ORTHMANN

Luft angenommen wird, sondern vor allem auch die Sterne und
Planeten auf die Untere Welt einwirken.” Diese Moglichkeit
einer Einflussnahme bildet die Grundlage fiir die Astrologie.z’6

Welte:

Obgleich das eben skizzierte Weltbild dominant war, existierte
daneben die Vorstellung der Welt als Weltenei. Diese Vorstel-
lung, die in ihren Anfingen wahrscheinlich durch vorderorienta-
lische Vorbilder, und vielleicht auch iranisch beeinflusst war,3”
sah die Welt urspriinglich aus einem Ei hervorgehen.”® In der
griechischen Welt wurde diese Vorstellung sehr frith rezipiert
und wirkte dann auf die Ausprigung der éltesten bekannten grie-
chischen Kosmogonien ein.** Unter dem Einfluss der Elementen-
lehre wurde sie spiter dergestalt verindert, dass man die vier Ele-
mente mit bestimmten Teilen eines Fies gleichsetzte; hierbei
fanden sich allerdings unterschiedliche Zuordnungen.” Die
Weltei-Vorstellung genoss eine gewisse Popularitit und stellte
symbolisch die geschiitzte Abgeschlossenheit des Kosmos dar.?!

IRANISCHE TRADITIONEN

In der iranischen Welt hatte zunichst die Vorstellung von
verschiedenen Himmelsschichten vorgeherrscht. Im Alteren

3 J.C. TAUB, op. cit. (Anm. 3), 106, 123-125.

36 [bid., 129-130.

7 M.L. WEST, “Ab ovo. Orpheus, Sanchuniathon, and the Origins of the
Ionian World Model”, in CQ, N.S. 44, 2 (1994), 289-307, S. 290, 303-304;
W. BURKERT, “Iranisches bei Anaximandros®, in RAM, Neue Folge 106 (1963),
97-134, S. 126.

38 M.L. WEST, art. cit. (Anm. 37); R. TURCAN, “L’ceuf orphique et les qua-
tre éléments” (Martianus Capella, De Nuptiis, II, 140), in RHR 160 n°1 (1961),
11-23.

39 M.L. WEST, art. cit. (Anm. 37), 305-307.

0 Vgl. R. SIMEK, o0p. cit. (Anm. 26), 32-35.

4 Thid., 35.



HIMMELSSPHAREN UND ELEMENTE 231

Avesta hatte man den Himmel in drei Schichten eingeteilt, den
Sternenhimmel, den Himmel des Mondes und den der Sonne.
Dabei hatte man den Sternenhimmel als der Erde am nichsten
liegend betrachtet. Jenseits vom Himmel der Sonne beginnen
die ,endlosen Lichter und das Paradies.?

Erde Sterne Mond Sonne Endlose Lichter

Himmelsschichten im Alteren Avesta

Im Bundahisn, einem kosmologischen Text aus der spiten
Sasanidenzeit, ersetzte man die Himmelsschichten durch
Sphiren, belieff die Fixsterne dabei aber weiterhin unten.
Der Fixsternhimmel wurde allerdings geteilt, so dass man
nun eine Sphire der Fixsterne und eine der unvermischten
Sterne annahm. In letzterer wurde die Milchstrafle ange-
siedelt. Zwischen Erde und Fixsternsphire lagen Wind und
Wolken sowie Feuer, nach anderer Uberlieferung aber
auch nur die Wolken.*? Jenseits der Sphire der Sonne hinge-
gen siedelte man die Sphire der Amesa Spentas und darauf
folgend die des Endlosen Lichts mit dem Thron von Ahura
Mazda an. Mit der Reihung Wolken — Fixsterne — unver-
mischte Sterne — Mond — Sonne — Amesa Spentas — Endloses
Licht kam man auf insgesamt sieben Sphiren, was mit der

42 A. PANAINO, “Uranographia Iranica I. The Three Heavens in the Zoroas-
trian Tradition and the Mesopotamian Background”, in Au carrefour des reli-
gions. Mélanges offerts a Ph. Gignoux (Bures-sur-Yvette 1995), 205-225, S. 205;
A. TArAzZOLL, “Asman”, in Encyclopaedia Iranica, 11 (1987), 770-771; ClJ.
BRUNNER, “Astronomy and Astrology in the Sasanian Period”, in Encyclopaedia
Iranica, 11 (1987), 865; W.B. HENNING, “An Astronomical Chapter of the Bun-
dahishn”, in JRAS 3 (1942), 229-248, S. 230; W. BURKERT, art. cit. (Anm. 37),
106-111. In wieweit diese Vorstellung frithe griechische Konzeptionen beein-
flusst hat, indem sie insbesondere von Anaximander rezipiert worden sein
konnten, wird in der Forschung kontrovers diskutiert: A. PANAINO, art. cit.
(Anm. 42), 209-220, mit vielen weiteren Literaturhinweisen, auch W. BURKERT,
art. cit. (Anm. 37), 103-120.

4 A. PANAINO, art. cit. (Anm. 42), 206; W.B. HENNING, art. cit. (Anm. 42),
230-233, H.\W. BAILEY, Zoroastrian Problems in the Ninth-Century Books (Oxford
1943, 21971), 137-138.



252

EVA ORTHMANN

populiren Vorstellung von sieben Himmeln in Einklang zu

bringen war.

44

Erde | Wolken | Fixsterne | Unver- | Mond | Sonne | Amesa | Endloses
(Wind, mischte Spentas | Licht
Feuer) Sterne Thron

Himmelsschichten im Bundabiin

Sterne, Sonne und Mond kreisen um den Berg Hara, der
180 Fenster im Westen und 180 Fenster im Osten hat, durch
die die Sonne und die iibrigen Sterne auf und untergehen.
Dabei umschlief$t der Himmel die Erde wie eine Eierschale.
Die untere Hilfte dieses Eies ist mit Wasser gefiillt, auf dem
die Erde schwimmt.4¢

Wihrend die Vorstellung der unterhalb von Sonne und
Mond angesiedelten Fixsterne hochstens in zwei Gabir b.
Hayyan zugeschriebenen Texten ihren Niederschlag gefunden
hat,* ist die Weltei-Vorstellung in die Islamische Welt tradiert
und — wie gleich niher zu zeigen — von einigen Autoren auch
iibernommen worden.

SPHAREN IN DER ISLAMISCHEN WELT

Astronomische und astrologische Texte gehéren zu den frii-
hesten wissenschaftlichen Texten, die ins Arabische iibersetzt

44 A. PANAINO, art. cit. (Anm. 42), 206-209, A. TAFAZZOLL, art. cit. (Anm
42), 77%.

5 A. TAFAZZOLL, art. cit. (Anm. 42), 771, H.W. BAILEY, ap. cit. (Anm. 43),
138-139.

4 H.W. BAILEY, op. cit. (Anm. 43), 135-136; A. TAFAZZOLI, art. cit. (Anm.
42), 771; C.J. BRUNNER, 0p. cit. (Anm. 42), 865.

47 F. SEZGIN, Geschichte des arabischen Sc/;rzﬁmms, Bd. VI: Astronomie bis
ca 430 H. (1978), 129-134; Gabir Ibn Hayyan, “k. Thrag ma fi l-quwwa ila-l
fi1”, in P. KRAUS (éd.), Essai sur ['histoire des idées scientifiques dans I'lslam, vol.
I: Textes choisis (Le Caire-Paris 1935), 1-95, S. 33; ders., “k. at-tasri’, ibid.,
392-424, S. 413-414. In beiden Texten finden sich jedoch widerspriichliche

Angaben, so dass mir die Ubersetzung unsicher scheint.



HIMMELSSPHAREN UND ELEMENTE 253

worden sind. Die antiken Vorstellungen vom Aufbau der Welt
waren daher zu der Zeit, in der die ersten philosophischen
Schriften in der Islamischen Welt entstanden, bereits bekannt.
Auch die Korankommentatoren waren damit vertraut, so dass
das sphirische Weltbild sowohl im philosophischen, als auch

im religiosen Schriftgut seinen Niederschlag gefunden hat.

Astronomische Schriften

Zu den iltesten arabischen Schriften zur Astronomie zihlen
die Werke von Ya'qab b. Tariq (gest. um 796), al-Fargani
(gest. nach 861) und Aba Mafar al-Balhi (gest. ca 886).

Vergleicht man die von diesen drei Astronomen verfassten
Schriften, so zeigt sich deutlich, dass die frithen Astronomen von
unterschiedlichen Vorstellungen beeinflusst worden sind. Ein
genauer Vergleich wird allerdings dadurch erschwert, dass ihr
Werk in sehr unterschiedlichem Umfang erhalten ist. Von Yaq‘ab
b. Tariq erfahren wir nur aus Fragmenten, das Werk al-Farganis
ist hingegen weitaus besser bewahrt. Von Abt Mafar wiederum
sind zwar einige Schriften erhalten, nicht aber sein Traktat bzw.
seine Traktate iiber den Aufbau der Welt, so dass man seine
Ansichten hierzu nur aus Zitaten in anderen Quellen kennt.

Ya'qiab b. Tarig

Ya‘quab b. Tariq war einer der frithesten ‘abbasidenzeitlichen
Astronomen. Sein Werk ist insofern von besonderem Interesse,
als es ausdriicklich in einer indischen Tradition steht.*® Die

8 Vgl. Ibn Hibinta, The Complete Book on Astrology = Al-Mughni fi ahkim
al-nujim, F. SEZGIN (ed.), Bd.1 (Frankfurt am Main 1987), 25; Al-Birani,
Abt’l-Rayhan Muhammad b. Ahmad, “K. rabgiq ma lil-Hind min maqiila
magqbiila fi [-aql ‘an mardila”, E. SACHAU (ed.) (London 1887). Engl. Ubers.
Alberuni’s India. An Account of the Religion, Philosophy, Literature, Chronology,
Astronomy, Customs, Laws and Astrology of India about a.d. 1030 (London 1887),
397; Ubers. I 67; Y.T. LANGERMANN, op. cit. (Anm. 29), 29; D. PINGREE, “The
Fragments of the Works of Ya‘qub Ibn Tariq”, in JNES 27 (1968), 97-125, S.
97-98; F. SEZGIN, op. cit. (Anm. 47), 124-127.



254 EVA ORTHMANN

meisten der von ihm erhaltenen Passagen finden sich in Zitaten
zweier spiterer Astronomen, al-Birtini und Ibn Hibinta.*’ In
Bezug auf die uns interessierende Fragestellung, nimlich die
Zusammensetzung der Sphiren, iiberliefert al-Birani eine Tabelle
mit den Entfernungen der Planeten. Auch wenn die Parameter
sich nur zum Teil mit indischen Vorbildern in Deckung bringen
lassen, lisst sich doch eine Abhingigkeit von 2z as-Sindhind
erkennen, einem in Sanskrit verfassten astronomischen Werk, das
um 770 n. Chr. als Geschenk nach Baghdad gekommen ist.”®

Die Reihung der Planeten entspricht der Folge, die auch Pto-
lemaios in der Hypothesis vorgenommen hat; die weiteste Distanz,
die Ya‘qub b. Tariq angibt, ist diejenige zum dufleren Radius der
Fixsternsphire, bei thm als falak al-burag, also eigentlich Tier-
kreissphire, bezeichnet.”! Ya‘qib b. Tariq hat jenseits der Fix-
sternsphire offenbar keine weitere Sphire angenommen; jeden-
falls wird eine solche in den erhaltenen Fragmenten nicht erwihnt.
Stattdessen ist davon die Rede, dass Gott in der Tierkreissphire
sieben planetare Sphiren, die in ihrer Natur der Tierkreissphire
entsprechen, erschaffen habe, eine in die andere geschachtelt.”
Fiir diese Sphiren gibt Ya‘qub b. Tariq ihre jeweilige Dicke an.>?
Die Tierkreissphire ist fiir die tigliche Bewegung von Ost nach
West verantwortlich und bewege dabei die planetaren Sphiren
mit, die sich nicht drehen und sich nicht bewegen.’* Die plane-
taren Bewegungen wiederum werden durch innerhalb dieser
Hauptsphiren vorhandene weitere Sphiren bewirkt.>

Der bis hier skizzierte Weltaufbau entspricht im Wesent-
lichen dem, den wir auch aus der Spitantike kennen. Ein mar-

kanter Unterschied zeigt sich jedoch, sobald man die Angaben

49 F. SEZGIN, 0p. cit. (Anm. 47) 125-127; Y. T. LANGERMANN, o0p. cit. (Anm.
29), 29; zu den Fragmenten bei Al-Biriini siche D. PINGREE, a7t cit. (Anm. 48).

3% D. PINGREE, art. cit. (Anm. 48), passim.

5! [bid., 106-107; Al-Birani, op. cit. (Anm. 48), 398-400; Ubers. Bd. II, 68.

52 Ibn Hibinta, op. cit. (Anm. 48), I 26; Y.T. LANGERMANN, op. cit. (Anm.
29),2%

>3 Ibn Hibinta, gp. cit. (Anm. 48), I 26-28.

% Ibid., 1 26.

5 Ibid., 1 28.



HIMMELSSPHAREN UND ELEMENTE 235

zu den FElementen und dem Aufbau der sublunaren Welt
betrachtet.

So bestehen Ya‘qib b. Tariq zufolge die Tierkreissphire und
demzufolge auch die planetaren Sphiren aus Wasser, Feuer
und Luft — eine Meinung, die ein spiterer Kommentator in der
Handschrift des Ibn Hibinta-Textes fiir unsinnig erklirt hat.>
Der Ather hingegen wird bei Ya‘qiib b. Tariq zumindest in den
erhaltenen Fragmenten iiberhaupt nicht erwihnt. Dafiir ist der
Raum zwischen der Innenseite der Sphire des Mondes und der
Erdoberfliche, fiir den eine Dicke von 36.950 Farsangen ange-
geben wird, Ya‘qab b. Tariq zufolge ganz mit Luft gefiillt.””

In diesem Luftraum befindet sich die Erde wie ein Dotter
im Inneren eines Eies.”® Wie oben gesehen, konnte diese Vor-
stellung sowohl aus der Antike iibernommen sein, als auch —
was bei Ya‘qub b. Tariq aufgrund der 6stlichen Provenienz sei-
ner iibrigen Angaben niher liegt — der vorislamischen iranischen
Kosmologie entstammen. Unklar bleibt, welche weiteren
Gleichsetzungen dabei vorgenommen werden, ob also bei-
spielsweise die Luft mit dem Eiweil und die Sphire des
Mondes mit der Schale verglichen wird.

Erde Luft C Sl Q= | 3|2 h | MKk
Feuer, Wasser, Luft

Dotter | Eiweiss? | Eierschale?

Aufbau der Welt nach Ya‘qab b. Tariq

Al-Fargini
Anders als Ya‘qub b. Tariq steht al-Fargani sehr viel stirker

in der Tradition von Ptolemaios.’® Seine Schrift iiber die Stern-
kunde ist das kizab gawami ‘ilm an-nugiam wa usil al-harakat

6 Jbid., 1 25.
57 Thid., 1 27.
8 Thid., 1 26.
> F. SEZGIN, op. cit. (Anm. 47), 149.



256 EVA ORTHMANN

as-samawiyya, das ,Buch tiber die Gesamtheit der Sternkunde
und die Grundlagen der Himmelsbewegungen®.

Uber den Aufbau der Welt duflert er sich vor allem im
zwolften Kapitel,®® gibt auch dort allerdings nur eine sehr
knappe Beschreibung der Sphiren. In der Reihenfolge der
Sphiren folgt er Ptolemaios; als duflerste Sphire wird diejenige
der Fixsterne genannt, fir die auch er die Bezeichnung Tier-
kreissphire (falak al-buriig) verwendet.®! Die Sphiren werden
als ineinander liegend beschrieben. Allerdings betrachtet al-
Fargani die Sphiren nicht als konzentrisch, sondern nimmt
nur fir Erde und Fixsternsphire einen gemeinsamen Mittel-
punkt an, wohingegen die Mittelpunkte der tibrigen Sphiren
auflerhalb davon liegen.®? Eine neunte Sphire erwihnt al-Far-
gani zumindest in diesem Kapitel nicht.

Etwas verwirrend ist, dass al-Fargani fiir die tigliche Rota-
tion an einer Stelle den Himmel (samad) verantwortlich
macht,®* an anderer Stelle jedoch die Tierkreissphire.** Man
konnte daraus folgern, dass al-Fargani die Begriffe Himmel
und Tierkreissphire synonym verwendet. Dass der Himmel bei
ihm in Tierkreiszeichen und Gradzahlen eingeteilt ist, leistet
dieser Vermutung weiter Vorschub.®®

Dem widerspricht jedoch, dass al-Fargani an anderer Stelle die
Tierkreissphire explizit nur fiir eine Bewegung zustindig erklrt,
nimlich die Prizession, nicht aber die tigliche Rotation.®® Ich
halte es daher fiir moglich, dass al-Fargani mit dem Begriff Him-
mel doch eine neunte Sphire bezeichnet. Die Tierkreiszeichen
und Gradzahlen wiren folglich losgelost von den fiir die jewei-
ligen Tierkreiszeichen namengebenden Fixsternen als eine Unter-

6 Vgl. auch Y.T. LANGERMANN, op. cit. (Anm. 29), 27-28

61 Y. UNAT, El-Fergani: The Elements of Astronomy: Textual Analysis, Tranla-
tion into Turkish, Critical Edition and Facsimile (Cambridge, Mass. 1998), £0-£1.

2 Ibid., €%

3 Jbid., \A1A.

&% Tl €V

65 Jhid., 19-Y..

66 Jbid., £9-0..



HIMMELSSPHAREN UND ELEMENTE 257

teilung des Himmelsglobus zu sehen.®” Man kénnte hierin dann
eine Weiterfiihrung der Annahme einer die achte Sphire umfas-
senden Athersphire sehen, wie sie Ptolemaios in der Hypothesis
geduflert hatte, denn diese Athersphéire, die bei Ptolemaios in
genau der gleichen Weise dazu gedacht war, die Fixsternsphire
zu bewegen und ihre tigliche Rotation zu bewirken, wird zumin-
dest in der arabischen Fassung ebenfalls als Himmel (sama)
bezeichnet.%®

Dass al-Fargani mit dem Begriff Himmel nicht ganz prizise
umgeht, zeigt sich, wenn man seine wenigen Angaben zum
Aufbau der sublunaren Welt betrachtet. Hierzu duflert er nim-
lich, dass die Erde komplett von der Luft umfasst wird, und
diese vom Himmel — und nicht etwa vom Feuer oder der Sphire
des Mondes.®” Mit Himmel sind an dieser Stelle also offenbar
alle Oberen Sphiren gemeint. — Genau wie bei Ya'qab b. Tariq
werden Wasser und Feuer bei al-Fargani nicht erwihnt, statt-
dessen wird die Erde von Luft und diese wiederum von der
Oberen Welt umgeben gedacht. Auch wenn al-Fargani keinen
Vergleich mit einem Ei vornimmt, so ldsst sich an seinem Auf-
bau der Sublunaren Welt doch erkennen, dass er neben Ptole-
maios auch andere Vorstellungen gekannt und rezipiert hat.

Erde | Luft| ( e Q@ S 3 9| R | ¥*¥¥ | Himmel?

Himmel

Sphirenmodell nach al-Fargani

Abii MaSar al-Balpi

Von Abi Mafar al-Balhi (gest. 9.3.886)7° stammt ebenfalls
mindestens eine Schrift tiber die Zusammensetzung der Welt.

%7 Siehe hierzu beispielsweise K. VON STUCKRAD, Geschichte der Astrologie
(Miinchen 2003), 21, 66.

68 B.R. GOLDSTEIN, art. cit. 1967 (Anm. 20), 44.

69 Y. UNAT, op. cit. (Anm. 61), VA.

70 F. SEZGIN, op. cit. (Anm. 47), 156-157; R. LEMAY (ed.), Abt Mafar al-

Balhi [Albumasar], Liber introductorii maioris ad scientiam judiciorum astrorum =



258 EVA ORTHMANN

Wihrend Ibn an-Nadim im , Katalog® (Fihrist) den Titel eines
Buches namens ,Buch iiber die Gestalt der Sphire und die
Unterschiede in ihren Aufgingen® (k. hai'at al-falak wa iptilaf
tuliihi) erwihnt — ohne jedoch niher auf dessen Inhalt
einzugehen,”! wird bei Ibn Rusta aus dem Buch iiber die Sphi-
ren und die Zusammensetzung des Himmels (k. al-aflak wa
tarkib as-samd’) von Abii MaSar zitiert.”> Moglicherweise han-
delt es sich um das gleiche Werk.

In den von Ibn Rusta iiberlieferten Angaben geht Aba
Ma$ar ausfiihrlich auf die Distanzen der Planeten ein, woraus
sich auch ihre Reihenfolge ergibt. Wie viele himmlische Sphi-
ren es gibt, wird nicht gesagt; auch bei Abii Ma‘$ar wird neben
Sternen und Sphiren, die um die Erde kreisen, jedoch der
Himmel erwihnt.”> Ob er mit der Fixsternsphire identisch ist,
oder aber — dhnlich wie bei Ptolemaios und vermutlich al-Far-
gani — jenseits davon gedacht ist, geht aus den erhaltenen Pas-
sagen nicht eindeutig hervor.

Als einziger der bisher genannten Astronomen bringt Aba
Mafar — genau wie Ptolemaios — Erde und Wasser bzw. Luft
und Feuer in je einer Sphire unter.”* Da er sich obendrein
ausdriicklich auf das ptolemaische Modell bezieht,” liegt die
Vermutung nahe, dass sein Modell exakt dem griechischen
Vorbild entsprach, und folglich wahrscheinlich auch eine
neunte Himmelssphire besall. Ein wenig tiberrascht, dass aus-
gerechnet Abti Mafar, der urspriinglich in einer ostlichen
Tradition aufgewachsen und ausgebildet worden war, keine

Kitab al-mudpal al-kabir ild ‘ilm abkam an-nugim, 9 Bde (Napoli 1995-1996).
1-49 (=Great Introduction); K. YAMAMOTO, C. BURNETT (ed./trans.), Abi
Ma‘Sar on Historical Astrology. The Book of Religions and Dynasties, 2 Bde (Leiden
2000), I, xt-x1v; D. PINGREE, “Aéi Ma$ar’, DSB 1 (New York 1970), 36-37.

! Ibn an-Nadim, Muhammad Ibn-Ishaq, Kizib al-Fibrist; mit Anmerkun-
gen hrsg. von G. FLUGEL, J. ROEDIGER und A. MULLER (Bairat 1966, Nach-
druck der Ausgabe Leipzig 1871-1872), 277.

2 Ibn Rusta, Abt ‘Ali Ahmad b. Umar, K. A'dg an-nafisa, (Lugduni
Batavorum 1892), 17.

3 Ibid., 17.

74 Ibid., 18.

1 Thid.; A7 201,



HIMMELSSPHAREN UND ELEMENTE 259

Vermischung beider Traditionen vornimmt, sondern in seinen
Schriften zum Aufbau der Welt ganz in Abhingigkeit von

Ptolemaios steht.”®

E/W | LIF | Q|8 | Q| =|g]|2a]|hk |3 Hmmel
Sublunare Welt Obere Welt

Autbau der Welt nach Abi Maar al-Balhi

Das bei al-Fargani und Abt Ma‘ar anzunehmende Modell
vom Aufbau der Welt mit neun himmlischen Sphiren fand im
Bereich der Astronomie starke Verbreitung. Schon sehr friih in
der Geschichte der Islamischen Astronomie rief es jedoch auch
Widerspruch hervor, wie ein Fragment aus einer im 9. Jh ver-
fassten Schrift von Muhammad b. Misa b. Sakir zeigt, der sich
gegen die Existenz einer neunten Sphire aussprach.””

Al-Mas‘udz
Im zehnten und elften Jahrhundert ging die Diskussion

darum, wie viele Sphiren es gibt, und wie diese aussehen, wei-
ter. Sie zeigt sich beispielsweise bei al-Mas‘adi (gest. 957), der,
obwohl kein Astronom, insofern in diesem Kontext interessant
ist, als er sowohl in den ,,Goldwischen (Muriig ad-Dahab)’®,
als auch im ,Buch der Ermahnung und der Kontrolle® (&. az-
tanbih wa l-i5raf)”® auf den Aufbau der Welt und der Sphiren
eingeht. Dabei zeigt er sich zum einen gut informiert iiber die
Diskussionen dariiber, ob die Planeten und die Sphiren der
Oberen Welt aus den sublunaren Elementen, oder aber einem

76 R. LEMAY, op. cit. (Anm. 70), insbes. 34-35. Die Vorstellung von jeweils
zwischen die einzelnen planetaren Sphiren eingeschobenen Athersphiren hatte
Ptolemaios selbst wieder verworfen.

77 G. SALIBA, art. cit. 1994 (Anm. 29).

/8 Mas’idi, Abu-’l-Hasan ‘Ali Ibn-al-Husain Ibn-‘Ali, Murig ad-dahab
wa-ma‘ddin al-gauhar, Ch. BARBIER DE MEYNARD, Ch. PELLAT (ed.) (Nachdruck
Bayriit 1966-1979).

7 Mas’udi, Abu-’l-Hasan ‘Ali Ibn-al-Husain Ibn-‘Ali, K at-tanbih wa -iraf.
M.]. DE GOEJE (Hg.) (Lugduni Batavorum 1894).



260 EVA ORTHMANN

fiinften Element bestehen,®® und kennt zum anderen auch Pto-
lemaios® Schwierigkeiten in Bezug auf die Positionierung der
Sonne.®! Wihrend al-Mastdi in den Muriig von neun Sphiren
spricht,® ist in seinem k. at-Tanbih sogar von zehn Sphiren die
Rede.®” Auf diese Zahl kommt er, indem er jenseits von Fix-
sternsphire und Tierkreissphire noch eine weitere Sphire
annimmt, den falak al-istiwa’, welche die Sphire der Tierkreis-
zeichen umfasse und bewege. Da diese zehnte Sphire allerdings,
so fahrt er fort, das gleiche Zentrum und die gleichen Pole habe
wie die neunte Sphire, wiirde sie von vielen mit der neunten
zusammen als eine Einheit betrachtet. Leider erwihnt Mas‘adi
die Funktion dieser zehnten Sphire nicht, und gibt auch nicht
an, wer die Existenz einer solchen zehnten Sphire postuliert. Da
sich in astronomischen Schriften hierzu keine Angaben finden,
ist anzunehmen, dass er eher von philosophisch-theologischen
Schriften beeinflusst ist.®* Hierauf konnte der fiir diese zehnte
Sphire gewihlte Name falak al-istiwa’ verweisen, der vermut-
lich nicht von der Bezeichnung fiir den Aquator (= hatt al-
istiwd), sondern vom Verb zstawdi herzuleiten ist, mit dem das
Sitzen Gottes auf seinem Thron bezeichnet wird.®

al-Biriini

Von einer dem unbewegten Beweger zugeschriebenen Sphire
ist auch in den Schriften al-Birtinis (gest. 1048) die Rede — hier
allerdings ist es die neunte, und nicht die zehnte Sphire, die als
moglicher Ort Gottes gedacht wird. Eine kurze und prignante

80 Thid., 8.
8k Thid: 1213
82 Mas’udi, op. cit.(Anm. 78), 102-103.
8 Mas’adi, op. cit.(Anm. 79), 9-10.
Eine dhnliche Ausweitung der Zahl der Sphiren gab es auch in Europa:
R. SIMEK, 0p. czz. (Anm. 26), 19-22, siche vor allem auch Abb. 2.

8 J. VAN Ess, “Le Mi‘rag et la vision de dieu dans les Premiéres spéculations
théologiques en Islam”, in M.A. AMIR-MOEZZI (éd.), Le Voyage initiatique en
terre d’Islam. Ascensions célestes et itinéraires spirituels (Louvain-Paris 1996),

27-56, S. 35-45.



HIMMELSSPHAREN UND ELEMENTE 261

Darstellung des Kosmos, wie al-Birani ihn sich vorstellt, findet
sich in seinen Erliuterungen zu den Grundlagen der Stern-
kunde (k. a-Tafhim l-awd’il sind‘at at-tangim). Im dritten
Kapitel Uber die Gestalt von Himmel und Erde beschreibt er die
Sphiren als acht Kugelschalen, von denen eine die andere
umschlief§e, wobei die der Erde nichste Sphire die des Mondes
sei.® Einige nehmen, so al-Biriini, eine neunte Sphire an, die
stillstehe, und die von den Indern barahmande genannt werde.
Ihre Funktion bestehe darin, den ersten Beweger nicht selbst
bewegt sein zu lassen, sondern in Stillstand. Al-Birtini verwirft
diesen Gedanken allerdings, und zwar vor allem deshalb, weil
der erste Beweger korperlos sei, und daher auch keine Sphire
brauche.®” So kommt er also zu einem System mit acht Sphi-
ren. In gewisser Weise ist hier also die bei al-Mas‘adi erwihnte
Diskussion eine Sphire nach vorne verlagert worden, und
kreist nicht um die Existenz einer zehnten, sondern einer neun-
ten Sphire. Dies ist insofern iiberraschend, als die neunte
Sphire von den bisher zitierten Astronomen dazu benétigt
wurde, um die tdgliche Rotation zu erkliren — und folglich
gerade nicht stillstehend gedacht war.

Interessant ist auch, was al-Birani zu den sublunaren Sphi-
ren schreibt: die Erde ist fiir ihn kugelformig, aber nicht eben,
weshalb sie auch nicht komplett von Wasser umschlossen wird,
sondern Teile von ihr sichtbar sind. Weil sie so stark durch-
mischt sind, siedelt er Erde und Wasser in derselben Sphire an.
Luft und Feuer hingegen weist er zwei Sphiren zu, erst Luft,
und dann oberhalb von ihr Feuer. Die Sphire des Feuers ist
allerdings nicht ganz rund und an den Polen fast nicht vorhan-
den, was daran liege, dass das Feuer durch Reibung entsteht, es
an den Polen aber fast keine Reibung gebe. Daher entstehe

8 Al-Birtini, Abt’l-Rayhan Muhammad b. Ahmad, a/-Tafhim li-ava’il sina‘at
al-tanjim, Huma'i, Jalal al-Din (ed.) (Tihran 1316-8sh.), 56-57; Al-Birtni,
Abt’l-Rayhan Muhammad b. Ahmad, The Book of Instruction in the Elements of
the Art of Astrology: Written in Ghaznah 1029 A.D.; reproduced from Brit. Mus.
MS. Or. 8349, trans. R.R. WRIGHT (London 1934), §120-121 = S. 43-44.

87 Ibid. 57-58; ibid. §122 = S. 44-45.



262 EVA ORTHMANN

dort auch weitaus weniger Feuer, so dass die Sphire des Feuers
an den Polen eben viel diinner sei.®® Auch wenn al-Biriini es
selbst nicht formuliert - die Form, die dadurch entsteht, ist die
eines in der Sphire des Feuers aufgehingten Eies, bei dem die
Sphire von Wasser und Erde den Dotter, und die Sphire der
Luft das Eiweify bildet. Moglicherweise wollte al-Birtini die
Weltei-Vorstellung also auf eine wissenschaftliche Grundlage
stellen oder war zumindest von dieser Vorstellung beeinflusst.

Ganz kurz geht al-Birtini auch zu Beginn des Kanon (Qaniin)
auf die Frage des Aufbaus der Welt ein; hieraus lisst sich ergin-
zend entnehmen, dass er in der Oberen Welt den Ather ansie-
delt. Auch in den Qdnin wird noch einmal klar, dass es fiir
al-Birani nur acht Sphiren gibt; interessant ist hier, dass er,
wie bereits im 7afhim angedeutet, eine enge Beziehung zwi-
schen Glaubensiiberzeugungen und der Frage, wie die Welt
aufgebaut ist, sieht — eine Diskussion, aus der er sich offenbar
nach Méglichkeit heraushalten wollte.®” Als Astronom war er
primir daran interessiert, eine moglichst exakte Beschreibung
der Himmelsbewegungen zu liefern. Dass er der Sonne den-
noch eine herausragende Position zuweist, und sie als Kénig
bezeichnet, konnte seinen astrologischen Neigungen geschul-
det sein.”®

Zuletzt erwihnt sei noch das astronomische Werk eines
unbekannten Autors, von dem lediglich bekannt ist, dass es vor
1272/73 entstanden ist. Es ist insofern hochst bemerkenswert,
als es eine Frage wieder aufgreift, die seit der Hypothesis nicht
mehr diskutiert worden war, nimlich diejenige nach der rela-
tiven Position von Merkur, Venus und Sonne. Indem der ano-
nyme Astronom die Berechnungen von Ptolemaios tiberpriift,
kommt er zu dem Ergebnis, dass zwischen Mond und Sonne

nur Platz fiir Merkur ist, nicht aber fiir die Venus. So findet

88 Jbid. 58-59; ibid. §124 = S. 45-46.

8 Al-Biriini, Ab@’l-Rayhin Muhammad b. Ahmad, Kitdb al-Qéanan
al-Mas'adi: subbaba ‘an an-nusab al-qadima al-maigida fi'l-makitib as-Sabira,
Bd. I-III (Haidarabad ad-Dakkan 1373 h. - 1375 h. [1954-1956]), I 22-23.

M Thid 1:23-24.



HIMMELSSPHAREN UND ELEMENTE 263

sich bei ihm die Venus jenseits der Sphire der Sonne angesie-
delt — eine Annahme, die von spiteren Astronomen aufgegrif-

fen wurde, so dass auch im 14. Jh noch iiber die Position von
Merkur und Venus Unsicherheit bestand.”"

Philosophische Schriften

Die Debatten der Astronomen um den Aufbau der Welt
sind nicht ohne Riickwirkung auf die Philosophie geblieben.
In der Ausarbeitung ihrer kosmologischen Vorstellungen haben
die Philosophen Riicksicht auf die astronomischen Konzepte
genommen. Dies ist insofern nicht verwunderlich, als gerade in
der Naturphilosophie eine starke Abhingigkeit von Aristoteles
bestand. Die Schriften der frithen Astronomen lieflen sich hier-
mit gut in Einklang bringen. Als problematisch erwiesen sich
daher erst die Schriften spiterer Astronomen, die das aristote-
lisch-ptolemaische System in Frage stellten, die uns hier aber
nicht mehr beschiftigen sollen.””

al-Kindi

Der in Hinsicht auf seine Beschiftigung mit Astronomie
interessanteste und zugleich friitheste Philosoph, der hier Erwih-
nung finden soll, ist al-Kindi1 (gest. 873).”> Er nimmt insofern
eine besondere Stellung ein, als er sich selbst eingehend mit
Naturwissenschaften, und dabei insbesondere mit Astronomie
und Astrologie befasst hat.”* Seine Vorstellungen zum Aufbau
der Welt sind vor allem in seinen meteorologischen Schriften,

91 B.R. GOLDSTEIN, art. cit. 1970-71 (Anm. 24), 135-137, 143-146; ders.,
“Some Medieval Reports of Venus and Mercury Transits”, in Centaurus 14
(1969), 49-59, S. 52-54.

72 Sieche dazu ausfiihrlich G. SALIBA, op. ciz. 2007 (Anm. 31), Kapitel 5.

9 Zu seinem Leben und Werk siehe beispielsweise P. ADAMSON, Al-Kindi
(Oxford 2007), 3-20.

9% Ibid., 7-8, Kapitel 7, 8; Ibn an-Nadim, op. cit. (Anm. 71), 255, 257-258.



264 EVA ORTHMANN

aber auch in seinen Werken zur Musik sowie in einigen kosmo-
logischen Traktaten (rasa’l) iiberliefert.”

Die meisten und ausfiihrlichsten Informationen zu den
Sphiren finden sich in zwei nur auf Latein und Hebriisch
erhaltenen Schriften zur Meteorologie, in denen al-Kindi von
insgesamt neun Sphiren spricht. Damit meint er allerdings
ausdriicklich nicht nur die himmlischen, sondern auch die sub-
lunaren, elementaren Sphiren.”

Die erste Sphire ist diesem Text zufolge fiir al-Kindi die
Sphire von Erde und Wasser. Beide Elemente seien, so al-
Kindi, nicht voneinander zu trennen, da beide kalt und schwer
sind. Thre Bewegung sei auf das Zentrum gerichtet. Sie seien
auch nicht messbar, was in diesem Zusammenhang vermutlich
die Moglichkeit meint, die Dicke der Sphire zu bestimmen,
ein Unterfangen, das — wie wir bereits gesehen haben — in den
astronomischen Schriften eine durchaus wichtige Rolle gespielt
hat.”” Wihrend man fiir die planetaren Sphiren eine Dicke
feststellen konne, und sie klar voneinander scheiden, sei dies
fir Erde und Wasser nicht moglich. Auch die Elemente Luft
und Feuer teilen sich bei al-Kindi eine Sphire. Wiederum hei-
sst es, sie lassen sich aufgrund ihrer gemeinsamen Qualitit, der
Hitze, nicht voneinander trennen. Die Hitze wiederum wiirde
ihnen Leichtigkeit verleihen, was zu einer Bewegung vom Zen-
trum in Richtung der allumfassenden Sphire fiithre.”® Zusam-
mengefasst haben die sublunaren Elemente also zwei Rich-
tungen bzw. Bewegungen: hin zum Zentrum und weg vom
Zentrum. Die Konsequenz, die Elemente auch nur in zwei
Sphiren anzusiedeln, zieht al-Kindi allerdings nicht in allen
seinen Schriften, sondern weist in seiner ,Abhandlung iiber die

%> P. ADAMSON, 0p. cit. (Anm. 93), 173-174

% G. Bos and C. BURNETT (ed.), Scientific Weather Forecasting in the Middle
Ages. The Writings of Al-Kindi. Studies, Editions, and Translations of theArabic,
Hebrew and Latin Texts (London-New York 2000), 245-246.

7 Thid., 245.

9 Ibid., 245; Al-Kindi, Rasd’il al-Falsafiyya,’Abt Rida, Muhammad ‘Abd-al-
Hadi (Hg.), 2 Bde (Misr 1950-1953), I 259, II 26, 40-45, 93-94; P. ADAMSON,
op. cit. (Anm. 93), 181.



HIMMELSSPHAREN UND ELEMENTE 265

Naheliegende Wirkursache® (al-ibdna ‘an al-illa al-faila al-
qariba li-l kaun wa [-fasid) Feuer und Luft zwei verschiedene
Sphiren zu, wihrend Erde und Wasser sich auch dort eine
Sphire teilen.”” In anderen Abhandlungen erhalten sogar auch
Erde und Wasser getrennte Sphiren.!®

Dem Mond weist al-Kindi in seinem meteorologischen Text
die dritte Sphire zu, und die vierte Venus und Merkur zusam-
men.'?! Die Schwierigkeit, die Position dieser beiden Planeten
zu bestimmen, hat ihren Niederschlag also auch bei al-Kindi
gefunden. Al-Kindi schligt hier eine neue und originelle
Losung fiir dieses Problem vor, indem er Merkur und Venus in
einer einzigen Sphire anordnet. Dieses Modell ist meines Wis-
sens isoliert geblieben, und wird auch von al-Kindi selbst nur
in seinem meteorologischen Traktat erwihnt. — Die weitere
Reihung der Sphiren bei al-Kindi ist nicht auffillig, in der
fiinften Sphire folgt die Sonne, dann Mars, Jupiter und Saturn
und zuletzt die Fixsternsphire. Eine zusitzliche Sphire jenseits
der Fixsterne nimmt al-Kindi nicht an.

E/W L/F € 92 | = 3 o) b KKk
Sublunare Welt Obere Welt

Aufbau der Welt nach al-Kindi

Wihrend die weitere Reihung also nicht bemerkenswert ist,
lohnt es, niher zu betrachten, was al-Kindi iiber die Sonne
schreibt: Sie ist in der Mitte der Sphiren, vier liegen darunter,
und vier liegen dariiber.'®* Sie ist wie die Seele, die die Bewe-
gungen verursacht.!® Jede einzelne Sphire wird mit bestimm-
ten Elementen in Verbindung gebracht,!% die Sonne aber stelle
grofle, ,sonnenartige Dinge zur Verfiigung, wie Konigtum,

" Al-Kindi, op. cit. (Anm. 98), 220-221.

100 7hid., 11 43-44, auch 48-53; P. ADAMSON, op. cit. (Anm. 93), 182.
101" G. Bos and C. BURNETT, 0p. ciz. (Anm. 96), 245-246.

102 G. Bos and C. BURNETT, 9p. cit. (Anm. 96), 246.

193 Thid., 246-47.

104 Thid., 247-49.



266 EVA ORTHMANN

Herrschaft und Ruhm, eben weil sie in der Mitte der Sphiren
liege, so dass eine Hilfte der Sphiren iiber ihr, und die andere
unter ihr liegt. Sie steht wie der Kénig in der Mitte seinen
Volkes und seiner Armee und seines Landes, das er beherrscht.%
Die Bewegungen der unteren Planeten stehen in Beziehung zu
ihren Bewegungen, sie erhalten ihr Licht von ihr, so wie die
Leute Macht und Mut durch den Konig erhalten. Sie ent-
spricht einem Groflen Konig, wohingegen der Mond ein klei-
ner Konig sei. Mars hingegen rufe Gewalt gegen den Koénig
hervor. Jupiter aber stimme mit Sonne und Mond iiberein und
stehe daher in Einklang mit den koniglichen Angelegenheiten;
er wird den Beamten und Vertretern des Rechts zugeordnet,
und helfe dem Kéonig.!%

Uberraschenderweise schreibt al-Kindi an anderer Stelle, die
Sonne sei der uns nichste Himmelskorper, sogar niher als der
Mond. Dabei ist al-Kindi indes sehr wohl bewusst, dass die
Distanz des Mondes zur Erde wesentlich geringer ist als die
von Erde und Sonne. Mit Nihe meint er an dieser Stelle eine
Art Mittelwert zwischen Distanz und Grofle, aus der sich dann
fiir ihn offenbar die Wirkmichtigkeit bzw. Einflussnahme des
Planeten auf das irdische Geschehen ergibt.!?”

Wir sehen hier, wie die Sphirenlehre unmittelbar in ein
astrologisches Weltbild tibergeht. Dies ist bei Ptolemaios
schon angelegt, weil er den Einfluss der einzelnen Planeten in
Abhingigkeit von ihrer Distanz zur sublunaren Welt sah —
insofern war also auch fiir Prolemaios die Sphirenlehre mit
der Astrologie eng verbunden. Al-Kindi geht allerdings einen
Schritt weiter, indem er die Charakteristika der Planeten und
ihren spezifischen Wirkungsbereich ebenfalls aus dem sphi-
rischen Aufbau und ihrer jeweiligen Position ableitet. Man
wird hierin eine enge Verbindung zu al-Kindis Versuch sehen

105 Jbid., 249.

106 1hid., 249-50.

197 Al-Kindi, op. cit. (Anm. 98), 1 227-228. Zu den anderen Planeten duflert er
sich in diesem Kontext leider nicht, in Ras3’il II, 119-120 werden immerhin noch
einmal Sonne, Mond und Saturn in threm Verhiltnis zueinander beschrieben.



HIMMELSSPHAREN UND ELEMENTE 267

diirfen, die Astrologie zu erkliren und ihr eine philosophische
bzw. naturwissenschaftliche Grundlage zu verschaffen, ganz
hnlich, wie es Abt Mafar auch getan hat.!%

Intellektenlebre

Auch wenn sich die spiteren Philosophen nicht so intensiv
mit Astronomie auseinandergesetzt haben, wie al-Kindi das
getan hat, spielt der Aufbau der Sphiren in ihren Schriften den-
noch eine Rolle. Dies zeigt sich insbesondere in der sogenannten
Intellektenlehre, die in der Islamischen Welt erstmals von al-
Farabi (gest. 950) formuliert worden ist. Dieser Lehre liegt die
Vorstellung eines von Gott ausgehenden Emanationsprozesses
zugrunde. Indem Gott sich selbst denkt, geht aus ihm der Erste
Intellekt hervor. Der Erste Intellekt wiederum erkennt Gott,
was zur Entstehung des Zweiten Intellekts fithre. Er erkennt
aber auch sich selbst, und setzt damit die Entstehung des Kos-
mos in Gang, denn aus diesem Denkprozess resultiert die dufler-
ste, gestirnslose Himmelssphire. Aus dem Zweiten Intellekt
gehen der Dritte Intellekt und die Fixsternsphire hervor, und so
weiter, bis hin zum Zehnten Intellekt, der die gesamte Sublu-
nare Welt entstehen lisst. Intellektenlehre und kosmische Ord-
nung sind also unmittelbar miteinander verbunden, wobei al-
Farabi sich offenbar an dem astronomischen Modell, das eine
neunte gestirnslose Sphire voraussetzt, orientiert hat.!”

Das Emanationsmodell sowie die Verbindung von Intellek-
ten und Sphiren hat in der Philosophie der Islamischen Welt
fortan eine wichtige Rolle gespielt. Es ist vielfach beschrieben,

108 P. ADAMSON, “Abii Mafar, al-Kind1 and the Philosophical Defense of
Astrology”, in RPAhTM 69 (2002), 245-270, insbes. 253-260.

109 Al-Farabi, Abti-Nasr Muhammad Ibn-Muhammad, Al-Farabi on the Per-
fect State, A revised text with introduction, translation, and commentary by R.
WALZER (Oxford u.a. 1985), 100-105, 112-135; I.R. NETTON, A/ldh Transcen-
dent. Studies in the Structure and Semiotics of Islamic Philosophy, Theology and
Cosmology (London 1989), 114-123; U. RUDOLPH, Islamische Philosophie von
den Anfingen bis zur Gegenwart (Miinchen 2004), 34.



268 EVA ORTHMANN

rezipiert oder auch modifiziert worden. Als wichtige Vertreter
seien hier Ibn Sina (gest. 1037)!'° sowie die neuplatonischen
Denker wie beispielsweise Hamid ad-Din al-Kirmani (gest. ca
1021)'"" genannt. Unterschiede und Abweichungen in ihren
Modellen betreffen einerseits den Aufbau der Sublunaren Welt,
zu dem al-Farabi sich im Kontext seines Emanationsschemas
nicht duflert. So ldsst sich beispielsweise fiir Ibn Sina zeigen,
dass er die aristotelische Vorstellung von vier konzentrischen
elementaren Sphiren iibernommen hat. Er weist Feuer, Luft,
Wasser und Erde jeweils ihren natiirlichen Platz zu — und hat
dann Schwierigkeiten, zu erkliren, warum die Erde nicht zur
Ginze von Wasser bedeckt ist.!'? Al-Kirmani hingegen siedelt
alle Elemente in einer Sphire an. '3

Die Unterschiede betreffen andererseits die Frage, welche
Sphire mit welchem Intellekt verbunden wird. Auch wenn
diese Differenzen im Kontext des Emanationsmodells letztend-
lich weitreichende Implikationen haben, sollen sie hier nicht im
Detail aufgezeigt werden, da sie den Aufbau des Kosmos nicht
mehr unmittelbar betreffen. Die Zahl der himmlischen Sphiren
ist nimlich in allen diesen Modellen gleich. Es ist daher anzu-
nehmen, dass das zugrunde liegende astronomischen Konzept
bei den spiteren Denkern nicht mehr hinterfragt wurde.

Religiose Vorstellungen

Nicht nur die Philosophen, sondern auch die Theologen
sind in ihrer Weltsicht von astronomischen Vorstellungen

110 T.R. NETTON, o0p. cit. (Anm. 109), 162-172; T. NUNLIST, Himmelfahrt
und Heiligkeit im Islam. Eine Studie unter besonderer Beriicksichtigung von Ibn
Sinds Mi‘ragnameb (Bern u.a. 2002), 169-178; S.H. NASR, An Introduction to
Islamic Cosmological Doctrines (Albany 1993), 202-204.

11 L.R. NETTON, op. cit. (Anm. 109), 222-229.

12 AVICENNE, Le Livre de science, trad. par M. ACHENA et H. MASSE, 2 vol.
(Paris 1955-1958), II, 27, 31-33, 45; G. FREUDENTHAL, op. cit. (Anm. 15),
55-56.

'3 L.R. NETTON, op. cit. (Anm. 109), 228, auch EN 1.



HIMMELSSPHAREN UND ELEMENTE 269

beeinflusst worden, und haben zugleich die astronomischen
Modelle mit religiosen Auffassungen in Einklang zu bringen
gesucht. Dabei galt die Aufmerksamkeit insbesondere der
Frage, wo sich Gottes Thron befindet, und wie man ggfs. im
Rahmen einer Himmelsreise dorthin gelangt.!!4

In den dltesten muslimischen Kosmologien hat man sich das
Universum offenbar in horizontalen Schichten vorgestellt: ganz
oben stand der Thron Gottes, gefolgt vom Schemel, dann in
siecben Schichten die sieben Himmel, und darunter sieben
Erden, eine iiber der anderen.''® Interessanterweise finden sich
Spuren dieser iltesten Vorstellung auch in astronomischen
Schriften, genauer gesagt lebte sie in der Volksastronomie wei-
ter, und wurde dort bewusst vom sphirischen Modell der Phi-
losophen abgegrenzt.!1¢

Dieses kosmische Modell wurde jedoch schon bald zugun-
sten eines Kugelschalenmodells aufgegeben. In den frithesten
Texten wurden dabei, obwohl man von sieben Himmeln
sprach, die Planeten noch nicht in je einem eigenen Himmel
bzw. einer eigenen Sphiren untergebracht, sondern alle im
untersten Himmel angesiedelt. Von den bisher behandelten
Kosmologien unterschied sich diese Vorstellung auch dadurch,
dass sich unterhalb des Throns Wasser befand.!!”

Unter dem Einfluss des aristotelisch-ptolemaischen Sphiren-
modells ging man dann allerdings dazu iiber, die sieben Himmel
mit den sieben Sphiren gleichzusetzen; so lief§ sich dieses Welt-

114 Auf die mit dieser Frage verbundene Diskussion des Anthropomorphis-
mus soll hier nicht niher eingegangen werden.

15 A M. HEINEN, Islamic Cosmology. A Study of as-Suyuti’s al-Hay'a as-saniya
fi Fhay'a as-sunniya with critical edition, translation, and commentary (Beirut
1982), 78.

16 P G. SCHMIDL, Volkstiimliche Astronomie im islamischen Mittelalter: zur
Bestimmung der Gebetszeiten und der Qibla bei al-Asbahi, Ibn Rabiq und al-Firisi
(Leiden [u.a.] 2007), I 236-239; II 561-63.

17 AM. HEINEN, o0p. cit. (Anm. 115), 79-80, 4; G. VITESTAM, “Ar§ and
kursi. An Essay on the Throne Traditions in Islam”, in E. KECK, S. S@NDER-
GAARD, E. WULFF (ed.), Living Waters. Scandinavian Orientalistic Studies pre-
sented to Professor Dr. Frede Lokkegaard on his Seventy-Fifth Birthday, January 27"
1990 (Copenhagen 1990), 371-372.



270 EVA ORTHMANN

bild gut mit den neuen astronomischen Vorstellungen in
Deckung bringen. Gottes Schemel und Thron behielten dabei
ihren bisherigen Platz oberhalb des siebten Himmels, denn sie
wurden zumeist in der achten und neunten Sphire angesiedelt.!'®
Den Schemel stellte man sich dabei gewaltig grof8 vor, so dass er
— dhnlich wie die Fixsternsphire — Himmel und Erde umfasste.!®
Da der Thron wiederum mit Licht assoziiert wurde, konnte man
sich die Fixsterne als Locher im Fixsternhimmel vorstellen, durch
die das gleissende Licht des Throns hervorschien.

Wie man sich die religiose Topographie vorgestellt hat, lisst
sich indes nicht nur aus Korankommentaren und haditen
erfahren, sondern auch aus den zahlreichen Beschreibungen
der Himmelsreise des Propheten (mi74¢). Diesen Beschrei-
bungen liegt die Vorstellung zugrunde, dass der Prophet von
Jerusalem aus in den Himmel aufgestiegen ist bis hin zu Gott.
Auf seinem Weg muss er die Himmelssphiren durchqueren,
die jeweils mit einem Propheten assoziiert werden, so dass es
unterwegs also zu Begegnungen mit Abraham, Noah etc.
kommt.'?® In spiteren persischen Darstellungen werden den
Sphiren dann auch bestimmte Planeten zugeordnet, und gele-
gentlich wird ausgemalt, wie der Prophet diesen Planeten bzw.
ihren Personifikationen begegnet.!?!

Es zeigt sich allerdings, dass die Himmelsreise nicht immer
gleich verliuft, sondern in einer Wechselbeziehung zum ange-
nommenen kosmologischen Schema steht. Dies ist besonders
auffillig, wenn man sich das Ibn Sina zugeschriebene
Mji‘ragnama ansieht,'* denn hier gibt es plotzlich nicht nur

18 AM. HEINEN, op. ciz. (Anm. 115), 59-60; auch G. SALIBA, ap. ciz. 2007
(Anm. 31), 173.

119 G. VITESTAM, art. cit. (Anm. 118), 375-377.

120 J. JOLIVET, “La topographie du salut d’aprés le discours sur 'dme d’al-
Kindi”, in M.A. AMIR-MOEZzI (éd.), op. cit. (Anm. 85), 149-159, S. 154, C.-H.
DE FOUCHECOUR, “Avicenne, al-Qoseyri et le récit de I'échelle de Mahomet”, in
M.A. AMIR-MOEZzI (éd.), op. cit. (Anm. 85), 173-198: 190-192, T. NUNLIST,
op. cit. (Anm. 110), 61.

21 Jbid., 60-61, vor allem auch FN 60.

122 Tbid., 156-164.



HIMMELSSPHAREN UND ELEMENTE 271

acht, sondern neun Sphiren, welche bei der Himmelsreise
durchquert werden miissen. Jenseits davon folgt dann der erste
Intellekt, der als reines Licht vorgestellt wird.'*

Noch eine andere religiése Topographie findet sich bei Ibn
al-‘Arabi, bei dem Schemel und Thron nicht mit der achten
und neunten Sphire gleichgesetzt werden, sondern jenseits
davon angesiedelt, so dass es in seinem Modell elf himmlische
Sphiren gibt. Dies hat seine Ursache vermutlich darin, dass bei
ihm die Vorstellung, dass die Sonne in der Mitte der Sphiren
steht und die Himmelsachse bzw. ihren Pol bildet, eine heraus-
ragende Rolle spielt.!?* Da er vier elementare Sphiren annimmt,
musste das Sphirenschema nach auflen erweitert werden, um
eine zentrale Position der Sonne zu erreichen. In seinem
Schema spielt ferner die Verbindung zwischen Sphiren und
Buchstaben eine wichtige Rolle, was aber in Bereiche mysti-
scher Spekulationen fiihrt, die hier nicht mehr niher betrachtet
werden sollen.

Damit ist eine Bandbreite moglicher Vorstellungen iiber
den Aufbau des Kosmos aufgezeigt, die in der Islamischen
Welt vorherrschten. Es zeigt sich, dass fiir die philosophischen
und religissen Modelle das astronomische Wissen einen wich-
tigen Ausgangspunkt darstellte, mit dem man die eigenen
Auffassungen in Einklang zu bringen suchte. Durch die Mog-
lichkeit, jenseits von Fixsternsphire und gestirnsloser Sphire
weitere Sphiren zu erginzen, ergab sich zugleich aber eine
gewisse Flexibilitit,

Die Frage, wie viele Sphiren es eigentlich gibt, ist daher
nicht einheitlich zu beantworten; in der sublunaren Welt sind
es — wenn man dort iiberhaupt Sphiren annimmt, und nicht
einem Weltei-Konzept anhingt — zwei oder vier elementare
Sphiren. Die Zahl der Himmelssphiren betrigt bei den

123 Tbid., 165, 254-284; C.-H. de FOUCHECOUR, art. cit. (Anm. 123), 192-
194.
124 W.C. CHITTICK, The Self-Disclosure of God. Principles of Ibn al-"Arabi’s
Cosmology (Albany, NY 1998), xxx-xx1; T. BURCKHARDT, Cl¢ spirituelle de
astrologie musulmane d'aprés Mobyiddin Ibn Arabi (Milano 1974), 12-16.



272 EVA ORTHMANN

Astronomen acht oder neun, je nachdem, ob jenseits der Fix-
sternsphire noch eine gestirnslose Sphire angenommen wird.
In der Philosophie nehmen die Anhinger der Intellektenlehre
fiir ihre Modelle jeweils neun Himmelssphiren an, und im
religivsen Bereich schwankt die Zahl der Himmelssphiren
zwischen sieben und elf.



DISCUSSION

C. Riedweg: Welches Weltmodell wird eigentlich im Koran

vorausgesetzt?

E. Orthman: Das Weltmodell im Koran ist stark von voris-
lamisch-arabischen Vorstellungen geprigt. Als eher unwahr-
scheinlich gilt hingegen, dass sich die Kenntnis des ptolemai-
schen Weltbildes bis auf die Arabischen Halbinsel verbreitet
hatte.

Betrachtet man die Verwendung des Begriffes ,Himmel®
(samd’) im Koran, so ist zunichst festzustellen, dass dieser
Begriff sehr hiufig auftaucht, und zwar sowohl im Singular, als
auch im Plural (samawait). Daneben findet sich auch der Aus-
druck Sphire (falak).

Insgesamt gibt es sieben Himmel bzw. Sphiren, welche Gott
nach der Erschaffung der ebenfalls aus sieben Schichten beste-
henden Erde errichtet hat. Dieses Modell erinnert zunichst an
das ptolemaische Weltbild; gemeint waren aber offenbar nicht
kugelformige Sphiren, sondern iibereinander liegende Schich-
ten, t2bdq. Wahrscheinlich ist daher eher eine Parallele zu den
sowohl in der Genesis, als auch in der talmudischen Literatur
erwihnten sieben Himmeln anzunehmen. Unklar bleibt ferner,
ob es sich bei den im Zusammenhang mit den Himmelskor-
pern genannten ,Bahnen® (tardig) wirtklich um Planeten-
bahnen handelt. Zumindest die Bahnen von Mond und Sonne
spielen allerdings insofern eine Rolle, als die Mondstationen
(mandzil) und die Tierkreiszeichen (burig) erwihnt werden,
die der Zeitberechnung dienen — dies eine wichtige Funktion
der Himmelskérper, fiir die sie erschaffen worden sind.

Die Himmel werden mit einem Gebiude oder Dach ver-
glichen, welches Gott oben hilt; ob er sich dabei unsichtbarer



274 DISCUSSION

Sdulen bedient, die den Himmel stiitzen, ist bei den Koran-
kommentatoren umstritten. Sonne, Mond und Sterne befin-
den sich alle im untersten Himmel. Sie dienen der Zierde des
Himmels und als Rechtleitung fiir den Menschen bei Nacht.
Auflerdem werden sie als ,, Wurfgeschosse® (rugzim) bezeichnet,
die der Dimonenabwehr dienen; gemeint sind mit diesen
Wurfgeschossen vermutlich die Meteoriten.

Himmel und Erde zusammen werden von zwei Ozeanen
umschlossen, deren Position in den Korankommentaren unter-
schiedlich angegeben wird; at-Tabari (gest. 923) stellt sich die
Erde in einem groflen Ozean schwimmend vor, und iiberwolbt
von einem zweiten, der sich jenseits des Obersten Himmels
befindet. Gottes Thron wiederum umfasst Himmel und Erde

einschliefdlich der beiden Ozeane, und wird daher oberhalb des

Oberen Ozeans stehend vorgestellt.

C. Riedweg: Spielt die Vorstellung der Sphirenharmonie in

den hier untersuchten Texten eine Rolle?

E. Orthman: Die Vorstellung einer kosmischen Harmonie
findet sich sehr ausgeprigt bei al-Kindi, der sich dazu insbeson-
dere in seinen Schriften zur Musik gedufSert hat. Zentral ist fiir
ihn dabei der Begriff der Beziehung bzw. der Proportion
(nisba). Dieser Begriff spielt fiir al-Kindi in Bezug auf sehr
unterschiedliche Phinomene eine Rolle, ist aber insbesondere
fiir die Frage der Struktur des Kosmos von Bedeutung. So wer-
den die Bewegungen der Sphiren mit angenehmen und wohl-
proportionierten Melodien in Verbindung gebracht. Dariiber
hinaus werden die vier Elemente und der Himmel in Analogie
zu je einer geometrischen Figur gesetzt, welche dann ihrerseits
in harmonische Bezichungen zueinander treten. Musikalisch
ausgedriickt bilden Himmel und Erde als die am weitesten aus-
einanderliegenden Bestandteile des Kosmos eine Oktave, wih-
rend die anderen Elemente den iibrigen Notenintervallen ent-
sprechende Verhiltnisse zueinander ausbilden. Al-Kindi
postuliert dariiber hinaus eine Beziehung zwischen den vier



HIMMELSSPHAREN UND ELEMENTE 275

Saiten einer Laute und den vier Jahreszeiten, den Elementen,
den Mondphasen, den Windrichtungen etc. Diese Vorstellung
ist wohl im Kontext einer die gesamte Welt durchdringenden
mathematischen Ordnung zu verstehen. Sie steht in unmittel-
barer Abhingigkeit vom pythagoreischen Konzept der Sphi-
renharmonie.

Ebenfalls ausdriicklich auf Pythagoras beziehen sich die
Ihwan as-Safa’. Seine Lehren von Mafl und Zahl in der kos-
mischen Ordnung werden von ihnen sowohl in dem mathema-
tischen Teil ihrer ras2%/ behandelt, als auch in der Abhandlung
zur Musik wieder aufgegriffen. Dort ist dann auch ausdriick-
lich von der Sphirenharmonie die Rede. Diese Harmonien
erfreuen die Seelen der Sphiren und bewirken in ihnen eine
Sehnsucht nach dem Oberen. Den Thwan as-Safa’ zufolge hat
Pythagoras diese Harmonien gehért und daher als erster davon
gesprochen. Auch die Zahl der Planeten, Tierkreiszeichen und
Sphiren wird von den Thwan as-Safa’ unter Berufung auf die
Pythagoreer mit der Natur der Zahlen in Verbindung gebracht.

U. Rudolph: Allen Autoren, die Sie genannt haben, diirfte
gemeinsam sein, dass sie mit ihrem Sphirenmodell dem wis-
senschaftlichen Weltbild der Epoche gerecht werden wollten.
Andererseits bestehen hinsichtlich des Erklirungshorizonts und
der Tragweite, die sie ihrem jeweiligen Modell zusprechen,
grosse Unterschiede: Einige Denker verbinden damit die Vor-
stellung einer klar strukturierten kosmischen Kausalitdt (z.B.
al-Farabi, Ibn Sina), bei anderen hat man eher den Eindruck,
dass sie die Sphiren beschreiben, ohne ihn wirklich eine Funk-
tion innerhalb des Weltganzen zuzusprechen. Spiegeln sich sol-
che Unterschiede in den Haltungen, die dieselben Autoren
gegeniiber der Astrologie eingenommen haben? Oder gab es
dort andere Frontstellungen in der Debatte?

E. Orthman: Die Debatten kreisen, zumindest unter den
Philosophen, weniger um die Frage, ob die Sphiren und Sterne
auf die Sublunare Welt einwirken, als um die Frage, inwieweit



276 DISCUSSION

dieser Einfluss sich messen und vorhersagen, und daher fiir die
Prognostik nutzen lésst.

Die beiden wichtigsten der hier vorangehend genannten
Vertreter der Astrologie, Abti Maar al-Balhi und al-Kindj,
haben ihrem Weltbild die Vorstellung zugrunde gelegt, dass
die Sterne nicht nur auf die Erde einwirken, sondern dass sich
dieser Einfluss auch messen lisst. Fiir al-Kindi spielt deswegen
die Stellung der Sonne eine herausragende Rolle; dass er sie als
den ,nichsten® Himmelskorper bezeichnet, obwohl er genau
weliss, dass der Mond der Erde niher steht, liegt daran, dass sie
die grofite Wirkung auf das irdische Geschehen austibt. Beide,
Abii Ma‘$ar und al-Kindi, haben sich dariiber hinaus ausfiihr-
lich zu Ebbe und Flut geduflert, da sich nicht nur die Wirkung
des Mondes auf die Erde an diesem Beispiel deutlich zeigen
lisst, sondern auch der Einfluss der anderen Planeten, mit dem
sie die Hohe der Flut und das Auftreten von Springfluten
erklirt haben.

Eine Wirkung der Sterne auf die Sublunare Welt ist aber
auch von denjenigen, die als ausgesprochene Kritiker der Astro-
logie gelten, angenommen worden. Sowohl al-Farabi, als auch
Ibn Sina, die beide eine Streitschrift gegen die Astrologie ver-
fasst haben, gehen selbstverstindlich davon aus, dass die Ver-
mischung der Elemente, Werden und Vergehen unter dem
Einfluss der Sterne geschieht. Selbst in religiosen Schriften
wurde eine solche Wirkung nicht vollstindig ausgeschlossen,
war es doch moglich, die Sterne als Mittler zwischen Gott und
der Sublunaren Welt zu sehen, so dass Gott also mithilfe der
Sterne auf die Erde einwirkt. Fiir die Theologen entscheidend
war, den Sternen keinen eigenen Willen zuzuschreiben, so dass
sie eben nur den gottlichen Willen vermittelten, aber keine
eigenstindige Wirkung von ihnen ausging.

Fiir Ibn Sina und al-Farabi hingegen stand die Frage im
Vordergrund, ob man den Einfluss der Sterne messen und vor-
hersehen kann, und somit zur Prognostik nutzen. Das lehnten
beide ausdriicklich ab. Zentrales Argument war dabei, dass die
astrologische Systematik willkiirlich sei und daher so falsch,



HIMMELSSPHAREN UND ELEMENTE 277

dass die Prognosen, wiirde man die Systematik umkehren und
allen Planeten die genau gegenteilige Wirkung zuschreiben,
nicht fehlerhafter wiirden, als sie es aktuell sind. Fiir al-Farabi
spielt dariiber hinaus das Argument eine Rolle, dass es nicht
nur Notwendiges und Unmégliches gebe, sondern auch den
Zufall. Was aber zufillig geschieht, konne man iiberhaupt
nicht vorhersagen.

Ein weiteres wichtiges Element in den Diskussionen stellte
die Frage dar, ob es iiberhaupt niitzlich ist, die Zukunft zu
kennen, und ob nicht Verzweiflung oder Faulheit die Folge
einer solchen Kenntnis sei. Hiergegen lief sich auf verschie-
dener Ebene argumentieren — theologisch, indem man die
Barmherzigkeit Gottes ins Spiel brachte, und postulierte, dass
Gott jederzeit ein Schicksal abwenden kann, und philoso-
phisch, indem man die Wirkung einer Ursache in Abhingig-
keit vom Rezipienten sah. Der Rezipient aber kann sich, so wie
man sich im Winter durch warme Kleidung vor der Kilte
schiitzt, gegen sein Ungliick wappnen.



e
™ Mu &
e . ¥

R =

. Far o Wbl |

sy i S i
n s %ﬁu.&%‘?%‘:&;ﬁ i Stad #F*ﬁ%ﬂt:ﬁ% RS
o — itk ﬁt’ﬁ%-
3 "Lié‘i..‘@%m
@J} g.

ne,

™ . 5



	Himmelssphären und Elemente : zur Übernahme vorislamischer Vorstellungen vom Aufbau der Welt in die islamische Tradition

