
Zeitschrift: Entretiens sur l'Antiquité classique

Herausgeber: Fondation Hardt pour l'étude de l'Antiquité classique

Band: 57 (2011)

Artikel: Himmelssphären und Elemente : zur Übernahme vorislamischer
Vorstellungen vom Aufbau der Welt in die islamische Tradition

Autor: Orthmann, Eva

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-660839

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-660839
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


VI

Eva Orthmann

HIMMELSSPHÄREN UND ELEMENTE:
ZUR ÜBERNAHME VORISLAMISCHER

VORSTELLUNGEN VOM AUFBAU DER WELT IN DIE
ISLAMISCHE TRADITION

Die Naturwissenschaften stellen einen Bereich dar, fur den
sich die arabischen Übersetzer aus dem Griechischen, aber
auch aus anderen Sprachen besonders früh interessiert haben.

Das Spektrum der Naturwissenschaften, die zumeist als die
Wissenschaften von der veränderlichen Substanz definiert
werden1, ist dabei sehr breit. Den meisten Klassifikationen zufolge
zählen Medizin und Alchemie, aber auch Landwirtschaft und
Schifffahrtkunde dazu. Innerhalb der mathematischen
Wissenschaften hingegen finden sich Arithmetik, Geometrie, Musik
und Astronomie.2

Wenn man die verschiedenen Gebiete betrachtet, so fällt
auf, dass ein Thema für sehr viele Wissenschaften interessant
und vor allem relevant ist, nämlich die Lehre von den vier
Qualitäten und den vier Elementen, sowie die damit eng in
Verbindung stehende Lehre der vier Säfte. Die Frage der

Zusammensetzung der Elemente, vor allem die grundsätzliche
Frage, wie Elemente entstehen und ineinander übergehen, ist
wiederum eng verbunden mit der Frage der Zusammensetzung

1 M. SCHRAMM, "Theoretische und praktische Disziplin bei al-Färäbf', in
ZGAIW3 (1986), 1-55, S. 46.

2 A.C. BEITIA, "La classification des sciences chez al-Kindl", in MIDEO 11

(1972), 49-76, S. 52-53, 57, 63; M. Schramm, an. dt. (Anm. 1), 22.



242 EVA ORTHMANN

der Welt, also der Kosmologie und damit auch dem Aufbau
der Sphären. Hierbei ist zu beachten, dass nicht nur die Obere
Welt in Sphären geteilt wurde, sondern auch den Elementen
Sphären zugewiesen wurden, wobei die Erde als Kugel stets

ganz innen zu liegen kam. Die anderen Elemente sind um sie

herum in Sphären angeordnet, gefolgt von den Himmelssphären
bis zu den Fixsternen oder auch darüber hinaus.

Das dieser Kosmologie zugrundeliegende Weltbild wird in
der Literatur als aristotelisches oder ptolemaisches Weltbild
bezeichnet. Dabei wird allerdings häufig zu wenig beachtet,
dass beide Weltbilder nicht deckungsgleich sind.3 Betrachtet

man die kosmologischen Vorstellungen in der Islamischen
Welt, so ist ferner festzustellen, dass neben dem Einfluss antiker

Vorbilder auch iranische und indische Konzeptionen eine
Rolle gespielt haben. Dabei ist es oft: nicht ganz einfach, den

genauen Weg der einzelnen Auffassungen zu ermitteln, da

sowohl im Iran, als auch in Indien in vorislamischer Zeit antike
Weltbilder rezipiert worden sind, und somit eine Vermischung
der Vorstellungen stattgefunden hat.

Im ersten Teil des folgenden Artikels werden antike
Sphärenmodelle vorgestellt. Dabei geht es primär um Aristoteles
und Ptolemaios, aber auch um das Konzept des Welteies.

Ergänzend werden auch iranische Vorstellungen skizziert, wie
sie sich insbesondere im Bundabisn, einer mittelpersischen
Kosmologie, finden. Der zweite Teil des Artikels handelt von
den Sphärenmodellen ausgewählter Astronomen der
Islamischen Welt. Inwieweit diese Kosmologie in philosophischen
und religiösen Texten übernommen bzw. verändert worden ist,
wird in den letzten beiden Abschnitten behandelt.

Ziel ist es zu zeigen, dass die Übernahme des antiken Weltbildes

nicht einheitlich und unhinterfragt geschehen ist.
Vielmehr wurden verschiedene Vorbilder rezipiert und miteinander

verglichen. Nach einer ersten Phase des Kennenlernens

3 L.C. Taub, Ptolemy's Universe. The Natural Philosophical and Ethical
Foundations ofPtolemy's Astronomy (Chicago-LaSalle 1993), 2, 9, 14-17.



HIMMELSSPHÄREN UND ELEMENTE 243

begann dann eine produktive Auseinandersetzung mit den
übernommenen kosmologischen Vorstellungen, und zwar
sowohl auf astronomischer, als auch auf philosophischer und
theologischer Ebene. Diese Auseinandersetzung soll hier
exemplarisch vorgestellt und damit zugleich ein Schlaglicht auf
Übernahmeprozesse im Bereich der Naturwissenschaften insgesamt

geworfen werden.

Sphären in der antike

Aristoteles

Das System homozentrischer Sphären, die alle konzentrisch

um die Erde als Mittelpunkt angeordnet sind, wurde erstmals

von Eudoxos von Knidos formuliert.4 Diese Vorstellung ist
dann von Aristoteles übernommen und zu einem
umfassenden System ausgebaut worden, in dem nicht nur die
Planeten und Himmelskörper sphärisch angeordnet sind,
sondern auch die elementare Welt dergestalt, dass in der Mitte
die Erde als Kugel liegt, gefolgt von Wasser, Luft und Feuer.5

Jenseits des Feuers beginnt die Obere Welt, die aus einem
fünften Element, dem Äther, besteht.6 Außerhalb der
Fixsternsphäre gibt es nichts, weder einen endlichen, noch einen
unendlichen Körper.7

Obgleich die Himmelssphären alle aus demselben Äther
bestehen, ordnet Aristoteles sie hierarchisch, indem er die
äußerste für die reinste und beste hält.8 Umso erstaunlicher

4 J.L.E. DREYER, A History ofAstronomy from Thaies to Kepler. Revised with
a foreword by W.H. STAHL (New York 1953), Kapitel 4, insbes. 89-90.

5 Aristoteles: De Caelo. On the Heavens, with an English Translation by
W.K.C. GUTHRIE, The Loeb Classical Library 338 (London 1960), II, IV + Buch
III und IV; W.K.C. GUTHRIE, ibid., Introduction, XIV.

6 Ibid. I II, III
7 Ibid. I VII.
8 J.L.E. DREYER, op. cit. (Anm. 4), 109-110, Aristoteles, op. cit. (Anm. 5), II,

X, XII, auch Diagramm auf S. 208; XIII-XIV.



244 EVA ORTHMANN

ist es, dass er sich zur Reihenfolge der Planeten zwischen
Mond und Fixsternen nicht eindeutig äußert, sondern zur
Lösung dieser Problematik auf die Mathematiker und
Astronomen verweist.9 Tatsächlich war es in der Antike schwierig,
die Reihenfolge der Planeten zu bestimmen, da sie sich nicht
trigonometrisch berechnen ließ. Ein Problem stellten weniger
Mars, Jupiter und Saturn dar, die man aufgrund der
Unterschiede in ihren Umlaufzeiten einordnete: Saturn galt den
meisten als der am weitesten entfernte, weil er am
langsamsten ist, gefolgt von Jupiter und Mars.10 Die Reihung von
Sonne, Venus und Merkur jedoch, die alle in etwa einem
Jahr den Zodiak durchlaufen, blieb bis in die Zeit von Ptole-
maios umstritten.

Dass Aristoteles zumindest der Sonne eine eindeutige Position

zuweist und sie unmittelbar auf die Sphäre des Mondes
folgen lässt, zeigt sich allerdings an anderer Stelle in De caelo,

wo er von Mond und Sonne als den beiden erdnächsten

Himmelskörpern spricht.11 Vermutlich hat er daher die
erstmals von Anaxagoras postulierte Reihung Mond - Sonne

- Venus - Merkur, die auch Plato im Timaeus angibt, für
plausibel gehalten.12

E W L F C ft 9 3 2| b ###
Elementarsphären Äther

Sphärenmodell nach Aristoteles

Die Sphären waren dabei für Aristoteles nicht nur mathematische

Berechnungsgrößen, sondern materiell gedacht.13 Um

9 Aristoteles, op. cit. (Anm. 5), II x; L.C. Taub, op. cit. (Anm. 3), 107.
10 A. VAN HELDEN, Measuring the Universe. Cosmic Dimensions from

Aristarchus to Halley (Chicago-London 1985), 9; L.C. TaUB, op. cit. (Anm. 3),
105.

11 Aristoteles, op. cit. (Anm. 5), II, XII.
12 J.L.E. Dreyer, op. cit. (Anm. 4), 31, 62, 65, 168.
13 Ibid., 112.



HIMMELSSPHAREN UND ELEMENTE 245

die komplizierten Planetenbewegungen zu erklären, hat er eine
Vielzahl weiterer Sphären angenommen, so dass er auf eine
Gesamtzahl von 55 Sphären kam.14

In der sublunaren Welt hingegen gab es nur vier Sphären,
deren konzentrische Anordnung allerdings ein Problem
aufwarf, denn wenn die Sphäre des Wassers wie eine Kugelschale
um die Erde liegt, müsste doch eigentlich alle Erde von Wasser

bedeckt sein.15 In der Oberen Welt hingegen war es

schwierig, das Leuchten der Sterne und die von ihnen ausgehende

Wärme zu erklären, da es dort ja eigentlich nur Äther
gab, und somit weder Feuer noch Hitze.16 Aristoteles vertritt
die Ansicht, dass Licht und Wärme durch die aufgrund der

Umdrehung der Sphären hervorgerufene Reibung mit der
Luft entstehen - eine Erklärung, die insofern nicht ganz
überzeugt, als es Luft jenseits der Mondsphäre ja eigentlich
auch nicht gibt.17

Beide Probleme haben in den naturphilosophischen Schriften

späterer Denker ihren Niederschlag gefunden.18

Ptolemaios

Im Gegensatz zu Aristoteles war Ptolemaios primär
mathematisch-astronomisch interessiert; er gehört also zu den
Mathematikern, denen Aristoteles die Reihenfolge der
Planeten festzulegen aufgetragen hatte, und hat sich denn auch
tatsächlich intensiv mit dieser Frage beschäftigt. Dafür war

14 Ibid., 113.
15 G. FREUDENTHAL, "(Al-)Chemical Foundations for Cosmological Ideas.

Ibn Slnä on the Geology of an Eternal World", in Physics, Cosmology undAstronomy

1300-1700. Tension and Accomodation, S. UGURU (ed.), (Dordrecht-Boston-London

1991), 47-73, S. 49.
16 Aristoteles, op. cit. (Anm. 5), II 7 S. 177 ff.
17 J.L.E. Dreyer, op cit. (Anm. 4), 110, 120; Aristoteles, op. cit (Anm. 5), II

VII.
18 Zur Frage, warum die Erde nicht ganz mit Wasser bedeckt ist, siehe z.B.

G. Freudenthal, op. cit. (Anm. 15).



246 EVA ORTHMANN

nicht zuletzt ausschlaggebend, dass - anders als in der Zeit
des Aristoteles - inzwischen die Astrologie eine wichtige
Rolle zu spielen begonnen hatte, die für Ptolemaios von
besonderer Bedeutung war. Da die Wirkung der Himmelskörper

nach Ptolemaios unmittelbar in Bezug zu ihrer
Entfernung von Sonne und Mond stand, war es für ihn von großer

Relevanz, die Reihung der Planeten und ihre Distanzen
zu kennen.19

Auch Ptolemaios stand vor der Schwierigkeit, dass er diese

Reihenfolge nicht trigonometrisch über Parallaxen bestimmen

konnte. Er versuchte daher, Eklipsen zu beobachten -
beispielsweise einen Venusdurchgang — was ihm aber nicht
gelang.20 So tat auch er sich schwer mit der Reihung der
Planeten, insbesondere mit der Einordnung der Sonne. Während

er in der Syntaxis21 ihren natürlichen Ort zunächst
zwischen den Planeten, die sich von ihr entfernen, und Venus
und Merkur gesehen hatte,22 hat er in der Hypothesis, die

vollständig nur auf Arabisch erhalten ist, drei mögliche
Positionen für die Sonne angegeben: Erstens, unterhalb aller
Planeten, zweitens oberhalb, und drittens irgendwo in der Mitte.
Welche Position davon korrekt sei, „könne man nicht
bestimmen".23

19 C. Ptolemaeus, Tetrabiblos Buch I und II. Die Hundert Aphorismen. Nach
der von Philipp Melanchthon besorgten und mit einer Vorrede versehenen seltenen

Ausgabe aus dem Jahre 1553. Griechisch und Lateinisch. Ins Deutsche
übertragen von M.E. WINKEL (Berlin [1923]), I 22-25; L.C. Taub, op. cit.
(Anm. 3), 4-5, 132-133.

20 B.R. GOLDSTEIN, "The Arabic Version of Ptolemy's Planetary Hypotheses",

in TAPhS 57 (1967), 3-55, S. 6, 27-28; B.R. Goldstein, "Theory and
Observation in Medieval Astronomy", in Isis 63 (1972), 39-47, S. 43; L.C.TAUB,

op. cit. (Anm. 3), 106, 108-109.
21 Die Syntaxis ist meist besser bekannt unter ihrem aus dem Arabischen

abgeleiteten Namen Almagest.
22 B.R. Goldstein, art. cit. 1967 (Anm. 20), 6-7, 27-28; B.R. Goldstein,

art. cit. 1972 (Anm. 20), 42-43; A. Van Helden, op. cit. (Anm. 10), 20; L.C.
Taub, op. cit. (Anm. 3), 106-107.

23 A. Van Hflden, op. cit. (Anm. 10), 21; L.C. Taub, op. cit. (Anm. 3),
107-108; B.R. Goldstein, art. cit. 1967 (Anm. 20), 6; B.R. Goldstein, art.
cit. 1972 (Anm. 20), 42-43.



HIMMELSSPHÄREN UND ELEMENTE 247

Elemente c 9? ft <? b ##
Sublunare Welt Obere Welt

Ptolemaios: Die Reihenfolge der Planeten in der Syntaxis

Elemente <c # Planeten ##
Elemente c Planeten ft ###
Elemente c Planeten ft Planeten ###

Sublunare Welt Obere Welt

Ptolemaios: Die 3 möglichen Positionen der Sonne nach der Hypothesis

Ausgehend von Überlegungen zu den absoluten

Entfernungen der Planeten entwickelte Ptolemaios dann allerdings in
der Hypothesis sein Modell mit der bekannten Reihung der
Planeten. Für dieses Modell setzte er voraus, dass die Sphären
ohne Zwischenraum jeweils direkt aufeinander folgen. Für den
Mond nahm er eine kürzeste Entfernung von 33 Erdradien an,
und eine weiteste von 64 Erdradien, für die Sonne 1160 bzw.
1260 Erdradien. Daraus wiederum leitete er ab, dass beide
nicht direkt aufeinander folgen, sondern zwischen ihnen Platz
für Merkur und Venus ist, und daher diese beiden Sphären
zwischen Mond und Sonne einzuordnen sind.24

Es sei hervorgehoben, dass Ptolemaios keineswegs der erste

war, der diese Reihenfolge postuliert hat. Die Stoiker hatten die
Planeten spätestens seit Diogenes (gest. ca 150 v.) so aufeinander

folgen lassen; vermutlich auch Hipparch (gest. 120 v.), und nach
ihnen andere.25 Dabei dürfte es eine Rolle gespielt haben, dass

die Stoiker der Sonne eine zentrale Rolle als Herz des Universums

zuschrieben - ein Gedanke, der sich ähnlich auch bei

24 A. Van Helden, op. tit. (Anm. 10), 21-23. B.R. Goldstein, art. tit.
(1967) (Anm. 20), 7-9, 28-35; B.R. GOLDSTEIN, art. tit. 1972 (Anm. 20),
42-43; B.R. GOLDSTEIN and N. SWERDLOW, "Planetary Distances and Sizes in
an Anonymous Arabic Treatise Preserved in Bodleian Ms. Marsh 621", in Cen-

taurus 15 (1970-71), 135-170, S. 138-143.
25 J.L.E. Dreyer, op. tit. (Anm. 4), 169.



248 EVA ORTHMANN

Theon, Plutarch und Macrobius findet.26 Wir haben es hier also

nicht mit einer astronomischen, sondern einer philosophischen
Begründung zu tun, die Ptolemaios in der Syntaxis mit seiner

Vorstellung eines natürlichen Ortes der Sonne in der Mitte der
Planeten aufgriff.27 Ein klarer Beweis für die Stellung von Merkur

und Venus unterhalb der Sonne fehlte indes weiterhin, so
dass auch im Mittelalter noch, trotz der Übernahme des ptole-
maischen Modells, die Stellung von Merkur, Venus und Sonne
zueinander als eine offene Frage galt.28

Ebenfalls für Diskussionen sorgte die Frage, ob es jenseits
der Sphäre der Fixsterne eine weitere, gestirnslose Sphäre gibt.
Dieses Problem stellte sich erst seit der Entdeckung der Präzession,

also der langsamen Bewegung der Fixsterne. Schrieb man
auch diese Bewegung der Fixsternsphäre zu, stand man vor der

Schwierigkeit, dass dann diese Sphäre zwei einander entgegengesetzte

Bewegungen ausführen musste.
Ptolemaios löste das Problem in der Syntaxis dahingehend,

dass er den Planeten eine eigenständige Bewegung zuschrieb,
und annahm, dass fur diese himmlischen Bewegungen andere
Gesetze gelten als für die auf der Erde zu beobachtenden.
Daher umfasst sein Modell in der Syntaxis nur die sieben pla-
netaren Sphären sowie die Fixsternsphäre.29

In der Hypothesis hingegen werden die Sphären materiell
vorgestellt,30 was dazu fuhrt, dass Ptolemaios nun eine Art
umfassender Sphäre einfuhrt, die aus Äther besteht, und die für
die tägliche Rotation verantwortlich ist; sie wird auch einfach

26 Ibid., 167-168; R. SlMEK, Erde und Kosmos im Mittelalter. Das Weltbild
vor Kolumbus (München 1992), 19, auch FN 34.

27 A. Van Helden, op. cit. (Anm. 10), 20.
28 B.R. Goldstein, art. cit. 1972 (Anm. 20), 43-45.
29 y.T. LANGERMANN, Ibn al-Haytham's On the Configuration of the World

(New York-London 1990), 11; J. EVANS, "Ptolemy", in N.S. HeTHERINGTON

(ed.), Cosmology. Historical, Literary, Philosophical, Religious, and Scientific
Perspectives (New York-London 1993), 137; G. Saliba, "Early Arabic Critique of
Ptolemaic Cosmology. A Ninth-Century Text on the Motion of the Celestian
Spheres", in JHA 25 (1994), 115-141, S. 121.

30 Y.T. Langermann, op. at. (Anm. 29), 11; L.C. Taub, op. cit. (Anm. 3),
112-115.



HIMMELSSPHAREN UND ELEMENTE 249

als Himmel {samä) bezeichnet. Dazu nimmt er zwischen je
zwei planetaren Sphären ebenfalls eine Atherschale an, die deren

tägliche Rotation gewährleistet.31
Wie aber sieht es mit den elementaren Sphären bei Ptolema-

ios aus? Hierzu finden sich zwei zunächst widersprüchlich
erscheinende Angaben. So heißt es an einer Stelle, dass Merkur
und Mond beide komplexe Bewegungen ausführten aufgrund
ihrer Nachbarschaft zur Luft, deren Natur sie ähnlich seien.32

An anderer Stelle jedoch ist von der Distanz die Rede, welche
die beiden Sphären von Feuer und Mond trennt.33 Offenbar
hat Ptolemaios Luft und Feuer also nicht als zwei getrennte
Sphären betrachtet, sondern zu einer zusammengefasst. Das

gleiche gilt auch für Erde und Wasser.34 Auch wenn sich
Ptolemaios dazu nicht äußert, reduzierte dies die Schwierigkeit, zu
erklären, warum die Erde nicht vollständig von Wasser
umschlossen ist, erheblich. Wir werden dies bei den islamischen
Autoren sehen, die diese Vorstellung aufgreifen.

E/W L/F C Ä Ä $ Ä ft Ä <? Ä ^ A f? A ## Ä

Untere Welt Obere Welt

Ptolemaios Modell in der Hypothesis

Es ist ferner daraufhinzuweisen, dass die Trennung zwischen
Oberer und Unterer Welt bei Ptolemaios nicht so eindeutig
erfolgt wie bei Aristoteles, da bei ihm nicht nur eine Beeinflussung

der Sphären von Mond und Merkur durch diejenige der

31 B.R. Goldstein, art. cit. 1967 (Anm. 20), 42-44, 44 Z 11; Claudn Ptolemaei

opera quae exstant omnia, J.L. HEIBERG et F. BOLL (ed.), Bd. II (Lipsiae 1907), 122-
125; Y.T. Langermann, op. cit. (Anm. 29), 20-21; J. Evans, art. cit. (Anm. 29),
138; G. SALIBA, art. cit.{Anm. 29), 121. Saltba schreibt an anderer Stelle allerdings,
Ptolemaios habe umgekehrt die achte Sphäre fur die tagliche Rotation, und die

neunte für die Präzession verantwortlich gemacht; G. SALIBA, Islamic Science and the

Making ofthe European Renaissance (Cambridge, Mass. [u.a.] 2007), 176.
32 B.R. Goldstein, art. cit. 1967 (Anm. 20), 7, 30; L.C. Taub, op. cit.

(Anm. 3), 111; auch 122-123.
33 B R. Goldstein, art. cit. 1967 (Anm. 20), 7-8, 31.
34 Ibid., 7, 30, 31.



250 EVA ORTHMANN

Luft angenommen wird, sondern vor allem auch die Sterne und
Planeten auf die Untere Welt einwirken.35 Diese Möglichkeit
einer Einflussnahme bildet die Grundlage für die Astrologie.36

Weltei

Obgleich das eben skizzierte Weltbild dominant war, existierte
daneben die Vorstellung der Welt als Weltenei. Diese Vorstellung,

die in ihren Anfängen wahrscheinlich durch vorderorientalische

Vorbilder, und vielleicht auch iranisch beeinflusst war,37

sah die Welt ursprünglich aus einem Ei hervorgehen.38 In der

griechischen Welt wurde diese Vorstellung sehr früh rezipiert
und wirkte dann auf die Ausprägung der ältesten bekannten
griechischen Kosmogonien ein.39 Unter dem Einfluss der Elementenlehre

wurde sie später dergestalt verändert, dass man die vier
Elemente mit bestimmten Teilen eines Eies gleichsetzte; hierbei
fanden sich allerdings unterschiedliche Zuordnungen.40 Die
Weltei-Vorstellung genoss eine gewisse Popularität und stellte

symbolisch die geschützte Abgeschlossenheit des Kosmos dar.41

Iranische Traditionen

In der iranischen Welt hatte zunächst die Vorstellung von
verschiedenen Himmelsschichten vorgeherrscht. Im Älteren

35 J.C. Taub, op at (Anm. 3), 106, 123-125
36 Ibid., 129-130.
37 M.L. WEST, "Ab ovo. Orpheus, Sanchumathon, and the Origins of the

Ionian World Model", m CQ, N.S. 44, 2 (1994), 289-307, S. 290, 303-304;
W. BURKERT, "Iranisches bei Anaximandros", in RhM, Neue Folge 106 (1963),
97-134, S. 126.

38 M.L. West, art at (Anm. 37); R Turcan, "L'ceuf orphique et les qua-
tre dldments" (Martianus Capeila, De Nuptiis, II, 140), in RHR 160 n°l (1961),
11-23.

39 M L. West, art at (Anm. 37), 305-307
40 Vgl. R. SlMEK, op. at (Anm 26), 32-35.
41 Ibid., 35.



HIMMELSSPHAREN UND ELEMENTE 251

Avesta hatte man den Himmel in drei Schichten eingeteilt, den
Sternenhimmel, den Himmel des Mondes und den der Sonne.
Dabei hatte man den Sternenhimmel als der Erde am nächsten

liegend betrachtet. Jenseits vom Himmel der Sonne beginnen
die „endlosen Lichter" und das Paradies.42

Erde Sterne Mond Sonne Endlose Lichter

Himmeisschichten im Alteren Avesta

Im Bundahisn, einem kosmologischen Text aus der späten
Sasanidenzeit, ersetzte man die Himmelsschichten durch
Sphären, beließ die Fixsterne dabei aber weiterhin unten.
Der Fixsternhimmel wurde allerdings geteilt, so dass man
nun eine Sphäre der Fixsterne und eine der unvermischten
Sterne annahm. In letzterer wurde die Milchstraße
angesiedelt. Zwischen Erde und Fixsternsphäre lagen Wind und
Wolken sowie Feuer, nach anderer Uberlieferung aber
auch nur die Wolken.43 Jenseits der Sphäre der Sonne hingegen

siedelte man die Sphäre der Amesa Spentas und darauf
folgend die des Endlosen Lichts mit dem Thron von Ahura
Mazda an. Mit der Reihung Wolken — Fixsterne — unver-
mischte Sterne — Mond — Sonne — Amesa Spentas — Endloses
Licht kam man auf insgesamt sieben Sphären, was mit der

42 A. PANAINO, "Uranographia Iranica I. The Three Heavens in the Zoroas-
tnan Tradition and the Mesopotamian Background", in Au carrefour des

religions Melanges offerts a Ph Gignoux (Bures-sur-Yvette 1995), 205-225, S. 205;
A Tafazzoli, "Asman", in Encyclopaedia Iranica, II (1987), 770-771, C.J
BRUNNER, "Astronomy and Astrology m the Sasanian Period", in Encyclopaedia
Iranica, II (1987), 865; W B. HENNING, "An Astronomical Chapter of the Bun-
dahishn", in JRAS 3 (1942), 229-248, S. 230; W. BURKERT, art cit. (Anm. 37),
106-111 In wieweit diese Vorstellung frühe griechische Konzeptionen beein-
flusst hat, indem sie insbesondere von Anaximander rezipiert worden sein
konnten, wird in der Forschung kontrovers diskutiert A. PANAINO, art at.
(Anm. 42), 209-220, mit vielen weiteren Literaturhinweisen, auch W. BURKERT,

art. cit. (Anm. 37), 103-120.
43 A. PANAINO, art cit (Anm. 42), 206; W.B. HENNING, art cit. (Anm. 42),

230-233, H.W BAILEY, Zoroastrian Problems in the Ninth-Century Books (Oxford
1943,21971), 137-138.



252 EVA ORTHMANN

populären Vorstellung von sieben Himmeln in Einklang zu
bringen war.44

Erde Wolken Fixsterne Un verMond Sonne Amesa Endloses

(Wind, mischte Spentas Licht
Feuer) Sterne Thron

Himmelsschichten im Bundahisn

Sterne, Sonne und Mond kreisen um den Berg Hara, der
180 Fenster im Westen und 180 Fenster im Osten hat, durch
die die Sonne und die übrigen Sterne auf und untergehen.45
Dabei umschließt der Himmel die Erde wie eine Eierschale.

Die untere Hälfte dieses Eies ist mit Wasser gefüllt, auf dem
die Erde schwimmt.46

Während die Vorstellung der unterhalb von Sonne und
Mond angesiedelten Fixsterne höchstens in zwei Gäbir b.

Hayyän zugeschriebenen Texten ihren Niederschlag gefunden
hat,47 ist die Weltei-Vorstellung in die Islamische Welt tradiert
und — wie gleich näher zu zeigen - von einigen Autoren auch
übernommen worden.

Sphären in der Islamischen welt

Astronomische und astrologische Texte gehören zu den
frühesten wissenschaftlichen Texten, die ins Arabische übersetzt

44 A. Panaino, art. cit (Anm. 42), 206-209, A. TAFAZZOLI, art cit. (Anm.
42), 771.

45 A. Tafazzoli, art. cit (Anm. 42), 771, H.W. Bailey, op cit. (Anm. 43),
138-139.

46 H.W. Bailey, op cit. (Anm. 43), 135-136; A. Tafazzoli, art cit. (Anm
42), 771; C.J. Brunner, op. cit. (Anm. 42), 865.

47 F. SEZGIN, Geschichte des arabischen Schrißtums, Bd. VI: Astronomie bis

ca 430 H. (1978), 129-134; Gäbir Ibn Hayyan, "k Ihräg mä fl 1-quwwa ilä-1

fi'l", in P. KRAUS (ed.), Essai sur l'histoire des idees scientifiques dans l'Islam, vol.
I: Textes choisis (Le Caire-Pans 1935), 1-95, S. 33; ders., "k. at-tasrl", ibid.,
392-424, S. 413-414. In beiden Texten finden sich jedoch widersprüchliche
Angaben, so dass mir die Ubersetzung unsicher scheint.



HIMMELSSPHAREN UND ELEMENTE 253

worden sind. Die andken Vorstellungen vom Aufbau der Welt
waren daher zu der Zeit, in der die ersten philosophischen
Schriften in der Islamischen Welt entstanden, bereits bekannt.
Auch die Korankommentatoren waren damit vertraut, so dass

das sphärische Weltbild sowohl im philosophischen, als auch

im religiösen Schriftgut seinen Niederschlag gefunden hat.

Astronomische Schrifien

Zu den ältesten arabischen Schriften zur Astronomie zählen
die Werke von Ya'qüb b. Täriq (gest. um 796), al-Fargänl
(gest. nach 861) und Abü Ma'sar al-Balhl (gest. ca 886).

Vergleicht man die von diesen drei Astronomen verfassten

Schriften, so zeigt sich deutlich, dass die frühen Astronomen von
unterschiedlichen Vorstellungen beeinflusst worden sind. Ein

genauer Vergleich wird allerdings dadurch erschwert, dass ihr
Werk in sehr unterschiedlichem Umfang erhalten ist. Von Yaq'üb
b. Täriq erfahren wir nur aus Fragmenten, das Werk al-Fargänls
ist hingegen weitaus besser bewahrt. Von Abü Masar wiederum
sind zwar einige Schriften erhalten, nicht aber sein Traktat bzw.
seine Traktate über den Aufbau der Welt, so dass man seine

Ansichten hierzu nur aus Zitaten in anderen Quellen kennt.

Ya'qüb b. Täriq

Ya'qüb b. Täriq war einer der frühesten 'abbäsidenzeitlichen
Astronomen. Sein Werk ist insofern von besonderem Interesse,
als es ausdrücklich in einer indischen Tradition steht.48 Die

48 Vgl. Ibn Hibintä, The Complete Book on Astrology Al-Mughnifi ahkäm

al-nujüm, F SEZGIN (ed.), Bd.l (Frankfurt am Main 1987), 25; Al-Blrünl,
Abü'l-Rayhän Muhammad b. Ahmad, "K tahqiq mä hl-Hind min maqüla
maqbüla fi l-'aql 'an mardüla E. SACHAU (ed.) (London 1887). Engl. Ubers.
Alberuni's India An Account of the Religion, Philosophy, Literature, Chronology,
Astronomy, Customs, Laws and Astrology ofIndia about a d 1030 (London 1887),
397; Ubers. II 67; Y.T. Langermann, op cit (Anm. 29), 29; D. PlNGREE, "The
Fragments of the Works of Ya'qüb Ibn Täriq", in JNES 27 (1968), 97-125, S.

97-98; F. Sezgin, op cit (Anm. 47), 124-127.



254 EVA ORTHMANN

meisten der von ihm erhaltenen Passagen finden sich in Zitaten
zweier späterer Astronomen, al-Blrünl und Ihn Hibintä.49 In
Bezug auf die uns interessierende Fragestellung, nämlich die

Zusammensetzung der Sphären, überliefert al-Blrünl eine Tabelle
mit den Entfernungen der Planeten. Auch wenn die Parameter
sich nur zum Teil mit indischen Vorbildern in Deckung bringen
lassen, lässt sich doch eine Abhängigkeit von zig as-Sindhind
erkennen, einem in Sanskrit verfassten astronomischen Werk, das

um 770 n. Chr. als Geschenk nach Baghdad gekommen ist.50

Die Reihung der Planeten entspricht der Folge, die auch Pto-
lemaios in der Hypothesis vorgenommen hat; die weiteste Distanz,
die Ya'qüb b. Täriq angibt, ist diejenige zum äußeren Radius der

Fixsternsphäre, bei ihm als falak al-burüg, also eigentlich
Tierkreissphäre, bezeichnet.51 Ya'qüb b. Täriq hat jenseits der

Fixsternsphäre olfenbar keine weitere Sphäre angenommen; jedenfalls

wird eine solche in den erhaltenen Fragmenten nicht erwähnt.
Stattdessen ist davon die Rede, dass Gott in der Tierkreissphäre
sieben planetare Sphären, die in ihrer Natur der Tierkreissphäre
entsprechen, erschaffen habe, eine in die andere geschachtelt.52
Für diese Sphären gibt Ya'qüb b. Täriq ihre jeweilige Dicke an.53

Die Tierkreissphäre ist für die tägliche Bewegung von Ost nach
West verantwortlich und bewege dabei die planetaren Sphären
mit, die sich nicht drehen und sich nicht bewegen.54 Die planetaren

Bewegungen wiederum werden durch innerhalb dieser

Hauptsphären vorhandene weitere Sphären bewirkt.55

Der bis hier skizzierte Weltaufbau entspricht im Wesentlichen

dem, den wir auch aus der Spätantike kennen. Ein
markanter Unterschied zeigt sich jedoch, sobald man die Angaben

49 F. SEZGIN, op. cit. (Anm. 47) 125-127; Y.T. LANGERMANN, op. cit. (Anm.
29), 29; zu den Fragmenten bei Al-Blrünl siehe D. PlNGREE, art. dt. (Anm. 48).

50 D. PlNGREE, art. dt. (Anm. 48), passim.
51 Ibid., 106-107; Al-Blrünl, op. dt. (Anm. 48), 398-400; Übers. Bd. II, 68.
52 Ibn Hibintä, op. dt. (Anm. 48), I 26; Y.T. LANGERMANN, op. dt. (Anm.

29), 29.
53 Ibn Hibintä, op. dt. (Anm. 48), I 26-28.
54 Ibid., I 26.
55 Ibid., I 28.



HIMMELSSPHÄREN UND ELEMENTE 255

zu den Elementen und dem Aufbau der sublunaren Welt
betrachtet.

So bestehen Ya'qüb b. Täriq zufolge die Tierkreissphäre und
demzufolge auch die planetaren Sphären aus Wasser, Feuer
und Luft - eine Meinung, die ein späterer Kommentator in der
Handschrift des Ibn Hibintä-Textes fur unsinnig erklärt hat.56

Der Äther hingegen wird bei Ya'qüb b. Täriq zumindest in den
erhaltenen Fragmenten überhaupt nicht erwähnt. Dafür ist der
Raum zwischen der Innenseite der Sphäre des Mondes und der
Erdoberfläche, für den eine Dicke von 36.950 Farsangen
angegeben wird, Ya'qüb b. Täriq zufolge ganz mit Luft gefüllt.57

In diesem Luftraum befindet sich die Erde wie ein Dotter
im Inneren eines Eies.58 Wie oben gesehen, könnte diese

Vorstellung sowohl aus der Antike übernommen sein, als auch —

was bei Ya'qüb b. Täriq aufgrund der östlichen Provenienz seiner

übrigen Angaben näher liegt — der vorislamischen iranischen

Kosmologie entstammen. Unklar bleibt, welche weiteren
Gleichsetzungen dabei vorgenommen werden, ob also

beispielsweise die Luft mit dem Eiweiß und die Sphäre des

Mondes mit der Schale verglichen wird.

Erde Luft c ¥ ft c? 2| h ###
Feuer, Wasser, Luft

Dotter Eiweiss? Eierschale?

Aufbau der Welt nach Ya'qüb b. Tariq

Al-Fargam

Anders als Ya'qüb b. Täriq steht al-Fargänl sehr viel stärker
in der Tradition von Ptolemaios.59 Seine Schrift über die
Sternkunde ist das kitab gawämi 'ilm an-nugüm wa usül al-harakät

56 Ibid., I 25.
57 Ibid., I 27.
58 Ibid., I 26.
59 F. Sezgin, op. cit. (Anm. 47), 149.



256 EVA ORTHMANN

as-samawiyya, das „Buch über die Gesamtheit der Sternkunde
und die Grundlagen der Himmelsbewegungen".

Uber den Aufbau der Welt äußert er sich vor allem im
zwölften Kapitel,60 gibt auch dort allerdings nur eine sehr

knappe Beschreibung der Sphären. In der Reihenfolge der

Sphären folgt er Ptolemaios; als äußerste Sphäre wird diejenige
der Fixsterne genannt, für die auch er die Bezeichnung
Tierkreissphäre ifalak al-burüg) verwendet.61 Die Sphären werden
als ineinander liegend beschrieben. Allerdings betrachtet al-

Fargänl die Sphären nicht als konzentrisch, sondern nimmt
nur für Erde und Fixsternsphäre einen gemeinsamen Mittelpunkt

an, wohingegen die Mittelpunkte der übrigen Sphären
außerhalb davon liegen.62 Eine neunte Sphäre erwähnt al-Far-

gänl zumindest in diesem Kapitel nicht.
Etwas verwirrend ist, dass al-Fargäni für die tägliche Rotation

an einer Stelle den Himmel (samä) verantwortlich
macht,63 an anderer Stelle jedoch die Tierkreissphäre.64 Man
könnte daraus folgern, dass al-Fargäni die Begriffe Himmel
und Tierkreissphäre synonym verwendet. Dass der Himmel bei
ihm in Tierkreiszeichen und Gradzahlen eingeteilt ist, leistet
dieser Vermutung weiter Vorschub.65

Dem widerspricht jedoch, dass al-Fargäni an anderer Stelle die

Tierkreissphäre explizit nur für eine Bewegung zuständig erklärt,
nämlich die Präzession, nicht aber die tägliche Rotation.66 Ich
halte es daher für möglich, dass al-Fargäni mit dem Begriff Himmel

doch eine neunte Sphäre bezeichnet. Die Tierkreiszeichen
und Gradzahlen wären folglich losgelöst von den für die jeweiligen

Tierkreiszeichen namengebenden Fixsternen als eine Unter-

60 Vgl. auch Y.T. Langermann, op at (Anm 29), 27-28
61 Y. UNAT, El-Fergäni The Elements ofAstronomy. TextualAnalysis, Tranla-

tion into Turkish, Critical Edition and Facsimile (Cambridge, Mass. 1998), £0-£l
62 Ibid., £1.
63 Ibid., 1A-1R
64 Ibid., £.1.
65 Ibid., 18-r..
66 Ibid., £8-0.



HIMMELSSPHAREN UND ELEMENTE 257

teilung des Himmelsglobus zu sehen.67 Man könnte hierin dann
eine Weiterfuhrung der Annahme einer die achte Sphäre
umfassenden Äthersphäre sehen, wie sie Ptolemaios in der Hypothesis

geäußert hatte, denn diese Athersphäre, die bei Ptolemaios in

genau der gleichen Weise dazu gedacht war, die Fixsternsphäre
zu bewegen und ihre tägliche Rotation zu bewirken, wird zumindest

in der arabischen Fassung ebenfalls als Himmel (samä)
bezeichnet.68

Dass al-Fargänl mit dem Begriff Himmel nicht ganz präzise
umgeht, zeigt sich, wenn man seine wenigen Angaben zum
Aufbau der sublunaren Welt betrachtet. Hierzu äußert er nämlich,

dass die Erde komplett von der Luft umfasst wird, und
diese vom Himmel — und nicht etwa vom Feuer oder der Sphäre
des Mondes.69 Mit Himmel sind an dieser Stelle also offenbar
alle Oberen Sphären gemeint. - Genau wie bei Ya'qüb b. Täriq
werden Wasser und Feuer bei al-Fargänl nicht erwähnt,
stattdessen wird die Erde von Luft und diese wiederum von der
Oberen Welt umgeben gedacht. Auch wenn al-Fargänl keinen

Vergleich mit einem Ei vornimmt, so lässt sich an seinem Aufbau

der Sublunaren Welt doch erkennen, dass er neben Ptolemaios

auch andere Vorstellungen gekannt und rezipiert hat.

Erde Luft a $ -ö d 3| f? ### Himmel?

Himmel

Spharenmodell nach al-Fargam

Abu Ma'sar al-Balhi

Von Abü Ma'sar al-Balhi (gest. 9.3.886)70 stammt ebenfalls
mindestens eine Schrift über die Zusammensetzung der Welt.

67 Siehe hierzu beispielsweise K. VON STUCKRAD, Geschichte der Astrologie
(München 2003), 21, 66.

68 B.R. Goldstein, art cit. 1967 (Anm. 20), 44.
69 Y. Unat, op. cit. (Anm. 61), 1A
70 F. SEZGIN, op cit. (Anm. 47), 156-157; R. LEMAY (ed.), Abü Ma'sar al-

Balhl [Albumasar], Liber introductoru matoris ad scientiam judiciorum astrorum



258 EVA ORTHMANN

Während Ibn an-Nadlm im „Katalog" (Fihrist) den Titel eines

Buches namens „Buch über die Gestalt der Sphäre und die
Unterschiede in ihren Aufgängen" (k. hai'at al-falak wa ihtiläf
tuluihi) erwähnt - ohne jedoch näher auf dessen Inhalt
einzugehen,71 wird bei Ibn Rusta aus dem Buch über die Sphären

und die Zusammensetzung des Himmels [k. al-afläk wa
tarkib as-samä) von Abü Ma'sar zitiert.72 Möglicherweise handelt

es sich um das gleiche Werk.
In den von Ibn Rusta überlieferten Angaben geht Abü

Ma'sar ausfuhrlich auf die Distanzen der Planeten ein, woraus
sich auch ihre Reihenfolge ergibt. Wie viele himmlische Sphären

es gibt, wird nicht gesagt; auch bei Abü Ma'sar wird neben
Sternen und Sphären, die um die Erde kreisen, jedoch der
Himmel erwähnt.73 Ob er mit der Fixsternsphäre identisch ist,
oder aber — ähnlich wie bei Ptolemaios und vermutlich al-Far-

gänl — jenseits davon gedacht ist, geht aus den erhaltenen

Passagen nicht eindeutig hervor.
Als einziger der bisher genannten Astronomen bringt Abü

Ma'sar - genau wie Ptolemaios - Erde und Wasser bzw. Luft
und Feuer in je einer Sphäre unter.74 Da er sich obendrein
ausdrücklich auf das ptolemaische Modell bezieht,75 liegt die

Vermutung nahe, dass sein Modell exakt dem griechischen
Vorbild entsprach, und folglich wahrscheinlich auch eine

neunte Himmelssphäre besaß. Ein wenig überrascht, dass

ausgerechnet Abü Ma'sar, der ursprünglich in einer östlichen
Tradition aufgewachsen und ausgebildet worden war, keine

Kitäb al-mudhal al-kabir ild 'ilm ahkäm an-nugüm, 9 Bde (Napoli 1995-1996).
1-49 (=Great Introduction); K. YAMAMOTO, C. BURNETT (ed./trans.), Abü
Ma'sar on HistoricalAstrology. The Book ofReligions and Dynasties, 2 Bde (Leiden
2000), I, XIII-XIV; D. PlNGREE, "Abü Malar DSB I (New York 1970), 36-37.

71 Ibn an-Nadlm, Muhammad Ibn-Ishäq, Kitäb al-Fihrist; mit Anmerkungen

hrsg. von G. Flügel, J. Roediger und A. Muller (Bairüt 1966, Nachdruck

der Ausgabe Leipzig 1871-1872), 277.
72 Ibn Rusta, Abü 'All Ahmad b. 'Umar, K. A'läq an-naflsa, (Lugduni

Batavorum 1892), 17.
73 Ibid., 17-
74 Ibid., 18.
75 Ibid., 17, Z 11.



HIMMELSSPHAREN UND ELEMENTE 259

Vermischung beider Traditionen vornimmt, sondern in seinen
Schriften zum Aufbau der Welt ganz in Abhängigkeit von
Ptolemaios steht.76

E/W L/F c d a| b ### Himmel

Sublunare Welt Obere Welt

Aufbau der Welt nach Abü Ma'sar al-Balhl

Das bei al-Fargänl und Abü Ma'sar anzunehmende Modell
vom Aufbau der Welt mit neun himmlischen Sphären fand im
Bereich der Astronomie starke Verbreitung. Schon sehr früh in
der Geschichte der Islamischen Astronomie rief es jedoch auch

Widerspruch hervor, wie ein Fragment aus einer im 9. Jh ver-
fassten Schrift von Muhammad b. Müsä b. Säkir zeigt, der sich

gegen die Existenz einer neunten Sphäre aussprach.77

Al-Mas'üdi

Im zehnten und elften Jahrhundert ging die Diskussion
darum, wie viele Sphären es gibt, und wie diese aussehen, weiter.

Sie zeigt sich beispielsweise bei al-Mas'üdl (gest. 957), der,
obwohl kein Astronom, insofern in diesem Kontext interessant
ist, als er sowohl in den „Goldwäschen" (.Murüg ad-Dahab)7%,
als auch im „Buch der Ermahnung und der Kontrolle" (k. at-
tanbih wa l-isräf)7Q> auf den Aufbau der Welt und der Sphären
eingeht. Dabei zeigt er sich zum einen gut informiert über die
Diskussionen darüber, ob die Planeten und die Sphären der
Oberen Welt aus den sublunaren Elementen, oder aber einem

76 R. LEMAY, op. cit. (Anm. 70), insbes. 34-35. Die Vorstellung von jeweils
zwischen die einzelnen planetaren Sphären eingeschobenen Atherspharen hatte
Ptolemaios selbst wieder verworfen.

77 G. Saliba, art. cit. 1994 (Anm. 29).
78 Mas'üdl, Abu-'l-Hasan 'All Ibn-al-Husain Ibn-'All, Murüg ad-dahab

wa-ma'ädm al-gauhar, Ch. Barbier DE Meynard, Ch. PELLAT (ed.) (Nachdruck
Bayrüt 1966-1979).

79 Mas'üdl, Abu-'l-Hasan 'All Ibn-al-Husain Ibn-'All, K. at-tanbih wa l-isräf,
M.J. De Goeje (Hg.) (Lugduni Batavorum 1894).



260 EVA ORTHMANN

fünften Element bestehen,80 und kennt zum anderen auch Pto-
lemaios' Schwierigkeiten in Bezug auf die Positionierung der
Sonne.81 Während al-Mas udl in den Murüg von neun Sphären
spricht,82 ist in seinem k. at-Tanbib sogar von zehn Sphären die
Rede.83 Auf diese Zahl kommt er, indem er jenseits von
Fixsternsphäre und Tierkreissphäre noch eine weitere Sphäre
annimmt, den falak al-istiwa, welche die Sphäre der Tierkreiszeichen

umfasse und bewege. Da diese zehnte Sphäre allerdings,
so fährt er fort, das gleiche Zentrum und die gleichen Pole habe

wie die neunte Sphäre, würde sie von vielen mit der neunten
zusammen als eine Einheit betrachtet. Leider erwähnt Mas udl
die Funktion dieser zehnten Sphäre nicht, und gibt auch nicht
an, wer die Existenz einer solchen zehnten Sphäre postuliert. Da
sich in astronomischen Schriften hierzu keine Angaben finden,
ist anzunehmen, dass er eher von philosophisch-theologischen
Schriften beeinflusst ist.84 Hierauf könnte der für diese zehnte

Sphäre gewählte Name falak al-istiwa verweisen, der vermutlich

nicht von der Bezeichnung für den Äquator hatt al-
istiwä), sondern vom Verb istawä herzuleiten ist, mit dem das

Sitzen Gottes auf seinem Thron bezeichnet wird.85

al-Birüm

Von einer dem unbewegten Beweger zugeschriebenen Sphäre
ist auch in den Schriften al-Blrünls (gest. 1048) die Rede - hier
allerdings ist es die neunte, und nicht die zehnte Sphäre, die als

möglicher Ort Gottes gedacht wird. Eine kurze und prägnante

80 Ibid., 8.
81 Ibid., 12-13.
82 Mas'üdl, op. af.(Anm. 78), 102-103.
83 Mas'üdl, op cit. (Anm. 79), 9-10.
84 Eine ahnliche Ausweitung der Zahl der Sphären gab es auch in Europa:

R. SlMEK, op. cit. (Anm. 26), 19-22, siehe vor allem auch Abb. 2.
85 J. Van ESS, "Le Mi'räg et la vision de dieu dans les Premieres speculations

theologiques en Islam", in M.A. AmiR-MoeZZI (ed.), Le Voyage imtiatique en
terre d'Islam. Ascensions celestes et itineraires spirituels (Louvain-Paris 1996),
27-56, S. 35-45.



HIMMELSSPHÄREN UND ELEMENTE 261

Darstellung des Kosmos, wie al-Blrünl ihn sich vorstellt, findet
sich in seinen Erläuterungen zu den Grundlagen der
Sternkunde (k. at-Tafljtm li-awä'il sinä'at at-tanglm). Im dritten
Kapitel Über die Gestalt von Himmel und Erde beschreibt er die

Sphären als acht Kugelschalen, von denen eine die andere

umschließe, wobei die der Erde nächste Sphäre die des Mondes
sei.86 Einige nehmen, so al-Blrünl, eine neunte Sphäre an, die
stillstehe, und die von den Indern barahmande genannt werde.
Ihre Funktion bestehe darin, den ersten Beweger nicht selbst

bewegt sein zu lassen, sondern in Stillstand. Al-Blrünl verwirft
diesen Gedanken allerdings, und zwar vor allem deshalb, weil
der erste Beweger körperlos sei, und daher auch keine Sphäre
brauche.87 So kommt er also zu einem System mit acht Sphären.

In gewisser Weise ist hier also die bei al-Mas'üdl erwähnte
Diskussion eine Sphäre nach vorne verlagert worden, und
kreist nicht um die Existenz einer zehnten, sondern einer neunten

Sphäre. Dies ist insofern überraschend, als die neunte
Sphäre von den bisher zitierten Astronomen dazu benötigt
wurde, um die tägliche Rotation zu erklären - und folglich
gerade nicht stillstehend gedacht war.

Interessant ist auch, was al-Blrünl zu den sublunaren Sphären

schreibt: die Erde ist für ihn kugelförmig, aber nicht eben,
weshalb sie auch nicht komplett von Wasser umschlossen wird,
sondern Teile von ihr sichtbar sind. Weil sie so stark
durchmischt sind, siedelt er Erde und Wasser in derselben Sphäre an.
Luft und Feuer hingegen weist er zwei Sphären zu, erst Luft,
und dann oberhalb von ihr Feuer. Die Sphäre des Feuers ist
allerdings nicht ganz rund und an den Polen fast nicht vorhanden,

was daran liege, dass das Feuer durch Reibung entsteht, es

an den Polen aber fast keine Reibung gebe. Daher entstehe

86 Al-Blrünl, Abü'l-Rayhän Muhammad b. Ahmad, al- Tafhim ll-avä'il sinä'at
al-tanjlm, Humä'I, Jaläl al-Dln (ed.) (Tihrän 1316-8sh.), 56-57; Al-Blrünl,
Abü'l-Rayhän Muhammad b. Ahmad, The Book ofInstruction in the Elements of
the Art ofAstrology: Written in Ghaznah 1029 A.D.; reproduced from Brit. Mus.
MS. Or. 8349, trans. R.R. Wright (London 1934), §120-121 S. 43-44.

87 Ibid. 57-58; ibid. §122 S. 44-45.



262 EVA ORTHMANN

dort auch weitaus weniger Feuer, so dass die Sphäre des Feuers

an den Polen eben viel dünner sei.88 Auch wenn al-Blrünl es

selbst nicht formuliert - die Form, die dadurch entsteht, ist die
eines in der Sphäre des Feuers aufgehängten Eies, bei dem die
Sphäre von Wasser und Erde den Dotter, und die Sphäre der
Luft das Eiweiß bildet. Möglicherweise wollte al-Blrünl die
Weltei-Vorstellung also auf eine wissenschaftliche Grundlage
stellen oder war zumindest von dieser Vorstellung beeinflusst.

Ganz kurz geht al-Blrünl auch zu Beginn des Kanon (Qänün)
auf die Frage des Aufbaus der Welt ein; hieraus lässt sich ergänzend

entnehmen, dass er in der Oberen Welt den Äther ansiedelt.

Auch in den Qänün wird noch einmal klar, dass es für
al-Blrünl nur acht Sphären gibt; interessant ist hier, dass er,
wie bereits im Taßim angedeutet, eine enge Beziehung
zwischen Glaubensüberzeugungen und der Frage, wie die Welt
aufgebaut ist, sieht - eine Diskussion, aus der er sich offenbar
nach Möglichkeit heraushalten wollte.89 Als Astronom war er
primär daran interessiert, eine möglichst exakte Beschreibung
der Elimmeisbewegungen zu liefern. Dass er der Sonne
dennoch eine herausragende Position zuweist, und sie als König
bezeichnet, könnte seinen astrologischen Neigungen geschuldet

sein.90

Zuletzt erwähnt sei noch das astronomische Werk eines
unbekannten Autors, von dem lediglich bekannt ist, dass es vor
1272/73 entstanden ist. Es ist insofern höchst bemerkenswert,
als es eine Frage wieder aufgreift, die seit der Hypothesis nicht
mehr diskutiert worden war, nämlich diejenige nach der
relativen Position von Merkur, Venus und Sonne. Indem der

anonyme Astronom die Berechnungen von Ptolemaios überprüft,
kommt er zu dem Ergebnis, dass zwischen Mond und Sonne

nur Platz für Merkur ist, nicht aber für die Venus. So findet

88 Ibtd. 58-59; ibid. §124 S. 45-46.
85 Al-Blrünl, Abü'i-Rayhän Muhammad b. Ahmad, Kitäb al-Qänün

al-Mas'üdi suhhaha 'an an-nusah al-qadima al-maügüda ß'l-makätib as-sahira,
Bd. I-III (Haldäräbäd ad-Däkkan 1373 h. - 1375 h. [1954-1956]), I 22-23.

90 Ibid., I 23-24.



HIMMELSSPHÄREN UND ELEMENTE 263

sich bei ihm die Venus jenseits der Sphäre der Sonne angesiedelt

- eine Annahme, die von späteren Astronomen aufgegriffen

wurde, so dass auch im 14. Jh noch über die Position von
Merkur und Venus Unsicherheit bestand.91

Philosophische Schrißen

Die Debatten der Astronomen um den Aufbau der Welt
sind nicht ohne Rückwirkung auf die Philosophie geblieben.
In der Ausarbeitung ihrer kosmologischen Vorstellungen haben
die Philosophen Rücksicht auf die astronomischen Konzepte

genommen. Dies ist insofern nicht verwunderlich, als gerade in
der Naturphilosophie eine starke Abhängigkeit von Aristoteles
bestand. Die Schriften der frühen Astronomen ließen sich hiermit

gut in Einklang bringen. Als problematisch erwiesen sich
daher erst die Schriften späterer Astronomen, die das aristote-
lisch-ptolemaische System in Frage stellten, die uns hier aber
nicht mehr beschäftigen sollen.92

al-Kindi

Der in Hinsicht auf seine Beschäftigung mit Astronomie
interessanteste und zugleich früheste Philosoph, der hier Erwähnung

finden soll, ist al-Kindi (gest. 873).93 Er nimmt insofern
eine besondere Stellung ein, als er sich selbst eingehend mit
Naturwissenschaften, und dabei insbesondere mit Astronomie
und Astrologie befasst hat.94 Seine Vorstellungen zum Aufbau
der Welt sind vor allem in seinen meteorologischen Schriften,

91 B.R. Goldstein, art. ctt. 1970-71 (Anm. 24), 135-137, 143-146; ders.,
"Some Medieval Reports of Venus and Mercury Transits", in Centaurus 14

(1969), 49-59, S. 52-54.
92 Siehe dazu ausfuhrlich G. SALIBA, op. ctt. 2007 (Anm. 31), Kapitel 5.
93 Zu seinem Leben und Werk siehe beispielsweise P. ADAMSON, Al-Kindi

(Oxford 2007), 3-20.
94 Ibid., 7-8, Kapitel 7, 8; Ihn an-Nadlm, op. ctt (Anm. 71), 255, 257-258.



264 EVA ORTHMANN

aber auch in seinen Werken zur Musik sowie in einigen kosmo-
logischen Traktaten (rasä'il) überliefert.95

Die meisten und ausführlichsten Informationen zu den
Sphären finden sich in zwei nur auf Latein und Hebräisch
erhaltenen Schriften zur Meteorologie, in denen al-Kindl von
insgesamt neun Sphären spricht. Damit meint er allerdings
ausdrücklich nicht nur die himmlischen, sondern auch die sub-
lunaren, elementaren Sphären.96

Die erste Sphäre ist diesem Text zufolge für al-Kindl die
Sphäre von Erde und Wasser. Beide Elemente seien, so al-

Kindl, nicht voneinander zu trennen, da beide kalt und schwer
sind. Ihre Bewegung sei auf das Zentrum gerichtet. Sie seien
auch nicht messbar, was in diesem Zusammenhang vermutlich
die Möglichkeit meint, die Dicke der Sphäre zu bestimmen,
ein Unterfangen, das - wie wir bereits gesehen haben - in den
astronomischen Schriften eine durchaus wichtige Rolle gespielt
hat.97 Während man für die planetaren Sphären eine Dicke
feststellen könne, und sie klar voneinander scheiden, sei dies

für Erde und Wasser nicht möglich. Auch die Elemente Luft
und Feuer teilen sich bei al-Kindl eine Sphäre. Wiederum hei-
sst es, sie lassen sich aufgrund ihrer gemeinsamen Qualität, der
Hitze, nicht voneinander trennen. Die Hitze wiederum würde
ihnen Leichtigkeit verleihen, was zu einer Bewegung vom
Zentrum in Richtung der allumfassenden Sphäre führe.98 Zusam-
mengefasst haben die sublunaren Elemente also zwei

Richtungen bzw. Bewegungen: hin zum Zentrum und weg vom
Zentrum. Die Konsequenz, die Elemente auch nur in zwei
Sphären anzusiedeln, zieht al-Kindl allerdings nicht in allen
seinen Schriften, sondern weist in seiner „Abhandlung über die

95 P. Adamson, op cit. (Anm. 93), 173-174
96 G. Bos and C BURNETT (ed.), Saentific Weather Forecasting in the Middle

Ages The Writings ofAl-Kindi Studies, Editions, and Translations of theArabic,
Hebrew and Latin Texts (London-New York 2000), 245-246.

97 Ibid., 245.
98 Ibid., 245; Al-Kindl, Rasä'ilal-Falsafiyya, 'Abü Rlda, Muhammad 'Abd-al-

Hadi (Hg.), 2 Bde (Misr 1950-1953), I 259, II 26, 40-45, 93-94; P. Adamson,
op. cit (Anm. 93), 181.



HIMMELSSPHAREN UND ELEMENTE 265

Naheliegende Wirkursache" (al-ibäna 'an al-'illa al-fä'ila al-
qanba li-l kaun wa l-fasäd) Feuer und Luft zwei verschiedene

Sphären zu, während Erde und Wasser sich auch dort eine

Sphäre teilen." In anderen Abhandlungen erhalten sogar auch
Erde und Wasser getrennte Sphären.100

Dem Mond weist al-Kindl in seinem meteorologischen Text
die dritte Sphäre zu, und die vierte Venus und Merkur
zusammen.101 Die Schwierigkeit, die Position dieser beiden Planeten

zu bestimmen, hat ihren Niederschlag also auch bei al-Kindl
gefunden. Al-Kindl schlägt hier eine neue und originelle
Lösung für dieses Problem vor, indem er Merkur und Venus in
einer einzigen Sphäre anordnet. Dieses Modell ist meines Wissens

isoliert geblieben, und wird auch von al-Kindl selbst nur
in seinem meteorologischen Traktat erwähnt. - Die weitere
Reihung der Sphären bei al-Kindl ist nicht auffällig, in der
fünften Sphäre folgt die Sonne, dann Mars, Jupiter und Saturn
und zuletzt die Fixsternsphäre. Eine zusätzliche Sphäre jenseits
der Fixsterne nimmt al-Kindl nicht an.

EAW L/F c <? b ###
Sublunare Welt Obere Welt

Aufbau der Welt nach al-Kindl

Während die weitere Reihung also nicht bemerkenswert ist,
lohnt es, näher zu betrachten, was al-Kindl über die Sonne
schreibt: Sie ist in der Mitte der Sphären, vier liegen darunter,
und vier liegen darüber.102 Sie ist wie die Seele, die die

Bewegungen verursacht.103 Jede einzelne Sphäre wird mit bestimmten

Elementen in Verbindung gebracht,104 die Sonne aber stelle

große, „sonnenartige" Dinge zur Verfügung, wie Königtum,

99 Al-Kindl, op. at. (Anm. 98), 220-221.
100 Ibid., II 43-44, auch 48-53; P. Adamson, op. at. (Anm. 93), 182.
101 G. Bos and C. BURNETT, op. at. (Anm. 96), 245-246.
102 G. Bos and C. BURNETT, op. at. (Anm. 96), 246.
103 Ibid.., 246-47.
104 Ibid., 247-49.



266 EVA ORTHMANN

Herrschaft und Ruhm, eben weil sie in der Mitte der Sphären
hege, so dass eine Hälfte der Sphären über ihr, und die andere

unter ihr hegt Sie steht wie der Konig in der Mitte seinen
Volkes und seiner Armee und seines Landes, das er beherrscht.105

Die Bewegungen der unteren Planeten stehen in Beziehung zu
ihren Bewegungen, sie erhalten ihr Licht von ihr, so wie die
Leute Macht und Mut durch den Konig erhalten Sie

entspricht einem Großen Konig, wohingegen der Mond ein kleiner

Konig sei. Mars hingegen rufe Gewalt gegen den Konig
hervor. Jupiter aber stimme mit Sonne und Mond uberein und
stehe daher in Einklang mit den königlichen Angelegenheiten;
er wird den Beamten und Vertretern des Rechts zugeordnet,
und helfe dem Konig 106

Uberraschenderweise schreibt al-Kindl an anderer Stelle, die
Sonne sei der uns nächste Himmelskörper, sogar naher als der
Mond Dabei ist al-Kindl indes sehr wohl bewusst, dass die
Distanz des Mondes zur Erde wesentlich geringer ist als die

von Erde und Sonne. Mit Nahe meint er an dieser Stelle eine
Art Mittelwert zwischen Distanz und Große, aus der sich dann
fur ihn offenbar die Wirkmachtigkeit bzw Einflussnahme des

Planeten auf das irdische Geschehen ergibt.107
Wir sehen hier, wie die Spharenlehre unmittelbar in ein

astrologisches Weltbild ubergeht. Dies ist bei Ptolemaios
schon angelegt, weil er den Einfluss der einzelnen Planeten in
Abhängigkeit von ihrer Distanz zur sublunaren Welt sah -
insofern war also auch fur Ptolemaios die Spharenlehre mit
der Astrologie eng verbunden Al-Kindl geht allerdings einen
Schritt weiter, indem er die Charakteristika der Planeten und
ihren spezifischen Wirkungsbereich ebenfalls aus dem
sphärischen Aufbau und ihrer jeweiligen Position ableitet Man
wird hierin eine enge Verbindung zu al-Kindls Versuch sehen

105 Ibtd, 249
106 Ibtd, 249-50
107 Al-Kindl, op cit (Anm 98), I 227-228 Zu den anderen Planeten äußert er

sich in diesem Kontext leider nicht, in Rasä ll II, 119 120 werden immerhin noch
einmal Sonne, Mond und Saturn in ihrem Verhältnis zueinander beschrieben



HIMMELSSPHAREN UND ELEMENTE 267

dürfen, die Astrologie zu erklären und ihr eine philosophische
bzw. naturwissenschaftliche Grundlage zu verschaffen, ganz
ähnlich, wie es Abü Ma'sar auch getan hat.108

Intellektenlehre

Auch wenn sich die späteren Philosophen nicht so intensiv
mit Astronomie auseinandergesetzt haben, wie al-Kindl das

getan hat, spielt der Aufbau der Sphären in ihren Schriften
dennoch eine Rolle. Dies zeigt sich insbesondere in der sogenannten
Intellektenlehre, die in der Islamischen Welt erstmals von al-
Färäbl (gest. 950) formuliert worden ist. Dieser Lehre liegt die

Vorstellung eines von Gott ausgehenden Emanationsprozesses
zugrunde. Indem Gott sich selbst denkt, geht aus ihm der Erste
Intellekt hervor. Der Erste Intellekt wiederum erkennt Gott,
was zur Entstehung des Zweiten Intellekts führt. Er erkennt
aber auch sich selbst, und setzt damit die Entstehung des Kosmos

in Gang, denn aus diesem Denkprozess resultiert die äußerste,

gestirnslose Himmelssphäre. Aus dem Zweiten Intellekt
gehen der Dritte Intellekt und die Fixsternsphare hervor, und so

weiter, bis hin zum Zehnten Intellekt, der die gesamte Sublu-
nare Welt entstehen lässt. Intellektenlehre und kosmische

Ordnung sind also unmittelbar miteinander verbunden, wobei al-
Färäbl sich offenbar an dem astronomischen Modell, das eine

neunte gestirnslose Sphäre voraussetzt, orientiert hat.109

Das Emanationsmodell sowie die Verbindung von Intellekten

und Sphären hat in der Philosophie der Islamischen Welt
fortan eine wichtige Rolle gespielt. Es ist vielfach beschrieben,

108 P. ADAMSON, "Abü Ma'sar, al-Kindl and the Philosophical Defense of
Astrology", in RPhTM 69 (2002), 245-270, insbes. 253-260

105 Al-Färäbi, Abü-Nasr Muhammad Ibn-Muhammad, Al-Farabi on the Perfect

State, A revised text with introduction, translation, and commentary by R
WALZER (Oxford u.a. 1985), 100-105, 112-135, IR Netton, Allah Transcendent

Studies in the Structure and Semiotics of Islamic Philosophy, Theology and
Cosmology (London 1989), 114-123; U. RUDOLPH, Islamische Philosophie von
den Anfingen bis zur Gegenwart (München 2004), 34.



268 EVA ORTHMANN

rezipiert oder auch modifiziert worden. Als wichtige Vertreter
seien hier Ihn Slnä (gest. 1037)110 sowie die neuplatonischen
Denker wie beispielsweise Hamid ad-Dln al-Kirmänl (gest. ca
1021)111 genannt. Unterschiede und Abweichungen in ihren
Modellen betreffen einerseits den Aufbau der Sublunaren Welt,
zu dem al-Färäbl sich im Kontext seines Emanationsschemas
nicht äußert. So lässt sich beispielsweise für Ibn Slnä zeigen,
dass er die aristotelische Vorstellung von vier konzentrischen
elementaren Sphären übernommen hat. Er weist Feuer, Luft,
Wasser und Erde jeweils ihren natürlichen Platz zu - und hat
dann Schwierigkeiten, zu erklären, warum die Erde nicht zur
Gänze von Wasser bedeckt ist.112 Al-Kirmänl hingegen siedelt
alle Elemente in einer Sphäre an. 113

Die Unterschiede betreffen andererseits die Frage, welche

Sphäre mit welchem Intellekt verbunden wird. Auch wenn
diese Differenzen im Kontext des Emanationsmodells letztendlich

weitreichende Implikationen haben, sollen sie hier nicht im
Detail aufgezeigt werden, da sie den Aufbau des Kosmos nicht
mehr unmittelbar betreffen. Die Zahl der himmlischen Sphären
ist nämlich in allen diesen Modellen gleich. Es ist daher
anzunehmen, dass das zugrunde liegende astronomischen Konzept
bei den späteren Denkern nicht mehr hinterfragt wurde.

Religiöse Vorstellungen

Nicht nur die Philosophen, sondern auch die Theologen
sind in ihrer Weltsicht von astronomischen Vorstellungen

110 I.R. Netton, op cit. (Anm. 109), 162-172; T. NüNLIST, Himmelfahrt
und Heiligkeit im Islam Eine Studie unter besonderer Berücksichtigung von Ibn
Sinäs Mi'rägnämeh (Bern u.a. 2002), 169-178; S.H. NaSR, An Introduction to
Islamic Cosmological Doctrines (Albany 1993), 202-204.

111 I.R. Netton, op. cit. (Anm. 109), 222-229.
112 AvtCENNE, Le Lmre de science, trad, par M. Achena et H. MassE, 2 vol.

(Paris 1955-1958), II, 27, 31-33, 45; G. Freudenthal, op. cit. (Anm. 15),
55-56.

113 I.R. Netton, op at. (Anm. 109), 228, auch FN 1.



HIMMELSSPHAREN UND ELEMENTE 269

beeinflusst worden, und haben zugleich die astronomischen
Modelle mit religiösen Auffassungen in Einklang zu bringen
gesucht. Dabei galt die Aufmerksamkeit insbesondere der

Frage, wo sich Gottes Thron befindet, und wie man ggfs. im
Rahmen einer Himmelsreise dorthin gelangt.114

In den ältesten muslimischen Kosmologien hat man sich das

Universum offenbar in horizontalen Schichten vorgestellt: ganz
oben stand der Thron Gottes, gefolgt vom Schemel, dann in
sieben Schichten die sieben Himmel, und darunter sieben

Erden, eine über der anderen.115 Interessanterweise finden sich

Spuren dieser ältesten Vorstellung auch in astronomischen
Schriften, genauer gesagt lebte sie in der Volksastronomie weiter,

und wurde dort bewusst vom sphärischen Modell der
Philosophen abgegrenzt.116

Dieses kosmische Modell wurde jedoch schon bald zugunsten

eines Kugelschalenmodells aufgegeben. In den frühesten
Texten wurden dabei, obwohl man von sieben Himmeln
sprach, die Planeten noch nicht in je einem eigenen Himmel
bzw. einer eigenen Sphären untergebracht, sondern alle im
untersten Himmel angesiedelt. Von den bisher behandelten

Kosmologien unterschied sich diese Vorstellung auch dadurch,
dass sich unterhalb des Throns Wasser befand.117

Unter dem Einfluss des aristotelisch-ptolemaischen Sphärenmodells

ging man dann allerdings dazu über, die sieben Himmel
mit den sieben Sphären gleichzusetzen; so ließ sich dieses Welt-

114 Auf die mit dieser Frage verbundene Diskussion des Anthropomorphis-
mus soll hier nicht naher eingegangen werden.

115 A.M. Heinen, Islamic Cosmology. A Study ofas-Suyuti's al-Hay'a as-saniya

fi l-hay'a as-sunmya with critical edition, translation, and commentary (Beirut
1982), 78.

116 P.G. ScHMIDL, Volkstümliche Astronomie im islamischen Mittelalter: zur
Bestimmung der Gebetszeiten und der Qibla bei al-Asbahi, Ibn Rahiq und al-Färisi
(Leiden [u.a.] 2007), I 236-239; II 561-63.

117 A.M. Heinen, op. cit. (Anm. 115), 79-80, 't; G. ViTESTAM, '"Ars and
kursl. An Essay on the Throne Traditions in Islam", in E. KECK, S. S0NDER-

GAARD, E. WULFF (ed.), Living Waters. Scandinavian Orientalistic Studies
presented to Professor Dr. Frede Lekkegaard on his Seventy-Fifth Birthday, January 27s1'

1990 (Copenhagen 1990), 371-372.



270 EVA ORTHMANN

bild gut mit den neuen astronomischen Vorstellungen in
Deckung bringen. Gottes Schemel und Thron behielten dabei
ihren bisherigen Platz oberhalb des siebten Himmels, denn sie

wurden zumeist in der achten und neunten Sphäre angesiedelt.118

Den Schemel stellte man sich dabei gewaltig groß vor, so dass er

- ähnlich wie die Fixsternsphare - Himmel und Erde umfasste.119

Da der Thron wiederum mit Licht assoziiert wurde, konnte man
sich die Fixsterne als Locher im Fixsternhimmel vorstellen, durch
die das gleissende Licht des Throns hervorschien.

Wie man sich die religiose Topographie vorgestellt hat, lasst

sich indes nicht nur aus Korankommentaren und haditen
erfahren, sondern auch aus den zahlreichen Beschreibungen
der Himmelsreise des Propheten (mirdg). Diesen Beschreibungen

liegt die Vorstellung zugrunde, dass der Prophet von
Jerusalem aus in den Himmel aufgestiegen ist bis hin zu Gott.
Auf seinem Weg muss er die Himmelsspharen durchqueren,
die jeweils mit einem Propheten assoziiert werden, so dass es

unterwegs also zu Begegnungen mit Abraham, Noah etc.
kommt.120 In spateren persischen Darstellungen werden den

Sphären dann auch bestimmte Planeten zugeordnet, und
gelegentlich wird ausgemalt, wie der Prophet diesen Planeten bzw.
ihren Personifikationen begegnet.121

Es zeigt sich allerdings, dass die Himmelsreise nicht immer
gleich verlauft, sondern in einer Wechselbeziehung zum
angenommenen kosmologischen Schema steht. Dies ist besonders

auffällig, wenn man sich das Ibn Slnä zugeschriebene
Mirägnämct ansieht,122 denn hier gibt es plötzlich nicht nur

118 AM Heinen, op cit (Anm 115), 59-60, auch G Saliba, op cit 2007
(Anm 31), 173

119 G Vitestam, art cit (Anm 118), 375-377
120 J JOLIVET, "La topographie du salut d'apr£s le discours sur 1'ame d'al-

Kindf, m M A Amir-Moezzi (ed op cit (Anm 85), 149-159, S 154, C -H
DE FOUCHECOUR, "Avicenne, al-Qoseyri et le recit de l'echelle de Mahomet", in
MA Amir-Moezzi (ed), op cit (Anm 85), 173-198 190-192, T NüNLIST,

op cit (Anm 110), 61
121 Ibid, 60-61, vor allem auch FN 60
122 Ibid., 156-164



HIMMELSSPHAREN UND ELEMENTE 271

acht, sondern neun Sphären, welche bei der Himmelsreise
durchquert werden müssen. Jenseits davon folgt dann der erste
Intellekt, der als reines Licht vorgestellt wird.123

Noch eine andere religiöse Topographie findet sich bei Ibn
al-Arabl, bei dem Schemel und Thron nicht mit der achten
und neunten Sphäre gleichgesetzt werden, sondern jenseits
davon angesiedelt, so dass es in seinem Modell elf himmlische
Sphären gibt. Dies hat seine Ursache vermutlich darin, dass bei
ihm die Vorstellung, dass die Sonne in der Mitte der Sphären
steht und die Himmelsachse bzw. ihren Pol bildet, eine
herausragende Rolle spielt.124 Da er vier elementare Sphären annimmt,
musste das Sphärenschema nach außen erweitert werden, um
eine zentrale Position der Sonne zu erreichen. In seinem
Schema spielt ferner die Verbindung zwischen Sphären und
Buchstaben eine wichtige Rolle, was aber in Bereiche mystischer

Spekulationen führt, die hier nicht mehr näher betrachtet
werden sollen.

Damit ist eine Bandbreite möglicher Vorstellungen über
den Aufbau des Kosmos aufgezeigt, die in der Islamischen
Welt vorherrschten. Es zeigt sich, dass für die philosophischen
und religiösen Modelle das astronomische Wissen einen wichtigen

Ausgangspunkt darstellte, mit dem man die eigenen
Auffassungen in Einklang zu bringen suchte. Durch die
Möglichkeit, jenseits von Fixsternsphäre und gestirnsloser Sphäre
weitere Sphären zu ergänzen, ergab sich zugleich aber eine

gewisse Flexibilität.
Die Frage, wie viele Sphären es eigentlich gibt, ist daher

nicht einheitlich zu beantworten; in der sublunaren Welt sind
es — wenn man dort überhaupt Sphären annimmt, und nicht
einem Weltei-Konzept anhängt - zwei oder vier elementare

Sphären. Die Zahl der Himmelssphären beträgt bei den

123 Ibid., 165, 254-284; C.-H. de FouCHfiCOUR, art. cit. (Anm. 123), 192-
194.

124 W.C. CHITTICK, The Self-Disclosure of God. Principles of Ibn al-'Arabi's
Cosmology (Albany, NY 1998), XXX-XXI; T. BURCKHARDT, CU spirituelle de

l'astrologie musulmane d'apris Mohyiddin Ibn Arabi (Milano 1974), 12-16.



272 EVA ORTHMANN

Astronomen acht oder neun, je nachdem, ob jenseits der
Fixsternsphäre noch eine gestirnslose Sphäre angenommen wird.
In der Philosophie nehmen die Anhänger der Intellektenlehre
für ihre Modelle jeweils neun Himmelssphären an, und im
religiösen Bereich schwankt die Zahl der Himmelssphären
zwischen sieben und elf.



DISCUSSION

C. Riedweg: Welches Weltmodell wird eigentlich im Koran
vorausgesetzt?

E. Orthman: Das Weltmodell im Koran ist stark von voris-
lamisch-arabischen Vorstellungen geprägt. Als eher
unwahrscheinlich gilt hingegen, dass sich die Kenntnis des ptolemai-
schen Weltbildes bis auf die Arabischen Halbinsel verbreitet
hatte.

Betrachtet man die Verwendung des Begriffes „Himmel"
{sama) im Koran, so ist zunächst festzustellen, dass dieser

Begriff sehr häufig auftaucht, und zwar sowohl im Singular, als

auch im Plural (samawät). Daneben findet sich auch der
Ausdruck Sphäre ifalak).

Insgesamt gibt es sieben Himmel bzw. Sphären, welche Gott
nach der Erschaffung der ebenfalls aus sieben Schichten
bestehenden Erde errichtet hat. Dieses Modell erinnert zunächst an
das ptolemaische Weltbild; gemeint waren aber offenbar nicht
kugelförmige Sphären, sondern übereinander liegende Schichten,

tibäq. Wahrscheinlich ist daher eher eine Parallele zu den
sowohl in der Genesis, als auch in der talmudischen Literatur
erwähnten sieben Himmeln anzunehmen. Unklar bleibt ferner,
ob es sich bei den im Zusammenhang mit den Himmelskörpern

genannten „Bahnen" (tarä'iq) wirklich um Planetenbahnen

handelt. Zumindest die Bahnen von Mond und Sonne

spielen allerdings insofern eine Rolle, als die Mondstationen
(manäzil) und die Tierkreiszeichen (burüg) erwähnt werden,
die der Zeitberechnung dienen - dies eine wichtige Funktion
der Himmelskörper, für die sie erschaffen worden sind.

Die Himmel werden mit einem Gebäude oder Dach
verglichen, welches Gott oben hält; ob er sich dabei unsichtbarer



274 DISCUSSION

Säulen bedient, die den Himmel stützen, ist bei den
Korankommentatoren umstritten. Sonne, Mond und Sterne befinden

sich alle im untersten Himmel. Sie dienen der Zierde des

Himmels und als Rechtleitung für den Menschen bei Nacht.
Außerdem werden sie als „Wurfgeschosse" (rugüm) bezeichnet,
die der Dämonenabwehr dienen; gemeint sind mit diesen

Wurfgeschossen vermutlich die Meteoriten.
Himmel und Erde zusammen werden von zwei Ozeanen

umschlossen, deren Position in den Korankommentaren
unterschiedlich angegeben wird; at-Tabarl (gest. 923) stellt sich die
Erde in einem großen Ozean schwimmend vor, und überwölbt
von einem zweiten, der sich jenseits des Obersten Himmels
befindet. Gottes Thron wiederum umfasst Himmel und Erde
einschließlich der beiden Ozeane, und wird daher oberhalb des

Oberen Ozeans stehend vorgestellt.

C. Riedweg: Spielt die Vorstellung der Sphärenharmonie in
den hier untersuchten Texten eine Rolle?

E. Orthman: Die Vorstellung einer kosmischen Harmonie
findet sich sehr ausgeprägt bei al-Kindi, der sich dazu insbesondere

in seinen Schriften zur Musik geäußert hat. Zentral ist für
ihn dabei der Begriff der Beziehung bzw. der Proportion
(;nisba). Dieser Begriff spielt für al-Kindl in Bezug auf sehr
unterschiedliche Phänomene eine Rolle, ist aber insbesondere
für die Frage der Struktur des Kosmos von Bedeutung. So werden

die Bewegungen der Sphären mit angenehmen und
wohlproportionierten Melodien in Verbindung gebracht. Darüber
hinaus werden die vier Elemente und der Himmel in Analogie
zu je einer geometrischen Figur gesetzt, welche dann ihrerseits
in harmonische Beziehungen zueinander treten. Musikalisch
ausgedrückt bilden Himmel und Erde als die am weitesten
auseinanderliegenden Bestandteile des Kosmos eine Oktave, während

die anderen Elemente den übrigen Notenintervallen
entsprechende Verhältnisse zueinander ausbilden. Al-Kindl
postuliert darüber hinaus eine Beziehung zwischen den vier



HIMMELSSPHÄREN UND ELEMENTE 275

Saiten einer Laute und den vier Jahreszeiten, den Elementen,
den Mondphasen, den Windrichtungen etc. Diese Vorstellung
ist wohl im Kontext einer die gesamte Welt durchdringenden
mathematischen Ordnung zu verstehen. Sie steht in unmittelbarer

Abhängigkeit vom pythagoreischen Konzept der
Sphärenharmonie.

Ebenfalls ausdrücklich auf Pythagoras beziehen sich die
Ihwän as-Safä'. Seine Lehren von Maß und Zahl in der
kosmischen Ordnung werden von ihnen sowohl in dem mathematischen

Teil ihrer rasä'il behandelt, als auch in der Abhandlung
zur Musik wieder aufgegriffen. Dort ist dann auch ausdrücklich

von der Sphärenharmonie die Rede. Diese Harmonien
erfreuen die Seelen der Sphären und bewirken in ihnen eine
Sehnsucht nach dem Oberen. Den Ihwän as-Safä' zufolge hat
Pythagoras diese Harmonien gehört und daher als erster davon

gesprochen. Auch die Zahl der Planeten, Tierkreiszeichen und
Sphären wird von den Ihwän as-Safä' unter Berufung auf die

Pythagoreer mit der Natur der Zahlen in Verbindung gebracht.

U. Rudolph: Allen Autoren, die Sie genannt haben, dürfte
gemeinsam sein, dass sie mit ihrem Sphärenmodell dem
wissenschaftlichen Weltbild der Epoche gerecht werden wollten.
Andererseits bestehen hinsichtlich des Erklärungshorizonts und
der Tragweite, die sie ihrem jeweiligen Modell zusprechen,

grosse Unterschiede: Einige Denker verbinden damit die
Vorstellung einer klar strukturierten kosmischen Kausalität (z.B.
al-Färäbl, Ibn Slnä), bei anderen hat man eher den Eindruck,
dass sie die Sphären beschreiben, ohne ihn wirklich eine Funktion

innerhalb des Weltganzen zuzusprechen. Spiegeln sich solche

Unterschiede in den Haltungen, die dieselben Autoren
gegenüber der Astrologie eingenommen haben? Oder gab es

dort andere Frontstellungen in der Debatte?

E. Orthman: Die Debatten kreisen, zumindest unter den

Philosophen, weniger um die Frage, ob die Sphären und Sterne
auf die Sublunare Welt einwirken, als um die Frage, inwieweit



276 DISCUSSION

dieser Einfluss sich messen und vorhersagen, und daher für die

Prognostik nutzen lässt.

Die beiden wichtigsten der hier vorangehend genannten
Vertreter der Astrologie, Abü Ma'sar al-Balhl und al-Kindl,
haben ihrem Weltbild die Vorstellung zugrunde gelegt, dass

die Sterne nicht nur auf die Erde einwirken, sondern dass sich
dieser Einfluss auch messen lässt. Für al-Kindl spielt deswegen
die Stellung der Sonne eine herausragende Rolle; dass er sie als

den „nächsten" Himmelskörper bezeichnet, obwohl er genau
weiss, dass der Mond der Erde näher steht, liegt daran, dass sie

die größte Wirkung auf das irdische Geschehen ausübt. Beide,
Abü Ma'sar und al-Kindl, haben sich darüber hinaus ausführlich

zu Ebbe und Flut geäußert, da sich nicht nur die Wirkung
des Mondes auf die Erde an diesem Beispiel deutlich zeigen
lässt, sondern auch der Einfluss der anderen Planeten, mit dem
sie die Höhe der Flut und das Auftreten von Springfluten
erklärt haben.

Eine Wirkung der Sterne auf die Sublunare Welt ist aber
auch von denjenigen, die als ausgesprochene Kritiker der Astrologie

gelten, angenommen worden. Sowohl al-Färäbl, als auch
Ihn Slnä, die beide eine Streitschrift gegen die Astrologie ver-
fasst haben, gehen selbstverständlich davon aus, dass die
Vermischung der Elemente, Werden und Vergehen unter dem
Einfluss der Sterne geschieht. Selbst in religiösen Schriften
wurde eine solche Wirkung nicht vollständig ausgeschlossen,

war es doch möglich, die Sterne als Mittler zwischen Gott und
der Sublunaren Welt zu sehen, so dass Gott also mithilfe der
Sterne auf die Erde einwirkt. Für die Theologen entscheidend

war, den Sternen keinen eigenen Willen zuzuschreiben, so dass

sie eben nur den göttlichen Willen vermittelten, aber keine

eigenständige Wirkung von ihnen ausging.
Für Ihn Slnä und al-Färäbl hingegen stand die Frage im

Vordergrund, ob man den Einfluss der Sterne messen und
vorhersehen kann, und somit zur Prognostik nutzen. Das lehnten
beide ausdrücklich ab. Zentrales Argument war dabei, dass die

astrologische Systematik willkürlich sei und daher so falsch,



HIMMELSSPHAREN UND ELEMENTE 277

dass die Prognosen, würde man die Systematik umkehren und
allen Planeten die genau gegenteilige Wirkung zuschreiben,
nicht fehlerhafter würden, als sie es aktuell sind. Für al-Färäbl
spielt darüber hinaus das Argument eine Rolle, dass es nicht
nur Notwendiges und Unmögliches gebe, sondern auch den
Zufall. Was aber zufällig geschieht, könne man überhaupt
nicht vorhersagen.

Ein weiteres wichtiges Element in den Diskussionen stellte
die Frage dar, ob es überhaupt nützlich ist, die Zukunft zu
kennen, und ob nicht Verzweiflung oder Faulheit die Folge
einer solchen Kenntnis sei. Ffiergegen ließ sich auf verschiedener

Ebene argumentieren - theologisch, indem man die

Barmherzigkeit Gottes ins Spiel brachte, und postulierte, dass

Gott jederzeit ein Schicksal abwenden kann, und philosophisch,

indem man die Wirkung einer Ursache in Abhängigkeit

vom Rezipienten sah. Der Rezipient aber kann sich, so wie
man sich im Winter durch warme Kleidung vor der Kälte
schützt, gegen sein Unglück wappnen.



*.7'. V- *' -

r ^&.&mr<&g ^^Mmm .%0$m
"*"

s. 9

?Ä«# .•fev^a^fr.&&|*h'^
^ s*$*7&* 4%>»Ä

-•\k5-}Ä^-_,

#£83

r»^
^fc">

r1#®h
;ltf, -

ilSi^Wäi

.?&»** <

*#."

£w$gp
-1"-?£&3-' if^ **

giv.% T^r^/vT-^'

"'#iic

|ti5- -&tid.

f ^'tisiljiag^ö4

s^jaie«Mi'. *

f^Jhf-vl^a^fe.
- i > i •.* JTs^&a^iifci


	Himmelssphären und Elemente : zur Übernahme vorislamischer Vorstellungen vom Aufbau der Welt in die islamische Tradition

