Zeitschrift: Entretiens sur I'Antiquité classique
Herausgeber: Fondation Hardt pour I'étude de I'Antiquité classique
Band: 57 (2011)

Artikel: Das Avicennische Corpus Aristotelicum : zur Virtualisierung des
Aristotelestextes in der postavicennischen Tradition

Autor: Eichner, Heidrun

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-660789

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-660789
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

v

HEIDRUN EICHNER

DAS AVICENNISCHE CORPUS ARISTOTELICUM:
ZUR VIRTUALISIERUNG DES ARISTOTELESTEXTES
IN DER POSTAVICENNISCHEN TRADITION

Beschiftigen wir uns mit Philosophiegeschichte innerhalb
der islamischen Kultur, so spielen die verschiedenen Stadien
der Aneignung der hellenistischen Lehrtraditionen der Spitan-
tike durch eine arabischsprachige, mehrheitlich muslimische
Gesellschaft nach wie vor eine grofle Rolle. Im Zentrum stehen
dabei zumeist Texte einer wohldefinierten literarischen Tradi-
tion, die auf den Kanon eines arabischen Aristotelismus zuriick-
greifen, hierdurch bedingt stehen Fragestellungen der Uberset-
zungsphilosophie oft im Vordergrund. Im Einzelnen gestaltet
sich dieses arabisch-islamische Bild von Aristoteles abweichend
von dem, was wir aus dem Befund der griechischen Texte
erwarten wiirden. Das sicher bekannteste und wohl auch exzen-
trischste Beispiel ist hier die sogenannte , Theologie des Aristo-
teles“, eine Kompilation und Paraphrase aus den Enneaden
Plotins.! Diese ,, Theologie des Aristoteles” steht gewissermafen
als Emblem fiir die stark neu-platonische Uberformung, die
das Aristotelesbild der Muslime erfahren hat, — damit die

Kommentartradition der Spitantike fortsetzend.

! Fiir eine Ubersicht zum Forschungsstand zur Konstituierung der Theologie
des Aristoteles C. D’ANCONA, “Pseudo-Theology of Aristotle”, Chapter I:
“Structure and Composition”, in Oriens 36 (2001), 78-112; fiir eine inhaltliche
Analyse P. ADAMSON, The Arabic Plotinus: a Philosophical Study of the “Theology
of Aristotle” (London 2002).



198 HEIDRUN EICHNER

In meinem Beitrag mochte ich die Rezeption des aristoteli-
schen Erbes in der arabisch-islamischen Tradition weniger aus
dem Blickpunkt derjenigen Texte betrachten, die aus der
frithen Phase der Aristotelesrezeption stammen, einer Zeit die
teilweise noch der Ubersetzungsperiode zuzuordnen ist oder
deren Akteure doch zumindest teilweise einem zweisprachi-
gen, oft christlich assoziierten, Milieu angehorten.? Im Zen-
trum meiner Aufmerksamkeit sollen vielmehr Fragestellungen
stehen, die sich aus der Bearbeitung von Texten der post-avicen-
nischen Zeit ergeben, eine Zeit die man — wenn auch zuneh-
mend mit einem gewissen Zogern — gerne des Ofteren mit
der Bezeichnung ,nach-klassisch® versieht. Gerade fiir ein Publi-
kum, dessen Interessenhorizont durch die Rezeption griechi-
scher Wissenschaftstradition geprigt ist, mag dies zunichst
unerwartet sein.

Wie ich denke, ist es aber gerade in diesem Kontext wichtig
zu hinterfragen, inwiefern die immer noch weitverbreitete
Gleichsetzung von ,arabischer® Philosophiegeschichte (biswei-
len auch von ,islamischer® Philosophiegeschichte) mit Belangen
und Fragestellungen der ,Ubersetzungsphilologie® tatsichlich
den dominanten Rahmen fiir eine interdisziplinire Zusam-
menarbeit zu liefern hat. Ich méchte dafiir argumentieren, dass
die Erforschung von Philosophiegeschichte im Bereich islami-
scher Kulturen auch jenseits ihrer engen Verflechtung mit
Ubersetzungsphilologicn (also v.a. Graeco-Arabistik, aber auch
arabisch-lateinische Ubersetzungen) in einem interdiszipliniren
Rahmen verankert sein sollte.

Diese hier erwihnte Verkniipfung von Philosophiegeschichte
und Ubersetzungsphilologie beruht darauf, dass die Legitima-
tion einer philosophischen Tradition durch eine Ubernahme
des Erbes des Aristoteles jeweils im Rahmen eines massiven
Kulturtransfers erfolgte. Dies gilt sowohl fiir die graeco-arabi-
sche Ubersetzungsbewegung als auch fiir die Aneignung der

2 Allgemein zu Ibn Sinas Einschitzung der ,Christen Baghdads® D. GuTas,
Avicenna and the Aristotelian Tradition (Leiden 1988), 60.



DAS AVICENNISCHE CORPUS ARISTOTELICUM 199

Aristoteles-Kommentare des Averroes mitsamt den Lemmata
des Aristotelestextes durch arabisch-lateinische Ubersetzungen.
Die Uberwindung von Sprachbarrieren markiert hier das Uber-
schreiten von Grenzen, die mdoglicherweise stirker noch als
durch religiose Unterschiede eben durch den Gebrauch einer
mit der Religion korrelierenden /lingua franca der jeweiligen
Wissenschaftsgemeinschaft gebildet wurden, also jeweils das
Griechische, das Arabische, und das Lateinische. Neben diesen
im historischen Ablauf begriindeten Faktoren spielen aber auch
Erkenntnisinteressen der modernen Wissenschaftsgeschichte
selbst eine grofle Rolle bei der Privilegierung philologischer
Fragestellungen: das Interesse an arabischsprachigen philoso-
phischen Texten ist in vielen Fillen darin begriindet, dass im
Arabischen Texte vorliegen oder zumindest rezipiert wurden,
die im griechischen Original nicht mehr erhalten sind. Auch
fiir den Gebrauch arabischer Texte des Averroes oder des
Avicenna bei der Bearbeitung der lateinischen Textkorpora ist
das philologische Interesse bei der Konstituierung philosophi-
scher Texte oft dominierend.?

Ein solcher Interessenhorizont, der an der arabischen
Tradition primir interessiert ist, um anderweitig verlorenes
(zumeist griechisches oder lateinisches) Material zu rekonstrui-
eren oder besser philologisch auswerten zu kénnen, lisst sich in

? Die monumental angelegte Edition der Werke des Averroes beriicksichtigt
neben dem Arabischen systematisch lateinische und hebriische Versionen der
Texte. Der urspriingliche Publikationsplan des Projektes H.A. WOLFSON “Plan
for the Publication of a Corpus Commentariorum Averrois in Aristotelem”, in
Speculum 6 (1931), 412-427 wurde grundlegend revidiert: H.A. WOLFSON,
“Revised Plan for the Publication of a Corpus Commentariorum Averrois in
Aristotelem”, in Speculum 38 (1963), 88-104. Zur weiteren Editionsgeschichte
vgl. G. ENDRESS, “Le projet d’Averroes”, in Averroes and the Aristotelian Tradi-
tion. Sources, Constitution and Reception of the Philosophy of Ibn Rushd (1126-
1198), ed. by G. ENDRESS and J.A. AERSTEN (Leiden 1991), 3-31. Fiir Ibn Sinas
Werk gibt es kein vergleichsweise systematisch betriebenes Editionsprojeke. Eine
mehr oder minder kritische Edition des arabischen Textes des K. a/-S#fa” ist in
Kairo unter der Direktion Ibrahim Madkirs in den Jahren 1952-1983 erstellt
worden. Diese Edition wurde fiir die Edition der lateinischen Ubersetzung
(Avicenna Latinus) herangezogen, die Editionsvorhaben wurden aber nicht koor-
diniert.



200 HEIDRUN EICHNER

dieser Form innerhalb islamwissenschaftlicher Kontexte jedoch
immer schwerer aufrechterhalten. Zum einen hat dies sicher
ganz allgemein damit zu tun, dass die Beschiftigung mit grie-
chischen und lateinischen Texten als Reprisentanten und all-
gemeinem Leitbild klassischer Bildung zunehmend in den
Hintergrund tritt. Zum anderen ist hier aber auch ein expli-
zites Hinterfragen der Hegemonie von ,westlichen’ Interpreta-
tionsmustern am Wirken: kann und soll die Geschichte philo-
sophischen Denkens (oder allgemeiner: Geistesgeschichte) im
Bereich islamisch geprigter Gesellschaften weiterhin primir an
den Fragestellungen anderer — wenn auch genetisch verwand-
ter — philosophischer Tradition gemessen werden? Diirfen
analytische Begriffe dieser anderen Tradition als primires Kri-
terium die historische Untersuchung leiten? Einmal so gestellt,
kann die Frage ja fast nur noch negativ beantwortet werden.
Dies gilt insbesondere vor dem Hintergrund einer Agenda, wie
sie etwa im Kontext der postcolonial studies manifest ist: nicht
nur ,europiische Dominanz’ oder ,Hegemoniestreben® allein
sind verdichtig, sondern Textbezug als Herrschaftstechnologie
ganz allgemein.

Eine interdisziplinire Zusammenarbeit, die solche spezifisch
islamwissenschaftlichen Problematiken aufSer Achrt lisst, lauft
Gefahr, sich innerhalb dieser Disziplin zu marginalisieren.
Teilweise haben sich solche Prozesse in vergangenen Jahrzehn-
ten abgespielt und zu einer — auch institutionell manifesten
— Schwichung graeco-arabistischer Studien und allgemeiner
(ibersetzungs)philologischer Studien im islamwissenschaftli-
chen Bereich gefithrt. Nun bildet aber aus wissenschaftsge-
schichtlichen Griinden die Ubersetzungsphilologie derzeit
noch am ehesten den Kontext, in dem eine interdisziplinire
Einbettung philosophiegeschichtlicher Forschung im Bereich
islamischer Kulturen erfolgen kann: eine rein deskriptiv kom-
parativ ausgerichtete Herangehensweise an islamische Geistes-
und Philosophiegeschichte scheitert heute noch in vielen Fil-
len bereits in ihrem allerersten Stadium, d.h. an der
unzureichenden Aufarbeitung des arabischen Textbestandes.



DAS AVICENNISCHE CORPUS ARISTOTELICUM 201

Eine Moglichkeit, die Relevanz iibersetzungsphilologischer
Fragestellungen zu sichern, besteht sicherlich darin, ihre enge
Verbindung zu weitergefassten begriffsgeschichtlichen und
geistesgeschichtlichen Phinomenen zu beschreiben. So kann
auch der zeitliche Rahmen ihrer Relevanz ausgedehnt wer-
den. Ein erweiterter philosophiegeschichtlicher Fokus kann
neue Anwendungsgebiete fiir Ergebnisse und Erkenntnisse
der Ubersetzungsphilologie erschlieffen. Betrachten wir kon-
kreter den Bereich der Philosophiegeschichtsschreibung, so
muss eine solche Integration aber auch die Bereitschaft bein-
halten, durch die ,westliche® (geographisch betrachtet hier
eine etwas paradoxe Bezeichnung — gemeint ist die ,griechi-
sche’ oder lateinische® Tradition) Philosophiegeschichte
geprigte Fragestellungen und analytische Kriterien zu hinter-
fragen und um ,islamische® (ich benutze hier bewusst diesen
recht ungliicklichen Begriff) zu erginzen oder evtl. auch
durch diese zu ersetzen. Dies bedeutet natiirlich eine Forde-
rung, die interdisziplindre Forschung auch stirker an ,islam-
wissenschaftlichen® Fragestellungen auszurichten. Daraus, der
Erforschung der Entwicklung philosophischen Denkens im
islamischen Kontext groflere Autonomie ihrer Fragestellun-
gen zuzusprechen, aber dennoch den interdiszipliniren
Kontext zu wahren, ergibt sich eine Neugewichtung und Ver-
schiebung.

Wie fruchtbar ein solcher Paradigmenwechsel sein kann,
zeigt sich wohl am deutlichsten anhand der Neubewertung der
Rezeption des Ibn Sini (Avicenna) im Vergleich zu der des Ibn
Rusd (Averroes) in den letzten Jahrzehnten: Ibn Rusd, u.a.
bedingt durch die aus islamischer Sicht geographische Rand-
lage des von der reconguista bedrohten al-Andalus, wurde v.a.
in einem christlichen Umfeld, dort auch von jiidischen Auto-
ren, rezipiert. In letzter Zeit hat sich das Interesse aber stirker
auf die Rezeption der Philosophie des Ibn Sina hin verschoben.
Entgegen fritheren Thesen von einem nahezu vollstindigem
Ende der Philosophie im Islam nach al-Gazali wird diese Phase

der Avicenna-Rezeption mittlerweile gar mit dem Epithet eines



202 HEIDRUN EICHNER

,goldenen Zeitalters® versehen.? Ibn Sina ist auch dem lateini-
schen Mittelalter wohlbekannt, jedoch war der Einfluss seines
philosophischen Systems im arabisch-islamischen Bereich
immens. Zwar steckt die Erforschung dieses arabischen Zwei-
ges der Avicenna-Rezeption noch in den Kinderschuhen,
jedoch ist abzusehen, dass er nicht nur rein quantitativ, son-
dern auch qualitativ hochst bedeutsam war.

Im Falle Ibn Sind’s ist klar, dass sein Denken sowohl in sei-
nen entwicklungsgeschichtlichen Dimensionen als auch mit
Hinblick auf seine spitere Rezeption nur dann ausreichend
gewiirdigt werden kann, wenn das islamisch geprigte Umfeld
dieses Denkers mit einbezogen wird. Im Kontext v.a. der ara-
bischsprachigen Rezeption ist hier zuallernichst philologische
Prizision anzumahnen: derzeit stehen wir vor der Situation,
dass das arabische Werk desjenigen muslimischen Philosophen,
dem wir auch im globalen Mafsstab eine der groflartigsten Syn-
theseleistungen im Bereich des neuplatonischen Aristotelismus
zu verdanken haben, nur in wenigen sehr begrenzten Einzelfil-
len einer philologisch verlisslichen philosophiegeschichtlichen
Auswertung unterzogen wurde.’

Die Problematik hiervon wird vor allem mit Blick auf die
zeitliche Stellung Ibn Sinas/Avicennas (st. 1037) deutlich: Ibn
Sina lebte gut 150 Jahre vor dem — aufgrund seines direkten
Aristotelesbezuges natiitlich sehr viel leichter auszuwertenden —
Andalusier Ibn Rusd /Averroes (st. 1198), und er markiert den
Scheidepunkt einer ,,Naturalisierung® von hellenistischer Philo-
sophie im Islam.® Innerhalb weniger Jahrzehnte wird die Periode
der schrittweisen und minutidsen Aneignung griechischer

4 D. Guras, “The Heritage of Avicenna. The Golden Age of Arabic Philo-
sophy, 1000 — ca. 13507, in Avicenna and his Heritage, ed. by ]. JANSSENS and
D. DE SMET (Leuven 2002), 81-97.

> Die griindlichsten Studien behandeln dabei das Gebiet der Metaphysik, cf.
v.a. A. BERTOLACCI, The Reception of Aristotle’s Metaphysics in Avicenna’s Kitab
al—gifa". A Milestone of Western Metaphysical Thought (Leiden 2006); R. WisNOV-
SKY, Avicenna’s Metaphysics in Context (Ithaca 2003); T. KOUTZAROVA, Das
Transzendentale bei Ibn Sind (Leiden 2009).

6 Zur Rolle Ibn Sinas hierbei cf. GuTas, op. cit. (Anm. 4), 84-87.



DAS AVICENNISCHE CORPUS ARISTOTELICUM 203

Schriften durch das von Ibn Sina geprigte, wenn auch auf Aris-
totelesrezeption basierende, philosophische System abgelost. Die
Ausbreitung avicennischer Philosophie als einer pandémie avicen-
nienné’ fithrt dazu, dass Theoreme aristotelischer-avicennischer
Provenienz in vielen Bereichen der islamischen Geisteswelt allge-
genwirtig werden. Gerade durch diese Allgegenwart sind sie nur
noch schwer spezifisch fassbar, und gerade im Gefolge ihrer wei-
ten Verbreitung verschwinden sie so anscheinend.

Unabhingig davon, welchen externen sozialen Kontext wir
annehmen wollen, kénnen auch Elemente einer internen Logik
hierfiir ausfindig gemacht werden: ein System aristotelischer
Philosophie — wie auch immer iiberformt — kann erst erar-
beitet werden, wenn der dem zugrunde liegende Kanon zumin-
dest nahezu vollstindig verfiigbar ist.®> Das Phinomen, dass Ibn
Sina eine ganze Serie von philosophischen Werken hinterlassen
hat, die allesamt ein komplettes System oder Teilsystem abdec-
ken, ist sicher kein Zufall und nur teilweise durch externe
Motivationen (wie z.B. Auftragsarbeiten, bei denen friihere
Werke recycelt wurden) zu erkliren.

Méchte man das Werk Ibn Sinas auch fiir eine philologisch
relevante Analyse auf seine Verwendung der Kommentarlitera-
tur hin untersuchen, sollte dies eine vergleichende Analyse aller
Werke einschlieffen — denn der hochst freie Umgang, wie das
K. al-Sifi’ umfangreiche Kommentarmaterialien benutzt bietet,
wirft erhebliche methodische Probleme auf. Zu warnen ist
jedenfalls davor, dass ein Vergleich ausschliefllich mit der
Kommentar- und sonstigen Textrezeption des Averroes zu
erheblichen Verzerrungen fithren kann — insbesondere wenn

7 Der Begriff wurde mit Riickgriff auf Ibn Taymiyya eingefithrt von
Y. MicHOT, “La pandémie avicennienne au VI/XII® siecle”, in Arabica 40
(1993), 287-344.

8 Ein gewisser Kanonbegriff leitet die Aristotelesrezeption im Zuge der Uber-
setzungsbewegung. Bereits bevor die Werke tibersetzt vorlagen, war aristotelische
Philosophie als einzulésendes ,Programm’ bekannt. Zum Phinomen des Enzy-
klopadismus vgl. G. ENDRESS, “The Cycle of Knowledge. Intellectual Traditions
and Encyclopaedias of the Rational Sciences in Arabic Islamic Hellenism”, in
Organizing Knowledge, ed. by G. ENDRESS (Leiden 2006), 103-134.



204 HEIDRUN EICHNER

die Rolle des al-Farabi (st. 950) nicht als bekannte Grofle
vorausgesetzt werden kann. Problem ist hier, dass wir von den
ausfithrlichen Kommentaren des al-Farabi nur noch seinen
Kommentar zu De Interpretatione besitzen. Somit miissen wir
zur Bestimmung des Verhiltnisses von al-Farabis Werk und
dem des Ibn Sina zumeist auf stark verkiirzte Darstellungen als
Rekonstruktionsbasis zuriickgreifen.

Das Werk des Ibn Sina konstituiert, zumindest aus der Sicht
der spiteren islamischen Rezeption, — um einer Wortprigung
von G. Endress zu folgen — eine ,Virtualisierung™ des Aristo-
telestextes. Aristotelische Philosophie wird in den allermeisten
Fillen vermittelt durch die Texte des #/-Sayh al-ra’is gelesen
— und selbst der ,reaktionire“ Versuch’? des Averroes, sich
dieser Tendenz entgegenzustellen, muss immer wieder gegen
die avicennische Lesart angehen. Ich méchte hier eindriicklich
pladieren, dass einerseits eine entwicklungsgeschichtliche Ana-
lyse von Ibn Sinis Werk, die auch seine philosophischen
,Gesprichspartner® einbezieht (neben den ihm vorliegenden
griechischen Kommentaren v.a. al-Farabi, aber auch die von
ihm verachteten ,Christen Bagdads®) notwendig ist. Ebenso ist
aber auch die arabischsprachige Avicennarezeption in einem
Kontinuum hiermit zu erforschen. Denn wenn ,Philosophiege-
schichte oder ,Philosophie’ im Kontext islamischer Kulturen
nicht iiber die ,avicennische Synthese™ hinaus ausgedehnt wer-
den kann, beraubt sich eine so verstandene ,Philosophiege-
schichte® sehr weitgehend selbst ihres Gegenstandes.

Viel problematischer ist: sie iiberlisst diesen Gegenstand
einem Diskurs, der sich nur allzu oft der Kontrolle durch inter-
disziplindr ausgehandelte Standards entzieht, ein Problem, das
sich besonders eindrucksvoll am Falle der ,islamischen
Mystik“!? oder in einer jiingst erschienenen Studie zum islami-

? Fiir eine Interpretation des philosophischen Projekts des Averroes als aris-
totelische Reaktion vgl. D. GUTAS, op. ciz. (Anm. 4).

10 Hier denke ich v.a. an die vielfiltigen schulbildenden Schriften H. COr-
BINS und S.H. NASRS.



DAS AVICENNISCHE CORPUS ARISTOTELICUM 205

schen Recht beobachten lisst!!. Meine Herangehensweise ist
hier im Folgenden, dass ich ,Philosophie’ verstanden wissen
will als ein durchaus variables Set von Merkmalen umfassend,
je nach Erkenntnisinteresse steht dabei das eine oder andere
Merkmal im Vordergrund. Gebiete etwa wie rechtstheoretische
oder —hermeneutische Schriften im Kontext der wusiz/ al-figh
und theologische Traditionen im Kontext des kaldm enthalten
gewisse Merkmale, die es durchaus erlauben, sie als ,,Philoso-
phie® anzusprechen, etwa diskursive und analytische Strategien
sowie auch eine Rezeption von Elementen der griechischen
philosophischen, zumeist logischen Tradition.

Der Fall von De Interpretatione 1,1

Um die Umbriiche in der Aristotelesrezeption im Umfeld der
avicennischen Synthese zu verdeutlichen, méchte ich im Folgen-
den am Beispiel des Beginns der Schrift De Interpretatione illus-
trieren, wie sich Ergebnisse, die sich aus einer iibersetzungs-
philologisch orientierten Herangehensweise ergeben, auch fiir
fernliegende Bereiche der ,virtualisierten® Aristotelesrezeption
nutzen lassen. Diese Textpassage in De Interpretatione beschreibt
das Verhiltnis von Gegenstinden der duferen Realitit, Seelen-
inhalten und gesprochener/geschriebener Rede. Sie hat eine
umfangreiche philosophische und interpretative Tradition nach
sich gezogen, beginnend mit der spitantiken Kommentierung,
der Rezeption in der Sprachphilosophie der lateinischen Scho-
lastik bis hin zu Ogden/Richards® ,semiotischem Dreieck’.

Im Folgenden méchte ich die arabischsprachige Rezeption
dieser Aristotelesstelle vorstellen und dabei insbesondere Teile
der interpretativen Tradition betonen, in der eine ganz andere
Konstellation von Fragestellungen zum Tragen kommt als in
der uns iiblicherweise sonst vertrauten Tradition. Dies mochte
ich v.a. anhand zweier Themenkomplexe zeigen, nimlich zum

1 B. JOKISCH, [slamic Imperial Law (Berlin 2007).



206 HEIDRUN EICHNER

einen der Bezeichnung und Konzeptionalisierung der verschie-
denen involvierten Referenzebenen, zum anderen der Refe-
renzbeziehung zwischen diesen Ebenen. Insbesondere der Aus-
druck ma‘ni Bedeutung, Intention, Moment® soll hierbei
beachtet werden. Dabei mochte ich zeigen, dass diese Ergeb-
nisse auch jenseits des durch die Lebensdaten Avicennas vorge-
gebenen Zeitraums Relevanz und Anschlusstihigkeit haben fiir
die durch die ,,Virtualisierung™ des Aristotelestextes im Werke
Ibn Sinas geprigte Rezeption.

Al-Farabis Kommentar

Hier also zunﬁchsf der Beginn der Aristotelesschrift in der
etwas altviterlichen Ubersetzung J.H. von Kirchmanns (1876):

»Die gesprochenen Worte sind die Zeichen von Vorstellungen
in der Seele und die geschriebenen Worte sind die Zeichen von
gesprochenen Worten. So wie nun die Schriftzeichen nicht bei
allen Menschen die nimlichen sind, so sind auch die Worte
nicht bei allen Menschen die nimlichen; *aber die Vorstellun-
gen in der Rede, deren unmittelbare Zeichen die Worte sind,
sind bei allen Menschen dieselben und eben so sind die
Gegenstinde iiberall dieselben, von welchen diese Vorstellungen

die Abbilder sind*.“

Hier mochte ich zunichst einige Zeilen aus der arabischen
Ubersetzung vorstellen, so wie sie bei al-Farabi zitiert wird. Die
Schrift De Interpretatione ist die einzige, zu der wir heute noch
einen ausfithrlichen Kommentar des al-Farabi besitzen. Al-
Farabis Text wurde in einer umfassenden Monographie von
F. Zimmermann iibersetzt, ausgewertet und analysiert.!* Der
Kommentar enthilt Lemmata des Aristotelestextes und nimmt
in groflem Umfang Bezug auf griechische Kommentarwerke.

12 F. ZIMMERMANN (trans.), Al-Farabi’s Commentary and Short Treatise on
Aristotle’s De Interpretatione (Oxford 1981). Der arabische Text wurde unter
dem Titel Alfarabi’s Commentary on Aristotle’s De Interpretatione von W. KUTSCH
und S. MARROW (Beirut 1960) ediert.



DAS AVICENNISCHE CORPUS ARISTOTELICUM 207

Wie jedoch F. Zimmermann zeigen konnte, sind die von al-
Farabi ausgewerteten Kommentarwerke nicht direkt mit den
uns im Griechischen zuginglichen Hauptzweigen der Kom-
mentarliteratur identisch.!®> Niher moéchte ich mich nun v.a.
mit 16a6-8 in der arabischen Tradition beschiftigen (oben in
der deutschen Ubs. zwischen den beiden asterisci).

De Int. 1,1, griechischer arabischer
16a6-8 Aristotelestext: Aristotelestext:
1 GV pévrol TabTa illa anna l-asya'a llati ma yubragu
GNUELR TR TWY bi-l-sawti dillun ‘alayhi awwalan
2 tabte miot mabfwara | wa-hiya dtharu -nafsi
™6 Yuync wabidatun (oder: wihidatan)
bi-‘aynihd li-l-gami’i
5 *al GV TAUTX wa-l-asyd’u lati dtaru [-nafsi
bLoLOULATY amtilatun lahd
4 mpdypota §3n Tadtd | wa-hiya l-ma'dni
tigadu aydan waihidatan
li-l-gami’

Al-Farabis Kommentar beschiftigt sich an zwei Stellen mit
der Auslegung der hier relevanten Passage: zunichst handelt es
sich dabei um eine kurze Zusammenfassung, die sich auf die
Interpretation der Lemmata konzentriert. Dem sind Ausfiihrun-
gen vorgeschaltet, in denen die Passage kontextualisiert wird.

Al-Farabis Kommentar zum Lemma (=1) al-asyia lati ma
yubragu bi-l-sawti dallun alayhd awwalan ,die Dinge auf die
das, was durch die Stimme geduflert wird, primir verweist”
identifiziert dtdr al-nafs Eindriicke der Seele’ mit den ma ‘galit
,die Intelligibilia‘, auf die die Ausdriicke (a/fiz) primir verwei-
sen. Wie wir erfahren, meint dabei ,primir‘ ,ohne Vermit-
tlung’ (awwalan ay bi-ld wasita)."* In seinem Kommentar zum

13 Zu Farabis Verhiltnis zu den griechischen Kommentaren vgl. F. ZIMMER-
MANN, op. cit. (Anm. 12), 68-104.

4 Farabi, Tbdra (=Farabi, op. cit., Anm. 9), 28.3-4; engl. Ubers. ZIMMER-
MANN, op. cit. (Anm. 12), 13.



208 HEIDRUN EICHNER

Lemma (=3) al-aSya’u llati dtiru I-nafsi amtilatun laha konzen-
triert sich al-Farabi darauf, warum Aristoteles unterschiedliche
Ausdriicke wihlt, um die Referenzen zwischen den verschiede-
nen Ebenen zu diskutieren. Er bemerkt, dass Aristoteles nicht
das Verb dalla verweisen® benutzt hat, um die Referenz der
geistigen Reprisentation auf die externen Dinge zu bezeich-
nen, vielmehr verwende Aristoteles den Ausdruck amtila
,Gleichnisse’. Hierzu merkt al-Farabi an, dass amtila dquiva-
lent ist zu suwar ,Formen® oder payilat Imaginationen’. Fiir
Aristoteles stehe hier nicht im Vordergrund, wie sich die Intel-
ligibilien (ma'qilat) zu extern existierenden Dingen (al-maw-
ditdat allati min harig) verhalten. Vielmehr stehe im Zentrum
des Interesses das Problem, ,wie sich Ausdriicke (a/faz) zu
Intelligiblen verhalten und Intelligiblen zu Ausdriicken®."®
Weiters erwihne Aristoteles Geschriebenes (futiz), dem zwei
Typen des Verweisens zuzuordnen seien, nimlich (a) Zeichen
zur Erinnerung und (b) durch terminologische Konvention
gesetzte Zeichen.!®

Diesem Kommentar zu den Lemmata geht eine Erlduterung
des Gesamtkontextes voraus, der uns hier wertvolles Ergin-
zungsmaterial — insbesondere zur zugrundeliegenden Episte-
mologie al-Farabis — liefert.

»Zu den Grundtatsachen, die jeder wissen mufl, der sich der

Logik widmen méchte, gehort es zu wissen, dass es sinnlich

wahrnehmbare Dinge (mabsisar) gibt, und insgesamt Dinge

auflerhalb der Seele, desweiteren Intelligiblen (ma'gulat),

Konzeptionalisiertes  (mutasawwirat) und  Imaginiertes

(mutapayyilat) in der Seele, und Ausdriicke (alfiz) und

Geschriebenes (putiiz). Wir miissen deren Relationen (nisab)

5 In der Privilegierung des wechselseitigen Verhiltnisses von Ausdriicken
und Intelligiblen spiegelt sich al-Farabis Konzeption von Logik als mit
diesem Verhiltnis befasste Wissenschaft, wie sie in vielen Schriften, wie z.B.
im [psa’ al-‘ulim ,Aufzihlung der Wissenschaften®. In der Einleitung jedoch
(Farabi, 7bdra, 24) wird auch die Beziehung zu externen Dingen mitein-
bezoGgen. -

16 Fiir dieses Lemma (1) vgl. Farabi, 7bara, 28.3-11; engl. Ubers. ZIMMER-
MANN, op. cit. (Anm. 9), 13 und 15.



DAS AVICENNISCHE CORPUS ARISTOTELICUM 209

zueinander wissen, weil der Logiker die Intelligiblen behan-
delt, insofern sie eine Relation zu den beiden Endpunkten
haben, d.h. die Dinge, die auflerhalb der Seele existieren,
und die Ausdriicke. Der Logxker behandelt auch die Aus-

driicke als solche, insofern sie eine Relation zu den Intelligi-

blen haben.“!”

Ein wichtiger Punkt ist hier im Folgenden fiir al-Farabi,
warum Aristoteles den Ausdruck al-atar allati fi I-nafs Ein-
driicke in der Seele® benutzt, nicht aber al-ma‘qalar Intelligi-
ble‘. Als Erklirung hierfiir gibt al-Farabi an, dass Aristoteles
sich hier auf alles, was in der Seele vorhanden ist (yabsal fi
[-nafs), bezichen mochte. Dies schlieft auch Sinneseindriicke
ein, die nicht linger der Sinneswahrnehmung prisent sind
(ba'd gaybat al-mapsiisat ‘an al-piss). Dieser Ausdruck umfasst
somit auch Imaginatives (baydlar) sowie Dinge, die von der
Seele aus Imaginativem erzeugt worden sind. Al-Farabi
erortert, was mit direkter und indirekter Referenz gemeint
ist: was in Rede geduflert wird, bezieht sich auf die Sinnes-
objekte, die den Intelligiblen zugrundeliegen, in sekundirer
Weise (taniyan), d.h. durch Vermittlung ebendieser Intelligi-
blen.!®

Am Ende dieses Abschnittes findet sich auch die einzige
Referenz al-Farabis auf den Term ma'dni. Dabei handelt es
sich erkennbar um eine Paraphrase von 16a8, und al-Farabi
interpretiert dabei ma'dni als auf externe Dinge bezogen:

»wa-l-dtdru lati fi I-nafsi mitdlatun li-l-ma‘ani al-mawgida hairi-
Satan al—mzﬁz _die Findriicke in der Seele sind Gleichnisse fiir
die ma’ini , die sich ausserhalb der Seele befinden““!?

Werten wir die gesamte Passage in al-Farabis Kommentar
aus, konnen wir eine konsistente Terminologie fiir die vier

17 Farabi, 7bdra, 24.2-7; engl. Ubers. ZIMMERMANN, 0p. cit. (Anm. 12), 10.

18 Farabi, Tbdra, 24.13-16; engl Ubers. ZIMMERMANN, op. cit. (Anm. 12),
10.

19 Farabi, Thdara, 24.24-25, 1; engl. Ubers. ZIMMERMANN, 0p. cit. (Anm. 12),
10-11.



210 HEIDRUN EICHNER

Stadien identifizieren.?’ Diese Terminologie ist nicht mit der
des arabischen Aristotelestextes identisch, héchstwahrschein-
lich ist sie durch die von al-Farabi benutzten Kommentar-
werke beeinflusst. Sie zeigt eine gewisse Nihe zu einer Termi-
nologie, wie sie Ammonius benutzt, ohne aber direkt auf sie
zuriickzufiihren zu sein?!:

Arabischer Aristoteles al-Farabi Ammonius
° al-afya’u llati ataru * al-mawgidat allati min To TGy UOLTO
l-nafsi amtilatun lahi harig
»Dinge, fiir die die ,was draussen existiert"
Affektionen in der Seele | e al-mawgidar hariga I-nafs
Gleichnisse sind ,was ausserhalb der Seele
* madni existiert”

[mapsisit al-ma 'qilit]
»das den Intelligiblen
zugrundeliegende sinnlich

wahrnehmbare®
o dtdr al-nafs * al-ma'qildt TR VONULETO
,die Affektionen der »das Intelligible®
Seele » al-mutasawwirdt

~das Konzeptualisierte,

Geformte*

° al-mutahayyilit
,das Imaginierte®

» md yupragu bi-l-sawt * al-alfiz ol poyval
,was durch die Stimme LAusdriicke“

geduflert wird"

° kitdba * al-putit T YP&LLOTOL
»Schreiben® »(Schrift)linien®

20 Farabi, Tbdra, 24.1-28, 11; engl. Ubers. ZIMMERMANN, op. cit. (Anm. 12),
10-15.

21 Cf. z.B. AMMON., in Int., 18.25f und passim auf 17.20-24.21. Faribis
Gesamtargument zeigt jedoch keine besonders auffallende Nihe zu Ammonius.
Dass die Terminologie durch die Kommentarliteratur beeinflusst ist, wird auch
nahegelegt durch die Referenz auf die Diskussion in den Kommentaren, cf.

infra.



DAS AVICENNISCHE CORPUS ARISTOTELICUM 211

Ibn Sind

In Ibn Sinas Denken, v.a. in seiner umfangreichsten Ausei-
nandersetzung mit dieser Passage in seinem K. al-Sifi, sind
tiefgreifende Modifikationen zu beobachten. Diese sind eng
mit grundsitzlichen systematischen Erwigungen seiner Philo-
sophie verkniipft. Dieser systematische Zusammenhang wirkt
sich v.a. bei der Interpretation des Ausdruckes mand aus.
Anders als in der arabischen Aristotelesiibersetzung und noch
bei al-Farabi bezeichnet ma7ni in der vorliegenden Passage
nicht nur Dinge der externen Realitit (& mpdyparta), sondern
auch die Entutiten in der Seele. In Ibn Sinas Philosophie wir-
ken hier im Vergleich zu Aristoteles tiefgreifende Modifikatio-
nen, die an vielen Stellen von neuplatonischen ontologischen
Grundpositionen geprigt sind. Hier unterscheidet sich der vir-
tualisierte Aristotelestext, reprisentiert durch Ibn Sinas K a/-
Sifa’ also ganz grundlegend. Die wichtigsten in diesem Zusam-
menhang wirksamen systematischen Erwigungen Ibn Sinas
sind folgende:

(1) Ibn Sinas Epistemologie und Theorie der internen Sinne
unterscheidet zwei Klassen von bei der Wahrnehmung prozes-
sierten Objekten: ma‘dni treten neben Formen (suwar).”

(2) Der Gegenstandsbereich von Logik wird nunmehr von
einer bestimmten Art von mani konstituiert. Folgt man der
Terminologie der lateinischen Ubersetzungen, so kann Ibn
Sinas Definition des Gegenstands von Logik als Ubergang von
einer terministischen Konzeption (=Logik beschiftigt sich mit
Ausdriicken, terminz) hin zu einem intentionalistischen
Verstindnis (=Logik beschiftigt sich mit intentiones = ma‘dni)
verstanden werden.?

(3) Avicennas Emanationstheorie arbeitet mit einer strikten
Form/Materie Dichotomie: Der dator formarum (gleichgesetzt

*> Fiir eine Einleitung in die Grundproblematik empfiehlt sich D. HASSE,
Avicenna’s De Anima in the Latin West (London 2000), 127-153.

23 Siehe hierfiir A.I. SABRA, “Avicenna on the Subject Matter of Logic”, in
JPh 77 (1980), 746-764.



212 HEIDRUN EICHNER

mit dem aktiven Intellekt) emaniert Formen auf entspre-
chend priparierte Materie. Maini als Denkinhalte des kreati-
ven Intellekts haben demgegeniiber keinen systematischen
Platz.

(4) Durch die Einfiihrung eines durch eine kohirente
,Essenz: Existenz’-opposition gefassten Essenzbegriffes verin-
dert sich das Verhiltnis der drei Begrifte mana, mahiyya (u.a.)
Essenz‘ und sizra ,Form‘.?*

Wie aus dieser Skizze ersichtlich, betrifft der Term mana
u.a. die Schnittstellen zwischen Logik und Metaphysik sowie
zwischen Ontologie und Epistemologie. Dariiber hinaus ist
der arabische Ausdruck mand in ein hochst komplexes
Geflecht von Konnotationen eingebettet, die teils sehr hete-
rogenen Ursprungs sind. Neben dem ,philosophischen’
Kontext der Ubersetzungsliteratur (hier: metaphysische, logi-
sche und spezifisch semantische Aspekte) treten autochthone
Wissenschaften der arabisch-islamischen Tradition, v.a. die
Grammatiktheorie und Rhetorik, aber auch theologische
Aspekte.®

In diesem Umfeld ist auch die Rezeption von De Int. 1,1
zu situieren. Fiir Ibn Sina bezeichnet der Term ma‘ani typi-
scherweise etwas, was in der Seele zu lokalisieren ist. Der vor-
liegende Text des Aristoteles veranlasst ithn jedoch, die ver-
wendete Terminologie zu harmonisieren und ma‘@ni als in
der Seele und auch in der externen Realitit lokalisiert zu
beschreiben. Wir werden sehen, dass hier eine Textstelle von

24 Zu den letzten beiden Punkten und allgemein, vgl. R. WISNOVSKY, op. cit.
(Anm. 5).

25 Fiir eine ausfithrliche Diskussion des Kontextes und weitere Bibliogra-
phie vgl. G. ENDRESS, “Grammatik und Logik. Arabische Philologie und grie-
chische Philosophie im Widerstreit”, in Sprachphilosophie in Antike und Mit-
telalter, hrsg. von B. MOJSISCH (Amsterdam 1986), 163-299, fiir neuere
Beitrige vgl. auch D. WIRMER, “Der Begriff der Intention und seine erkennt-
nistheoretische Funktion in den De-anima-Kommentaren des Averroes”, in
Erkenntnis und Wissenschaft. Probleme der Epistemologie in der Philosophie des
Mittelalters, hrsg. von M. LUTZ-BACHMANN, A. FIDORA, P. ANTOLIC (Berlin
2004), 35-67.



DAS AVICENNISCHE CORPUS ARISTOTELICUM 213

Belang ist, die bereits eine gewisse Aufmerksamkeit auf sich
gezogen hat. Sie wurde nimlich verstanden als eine Defini-
tion von ma'nd = intentio und dabei — ausgehend von der
lateinischsprachigen Rezeption — im Kontext von Ibn Sinas
Epistemologie als Belege fiir die Theorie einer gerichteten
seelischen Aktivitit interpretiert.?®

Der Kontext einer iibersetzungsphilologisch orientierten
Auswertung der Stelle zeigt, dass die parallelisierende Gleich-
setzung von ma‘ani mit magqdsid (gleichfalls und weniger
ambig: ,Intentionen®) nur bedingt als Beleg fiir die Theorie
einer intentionalen Gerichtetheit seelischer Aktivitit heranzu-
ziechen ist. Wie aus einem direkten Textvergleich ersichtlich,
steht in Ibn Sinas paraphrasierender Darstellung dieselbe
Nuance des arabischen Aristotelestextes im Zentrum, die
bereits im Kontext der griechisch-syrisch-arabischen Uberset-
zung gegeniiber dem Originaltext semantisch aufgeladen
wurde.

Zunichst aber ein Uberblick iiber den Verlauf von Ibn
Sinas Gesamtargument am Beginn des Traktates F7 al-Tbdra
in seinem K. 2/-Sifa’: Das erste Kapitel trigt den Titel: ,Kennt-
nis der Beziehung (zandsub) von Dingen (umir), Konzepten
(tasawwurat), Ausdriicken (alfaz) und Geschriebenem (kita-
bat)“. Das Kapitel beginnt mit einer Darstellung, wie sich die
ersten beiden Stadien (Dinge in externer Realitit und Dinge
in der Seele) zueinander verhalten (S.1.8-2.3). Die soziale
Grundstruktur der Menschen veranlasst sie, zu kommunizie-
ren. Der einfachste Weg, dies zu tun, sind akustische Aufle-
rungen (S. 2.3-2.5). Da das gesprochene Wort aber nicht
bestehen bleibt, hat das Bestreben nach Kommunikation mit
anderen, die in Raum oder Zeit entfernt sind, die Menschen
veranlasst, Schrift hervorzubringen. All dies geschieht unter
gottlicher Leitung und Inspiration (S. 2.5-15). An dieser Stelle

% Vgl. die ausfiihrliche Diskussion in D. BLACK, “Estimation (Wahm) in
Avicenna. The Logical and Psychological Dimensions”, in Dialogue 32 (1993),
219-258.



214 HEIDRUN EICHNER

nun steht die 7nfra analysierte Paraphrase nach Aristoteles,
gefolgt von einer Diskussion des konventionellen Charakters
dessen, wie Ausdriicke sich auf die duflere Realitit beziehen.
(S. 3.6-4.10). Ibn Sina lidsst dem eine hochst interessante Dis-
kussion folgen, die ausfiihrt, dass Schrift auf die Seeleninhalte
nicht notwendig durch die Vermittlung der Ausdriicke gespro-
chener Sprache bezogen sein muss. Vielmehr kénnten wir ein
Schriftsystem konstruieren, das bestimmte Zeichen mit Begrif-
fen in der Seele verbindet, ohne auf gesprochene Sprache
Bezug zu nehmen. Ein solches System wiirde aber einen sehr
hohen Gedichtnisaufwand erfordern, da man praktisch eine
komplette zusitzliche Sprache erlernen miisste. Eine Alpha-
betschrift mit einer begrenzten Anzahl von Buchstaben muss
den Umweg iiber gesprochene Sprache wihlen (S. 4.11-5.5).
Die Beziehung zwischen Inhalten der Seele und duflerer Rea-
litidt aber ist natiirlich.
Im Kontext dieses Kapitels ist also die ,Definition® der
ma‘ani zu sehen:
,Was durch Stimme geduflert wird, weist auf das, was in der
Seele ist, und dies ist, was ,Eindriicke’ (4zdr) genannt wird. Das,
was in der Seele ist, weist auf die Dinge, und dies ist, was ma‘ani
genannt wird, d.h. ,das, worauf die Seele abzielt (magdsid li-I-

nafs)“, so wie die Eindriicke gemessen an den Ausdriicken
ma‘ani [Intentionen sind.

Auf den ersten Blick ist diese Passage nicht véllig eindeutig,
jedoch ergibt sich aus der ausgefithrten Analogie, dafl ma'dni
als ,Intentionen fiir die Seele® die dufleren Dinge bezeichnet.
Ibn Sina verweist hierfiir auf den in seiner Terminologie geldu-
figeren Kontext, nimlich ma‘dni als ,Eindriicke (in der Seele)’,
Inhalte des Denkens, die von sprachlichen Ausdriicken inten-
diert sind. Hier kann ein eng gefiihrter Textvergleich zwischen
dem K al-Sifi’ und der arabischen Aristotelesiibersetzung zei-
gen, wie genau die Phrase wa-hiya al-ma‘dni im arabischen
Aristoteles Ibn Sina zu einer weitergehenden Interpretation
veranlasst:



DAS AVICENNISCHE CORPUS ARISTOTELICUM

215

Avicenna

Arabischer Aristotelestext

[fa-md yupragu bi-l-sawti /
yadullu “ald ma fi l-nafsi
“was durch die Stimme
geduflert wird, / verweist auf
das, was in der Seele ist®

illd anna l-asyd’a llati ma
yubragu bi-l-sawti

dillun alayhd awwalan

“Jedoch sind die Dinge, auf die
das, was durch die Stimme
geduflert wird, primir verweist"

wa-hiya lati tusamma datidran
“— und dies sind die, die
,Eindriicke® genannt werden

»

wa-hiya dtdru l-nafsi /
wdhidatun (oder: waibidatan)
bi-‘aynibd li-l-gami'i

“— und dies sind die
,Eindriicke der Seele ‘/
identisch fiir alle.”

wa-llati fi l-nafsi
yadully ‘ala l-umiri
“was in der Seele ist /
weist auf die Dinge®

wa-l-a$yd’u llati dtaru [-nafsi
amtilatun lahd

“Und die Dinge, fiir die die
Eindriicke der Seele Gleichnisse

sind”“

wa-hiya lati tusamma ma'dniya
“— und dies sind die, die
ma‘dni genannt werden —,

wa-hiya l-ma‘ani /

yitgadu aydan waipidatan
li-l-gamii

“— und dies sind die ma‘dni —/
sind auch identisch fiir alle“

ay maqdsida li-l-nafsi kama anna
l-dtira aydan bi-l-qiyisi ild
l-alfizi ma'dnin

“d.h. ‘Intentionen der Seele’,
wie auch die Eindriicke in

Hinblick auf die Ausdriicke

ma'ani genannt werden

Es ist zu erkennen, wie nahe Ibn Sinas Paraphrase dem Text
des Aristoteles folgt, ihn dabei aber noch stirker parallelistisch
konstruiert: In (1) und (3) verwendet Ibn Sina beide Male paral-
lel yadullu ‘ald, so dass dalla an die Stelle von mizdl tritt. In (2)
und (4) wird jeweils wa-hiya ,und diese sind“ als wa-hiya llati
tusammd ,und diese sind diejenigen, welche ... genannt wer-
den® wiedergegeben. dtir und ma‘ani werden so als eine Termi-
nologie vorgestellt, die Ibn Sina auf Aristoteles zuriickfiihrt. Der



216 HEIDRUN EICHNER

Verweis auf die Identitdt der Objekte dieser Stufe bei allen Men-
schen wird in (2) und (4) dabei an dieser Stelle unterdriickt. Im
Zusatz wird dann deutlich, dass die kohirent konstruierte Paral-
lelitdt der drei Stadien den Hintergrund dafiir bildet, wie Ibn
Sina die Anwendung des Begriffes mand auf Objekte der exter-
nen Realitit verstehen méchte, nimlich als analog konstruiert.

Ibn Sina gibt uns also folgendes Schema:

was mit der Stimme | ->weist auf -> | was in der | ->weist auf -> die Dinge
geduflert wird Seele ist
md yuprag bi-l-sawt | yadullu ‘ald atdr yadully ‘ala ma‘dni
dies wird auch ,Eindriicke ,Bedeutungen’
genannt:

Hier ist zu erkennen, dass die ,Intentionalitit’ durch den
Vorgang des Zeigens und Weisens (dalla) konstituiert wird.
Ibn Sina muss erkliren, wieso ,Bedeutungen’, die in seinem
eigenen philosophischen System Denkinhalte bezeichnen, an
dieser Stelle im Aristotelestext offenbar terminologisch ,Dinge
der externen Realitit’ benennen. Zudem treten ma%ini in der
Ubersetzungsterminologie der arabischen Aristotelesschrift F7
al-Tbara (De Interpretatione) regelmiflig auf als ,Bedeutungen,
auf die ein [sprachlicher] Ausdruck weist. Das gelidufige
Begriffspaar eines Ausdruckes (/afz), der auf eine Bedeutung
(mand) weist (dallz), wird von Ibn Sina hier nicht einmal
explizit erwihnt. Es ist aber klar, dass es diese insbesondere im

Kontext von De Interpretatione sehr prisente semantische
Beziehung ist, die die Folie fiir die ausgefiihrte Analogie bildet:

was in der Seele ist: Dinge = Ausdriicke : Eindriicke [in der Seele]
allati fi al-nafs: al-umiir = al-alfiz 2 al-atar [allati fi al-nafs]

,Was in der Seele ist" verhilt sich zu den ,Dingen in der
externen Realitdt® so wie die ,[sprachlichen] Ausdriicke® zu den
,Eindriicken [in der Seele]. Als dieses ,Verhiltnis® identifiziert
Ibn Sina das ,weisen’ g-5-d, das ja in der Wurzelbedeutung “n-y
mit angelegt ist.



DAS AVICENNISCHE CORPUS ARISTOTELICUM 217
Averroes

Um hier die Autoren einer ,standardmifligen® Aristotelesre-
zeption zu komplettieren, sei als dritter Autor Ibn Rusd und
sein Verstindnis des Verhiltnisses von Dingen der dufleren
Realitit und Eindriicken in der Seele genannt. Die Exegese des
groflen Kommentators ist hier deutlich weniger aufwindig als
die der beiden frithen Autoren. Dies ist wohl so, weil er durch
die seit Ibn Sina zunehmend selbstverstindliche Gleichsetzung
von ma7ni mit Denkinhalten beeinflusst ist. Anders als al-
Farabi und Ibn Sina versteht er also die Phrase wa-hiya
al-ma‘ani als bezogen auf die Seeleninhalte. Durch eine kleine
Modifikation in der Reihenfolge, nimlich eine Transposition
des Zusatzes, gelangt er zu folgender Paraphrase von Lemma

(2) bis (4):

Ibn Rusd Arabischer Aristotelestext

2 | wa-amma l-ma‘dni lati fi I-nafsi | wa-hiya dtaru l-nafsi

[fa-hiya wihidatun bi-"aynihi wahidatun (oder: wihidatan)

li-l-gami’i bi-‘aynihi li-l-gami’i
3| kamd anna l-mawgidata wa-l-asyd’u

Uati [-ma‘ani lati ataru l-nafsi

lati fi I-nafsi amtilatun laha

amtilatun lahd wa-dilla ‘alayhi

hiya wahidatun wa-mawgidatun | yigadu aydan wibidatan
bi-l-tab'i li-I-gami’. li-l-gamii

,Was nun die ma'dni angeht, die in der Seele sind, so sind sie
identisch fiir alle. Genauso sind auch die existierenden Dmge,
fiir die die ma‘dni in der Seele Gleichnisse sind und auf sie wei-
sen, identisch und existieren von Natur aus fiir alle“.?

Im Interessenspektrum der ,westlichen® Rezeption bildet der
hier oben andiskutierte Zusammenhang des Beginns von De

7 Ibn Rudd, Talpis Kitib al-Thira, ed. Mahmid QASIM (al-Qahira 1981),
57.11-13.



218 HEIDRUN EICHNER

Interpretatione interessante Ankniipfungspunkte, und tatsich-
lich handelt es sich ja um Aspekte, die in der Sekunditliteratur
gut aufgearbeitet sind.?® Um aber an meine Anfangsbemerkun-
gen anzukniipfen, mochte ich hier nochmals betonen, dass die
arabisch-islamische Rezeption nicht ausschliellich nach Maf3-
gabe der im ,westlichen® Kontext bearbeiteten Problemstellun-
gen zu beurteilen ist. Vielmehr muss die arabisch-islamische
Rezeption auch darauthin untersucht werden, inwiefern hier
— wie auch immer bedingte — eigenstindige Fragestellungen
behandelt und entwickelt werden. Ursachen fiir solche Entwic-
klungen koénnen z.B. bereits interpretatorische Ansitze im
Zuge der Ubersetzungsaktivititen sein, genauso gut aber auch
genuin ,islamische® Anliegen, oder schlicht Zufall. Um eine sol-
che andersartige, aber dennoch nahe verwandte Rezeption vor-
zustellen, habe ich hier die im Folgenden behandelten, deutlich
anders nuancierten Diskussionen als Beispiele fiir eine solche
arabischsprachige Avicennarezeption ausgewihlt.

Die Referenz zwischen den Ebenen

Um interessante Sonderentwicklungen der arabischen Tra-
dition verfolgen zu kénnen, méchte ich nun niher auf die Art
und Weise eingehen, wie die Referenz zwischen den vier ver-
schiedenen Ebenen hergestellt wird. Schon im vorangehenden
Abschnitt hat sich gezeigt, dass im Falle Ibn Sinas die Konzep-
tion der verschiedenen Ebenen von der Frage nach der Natur
ihrer Referentialitit nicht zu trennen ist. In der arabischspra-
chigen Rezeption weist gerade die Ausgestaltung dieser Refe-
renzen besondere interessante Merkmale auf. Hieraus ergeben
sich Diskussionen, die einflussreich im Bereich der Kosmologie
(und hierbei auch einer mystischen Kosmologie) sind. Dies
folgt dabei véllig anderen Linien, als wir sie sonst im Kontext
dieser Stelle zu behandeln gewohnt sind.

28 Vgl. die Angaben in Anm. 25.



DAS AVICENNISCHE CORPUS ARISTOTELICUM 219

Wie oben beschrieben, hat die Tendenz, den Ubergang ZWi-
schen allen vier Ebenen identisch zu beschreiben, bereits im
Zuge der Ubersetzungstitigkeit Einzug in die arabische Tradi-
tion gehalten. Im Kontext spezifisch islamischer Fragestellun-
gen bietet dies aber die Voraussetzung fiir ginzlich neue
Anwendungen. V.a. durch den Einfluss der Diskussion um die
gottlichen Namen und Attribute, dann ihrer kosmologischen
Funktionen und ihres Verhiltnisses zum Text des Korans
entwickelt sich eine eigenstindige Dynamik.?” Dieser Prozess
tritt ein im Gefolge der Naturalisierung avicennischer Philo-
sophie im islamischen Kontext, der genaue Ablauf der Prozesse,
die zur Adaptation dieses ,virtualisierten Aristoteles” in der
islamischen Theologie und v.a. auch Mystik fiihren, ist bisher
in keiner Weise befriedigend erforscht.

Hier sei jedoch zunichst kurz auf ein sehr frithes Werk ver-
wiesen, nidmlich eine dem Ibn al-Mugqaffa® zuzuordnende
Logikparaphrase. Im Vergleich zu spiteren Ubersetzungen
zeichnet sie sich v.a. durch eine hochst ungewohnliche Termi-
nologie aus und enthilt auch weitere originelle Elemente. Dort

heiflt es:

,Das Buch De Interpretatione (Faryarmaniyas): Aristoteles eroft-
net sein Werk De Interpretatione damit, dass der Zustand von
Dingen (pal al-umiir) in vier Weisen (awgub) ist: Sie bestehen
entweder als konkrete Dinge/Substanzen (tdbita bi-a’yiniha),
oder sie bestehen als Affektionen des Herzens (bumim al-qalb),
oder in Rede (kalim) oder im Schreiben (kitib). Zwei dieser
Namen stimmen iiberein (muttafag), zwei davon sind unter-

schiedlich (muptalaf).

,Ubereinstimmend® sind konkrete Dinge (2%47) und die Affek-
tionen. Der Himmel der Perser ist nicht unterschiedlich von
dem der Griechen, und eine Erde ist nicht verschieden von der
anderen. So ist es auch bei anderen konkreten Dingen. Genauso

auch die Affektionen: Was unter den Griechen als ,Pferd

2 In der islamischen Tradition bilden sich schon friithzeitig Diskussionen
tiber den Charakter des Korans als géttliches Wort heraus. Insbesondere die
Koranexegese aber auch mystische Spekulationen bieten Gelegenheit, komplexe
hermeneutische Strategien zu entwickeln.



220 HEIDRUN EICHNER

erkannt wird, wird von den Persern nicht als ,Esel‘ gedacht. Und
nicht ist das, was diese als ,Mond"‘ kennen bei jenen als ,Sonne’

gedacht.
JVerschieden® sind Rede und Schreiben. Die Rede der Perser ist

von der der Griechen verschieden, gleichermassen ihr Schreiben.

Schreiben verdeutlicht (yubayyin) Rede, Rede verdeutlicht Affek-

tionen, Affektionen verdeutlichen konkrete Dinge/Substanzen.“*°

Ibn al-Mugqaffa’s ungewshnliche Terminologie®' sollte nicht
dariiber hinwegtiuschen, dass dieser frithe Text (dessen friihe
Rezeption innerhalb der islamischen religiosen Wissenschaften
noch zu untersuchen bleibt), eine durchaus konsistente Dar-
stellung bietet. Wenn Ibn al-Muqaffa® explizit vier ,Weisen'
identifiziert, die jeweils in einem bestimmten Verhiltnis der
,Verdeutlichung® zueinander stehen, entspricht dies griechi-
schen Vorbildern. Ammonius etwa spricht sehr dhnlich von
vier ,Ordnungen’ (tvd&eic). Auch das Problem, ob nun die
Referenz zwischen alle vier Ebenen identisch zu konstruieren
ist oder nicht, wird in den griechischen Kommentaren kontro-
vers diskutiert.’> Wie gestaltet sich die Referenz zwischen den
verschiedenen Ebenen fiir andere Autoren?

Das Ausgangsproblem ist, dass Aristoteles in 16a3-4 die
Referenz von Rede auf Gegenstinde in der Seele als s9p.Borov
beschreibt. In 16a5-7 aber beschreibt er die Referenz von Rede
auf Gegenstinde in der Seele als 67p<iov, und die Referenz von
Gegenstinden in der Seele auf die duflere Realitit als dpoiwypa.

3 Tbn al-Muqafta’, al-Mantiq, ed. M.T. DANISPAZOH (Tihran 1978), 25.3-
17.

* Die grammatische Terminologie wurde eingehender untersucht von
G. TROUPEAU, “The Logic of Ibn al-Mugqaffa” and the Origins of Arabic Gram-
mar”, engl. Ubers. in The Early Islamic Grammatical Tradition, ed. by R. BAAL-
BAKI (Aldershot 2007) Beitrag Nr. II. Zur Diskussion um die Logikparaphrase
des Ibn al-Mugqaffa® vgl. C. D’ANCONA, “Greek Sources in Arabic and Islamic
Philosophy”, Abschnitt: “Early translations into Arabic”, in Stanford Encyclope-
dia of P/yilasopby, http://plato.stanford.edu/entries/arabic-islamic-greek/index.
html#EarTraAra (zuletzt abgerufen am 1.12.2010).

32 Einen direkten Beleg dafiir, dass diese Diskussionen ins Arabische gedrun-
gen sind, bietet al-Farabi.



DAS AVICENNISCHE CORPUS ARISTOTELICUM 221

Aus dem griechischen Text kann man also folgern, dass sdp.Bo-
hov und onpeiov dquivalent sind, da beide das Verhiltnis zwi-
schen Objekten in der Rede und in der Seele beschrieben. Die
griechische Kommentartradition stellt fest, dass Aristoteles zwi-
schen 6potwpo einerseits und odu.forov und onpeiov anderer-
seits unterscheidet.?”

Fiir einen Leser der arabischen Ubersetzung des Aristoteles
gestaltet sich die Situation noch eindeutiger, denn die arabi-
sche Ubersetzung gibt sowohl cduforov als auch syuciov mit
der Wurzel d-I-/ jzeigen, verweisen® wieder. Somit ergibt sich
fiir einen Leser der arabischen Ubersetzung folgendes Bild:

Objekte Schrift Rede Seele Auflere
in: Realitit

verweisen auf verweisen auf sind Gleichnis fiir

dalla dalla mitdl

Die Dichotomie zwischen der Konstruktion des Verhiltnis-
ses zwischen externer Realitit und Denken einerseits und den
anderen Stadien andererseits wird durch diesen Gebrauch von
d-I-| ;zeigen‘ in der arabischen Ubersetzung verschirft. Dane-
ben tritt aber offenbar der Einfluss einer Kommentartradition,
die im Arabischen die Wurzel 4-/-/ auf alle Referenzen beziehen
mochte. Im Griechischen ist solch ein Verstindnis nur durch
den Kommentar des Stephanus bezeugt, der die Referenz aller
Ebenen mit &£ayyérw®* benennt. Insgesamt kommt Stephanus
dem v.a. aus den Zitaten bei al-Farabi aber auch aus Ibn Zura
zu rekonstruierenden Kommentarverlauf relativ nahe. Wihrend
diese beiden Autoren offenbar von d-/-/ als Aquivalent von

3 Cf. AMMON., in Int., CAG IV (5), 19.32-10.26.

3 Cf. STEPH., in Int., CAG XVIII (3), 5.22-33. Die bei Stephanus bewahrte
Passage kommt sehr nahe an die bei al-Farabi und Ibn Zur‘a bewahrte Argumen-
tation heran. Bei Stephanus wird die Referenzbeziehung gleichfalls mit Vorran-
gigkeit und Nachordnung in Verbindung gesetzt. Ammonius (cf. 18.26-27)
spricht von vier ‘Ordnungen’ (td&zi). Er verwendet den Ausdruck ¢Zayyerrixal
jedoch nur einmal (18.31), um die Beziechung zwischen Rede (pwvai) und Den-
kinhalten (vofuara) zu bezeichnen.



222 HEIDRUN EICHNER

¢Eoyyéhw ausgehen, bewahrt wohl 6-y-7 (II) bei Ibn al-Mugaffa®
die eigentliche Nuance des Griechischen besser.

Al-Farabi mochte eine solche homogene Referenz jedoch
ablehnen. Wir konnen sehen, dass er sich hierdurch von der
anderslautenden Meinung ,der Kommentatoren® absetzt:

,Die Kommentatoren behaupten, dass die Intelligiblen in der
Seele auf Existierende auflerhalb der Seele weisen. Sie sagen des-
weiteren, dass die auf8erhalb existierenden Dinge etwas sind, ,auf
das gewiesen wird® (madlil ‘alayhi), nichts, ,was auf etwas ande-
res weist' (gayr dall). Schrift weist, aber es wird nicht auf sie
gewiesen. Sowohl Ausdriicke als auch Intelligible weisen und es
wird auf sie gewiesen.“?

Al-Farabi fithrt weiter aus, dass die Beziechung (nisba) zwi-
schen Intelligiblen (magalit) und Dingen, die auflerhalb der
Seele existieren, fiir Aristoteles hier nicht von Belang ist.
Sofern man darauf besteht, den Ausdruck ,weisen‘ (dalla) fiir
die Referenz der Intelligiblen auf die sinnlich wahrnehmbaren
Dinge (al-mapsisat) anzuwenden, hat dies im Sinne des Aus-
druckes tarif ,zu wissen geben® zu geschehen.’” Wenn man
,weisen® auf Schrift und Ausdriicke anwendet, dann geschieht
dies im Sinne von ,Zeichen‘ (‘@ldma). Das Verhiltnis zwischen
Ausdriicken und Denken wird von al-Farabi auch als Imitation
(mubpikaya) beschrieben, jedoch wird dies im gegebenen
Kontext von al-Farabi in einem sehr eingeengten Sinne ver-
standen: sie sind dhnlich (mutasibibh), insofern sie ,einfach’
oder ,zusammengesetzt sind.*®

3 Farabi, Tbara, 25.1-4.

3¢ Der Satz 16a8f “Dieses Thema gehért einer anderen Disziplin, und wir
haben es in unserer Schrift “Uber die Seele“ diskutiert” fehlt in al-Farabis
Lemma; cf. F. ZIMMERMANN, op. cit. (Anm. 12), 254 und XCIIL

37 Fiir eine vergleichbare Koppelung von z2%if und dalila cf. Ibn Sina, K.
al- 5{]‘&" Madpal, 18.11-13: ,Die Art und Weise, wie Rede Konzepte (tasawwur)
realisiert, muss so sein, dass sie die Wesensessenz (hagigat dat al-say) zu wissen
gibt (za'rif), so dass sie auf dieses weist (dall ‘alayhi)...”.

3% Im Hintergrund von al-Farabis Insistieren auf dieser Parallelitit steht
offenbar die Interdependenz von Intelligiblen und duflerer Sprache. Deutlich
wird dieser Kontext z.B. in der Taw#:’z aus seiner Beschreibung des Inhaltes der

Kategorienschrift: yastamil ‘ald al-ma'qilit al-mufrada al-madlil ‘alayha bi-I-



DAS AVICENNISCHE CORPUS ARISTOTELICUM 225

Al-Farabis Position bleibt in der arabischen Tradition jedoch
isoliert. Andere Autoren sind durchgingig bemiiht, eine
Gleichartigkeit des Referenzverhiltnisses an die Interpretation
heranzutragen und dies mit der anderslautenden Tendenz des
Aristotelestextes zu harmonisieren.

Die Position der von al-Farabi angegriffenen Kommentato-
ren finden wir auch in der Paraphrase des Ibn Zura. Die
Gleichartigkeit der Referenz zwischen allen vier Ebenen ist hier
implizit, ausgefiihrt wird v.a. die Moglichkeit einer aktiv/passiv
Vertauschbarkeit des ,Weisens’. Ibn Zur‘a prisentiert hier diese
Vertauschbarkeit als erstes von drei specifica (hdssa) der vier
Konkomitanzen (a/-asya’ al-lizima) der sechs Dinge, mit denen
sich De Interpretatione beschiftigt:>

, Was geschrieben ist, verweist nur durch ein Weisen (yadullu
dalilatan fagat). Auf Dinge (umir) im Auferen wird nur ver-
wiesen (yudallu ‘alayhi fagat). Die Formen in der Seele und die
Ausdriicke, die in der Rede geduflert werden, haben zwei Attri-
bute, die ihnen anhaften, d.h. dass sie weisen, und dass auf sie
gewiesen wird. 4’

In der komplexeren Argumentation des K. 2/-Sifiz’ sind diese
durch die Kommentartradition transportierten Merkmale
weniger prominent, da andere Diskussionen im Vordergrund
stehen. Jedoch ist die Homogenitit der vier Referenzen und
deren Umbkehrbarkeit dort gleichfalls prisent.

Eine Interpretation von Ibn Sinas Denken — nicht nur in
Hinblick auf eine entwicklungsgeschichtliche Perspektive auf
sein philosophisches System sondern auch auf die Rezeption

— sollte aber auch andere systematische Schriften mit einbe-
zichen. In einigen Fillen, z.B. im K a/l-Hidiya ,Buch der

alfiz al-mufrada wa- ‘ald al-alfaz al-mufrada al-dilla “ald al-ma’qalat a!~muﬁada
,es umfasst die einzelnen Intelligiblen, auf die durch einzelne Ausdriicke gewie-
sen wird, sowie die einzelnen Ausdriicke, die auf die einzelnen Intelligiblen ver-
weisen®. Hier wird der Term mufrad eingebracht in die sonst prisente Formel
des gegenseitigen Verweises von dusserer und innerer Sprache.
¥ Diese Unterscheidung von 6 x 4 Aspekten begegnet auch bei Stephanus.
% Ibn Zura, Mantiq Ibn Zura, ed. G. GIHAMI (Bayriit 1994), 28.12-14.



224 HEIDRUN EICHNER

Rechtleitung” und in den diesem nahestehenden ‘Uyin al-
Hikma Kernpunkte/Quellen der Weisheit’, aber auch in dem
Spiatwerke al-Idrat wa-I-tanbihat Verweise und Ermunterun-
gen’ finden sich keine in unserem Kontext relevanten Diskus-
sionen. Diese Absenz ist aber nicht notwendig ausschliefilich
durch die Kiirze dieser Werke zu erkliren, sondern deutet
moglicherweise auf einen Entwicklung von Ibn Sinas Position
Aristoteles gegeniiber. Tatsichlich beziehen sich zwei der kiir-
zeren Werke des Ibn Sina ndmlich sehr explizit auf die Passage.
Durch einen Wegfall der Diskussion anderer Themen, die sich
aus dem Beginn von De Int. ergeben, wird ihre Prominenz in
diesen Werken noch erhoht. Hier sei zunichst ein bisher nicht
ediertes, nur in wenigen Handschriften verbreitetes eher friih
zu datierendes logisches Werk des Ibn Sina, al-Mubtasar al-
awsat fi al-Mantiq Mittleres Kompendium iiber die Logik'
herangezogen:

,Schrift (k:zdba) ist ein konventioneller Verweis (dalila wadiyya)
und ist verschieden (muptalif) entsprechend den Konventionen.
Sie verweist auf die Buchstaben der Rede (burif al-kalim)*' und
Ausdriicke (a/faz).

Ein Ausdruck (lafz) ist ein konventioneller Verweis (dalila
wad'iyya) und ist verschieden (mupralif) entsprechend den Kon-
ventionen. Er verweist auf die Konzepte der Seele (tasawwurit

al-nafs).

Die Konzepte der Seele sind nicht-konventionelle natiirliche
Verweise (dald’il gayr wadiyya gariziyya). Sie stimmen iberein in
ihrem Verweisen auf die konkret existierenden Dinge (muttafiqa

[ al-daldla ‘ald a’yan al-asya).

Die konkret existierenden Dinge sind etwas, auf das verwiesen
wird, nichts was verweist (madlul a[ay/m gayr dilla), wihrend
Schrift verweist, aber auf sie nicht verwiesen wird. Die konkre-
ten Dinge und die Konzepte unterschelden sich nicht, Schrift
und Ausdriicke unterscheiden sich.“4

41 Man beachte, dass dieses frithe und eher kurz gefasste Werk zwischen
,Buchstaben der Rede’ und ,Ausdriicken‘ unterscheidet.
42 Ibn Sina, al-Muptasar al-awsat (Ms. Istanbul, Nuruos 2763), 19a8-12.



DAS AVICENNISCHE CORPUS ARISTOTELICUM 225

Fokussierend auf die jeweilige Verweisbeziehung lisst sich
das System, das dieser Passage zugrunde liegt, so zusammenfas-
sen:

Verweisbeziehung ist | konventionell & aktiv passiv: etwas, auf
verschiedenartig | verweisend | das verwiesen wird
[vs. natiirlich]

kitiba (+) (+) )
Schrift
lafz (+) (+) [+]
Ausdruck

(& hurif al-kalim)
tasawwurdt al-nafs (-) [+] [+]
Konzepte der Seele

a'yan al-umiir (-] (-) (+)
konkret existierende
Dinge

Dasselbe System liegt der Darstellung des Kitdb al-Nagit
zugrunde, das dabei grundsitzlich die gleiche Terminologie
verwendet, jedoch die Reihenfolge umkehrt. Auf der Ebene der
Seeleninhalte zeigt ein Vergleich zwischen den beiden Werken,
dass das K. a/-Nagat eine deutlich komplexere Theorie zugrun-
delegt:

,Etwas (al-iay’) ist entweder ein konkretes Ding, das existiert
(‘ayn mawgida), oder eine Form (sizra), die in der Imagination
oder im Intellekt existiert (al-wahm aw al-‘agl) und von diesem
genommen ist. Diese beiden unterscheiden sich nicht in ver-
schiedenen Regionen und Nationen. Oder es ist ein Ausdruck,
der auf die Form weist, die in der Imagination oder im Intellekt
ist, oder Intelligieren von Abstraktem (‘ag/ muarrdt), oder es ist
etwas Geschriebenes (kitiba), das auf den Ausdruck weist. Diese
beiden sind verschieden bei den [verschiedenen] Nationen.

Das Geschriebene weist auf den Ausdruck, der Ausdruck weist
auf die imaginative oder intellektuelle Form, und diese Form
weist auf die existierenden konkreten Dinge, die existieren.“43

# Ibn Sind, K. al-Nagdt, ed. M.T. DANISPAZOH (Tihran 2000), 17.9-18.2.



226 HEIDRUN EICHNER

An dieser Passage aus dem Kitdb al-Nagar fillt auf, dass die
vier Ebenen einen hohen Grad an ontologischer Selbststindig-
keit aufzuweisen scheinen. Sie sind vier verschiedene Moglich-
keiten, wie ,ein Ding’ (S2y) sein kann. Des weiteren entfillt im
Vergleich zur Darstellung des al-Muptasar al-awsar die (der
Systematik der griechischen Kommentare entnommene)
Unterscheidung aktiven/passiven Verweisens — jedoch bleibt
eine Erwihnung des ,aktiven® Verweisens bestehen.

Unabhingig davon, wie diese Beobachtung in Ibn Sinas Sys-
tem selbst einzuordnen ist, ist dieser Befund festzuhalten, wenn
wir die spitere Rezeption avicennischer Philosophie betrachten
wollen. Denn fiir die Rezeption (v.a. durch al-Gazali, s.u.) ist
dabei die Fassung des a/-Nagit sehr einflussreich.

Da ich hier die Rezeption der avicennische Synthese als
eine Art Scheitelpunkt fiir die arabische Tradition begreifen
mochte, als Zeitpunkt an dem wir von einer Virtualisierung
des zugrundeliegenden Aristotelestextes sprechen kénnen,
mochte ich konkrete Beispiele aus dieser spiteren Phase
anzufiihren. Hier ist allerdings noch ein methodische Zwi-
schenbemerkung einzubringen: Die Rezeption der Philoso-
phie Avicennas ist meist durch eine Art Systemgedanken
avant la lettre geleitet — die Moglichkeit, dass Avicenna seine
eigene Position modifiziert hat und verfeinert hat, wird in der
arabischsprachigen Rezeption — wie auch im Lateinischen
— kaum ins Auge gefasst. Wenn Unterschiede zwischen ver-
schiedenen Werken des Avicenna diskutiert werden, so
geschicht dies meist mit dem Ziele einer Harmonisierung.
Nicht immer ist es Avicennas umfangreichstes, die lateinische
Rezeption dominierendes und wohl auch bedeutendstes
Werk, das K. /-Sifi’, auf das sich spitere Autoren fiir ihre
Lesart der ,Peripatetiker’ (a/-masia’iin) beziehen. Kiirzere
Werke, insbesondere das K. a/-Nagit und die al-Ldrat wa-I-
tanbihat (um das sich eine umfangreiche Kommentartradi-
tion bildet) sowie spitere Zusammenfassungen wie das K. al-
Tapsil von Ibn Sinas Schiiler Bahmanyar b. al-Marziban sind
hier von Bedeutung.



DAS AVICENNISCHE CORPUS ARISTOTELICUM 227

Rezeption im Schiilerkreis :
Bahmanydars Kitdb al-Tapsil und Abi al-Abbds al-Lawkaris
Bayin al-Haqq

Im vorliegenden Zusammenhang scheint die Diskussion
dieser beiden frithen Reprisentanten einer philosophischen
Avicenna-Rezeption weitgehend auf dem K. 4/-Sif#’ zu basie-
ren. Das entsprechende Kapitel in al-Lawkaris Bayin al-Haqq
scheint identisch mit dem Text des K. 4/-Sifi’ — ein fiir dieses
Werk nicht ungewohnlicher Befund.

Etwas weiter vom K. al-Sifii> entfernt sich Bahmanyars K
al-Tapsil. In Bahmanyars Zusammenfassung ist der Beginn der
Aristotelesschrift (der ja auch im Gesamtkontext der Argumen-
tation des K al—gz'ﬁf verhiltnismiflig wenig prominent war)
kaum prisent. Moglicherweise unter Einfluss dhnlicher Uberle-
gungen wie sie von al-Farabi angestellt werden, nimmt das
Verhiltnis von Dingen im Aufleren und Dingen in der Seele
eine Sonderstellung ein.

Bemerkenswert an Bahmanyars Darstellung ist vielmehr,
dass das relevante Kapitel zwar eine Aufzihlung von vier Sta-
dien gibt, drei dieser Stadien sind aber Stufen, die im Prozess
der Sinneswahrnehmung und zunehmenden Abstraktion anzu-
siedeln sind: Bahmanyar erwihnt Dinge (umir) — Objekte
von Sinneswahrnehmung (mabsisat) — Objekte der Imagina-
tion (mutapayyilat) — Intelligibilia (ma‘qilar).*

Theologen als Rezipienten systematischer Philosophie :
al-Gazilis Mi‘yar al-ilm — Fapr al-Din al-Rizis al-Mulahhas
fi al-Hikma

So paradox es immer noch klingen mag, so spielt doch
gerade Abt Hamid al-Gazali, der Autor des Tahafut al-fali-
sifa ,Die Inkohirenz der Philosophen® eine entscheidende
Rolle bei der Popularisierung und Verbreitung avicennischer

4 Cf. Bahmanyar, K. al-Tabsil, ed. M. MUTAHHARI (Tihran 21996), 38-39.



228 HEIDRUN EICHNER

Philosophie.®> Hier méchte ich ein Kapitel aus seinem A7 yar
al-Glm Richtmafd des Wissens® ausfiihrlicher vorstellen, das fiir
unseren Kontext relevant ist. Der Mi%dr al-ilm bietet einen
Abriss der Logik. Wie der Autor erwihnt, ist es das wichtigste
Motiv fiir die Abfassung der Schrift, ,,die Methoden von Den-
ken und Erbrterung zu erkliren® (tafhim turuq al-fikr wa-I-
nazar)*®, ferner soll es die Ausfihrungen im 7ahafur al-faldsifa
erginzen und insbesondere die benutzte Terminologie verdeut-
lichen.#” Die Einzelteile von al-Gazalis Werke folgen einer Auf-
teilung in verschiedene agsdm ,Teile’, unser Kapitel trigt den
Titel: ,Erkldrung des Ranges der Ausdriicke unter den Ringen
der Existenz® (fz bayin rutbat al-alfaz min maritib al-wugid).
Die ,Ringe/Stufen® der Existenz (mardtib al-wugiid) sind nichts
anderes als die uns aus De Interpretatione 1,1 bekannten vier

Ebenen. Al-Gazali beginnt das Kapitel mit folgenden Worten:

» Wisse, dass die Ridnge in dem, was wir anstreben, vier sind, und

der Ausdruck (/afz) befindet sich im dritten Rang.

Ein Ding hat Existenz (a/-$2y’ lahu wugid) in den konkreten
Dingen (ayan), dann im Geist (adhan), dann in den Ausdriic-
ken (alfaz) dann in der Schrift (kitiba). Die Schrift weist auf
den Ausdruck, und der Ausdruck weist auf die Bedeutung
(mand), die in der Seele ist.“4®

Unabhﬁngig davon, welche konkreten Vorlagen wir hier fiir
al-Gazali annehmen mochten, konnen wir erkennen, dass diese
Passage und auch der Begrift der mardtib al-wugid hier sehr nahe

® Dass dieses Vorurteil nicht zutrifft, wird iibrigens bereits in der friihesten,
spezifisch dem islamischen Bereich gewidmeten Philosophiegeschichte herausge-
strichen (T.]. DE BOER, Geschichte der Philosophie im Islam (Stuttgart 1901) 151:
»Dass Gazali die Philosophie fiir alle Folgezeit vernichtet habe, ist eine oft wieder-
holte, aber ganz irrige Behauptung, die weder von geschichtlichem Wissen noch
von Verstindnis zeugt. Die Philosophie hat im Osten nach ihm ihre Lehrer und
Schiiler zu Hunderten und Tausenden gezihlt. (...) Und die allgemeine Bildung
hat einen Bestandteil philosophischer Gelehrsamkeit in sich aufgenommen.“

46 ,]-Gazali, Mi%yar al-ilm fi fann al-mantiq, ed. Muhammad Mustafa Aba
1-‘Al3’ (al-Qahira 1972), 10.5.

7 Cf. al-Gazali, op. cit. (Anm. 46), 12.11-13.3.

48 al-Gazali, op. cit. (Anm. 46), 37.13-38.1.



DAS AVICENNISCHE CORPUS ARISTOTELICUM 229

am Text von Avicennas K. al-Nagit opetiert: Im K. al-Nagit ,ist’
(pridikativ gebraucht) ,ein Ding’ ($2y) eine der folgenden Optio-
nen, im Mi%yar al-ilm hat das Ding Existenz’ darin.

Al-Gazali geht dann auf den Terminus mitil zur Bezeich-
nung des Verhiltnisses von duflerer Realitit und daraus gebilde-
ten Reprisentationen (z7¢zsdm) ein und bezeugt damit eine erhe-
bliche Nihe zum aristotelischen Text, vergleichbar mit dem K
al-Sifi’ und fiir diesen Punkt auch mit Bahmanyars K. a/-Tabsil.

,Diese [Bedeutung] ist ein Abbild (mizil) des unter den konkre-
ten Dingen Existierenden, und solange etwas in sich keinen
Bestand hat, zeichnet sich auch in der Seele kein Abbild ab.“%?

Al-Gazali fithrt nun aus, dass die verschiedenen Stadien
jeweils das frithere voraussetzen: Nur wenn das frithere Sta-
dium vorhanden ist, wird das nichste Stadium gebildet. Der
Begriff des ,,Verweisens® wird durch eine komplexere Termi-
nologie abgelost — wie im K. al-Nagat verliuft die Referenz
derivativ jedoch nur in eine Richtung. Al-Gazali verwendet fol-

gende Terminologie:*
Rang Enstehende Prozess, durch den die
(Einzel) Entitit Entitit abgeleitet wird
wugnd fi al-a‘yan
g b
Existenz in den
konkreten Dingen”
adhan, nafs im ,Wissen® yartasim, yazhar
,Geist”, | Seele” atar fi al-nafs ,Spur, ,wird reprisentiert®,
Affektion in der Seele® ,manifestiert sich®
lafz aswat, hurif lautliche yantazim, tatarattab
SYAusdruck® Auflerungen®, fihi...
»(artikulierte) Buchstaben® | ,wird angeordnet®,
yordnet sich an®
kitiba yartasim
»Schreiben ,wird reprisentiert”

= al—Gazé}I, op. ctt. (Anm. 46), 38.2-3.
0 Cf. al-Gazali, op. cit. (Anm. 46} 37.13-59%:3:



230 HEIDRUN EICHNER

Al-Gazali erganzt dies durch eine kurze Diskussion dessen,
wie die Universalie ,Dinar’ aus konkreten Dinaren abgeleitet
wird und verweist hierfiir den Leser auf spitere Kapitel.

Mit al-Gazalis Term der mardtib al-wugid sind wir nun
wohl an einem kritischen Punkt angelangt, wie an meinem
nichsten und abschlieflenden Beispiel deutlich werden wird.
Wollen wir al-Gazalis Ausfithrungen noch als Philosophie klas-
sifizieren? Sollte sich eine solche Klassifikation z.B. primir auf
die erklirten Ziele eines Autors, wie er sie z.B. im Vorwort
darlegt, stiitzen? Oder primir auf textimmanente Merkmale?

Fiir eine textimmanente Analyse bietet das gesamte Kapitel
keinen Anlass, ihr das ,Pridikat Philosophie abzusprechen.
Zwar handelt es sich eher um eine einfithrende Darstellung als
um eine argumentative Weiterentwicklung — die einzelnen
Schritte der Darstellung werden aber kohirent und argumenta-
tiv prisentiert. Selbst wenn wir ein sehr enggefiihrtes Verstind-
nis benutzen wollten, das ,Philosophie’ mit Aristotelesrezeption
assoziieren mochte, besteht Gazali’s Text die Priifung. Mochte
man nicht zumindest die Passage aus Ibn Sinas K. a/-Najit
gleichfalls ausschliefen, ist der Mi%yar al-ilm hier als ,philoso-
phisch® giiltiger Zeuge der Rezeption von De Interpretatione
anzusehen. Auch die formale Kapitelaufteilung in systemati-
sche ,Divisionen‘ (nicht nach Aristotelesschriften) kann nicht
als Ausschlusskriterium genutzt werden.

Al-Gazilis mardtib al-wugid stellen eine ontologische Inno-
vation dar, die Ibn Sinas Unterscheidung zwischen ,externer’
und ,mentaler’ Existenz in ein vierstufiges Modell ausbaut.
Moéchte man nicht Ibn Sina ebenfalls treffen, kann man al-
Gazali jedoch deswegen kaum ,exkommunizieren®.

Offenbar waren Vorstellungen wie sie in al-Gazalis marditib
al-wugid zum Ausdruck kommen, zumindest gegen Ende des
13. Jahrhunderts verbreitet. So fiigt Fahr al-Din al-Razi in sei-
nem al-Mulabbas fi al-Hikma ein eigenes (wenn auch sehr kur-
zes) Kapitel ein, in dem er bemerkt, dass dann, wenn wir von
,Existenz im Ausdruck’ und ,Existenz in der Schrift® sprechen,
wir dies nur in metaphorischer Weise tun.



DAS AVICENNISCHE CORPUS ARISTOTELICUM 231
Ibn Arabi: Kitab Inia’ al-Dawd’ir

Die Motive fiir mein bisheriges Insistieren auf Klassifika-
tionsmerkmalen werden wohl aus der Wahl des letzten von mir
hier vorgestellten Autors deutlich. Wihrend sein ungefihrer
Zeitgenosse Sihab al-Din Yahya al-Suhrawardi (d. 1191) in Iran
— wiewohl unstreitbar mystisch beeinflusst — ein gewisses
Mass an ,,Hoffihigkeit® in der Weltgeschichte der Philosophie
hat, ist dies fiir den Andalusier Ibn al-‘Arabi (st. 1240) eher
nicht der Fall. Griinde hierfiir liegen auf der Hand, hat doch
Ibn al-‘Arabi keine vergleichbaren, systematisch an den Kon-
ventionen der ,Peripatetiker” orientierten Darstellungen hinter-
lassen. Erst sein Schiiler Sadr al-Din al-Qunawi wird als die
Personlichkeit beschrieben, die Ibn ‘Arabis System philoso-
phisch gefasst hat.’! Ich méchte hier auch nicht versuchen, Ibn
al-‘Arabi als ,,Philosophen® zu reklamieren — méchte aber doch
betonen, dass die spitere Phase der Rezeption avicennischer
Philosophie v.a. im Kontext der osmanischen theologischen
Tradition stets die Ibn ‘Arabische Tradition mit einzubeziehen
hat. Noch wichtiger erscheint mir aber, auf die Notwendigkeit
hinzuweisen, den Hintergrund der zeitgendssischen philosophi-
schen und theologischen Diskussion fiir die Analyse dieser auf
Ibn ‘Arabi zuriickgehenden Tradition fruchtbar zu machen.

Die relativ kurze — und somit fiir den literarischen Stil Ibn
al-‘Arabis eher untypische — Schrift /4" al-dawa’ir beginnt

mit einer kurzen ontologischen Einleitung.”> Vieles hiervon

1 Am besten zuginglich ist ein Briefwechsel al-Qiinawis mit dem beriihm-
ten Philosophen al-Tsi, verfiigbar in G. SCHUBERT (Hrsg.), Anniherungen: Der
mystisch-philosophische Briefwechsel zwischen Sadr ud-Din-i Qénawi und Nasir
ud-Din-1 Tisi. (Stutegart 1995). Fiir einige Aspekte der , Verwissenschaftlichung”
von Ibn ‘Arabis Gedankengut in Superkommentaren zu al-Qunawi vgl.
H. EICHNER, “Intertextuality and Intellectual Affiliations: The Case of Molla
Fenari’s Ontology”, in Kongressakten des Uluslararas: Molla Fenari Sempozyumu
(Bursa 2010), 459-466.

’2 Die im Folgenden von mir interpretierte Passage wird in Teilen auch disku-
tiert von D. GRIL, “Ibn ‘Arabi et les catégories”, in Logik und Theologie: das Organon
im arabischen und im lateinischen Mittelalter, hrsg. von D. PERLER, U. RUDOLPH
(Leiden 2005), 147-166. Eine franzésische Ubersetzung des Traktates wurde im



252 HEIDRUN EICHNER

bewegt sich durchaus im Rahmen einer kritischen Avicenna-
Rezeption, wie sie in dieser Zeit tiblich ist. Um die Ausgangs-
lage zu verdeutlichen, sei hier Ibn al-‘Arabis Ablehnung einer
sehr holzschnittartigen Interpretation der Essenz-Existenz-Dis-
tinktion (wie wir sie etwa bei Fahr al-Din al-Razi finden kon-
nen) wiedergegeben. Ibn al-‘Arabis Aussage konnte in dieser
Form genauso gut auch von al-Suhrawardi stammen — der
allerdings von dieser Basis aus zu ganz unterschiedlichen
Losungsansitzen gelangt:

»Wisse, dass Existenz und Nicht-Existenz nichts sind, was zum
Existenten und Nicht-Existenten zusitzlich (z27%d) ist. Vielmehr
ist dies identisch mit ,dem Existenten‘ und ,dem Nichtexisten-
ten’. Vielmehr stellt sich die Vorstellungskraft vor (al-wahm
yatapayyal), dass Existenz’ und ,Nichtexistenz’ zwei Attribute
(sifatdni) sind, die auf das Existente und Nichtexistente zuriick-
gehen, sowie z.B. ,das Haus®, in das ,das Existente“ und ,das
Nichtexistente® eingehen.“>

Ibn al-‘Arabi argumentiert nun dafiir, dass Existenz und
Nichtexistenz lediglich akzidentelle Bestimmungen eines ,fest-
stehenden konkreten Dings® (‘ayn tibit) sind:

»2Deswegen sagt man: ,Dieses Ding ist in die Existenz eingetre-
ten, nachdem es nicht war®. Hiermit ist gemeint, daf8 dies
bedeutet, dafl dieses Ding als konkretes Ding existiert (bddd
al-Say’ wugida fi ‘aynibi): So sind ,Existenz’ und ,Nichtexistenz'
zwel Ausdriicke fiir die Etablierung (7264z) oder Verneinung des
konkreten Dinges (‘ayn al-Say). Danach, nachdem es etabliert
oder verneint wurde, ist es moglich dass es gleichzeitig (maan)
JNichtexistenz’ und ,Existenz’ als Atcribute erhilt — dies durch
ein Verhiltnis und eine Relation (b7-I-nisba wa-l-idifa). So ist
Zayd als solcher (bi-‘aynihi) ,existent’ auf dem Markt und ,nicht-
existent’ im Haus. Wenn ,Nichtexistenz’ und ,Existenz’ zu den
Beschreibungen gehéren wiirden, die auf ,das Existente® zuriick-
gehen, wie ,Schwarz-sein’ und ,Weif3-sein‘, wire es unméglich,

Rahmen einer zweisprachigen Ausgabe gleichfalls vorgelegt: P. FENTON,
M. GLOTON, La production des cercles (Paris 1996). Meine Interpretation und
Ubersetzung weichen hiervon teilweise ab.

53 Ibn al-‘Arabi, /n§a* al-dawa’ir in Kleinere Schrifien des Ibn al-‘Arabi, hrsg.
von H.S. NYBERG (Leiden 1919), 6.14-17.



DAS AVICENNISCHE CORPUS ARISTOTELICUM 233

das es mit ihnen beiden glelchzeltlg beschrieben erd Vielmehr
wire es, wenn es ,nicht-existent’ ist, nicht ,existent’, genauso wie
es, wenn es schwarz ist, nicht ,weifl® ist. ]edoch ist es moglich,
es mit ,Nichtexistenz‘ und ,Existenz’ gleichzeitig zu einer Zeit zu
beschreiben. Dies ist die ,relative Existenz’ und ,Nicht-Existenz
mit glmchzemgem Bestehen des konkreten Dings’. Wenn es
erwiesen ist, dass es kein Attribut ist, das an einem sinnlich wahr-
nehmbaren Attribuierten (mawsif mapsiis) subsistiert, und auch
nicht an einem intelligiblen Attribuierten (mawsif ma‘gil) allein
ohne Relation, dann steht fest, dass es absolut zu den Relationen
und Verhaltmssen gehort, so wie ,Osten’ und ,Westen® und
vorne' und hinten‘.“>*

Diese stark argumentativ gefasste Darstellung von Ibn ‘Ara-
bis Ontologie als solche ist hochst interessant — bewegt sie
sich doch argumentativ vollstindig im Rahmen zeitgendssi-
scher avicennisch tiberformter Theologie. Fiir unseren Kontext
ist aber von Bedeutung, wie Ibn al-‘Arabi diese Ontologie
mithilfe der maratib al-wugid illustriert. Er fiithrt hierbei
zunichst aus, dass jedes Ding vier Ringe in der Existenz hat
(li-kull Say’ fi al-wngad arba” mardtib):

wugid al-Say’ fi ‘aynibi (... in sich selbst, als konkretes Ding/

Substanz)
wugiidubu fi al-5lm (... im Wissen)
wugidubu fi al-alfaz (... in den Ausdriicken)

wugiidubu fi al-rugam (... in den Lettern)

Zunichst diskutiert Ibn al-‘Arabi den Sonderfall des gottli-
chen Wissen: Er erklirt, dass in diesem Falle die ersten beiden
Ringe zu vertauschen sind, dass das gottliche Vorwissen den
ersten Rang einnimmt.”® Ferner diskutiert er, inwiefern dies-
seitige. Gotteserkenntnis (a/-idrik alladi hasala bi-ayding al-
yawma) und jenseitige Gottesschau (musahada) dem Rang
» Wissen“ zuzuordnen sind.>®

4 Tbn al-‘Arabi, op. cit. (Anm. 53), 7.1-13.
55 Cf. Ibn al-‘Arabi, op. cit. (Anm. 53), 7.18-8,2 und auch 8.8-16.
56 Cf. Ibn al-‘Arabi, op. cit. (Anm. 53), 8.2-8.



234 HEIDRUN EICHNER

Mit Bezug auf das Beispiel ,Zayd® erldutert Ibn al-‘Arabi:

,2Dieser vier vorangegangenen Ringe sind nun klar. Wenn wir
also ,,Zayd“ mit der Zunge sagen, so dass wir seine Bedeutung
(mcz‘mz“) intelligieren und ,Zayd“ auf einem Papier aufzeichnen
und seine Bedeutung 1nte1hg1eren, oder er erscheint konkret
(yazharu fi aym/]z) so dass wir seine Bedeutung mtelhgleren
oder ihn uns in uns vorstellen, wihrend er nicht zugegen ist, so
dass wir seine Bedeutung intelligieren — so dass das dann Exis-
tenz im Wissen ist: Dann ist jeder einzelne dieser Ringe einer
der Bedeutung nach, und durch ihre Verschiedenheit wird keine
Bedeutung/Moment in Zayd hinzugefiigt. Folglich muss 7)edes
(...) Ding in einem Teil oder in allen dieser Ridnge sein.’

Ich méchte an dieser Stelle keine weitergehende Deutung
der Ontologie des Ibn al-‘Arabi versuchen — eintreten mochte
ich aber dafiir, dass Bereiche wie beispielsweise die ,mystische”
Rezeption von avicennischer Philosophie nicht # priori dem
Zugriff rationaler textbasierter Analyse und interdisziplinir
kompatibler Ansitze zu entzichen ist. Eine besondere Heraus-
forderung fiir Philosophiegeschichte im islamischen Raum ist
sicherlich, dass derlei mystische Rezeptionslinien spitestens ab
dem frithen 14. Jh. auf die Interpretation enger fachphiloso-
phisch gefiihrter Traditionen zuriick wirken. Gerade bei der
Lektiire moderner Sekundirliteratur zum Thema muss immer
mit dem Einfluss dieser Tradition gerechnet werden — auch
bei Autoren des 20. und 21. Jhs. — dies ist heute aber nicht
unser Thema.

Lassen Sie mich hier also nochmal — mit einer ganz unge-
wohnten Perspektive — zusammenfassen, welche Trends,
groflenteils zuriickgehend auf die spitantike Kommentarlitera-
tur, fiir die Analyse unseres letzten Autors Ibn al-‘Arabi von
Relevanz sind: Im Griechischen bezeugt durch den Kommen-
tar des Stephanus entwickelt die Kommentartradition eine
Tendenz, die Referenz zwischen allen in De Interpretatione 1,1
erwihnten Ebenen homogen zu konstruieren. Beginnend mit

%7 Ibn al-‘Arabi, gp. cit. (Anm. 53), 9.3-9.



DAS AVICENNISCHE CORPUS ARISTOTELICUM 235

der frithen Paraphrase des Ibn al-Mugqaffa® wird diese Tendenz
in den Werken nahezu aller arabischsprachigen Autoren
bezeugt — einzig al-Farabi wendet sich hiergegen. Ausgehend
bereits vom K. a/-Nagat des Ibn Sina scheint eine gewisse
,Ontologisierung” dieser Ebenen einzusetzen, diese wird popu-
larisiert im Begrift der mardtib al-wugid im Miyar al-5lm des
al-Gazali. Wihrend die griechische Kommentartradition auch
die Umkehrbarkeit der Referenzbegriffe herausstreicht, wird
diese Umbkehrbarkeit im K. a/-Nagat (nicht aber in einer ver-
wandten Passage des al-Muptasar al-awsat) fallen gelassen. Bei
al-Gazali entsteht hieraus eine noch stirker ontologisierte
Interpretation, die dabei den einseitig derivativen Charakter
betont. Im Werk des Ibn al-‘Arabi wird die starke ontologische
Interpretation beibehalten, die einseitige Derivation wird aber
hinterfragt bzw. durchaus im Einklang mit neuplatonischer
Kosmologie v.a. im Falle des kreativen Wissens Gottes umge-
kehrt.

Wie wir erkennen koénnen, sind hier hochst komplexe
Rezeptionsprozesse am Werk, und eine Interpretation post-
avicennischer Denker kann durchaus mit Hinblick auf ihre
Anschlussfihigkeit an die graeco-arabische Ubersetzungsbewe-
gung erfolgen.



DISCUSSION

U. Rudolph: In der Logikparaphrase des Ibn al-Mugqaffa’
wird das Wort mpdypote in De int. 1, 1 mit a%yin wiedergege-
ben. In der Ubersetzung von Ishaq ibn Hunayn steht an der
entsprechenden Stelle a/-ma'dni, was wegen seiner Vieldeutig-
keit zu zahlreichen Diskussionen gefiihrt hat. Kann es sein,
dass Ishaq’s Wortwahl durch die arabischen Grammatiker beein-
flusst war, konkret durch Sibawayh, der gegen Ende des 8.
Jahrhunderts die massgebliche Darstellung zur Grammatik ver-
fasst hat? Sie beginnt wie De int. mit Ausfiihrungen dariiber,
was Sprache sei, unterscheidet aber nur zwischen “Wortern’
und ‘Bedeutungen’ (ma'@ni). Dabei werden die ‘Bedeutungen’
offenbar mit den Dingen selbst gleichgesetzt, was zur Wort-
wahl Ishags passen wiirde.

H. Eichner: Diesen Verweis auf den Kontext der autochtho-
nen arabischen Grammatik- und auch Literaturtheorie finde
ich sehr wichtig, dies ist ja auch schon kurz angeklungen. Wie
sich die Entwicklung der Terminologie der Ubersetzungslitera-
tur zur Entwicklung autochthoner Wissenschaftstraditionen
verhilt, bzw. wie hier die Kausalitit wirkt, ist natiirlich schwer
abzuschitzen. Ein Parallele zur /afz - ma'ni -Dichotomie (,Aus-
druck® vs. ,Bedeutung’) in der Literaturtheorie ist ja in der ara-
bischen Ubersetzung von De Interpretatione durchaus angelegt:
,etwas bedeuten‘ wird in der arabischen Ubersetzung praktisch
durchgingig mit dalla ‘ald ma‘'na wiedergegeben.

P. Adamson: 1 am very struck by Avicenna’s remark about
the possibility of a kind of writing that represents concepts
without rendering speech. Does this indicate that for Avicenna
(and perhaps others in this tradition) the concepts (madni) are



DAS AVICENNISCHE CORPUS ARISTOTELICUM 237

non-linguistic? If so this would be in apparent contrast to the
account of thought we get in, for instance, Plato’s Theactetus,
where thinking is described as a sort of internal speech. On the
other hand, Avicenna and like-minded thinkers surely want to
see thought as structured in some sense, for instance syllogisti-
cally. I suppose one might put the question as follows, then: if
concepts represent things, and language represents concepts,
does linguistic structure (e.g. the relation between subject and
predicate) arise first at the level of concepts, or only in external
language?

H. Eichner: Mir scheint, dass Avicenna hier tatsichlich an so
etwas wie Piktogramme oder andere Zeichen denkt — ich ver-
stehe sein Beispiel aber so, dass eine direkte Referenz der Pik-
togramme auf Denkinhalte eine zusitzliche Referenz von
sprachlichen Lauten auf diese Denkinhalte und auch ihre
grundsitzlich sprachliche Struktur ja nicht ausschliesst. Wir
konnten eine solche Piktogrammsprache so konstruieren, dass
sie entweder existierende syntaktische Beziehungen nicht dif-
ferenziert wiedergibt (was ja die Existenz solcher Beziehungen
nicht ausschliessen wiirde) oder aber diese mit jeweils eigenen
Zeichen wiedergibt. Allerdings scheint Avicenna auch Kom-
munikation von Tieren im Auge zu haben. Insgesamt stehen
Avicennas Ausfiihrungen — wie ich denke hier ziemlich direkt
in Auseinandersetzung mit al-Farabi und den ,,Bagdader Chris-
ten” — eindeutig in der Tradition der logos endiathetos — logos
prophorikos — Problematik (vergleiche die Ubersetzungen rele-
vanter Avicennapassagen in Cl. Panaccio, Le discours intérieur.
De Platon o Guillaume d’Ockham, Paris 1999). In Avicennas
System vollzieht sich aber eine tiefgreifende Modifikation im
Vergleich zur fritheren Tradition und auch zu seinen unmit-
telbaren Vorgingern. Vor allem Avicennas Ubergang hin zu
einer intentionalistischen Konzeption von Logik (d.h., Gegen-
stand von Logik sind bestimmte ma'@ni, intentiones, externe
sprachliche Ausdriicke sind nur unter diesem Primat von

Belang) bringt gegeniiber al-Farabi erhebliche Unterschiede.



238 DISCUSSION

Bei al-Farabi kann man sicher von einer Aquivalenz und strik-
ten Parallelitit von ,innerer und ,dusserer” Rede (nuzq) ausge-
hen, Gegenstand von Logik sind fiir ihn ja ,,Ausdriicke (a/fzz)
insofern sie auf Intelligible (ma‘qizlar) weisen, und Intelligible
insofern sie auf Ausdriicke weisen“. Mir scheint es, dass bei
Avicenna diese direkte Entsprechung etwas aufgelockert ist,
dullerer sprachlicher Ausdruck kann die Denkinhalte modifi-
ziert wiedergeben und evtl. auch verfilschen. Dadurch wird
aber, denke ich, der linguistisch strukturierte Grundcharakter
der inneren Rede nicht gefihrdet. Aber soweit ich das iiber-
blicke, wird das genaue Verhiltnis weniger explizit thematisiert

als bei al-Farabi.

C. Riedweg: Die Begriffe im Titel des ersten Kapitels von
Ibn Sina scheinen mir sehr weitgehend die aristotelische Ter-
minologie wiederzugeben (Dinge-mpdyuara, Konzepte-voi-
wota[?] — Ausdriicke-pwvat, Geschriebenes-té ypapbpeve).
Dasselbe ist m. E. auch im K. 4/-Nagat zu beobachten, wo im
Ubrigen ebenfalls die bei Aristoteles implizite Antithese Héoer
— ¢@boe anklingt. Als Grizist wiirde ich dafiir plidieren, solche
Beziige, die ja nicht mit einer Hierarchisierung zu verwechseln
sind und kreative Aneignungen und Weiterentwicklungen
selbstverstdndlich voraussetzen, in der Regel sichtbar zu
machen.

H. Eichner: Das ist sicher richtig, und ich plidiere ja auch
nachdriicklich dafiir, dass eine ideengeschichtliche und auch
begriffshistorische Einordnung — insbesondere der spiteren
nach-avicennischen Tradition — diese Riickbindung zu den
viel besser ausdiskutierten Kontexten griechischer und auch
lateinischer Philosophiegeschichte transparent machen muss.
Dieser Grundsatz hat ja gerade die Auswahl meiner Beispiele
geleitet. Was eine direkte Gegeniiberstellung von Begriffsent-
sprechungen angeht, bin ich aber lieber zuriickhaltend. Natiir-
lich steckt in vielen Fillen letztlich eine bei Aristoteles oder
gar Plato angelegte Problematik dahinter — die Auswahl eines



DAS AVICENNISCHE CORPUS ARISTOTELICUM 239

bestimmten griechisch-arabischen Begriffspaares ist aber dann
oft doch ziemlich willkiirlich, dann etwa, wenn die direkte
Verbindung, die den Ubergang zwischen beiden Sprachen
markiert, ein oft nur noch schwierig prizise zu ermittelndes
Zwischenstadium, etwa eine Begriffsdiskussion in der Kom-
mentartradition, ist. Auf der einen Seite miissen wir Modifi-
kationen als Kontinuum begreifen, aber die durch den
Sprachtransfer eingefiigte Barriere sollte gerade in einem sol-
chen Kontinuum auch prizise markiert bleiben.



B TR B R LT P A Tl




	Das Avicennische Corpus Aristotelicum : zur Virtualisierung des Aristotelestextes in der postavicennischen Tradition

