
Zeitschrift: Entretiens sur l'Antiquité classique

Herausgeber: Fondation Hardt pour l'étude de l'Antiquité classique

Band: 57 (2011)

Artikel: Das Avicennische Corpus Aristotelicum : zur Virtualisierung des
Aristotelestextes in der postavicennischen Tradition

Autor: Eichner, Heidrun

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-660789

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-660789
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


V

Heidrun Eichner

DAS AVICENNISCHE CORPUS ARISTOTELICUM:
ZUR VIRTUALISIERUNG DES ARISTOTELESTEXTES

IN DER POSTAVICENNISCHEN TRADITION

Beschäftigen wir uns mit Philosophiegeschichte innerhalb
der islamischen Kultur, so spielen die verschiedenen Stadien
der Aneignung der hellenistischen Lehrtraditionen der Spätantike

durch eine arabischsprachige, mehrheitlich muslimische
Gesellschaft nach wie vor eine große Rolle. Im Zentrum stehen
dabei zumeist Texte einer wohldefinierten literarischen Tradition,

die auf den Kanon eines arabischen Aristotelismus zurückgreifen,

hierdurch bedingt stehen Fragestellungen der
Übersetzungsphilosophie oft im Vordergrund. Im Einzelnen gestaltet
sich dieses arabisch-islamische Bild von Aristoteles abweichend

von dem, was wir aus dem Befund der griechischen Texte
erwarten würden. Das sicher bekannteste und wohl auch
exzentrischste Beispiel ist hier die sogenannte „Theologie des Aristoteles",

eine Kompilation und Paraphrase aus den Enneaden
Plotins.1 Diese „Theologie des Aristoteles" steht gewissermaßen
als Emblem für die stark neu-platonische Überformung, die
das Aristotelesbild der Muslime erfahren hat, — damit die
Kommentartradition der Spätantike fortsetzend.

1 Fur eine Ubersicht zum Forschungsstand zur Konstituierung der Theologie
des Aristoteles C. D'ANCONA, "Pseudo-Theology of Aristotle", Chapter I.
"Structure and Composition", in Ortens 36 (2001), 78-112; fur eine inhaltliche
Analyse P. ADAMSON, The Arabic Plotinus a Philosophical Study ofthe " Theology

ofAristotle" (London 2002).



198 HEIDRUN EICHNER

In meinem Beitrag möchte ich die Rezeption des aristotelischen

Erbes in der arabisch-islamischen Tradition weniger aus
dem Blickpunkt derjenigen Texte betrachten, die aus der
frühen Phase der Aristotelesrezeption stammen, einer Zeit die
teilweise noch der Ubersetzungsperiode zuzuordnen ist oder
deren Akteure doch zumindest teilweise einem zweisprachigen,

oft christlich assoziierten, Milieu angehörten.2 Im
Zentrum meiner Aufmerksamkeit sollen vielmehr Fragestellungen
stehen, die sich aus der Bearbeitung von Texten der post-avicen-
nischen Zeit ergeben, eine Zeit die man — wenn auch zunehmend

mit einem gewissen Zögern — gerne des Öfteren mit
der Bezeichnung ,nach-klassisch' versieht. Gerade für ein Publikum,

dessen Interessenhorizont durch die Rezeption griechischer

Wissenschaftstradition geprägt ist, mag dies zunächst

unerwartet sein.

Wie ich denke, ist es aber gerade in diesem Kontext wichtig
zu hinterfragen, inwiefern die immer noch weitverbreitete
Gleichsetzung von ,arabischer' Philosophiegeschichte (bisweilen

auch von ,islamischer' Philosophiegeschichte) mit Belangen
und Fragestellungen der ,Übersetzungsphilologie' tatsächlich
den dominanten Rahmen für eine interdisziplinäre
Zusammenarbeit zu liefern hat. Ich möchte dafür argumentieren, dass

die Erforschung von Philosophiegeschichte im Bereich islamischer

Kulturen auch jenseits ihrer engen Verflechtung mit
Übersetzungsphilologien (also v.a. Graeco-Arabistik, aber auch
arabisch-lateinische Übersetzungen) in einem interdisziplinären
Rahmen verankert sein sollte.

Diese hier erwähnte Verknüpfung von Philosophiegeschichte
und Übersetzungsphilologie beruht darauf, dass die Legitima-
tion einer philosophischen Tradition durch eine Übernahme
des Erbes des Aristoteles jeweils im Rahmen eines massiven
Kulturtransfers erfolgte. Dies gilt sowohl für die graeco-arabi-
sche Übersetzungsbewegung als auch fur die Aneignung der

2 Allgemein zu Ibn Slnäs Einschätzung der .Christen Baghdads' D. GUTAS,
Avicenna and the Aristotelian Tradition (Leiden 1988), 60



DAS AVICENNISCHE CORPUS ARISTOTELICUM 199

Aristoteles-Kommentare des Averroes mitsamt den Lemmata
des Aristotelestextes durch arabisch-lateinische Ubersetzungen.
Die Uberwindung von Sprachbarrieren markiert hier das

Uberschreiten von Grenzen, die möglicherweise stärker noch als

durch religiöse Unterschiede eben durch den Gebrauch einer
mit der Religion korrelierenden lingua franca der jeweiligen
Wissenschaftsgemeinschaft gebildet wurden, also jeweils das

Griechische, das Arabische, und das Lateinische. Neben diesen

im historischen Ablauf begründeten Faktoren spielen aber auch
Erkenntnisinteressen der modernen Wissenschaftsgeschichte
selbst eine große Rolle bei der Privilegierung philologischer
Fragestellungen: das Interesse an arabischsprachigen
philosophischen Texten ist in vielen Fällen darin begründet, dass im
Arabischen Texte vorliegen oder zumindest rezipiert wurden,
die im griechischen Original nicht mehr erhalten sind. Auch
für den Gebrauch arabischer Texte des Averroes oder des

Avicenna bei der Bearbeitung der lateinischen Textkorpora ist
das philologische Interesse bei der Konstituierung philosophischer

Texte oft dominierend.3
Ein solcher Interessenhorizont, der an der arabischen

Tradition primär interessiert ist, um anderweitig verlorenes

(zumeist griechisches oder lateinisches) Material zu rekonstruieren

oder besser philologisch auswerten zu können, lässt sich in

3 Die monumental angelegte Edition der Werke des Averroes berücksichtigt
neben dem Arabischen systematisch lateinische und hebräische Versionen der
Texte Der ursprüngliche Pubhkationsplan des Projektes H.A. WOLFSON "Plan
for the Publication of a Corpus Commentanorum Averrois in Aristotelem", in
Speculum 6 (1931), 412-427 wurde grundlegend revidiert: H.A. WOLFSON,
"Revised Plan for the Publication of a Corpus Commentariorum Averrois in
Aristotelem", in Speculum 38 (1963), 88-104. Zur weiteren Editionsgeschichte
vgl. G. ENDRESS, "Le projet d'Averro£s", in Averroes and. the Aristotelian Tradition.

Sources, Constitution and Reception of the Philosophy of Ihn Rushd (1126-
1198), ed. by G. ENDRESS and J.A. Aersten (Leiden 1991), 3-31 Fur Ibn Slnäs

Werk gibt es kein vergleichsweise systematisch betriebenes Editionsproiekt. Eine
mehr oder minder kritische Edition des arabischen Textes des K. al-SifiT ist in
Kairo unter der Direktion Ibrahim Madkürs in den Jahren 1952-1983 erstellt
worden. Diese Edition wurde fur die Edition der lateinischen Ubersetzung
(Avicenna Latinus) herangezogen, die Editionsvorhaben wurden aber nicht
koordiniert.



200 HEIDRUN EICHNER

dieser Form innerhalb islamwissenschaftlicher Kontexte jedoch
immer schwerer aufrechterhalten. Zum einen hat dies sicher

ganz allgemein damit zu tun, dass die Beschäftigung mit
griechischen und lateinischen Texten als Repräsentanten und
allgemeinem Leitbild klassischer Bildung zunehmend in den

Hintergrund tritt. Zum anderen ist hier aber auch ein explizites

Hinterfragen der Hegemonie von .westlichen'
Interpretationsmustern am Wirken: kann und soll die Geschichte
philosophischen Denkens (oder allgemeiner: Geistesgeschichte) im
Bereich islamisch geprägter Gesellschaften weiterhin primär an
den Fragestellungen anderer — wenn auch genetisch verwandter

— philosophischer Tradition gemessen werden? Dürfen
analytische Begriffe dieser anderen Tradition als primäres
Kriterium die historische Untersuchung leiten? Einmal so gestellt,
kann die Frage ja fast nur noch negativ beantwortet werden.
Dies gilt insbesondere vor dem Hintergrund einer Agenda, wie
sie etwa im Kontext der postcolonial studies manifest ist: nicht
nur .europäische Dominanz' oder .Hegemoniestreben' allein
sind verdächtig, sondern Textbezug als Herrschaftstechnologie

ganz allgemein.
Eine interdisziplinäre Zusammenarbeit, die solche spezifisch

islamwissenschaftlichen Problematiken außer Acht lässt, läuft
Gefahr, sich innerhalb dieser Disziplin zu marginalisieren.
Teilweise haben sich solche Prozesse in vergangenen Jahrzehnten

abgespielt und zu einer — auch institutionell manifesten

— Schwächung graeco-arabistischer Studien und allgemeiner
(übersetzungs)philologischer Studien im islamwissenschaftlichen

Bereich gefuhrt. Nun bildet aber aus wissenschaftsgeschichtlichen

Gründen die Ubersetzungsphilologie derzeit
noch am ehesten den Kontext, in dem eine interdisziplinäre
Einbettung philosophiegeschichtlicher Forschung im Bereich
islamischer Kulturen erfolgen kann: eine rein deskriptiv
komparativ ausgerichtete Herangehensweise an islamische Geistesund

Philosophiegeschichte scheitert heute noch in vielen Fällen

bereits in ihrem allerersten Stadium, d.h. an der
unzureichenden Aufarbeitung des arabischen Textbestandes.



DAS AVICENNISCHE CORPUS ARISTOTELICUM 201

Eine Möglichkeit, die Relevanz übersetzungsphilologischer
Fragestellungen zu sichern, besteht sicherlich darin, ihre enge
Verbindung zu weitergefassten begriffsgeschichtlichen und
geistesgeschichtlichen Phänomenen zu beschreiben. So kann
auch der zeitliche Rahmen ihrer Relevanz ausgedehnt werden.

Ein erweiterter philosophiegeschichtlicher Fokus kann
neue Anwendungsgebiete für Ergebnisse und Erkenntnisse
der Ubersetzungsphilologie erschließen. Betrachten wir
konkreter den Bereich der Philosophiegeschichtsschreibung, so

muss eine solche Integration aber auch die Bereitschaft
beinhalten, durch die „westliche" (geographisch betrachtet hier
eine etwas paradoxe Bezeichnung — gemeint ist die griechische'

oder ,lateinische' Tradition) Philosophiegeschichte
geprägte Fragestellungen und analytische Kriterien zu hinterfragen

und um „islamische" (ich benutze hier bewusst diesen
recht unglücklichen Begriff) zu ergänzen oder evtl. auch
durch diese zu ersetzen. Dies bedeutet natürlich eine Forderung,

die interdisziplinäre Forschung auch stärker an
„islamwissenschaftlichen" Fragestellungen auszurichten. Daraus, der

Erforschung der Entwicklung philosophischen Denkens im
islamischen Kontext größere Autonomie ihrer Fragestellungen

zuzusprechen, aber dennoch den interdisziplinären
Kontext zu wahren, ergibt sich eine Neugewichtung und
Verschiebung.

Wie fruchtbar ein solcher Paradigmenwechsel sein kann,
zeigt sich wohl am deutlichsten anhand der Neubewertung der

Rezeption des Ibn Slnä (Avicenna) im Vergleich zu der des Ibn
Rusd (Averroes) in den letzten Jahrzehnten: Ibn Rusd, u.a.
bedingt durch die aus islamischer Sicht geographische Randlage

des von der reconquista bedrohten al-Andalus, wurde v.a.
in einem christlichen Umfeld, dort auch von jüdischen Autoren,

rezipiert. In letzter Zeit hat sich das Interesse aber stärker
auf die Rezeption der Philosophie des Ibn Slnä hin verschoben.

Entgegen früheren Thesen von einem nahezu vollständigem
Ende der Philosophie im Islam nach al-Gazäll wird diese Phase

der Avicenna-Rezeption mittlerweile gar mit dem Epithet eines



202 HEIDRUN EICHNER

,goldenen Zeitalters' versehen.4 Ihn Slnä ist auch dem lateinischen

Mittelalter wohlbekannt, jedoch war der Einfluss seines

philosophischen Systems im arabisch-islamischen Bereich
immens. Zwar steckt die Erforschung dieses arabischen Zweiges

der Avicenna-Rezeption noch in den Kinderschuhen,
jedoch ist abzusehen, dass er nicht nur rein quantitativ,
sondern auch qualitativ höchst bedeutsam war.

Im Falle Ihn Slnä's ist klar, dass sein Denken sowohl in
seinen entwicklungsgeschichtlichen Dimensionen als auch mit
Hinblick auf seine spätere Rezeption nur dann ausreichend

gewürdigt werden kann, wenn das islamisch geprägte Umfeld
dieses Denkers mit einbezogen wird. Im Kontext v.a. der
arabischsprachigen Rezeption ist hier zuallernächst philologische
Präzision anzumahnen: derzeit stehen wir vor der Situation,
dass das arabische Werk desjenigen muslimischen Philosophen,
dem wir auch im globalen Maßstab eine der großartigsten
Syntheseleistungen im Bereich des neuplatonischen Aristotelismus
zu verdanken haben, nur in wenigen sehr begrenzten Einzelfällen

einer philologisch verlässlichen philosophiegeschichtlichen
Auswertung unterzogen wurde.5

Die Problematik hiervon wird vor allem mit Blick auf die
zeitliche Stellung Ihn Slnäs/Avicennas (st. 1037) deutlich: Ihn
Slnä lebte gut 150 Jahre vor dem — aufgrund seines direkten
Aristotelesbezuges natürlich sehr viel leichter auszuwertenden —
Andalusier Ihn Rusd /Averroes (st. 1198), und er markiert den

Scheidepunkt einer „Naturalisierung" von hellenistischer
Philosophie im Islam.6 Innerhalb weniger Jahrzehnte wird die Periode
der schrittweisen und minutiösen Aneignung griechischer

4 D. GUTAS, "The Heritage of Avicenna. The Golden Age of Arabic
Philosophy, 1000 — ca. 1350", in Avicenna and his Heritage, ed. by J. JANSSENS and
D. DE Smet (Leuven 2002), 81-97.

5 Die gründlichsten Studien behandeln dabei das Gebiet der Metaphysik, cf.

v.a. A. BERTOLACCI, The Reception ofAristotle's Metaphysics in Avicenna's Kitäb
al-Sifä' A Milestone ofWestern Metaphysical Thought (Leiden 2006); R. WlSNOV-
SKY, Avicenna's Metaphysics in Context (Ithaca 2003); T. KOUTZAROVA, Das
Transzendentale bei Ibn Slnä (Leiden 2009).

6 Zur Rolle Ibn Slnäs hierbei cf. GUTAS, op. cit. (Anm. 4), 84-87.



DAS AVICENNISCHE CORPUS ARISTOTELICUM 203

Schriften durch das von Ihn Slnä geprägte, wenn auch auf
Aristotelesrezeption basierende, philosophische System abgelöst. Die
Ausbreitung avicennischer Philosophie als einer pandemie avicen-
nienne7 fuhrt dazu, dass Theoreme aristotelischer-avicennischer
Provenienz in vielen Bereichen der islamischen Geisteswelt

allgegenwärtig werden. Gerade durch diese Allgegenwart sind sie nur
noch schwer spezifisch fassbar, und gerade im Gefolge ihrer weiten

Verbreitung verschwinden sie so anscheinend.

Unabhängig davon, welchen externen sozialen Kontext wir
annehmen wollen, können auch Elemente einer internen Logik
hierfür ausfindig gemacht werden: ein System aristotelischer

Philosophie — wie auch immer überformt — kann erst
erarbeitet werden, wenn der dem zugrunde liegende Kanon zumindest

nahezu vollständig verfügbar ist.8 Das Phänomen, dass Ibn
Slnä eine ganze Serie von philosophischen Werken hinterlassen
hat, die allesamt ein komplettes System oder Teilsystem abdecken,

ist sicher kein Zufall und nur teilweise durch externe
Motivationen (wie z.B. Auftragsarbeiten, bei denen frühere
Werke recycelt wurden) zu erklären.

Möchte man das Werk Ibn Slnäs auch für eine philologisch
relevante Analyse auf seine Verwendung der Kommentarliteratur

hin untersuchen, sollte dies eine vergleichende Analyse aller
Werke einschließen — denn der höchst freie Umgang, wie das

K al-Sifa umfangreiche Kommentarmaterialien benutzt bietet,
wirft erhebliche methodische Probleme auf. Zu warnen ist

jedenfalls davor, dass ein Vergleich ausschließlich mit der
Kommentar- und sonstigen Textrezeption des Averroes zu
erheblichen Verzerrungen fuhren kann — insbesondere wenn

7 Der Begriff wurde mit Rückgriff auf Ibn Taymiyya eingeführt von
Y. MlCHOT, "La pandemie avicennienne au VT/XIP siicle", in Arabien 40
(1993), 287-344.

8 Ein gewisser Kanonbegriff leitet die Aristotelesrezeption im Zuge der

Ubersetzungsbewegung. Bereits bevor die Werke ubersetzt vorlagen, war aristotelische

Philosophie als einzulosendes .Programm' bekannt. Zum Phänomen des Enzy-
klopadismus vgl. G. ENDRESS, "The Cycle of Knowledge. Intellectual Traditions
and Encyclopaedias of the Rational Sciences in Arabic Islamic Hellenism", in
Organizing Knowledge, ed. by G. ENDRESS (Leiden 2006), 103-134.



204 HEIDRUN EICHNER

die Rolle des al-Färäbl (st. 950) nicht als bekannte Größe

vorausgesetzt werden kann. Problem ist hier, dass wir von den
ausfuhrlichen Kommentaren des al-Färäbl nur noch seinen
Kommentar zu De Interpretatione besitzen. Somit müssen wir
zur Bestimmung des Verhältnisses von al-Färäbls Werk und
dem des Ibn Slnä zumeist auf stark verkürzte Darstellungen als

Rekonstruktionsbasis zurückgreifen.
Das Werk des Ibn Slnä konstituiert, zumindest aus der Sicht

der späteren islamischen Rezeption, — um einer Wortprägung
von G. Endress zu folgen — eine „Visualisierung" des
Aristotelestextes. Aristotelische Philosophie wird in den allermeisten
Fällen vermittelt durch die Texte des al-Sayh al-rais gelesen

— und selbst der „reaktionäre" Versuch9 des Averroes, sich
dieser Tendenz entgegenzustellen, muss immer wieder gegen
die avicennische Lesart angehen. Ich möchte hier eindrücklich
plädieren, dass einerseits eine entwicklungsgeschichtliche Analyse

von Ibn Slnäs Werk, die auch seine philosophischen
„Gesprächspartner" einbezieht (neben den ihm vorliegenden
griechischen Kommentaren v.a. al-Färäbl, aber auch die von
ihm verachteten ,Christen Bagdads') notwendig ist. Ebenso ist
aber auch die arabischsprachige Avicennarezeption in einem
Kontinuum hiermit zu erforschen. Denn wenn .Philosophiege¬
schichte' oder .Philosophie' im Kontext islamischer Kulturen
nicht über die „avicennische Synthese" hinaus ausgedehnt werden

kann, beraubt sich eine so verstandene „Philosophiegeschichte"

sehr weitgehend selbst ihres Gegenstandes.
Viel problematischer ist: sie überlässt diesen Gegenstand

einem Diskurs, der sich nur allzu oft der Kontrolle durch
interdisziplinär ausgehandelte Standards entzieht, ein Problem, das

sich besonders eindrucksvoll am Falle der „islamischen
Mystik"10 oder in einer jüngst erschienenen Studie zum islami-

9 Für eine Interpretation des philosophischen Projekts des Averroes als
aristotelische Reaktion vgl. D. GUTAS, op. cit. (Anm. 4).

10 Hier denke ich v.a. an die vielfältigen schulbildenden Schriften H. COR-
BINS und S.H. Nasrs.



DAS AVICENNISCHE CORPUS ARISTOTELICUM 205

sehen Recht beobachten lässt11. Meine Herangehensweise ist
hier im Folgenden, dass ich ,Philosophie' verstanden wissen
will als ein durchaus variables Set von Merkmalen umfassend,

je nach Erkenntnisinteresse steht dabei das eine oder andere

Merkmal im Vordergrund. Gebiete etwa wie rechtstheoretische
oder —hermeneutische Schriften im Kontext der usül al-fiqh
und theologische Traditionen im Kontext des kaläm enthalten
gewisse Merkmale, die es durchaus erlauben, sie als „Philosophie"

anzusprechen, etwa diskursive und analytische Strategien
sowie auch eine Rezeption von Elementen der griechischen
philosophischen, zumeist logischen Tradition.

Der Fall von De Interpretatione 1,1

Um die Umbrüche in der Aristotelesrezeption im Umfeld der
avicennischen Synthese zu verdeutlichen, möchte ich im Folgenden

am Beispiel des Beginns der Schrift De Interpretatione
illustrieren, wie sich Ergebnisse, die sich aus einer übersetzungsphilologisch

orientierten Herangehensweise ergeben, auch für
fernliegende Bereiche der ,virtualisierten' Aristotelesrezeption
nutzen lassen. Diese Textpassage in De Interpretatione beschreibt
das Verhältnis von Gegenständen der äußeren Realität,
Seeleninhalten und gesprochener/geschriebener Rede. Sie hat eine

umfangreiche philosophische und interpretative Tradition nach
sich gezogen, beginnend mit der spätantiken Kommentierung,
der Rezeption in der Sprachphilosophie der lateinischen Scholastik

bis hin zu Ogden/Richards' ,semiotischem Dreieck'.
Im Folgenden möchte ich die arabischsprachige Rezeption

dieser Aristotelesstelle vorstellen und dabei insbesondere Teile
der interpretativen Tradition betonen, in der eine ganz andere
Konstellation von Fragestellungen zum Tragen kommt als in
der uns üblicherweise sonst vertrauten Tradition. Dies möchte
ich v.a. anhand zweier Themenkomplexe zeigen, nämlich zum

11 B. JOKISCH, Islamic Imperial Law (Berlin 2007).



206 HEIDRUN EICHNER

einen der Bezeichnung und Konzeptionalisierung der verschiedenen

involvierten Referenzebenen, zum anderen der
Referenzbeziehung zwischen diesen Ebenen. Insbesondere der
Ausdruck ma'nä ,Bedeutung, Intention, Moment' soll hierbei
beachtet werden. Dabei möchte ich zeigen, dass diese Ergebnisse

auch jenseits des durch die Lebensdaten Avicennas
vorgegebenen Zeitraums Relevanz und Anschlussfähigkeit haben für
die durch die „Virtualisierung" des Aristotelestextes im Werke
Ihn Slnäs geprägte Rezeption.

Al-Färäbts Kommentar

Hier also zunächst der Beginn der Aristotelesschrift in der
etwas altväterlichen Ubersetzung J.H. von Kirchmanns (1876):

„Die gesprochenen Worte sind die Zeichen von Vorstellungen
in der Seele und die geschriebenen Worte sind die Zeichen von
gesprochenen Worten. So wie nun die Schriftzeichen nicht bei
allen Menschen die nämlichen sind, so sind auch die Worte
nicht bei allen Menschen die nämlichen; *aber die Vorstellungen

in der Rede, deren unmittelbare Zeichen die Worte sind,
sind bei allen Menschen dieselben und eben so sind die
Gegenstände überall dieselben, von welchen diese Vorstellungen
die Abbilder sind*."

Hier möchte ich zunächst einige Zeilen aus der arabischen

Ubersetzung vorstellen, so wie sie bei al-Färäbl zitiert wird. Die
Schrift De Interpretatione ist die einzige, zu der wir heute noch
einen ausführlichen Kommentar des al-Färäbl besitzen. Al-
Färäbls Text wurde in einer umfassenden Monographie von
F. Zimmermann übersetzt, ausgewertet und analysiert.12 Der
Kommentar enthält Lemmata des Aristotelestextes und nimmt
in großem Umfang Bezug auf griechische Kommentarwerke.

12 F. ZIMMERMANN (trans.), Al-Farabi's Commentary and Short Treatise on
Aristotle's De Interpretatione (Oxford 1981). Der arabische Text wurde unter
dem Titel Alfarahi's Commentary on Aristotle's De Interpretatione von W. KUTSCH

und S. Marrow (Beirut 1960) ediert.



DAS AVICENNISCHE CORPUS ARISTOTELICUM 207

Wie jedoch F. Zimmermann zeigen konnte, sind die von al-
Färäbi ausgewerteten Kommentarwerke nicht direkt mit den

uns im Griechischen zugänglichen Hauptzweigen der
Kommentarliteratur identisch.13 Näher möchte ich mich nun v.a.
mit l6a6-8 in der arabischen Tradition beschäftigen (oben in
der deutschen Übs. zwischen den beiden asterisct).

De Int. 1,1,
l6a6-8

griechischer
Aristotelestext:

arabischer
Aristotelestext:

1 (bv ftcvTot. raÜTa

7tpu>TC0v

illä anna l-asyä'a llati mä yuhragu
bi-l-sawti dällun 'alayhä awwalan

2 TaÜTa Ttäcri 7ta0V)fxaTa wa-hiya äthäru l-naßi
wähidatun (oder: wähidatari)
hi- 'aynihä li-l-gami'i

3 xal cbv raura
6(T.o«L|r.aTa

wa-l-asyä'u llati ätäru l-naßi
amtilatun lahä

4 7tpdy[j.aTa Tauxä wa-hiya l-ma'äni
tügadu aydan wähidatan
li-l-gami'i

Al-Färäbls Kommentar beschäftigt sich an zwei Stellen mit
der Auslegung der hier relevanten Passage: zunächst handelt es

sich dabei um eine kurze Zusammenfassung, die sich auf die

Interpretation der Lemmata konzentriert. Dem sind Ausfuhrungen

vorgeschaltet, in denen die Passage kontextualisiert wird.
Al-Färäbls Kommentar zum Lemma (=1) al-asyaa llati mä

yuhragu bi-l-sawti dällun alayhä awwalan „die Dinge auf die
das, was durch die Stimme geäußert wird, primär verweist"
identifiziert ätär al-nafs ,Eindrücke der Seele' mit den ma'qülät
,die Intelligibilia', auf die die Ausdrücke (alfäz) primär verweisen.

Wie wir erfahren, meint dabei ,primär' ,ohne Vermittlung'

{awwalan ay bi-lä wäsita).14 In seinem Kommentar zum

13 Zu Färäbls Verhältnis zu den griechischen Kommentaren vgl. F. Zimmermann,

op. cit. (Anm. 12), 68-104.
14 Färäbl, 'Ibära (=Färäbl, op. cit., Anm. 9), 28.3-4; engl. Übers. ZIMMERMANN,

op. cit. (Anm. 12), 13.



208 HEIDRUN EICHNER

Lemma (=3) al-asyau llati ätäru l-nafsi amtilatun lahä konzentriert

sich al-Färäbl darauf, warum Aristoteles unterschiedliche
Ausdrücke wählt, um die Referenzen zwischen den verschiedenen

Ebenen zu diskutieren. Er bemerkt, dass Aristoteles nicht
das Verb dalla ,verweisen' benutzt hat, um die Referenz der

geistigen Repräsentation auf die externen Dinge zu bezeichnen,

vielmehr verwende Aristoteles den Ausdruck amtila
,Gleichnisse'. Hierzu merkt al-Färäbl an, dass amtila äquivalent

ist zu suwar ,Formen' oder hayälät ,Imaginationen'. Für
Aristoteles stehe hier nicht im Vordergrund, wie sich die Intel-
ligibilien (ma'qülät) zu extern existierenden Dingen (al-maw-
güdät allati min härig) verhalten. Vielmehr stehe im Zentrum
des Interesses das Problem, „wie sich Ausdrücke (alfäz) zu
Intelligiblen verhalten und Intelligiblen zu Ausdrücken".15
Weiters erwähne Aristoteles Geschriebenes (hutüt), dem zwei

Typen des Verweisens zuzuordnen seien, nämlich (a) Zeichen

zur Erinnerung und (b) durch terminologische Konvention
gesetzte Zeichen.16

Diesem Kommentar zu den Lemmata geht eine Erläuterung
des Gesamtkontextes voraus, der uns hier wertvolles
Ergänzungsmaterial — insbesondere zur zugrundeliegenden Episte-
mologie al-Färäbls — liefert.

„Zu den Grundtatsachen, die jeder wissen muß, der sich der
Logik widmen möchte, gehört es zu wissen, dass es sinnlich
wahrnehmbare Dinge (mahsüsät) gibt, und insgesamt Dinge
außerhalb der Seele, desweiteren Intelligiblen {ma'qülät),
Konzeptionalisiertes (mutasawwirät) und Imaginiertes
(mutahayyilät) in der Seele, und Ausdrücke {alfäz) und
Geschriebenes {hutüt). Wir müssen deren Relationen {nisah)

15 In der Privilegierung des wechselseitigen Verhältnisses von Ausdrucken
und Intelligiblen spiegelt sich al-Färäbis Konzeption von Logik als mit
diesem Verhältnis befasste Wissenschaft, wie sie in vielen Schriften, wie z.B.

im Ihsä' al-'ulüm .Aufzahlung der Wissenschaften'. In der Einleitung jedoch
(Färäbl, 'Ibära, 24) wird auch die Beziehung zu externen Dingen
miteinbezogen.

16 Fur dieses Lemma (1) vgl. Färäbl, 'Ibära, 28.3-11; engl. Übers. ZIMMERMANN,

op. cit. (Anm. 9), 13 und 15.



DAS AVICENNISCHE CORPUS ARISTOTELICUM 209

zueinander wissen, weil der Logiker die Intelligiblen behandelt,

insofern sie eine Relation zu den beiden Endpunkten
haben, d.h. die Dinge, die außerhalb der Seele existieren,
und die Ausdrücke. Der Logiker behandelt auch die
Ausdrücke als solche, insofern sie eine Relation zu den Intelligiblen

haben."17

Ein wichtiger Punkt ist hier im Folgenden für al-Färäbl,
warum Aristoteles den Ausdruck al-ätär allati fi l-nafs
Eindrücke in der Seele' benutzt, nicht aber al-ma'qülät,Intelligible'.

Als Erklärung hierfür gibt al-Färäbl an, dass Aristoteles
sich hier auf alles, was in der Seele vorhanden ist [yahsal fi
l-nafs), beziehen möchte. Dies schließt auch Sinneseindrücke
ein, die nicht länger der Sinneswahrnehmung präsent sind

[ba'dgaybat al-mabsüsät 'an al-hiss). Dieser Ausdruck umfasst
somit auch Imaginatives (hayälät) sowie Dinge, die von der
Seele aus Imaginativem erzeugt worden sind. Al-Färäbl
erörtert, was mit direkter und indirekter Referenz gemeint
ist: was in Rede geäußert wird, bezieht sich auf die
Sinnesobjekte, die den Intelligiblen zugrundeliegen, in sekundärer
Weise (täniyan), d.h. durch Vermittlung ebendieser Intelligiblen.18

Am Ende dieses Abschnittes findet sich auch die einzige
Referenz al-Färäbls auf den Term ma äni. Dabei handelt es

sich erkennbar um eine Paraphrase von 16a8, und al-Färäbl

interpretiert dabei ma'äni als auf externe Dinge bezogen:

„ioa-l-ätäru llatiß l-nafii mitälätun li-l-mdäni al-mawgüda häri-
gatan al-nafei „die Eindrücke in der Seele sind Gleichnisse für
die ma'äni, die sich ausserhalb der Seele befinden""19

Werten wir die gesamte Passage in al-Färäbls Kommentar
aus, können wir eine konsistente Terminologie für die vier

17 Färäbl, 'Ibära, 24.2-7; engl. Übers. Zimmermann, op. cit. (Anm. 12), 10.
18 Färäbl, 'Ibära, 24.13-16; engl. Übers. ZIMMERMANN, op. cit. (Anm. 12),

10-
19 Färäbl, 'Ibära, 24.24-25, 1; engl. Übers. ZIMMERMANN, op. cit. (Anm. 12),

10-11.



210 HEIDRUN EICHNER

Stadien identifizieren.20 Diese Terminologie ist nicht mit der
des arabischen Aristotelestextes identisch, höchstwahrscheinlich

ist sie durch die von al-Färäbl benutzten Kommentarwerke

beeinflusst. Sie zeigt eine gewisse Nähe zu einer
Terminologie, wie sie Ammonius benutzt, ohne aber direkt auf sie

zurückzufuhren zu sein21:

Arabischer Aristoteles al-Färabl Ammonius

• al-asyä'u llatl ätäru
l-nafsi amtilatun lahä
„Dinge, für die die
Affektionen in der Seele

Gleichnisse sind"
• ma'äni

• al-mawgüdät allati min
härig
„was draussen existiert"
• al-mawgüdät häriga l-nafi
„was ausserhalb der Seele

existiert"
[mahsüsät al-ma 'qülät]
„das den Intelligiblen
zugrundeliegende sinnlich
wahrnehmbare"

xa Ttpdypiaxoc

• ätär al-nafi
„die Affektionen der
Seele"

• al-ma'qülät
„das Intelligible"
• al-mutasawwirät
„das Konzeptualisierte,
Geformte"
• al-mutahayyilät
„das Imaginierte"

xa vo7)[xaTa

• mä yuhragu bi-l-sawt
„was durch die Stimme
geäußert wird"

• al-alfäz
.Ausdrücke"

od cpwvat

• kitäba
„Schreiben"

• al-hutüt
,,(Schriff)linien"

xa ypd[Z(j.axa

20 Färäbl, 'Ibära, 24.1-28, 11; engl. Übers. ZIMMERMANN, op. cit. (Anm. 12),
10-15.

21 Cf. z.B. Ammon., in Int., 18.25f und passim auf 17.20—24.21. Färäbls

Gesamtargument zeigt jedoch keine besonders auffallende Nähe zu Ammonius.
Dass die Terminologie durch die Kommentarliteratur beeinflusst ist, wird auch

nahegelegt durch die Referenz auf die Diskussion in den Kommentaren, cf.

infra.



DAS AVICENNISCHE CORPUS ARISTOTELICUM 211

Ibn Stria

In Ibn Slnäs Denken, v.a. in seiner umfangreichsten
Auseinandersetzung mit dieser Passage in seinem K al-Sifä', sind
tiefgreifende Modifikationen zu beobachten. Diese sind eng
mit grundsätzlichen systematischen Erwägungen seiner
Philosophie verknüpft. Dieser systematische Zusammenhang wirkt
sich v.a. bei der Interpretation des Ausdruckes ma'nä aus.
Anders als in der arabischen Aristotelesübersetzung und noch
bei al-Färäbl bezeichnet ma'nä in der vorliegenden Passage
nicht nur Dinge der externen Realität (t« Tcpaypaxa), sondern
auch die Entitäten in der Seele. In Ibn Slnäs Philosophie wirken

hier im Vergleich zu Aristoteles tiefgreifende Modifikationen,

die an vielen Stellen von neuplatonischen ontologischen
Grundpositionen geprägt sind. Hier unterscheidet sich der vir-
tualisierte Aristotelestext, repräsentiert durch Ibn Slnäs K. al-
Sifä' also ganz grundlegend. Die wichtigsten in diesem
Zusammenhang wirksamen systematischen Erwägungen Ibn Slnäs

sind folgende:
(1) Ibn Slnäs Epistemologie und Theorie der internen Sinne

unterscheidet zwei Klassen von bei der Wahrnehmung prozessierten

Objekten: ma'äni treten neben Formen (suwar).22

(2) Der Gegenstandsbereich von Logik wird nunmehr von
einer bestimmten Art von ma'äni konstituiert. Folgt man der

Terminologie der lateinischen Ubersetzungen, so kann Ibn
Slnäs Definition des Gegenstands von Logik als Übergang von
einer terministischen Konzeption (=Logik beschäftigt sich mit
Ausdrücken, termini) hin zu einem intentionalistischen
Verständnis (=Logik beschäftigt sich mit intentiones ma'äni)
verstanden werden.23

(3) Avicennas Emanationstheorie arbeitet mit einer strikten
Form/Materie Dichotomie: Der dator formarum (gleichgesetzt

22 Für eine Einleitung in die Grundproblematik empfiehlt sich D. HASSE,

Avicennas De Anima in the Latin West (London 2000), 127-153.
23 Siehe hierfür A.I. SABRA, "Avicenna on the Subject Matter of Logic", in

JPh 77 (1980), 746-764.



212 HEIDRUN EICHNER

mit dem aktiven Intellekt) emaniert Formen auf entsprechend

präparierte Materie. Ma'äni als Denkinhalte des kreativen

Intellekts haben demgegenüber keinen systematischen
Platz.

(4) Durch die Einführung eines durch eine kohärente
,Essenz: Existenz'-opposition gefassten Essenzbegriffes verändert

sich das Verhältnis der drei Begriffe ma'nä, mähiyya (u.a.)
,Essenz' und süra ,Form'.24

Wie aus dieser Skizze ersichtlich, betrifft der Term ma'nä
u.a. die Schnittstellen zwischen Logik und Metaphysik sowie
zwischen Ontologie und Epistemologie. Darüber hinaus ist
der arabische Ausdruck ma'nä in ein höchst komplexes
Geflecht von Konnotationen eingebettet, die teils sehr

heterogenen Ursprungs sind. Neben dem .philosophischen'
Kontext der Übersetzungsliteratur (hier: metaphysische, logische

und spezifisch semantische Aspekte) treten autochthone
Wissenschaften der arabisch-islamischen Tradition, v.a. die
Grammatiktheorie und Rhetorik, aber auch theologische
Aspekte.25

In diesem Umfeld ist auch die Rezeption von De Int. 1,1

zu situieren. Für Ihn Slnä bezeichnet der Term ma'äni
typischerweise etwas, was in der Seele zu lokalisieren ist. Der
vorliegende Text des Aristoteles veranlasst ihn jedoch, die
verwendete Terminologie zu harmonisieren und ma'äni als in
der Seele und auch in der externen Realität lokalisiert zu
beschreiben. Wir werden sehen, dass hier eine Textstelle von

24 Zu den letzten beiden Punkten und allgemein, vgl R. WlSNOVSKY, op cit
(Anm 5).

25 Fur eine ausführliche Diskussion des Kontextes und weitere Bibliographie

vgl G. ENDRESS, "Grammatik und Logik Arabische Philologie und
griechische Philosophie im Widerstreit", in Sprachphilosophie in Antike und
Mittelalter, hrsg. von B MojSISCH (Amsterdam 1986), 163-299, fur neuere
Beitrage vgl. auch D WlRMER, "Der Begriff der Intention und seine
erkenntnistheoretische Funktion in den De-anima-Kommentaren des Averroes", in
Erkenntnis und Wissenschaß Probleme der Epistemologie in der Philosophie des

Mittelalters, hrsg von M LUTZ-BACHMANN, A. FlDORA, P AnTOLIC (Berlin
2004), 35-67



DAS AV1CENNISCHE CORPUS ARISTOTELICUM 213

Belang ist, die bereits eine gewisse Aufmerksamkeit auf sich

gezogen hat. Sie wurde nämlich verstanden als eine Definition

von ma'nä mtentio und dabei — ausgehend von der
lateinischsprachigen Rezeption — im Kontext von Ihn Slnäs

Epistemologie als Belege fur die Theorie einer gerichteten
seelischen Aktivität interpretiert.26

Der Kontext einer ubersetzungsphilologisch orientierten
Auswertung der Stelle zeigt, dass die parallelisierende
Gleichsetzung von maänl mit maqäsid (gleichfalls und weniger
ambig: ,Intentionen') nur bedingt als Beleg fur die Theorie
einer intentionalen Gerichtetheit seelischer Aktivität heranzuziehen

ist. Wie aus einem direkten Textvergleich ersichtlich,
steht in Ihn Slnäs paraphrasierender Darstellung dieselbe
Nuance des arabischen Aristotelestextes im Zentrum, die
bereits im Kontext der griechisch-syrisch-arabischen Ubersetzung

gegenüber dem Originaltext semantisch aufgeladen
wurde.

Zunächst aber ein Uberblick über den Verlauf von Ibn
Slnäs Gesamtargument am Beginn des Traktates Fi al-Ibära
in seinem K al-Sifä': Das erste Kapitel tragt den Titel: „Kenntnis

der Beziehung (tanäsub) von Dingen (umürj, Konzepten
(tasawwurät), Ausdrücken (alfäz) und Geschriebenem {kitä-
bäi)". Das Kapitel beginnt mit einer Darstellung, wie sich die
ersten beiden Stadien (Dinge in externer Realität und Dinge
in der Seele) zueinander verhalten (S. 1.8-2.3). Die soziale

Grundstruktur der Menschen veranlasst sie, zu kommunizieren.

Der einfachste Weg, dies zu tun, sind akustische

Äußerungen (S. 2.3-2.5). Da das gesprochene Wort aber nicht
bestehen bleibt, hat das Bestreben nach Kommunikation mit
anderen, die in Raum oder Zeit entfernt sind, die Menschen
veranlasst, Schrift hervorzubringen. All dies geschieht unter
gottlicher Leitung und Inspiration (S. 2.5-15). An dieser Stelle

26 Vgl die ausfuhrliche Diskussion in D BLACK, "Estimation (Wahm) in
Avicenna The Logical and Psychological Dimensions", m Dialogue 32 (1993),
219-258



214 HEIDRUN EICHNER

nun steht die infra analysierte Paraphrase nach Aristoteles,
gefolgt von einer Diskussion des konventionellen Charakters
dessen, wie Ausdrücke sich auf die äußere Realität beziehen.
(S. 3.6-4.10). Ihn Slnä lässt dem eine höchst interessante
Diskussion folgen, die ausführt, dass Schrift auf die Seeleninhalte
nicht notwendig durch die Vermittlung der Ausdrücke gesprochener

Sprache bezogen sein muss. Vielmehr könnten wir ein
Schriftsystem konstruieren, das bestimmte Zeichen mit Begriffen

in der Seele verbindet, ohne auf gesprochene Sprache
Bezug zu nehmen. Ein solches System würde aber einen sehr
hohen Gedächtnisaufwand erfordern, da man praktisch eine

komplette zusätzliche Sprache erlernen müsste. Eine
Alphabetschrift mit einer begrenzten Anzahl von Buchstaben muss
den Umweg über gesprochene Sprache wählen (S. 4.11-5.5).
Die Beziehung zwischen Inhalten der Seele und äußerer Realität

aber ist natürlich.
Im Kontext dieses Kapitels ist also die „Definition" der

ma'äni zu sehen:

„Was durch Stimme geäußert wird, weist auf das, was in der
Seele ist, und dies ist, was ,Eindrücke' (ätär) genannt wird. Das,
was in der Seele ist, weist auf die Dinge, und dies ist, was ma'äni
genannt wird, d.h. „das, worauf die Seele abzielt (maqäsid li-l-
naß)", so wie die Eindrücke gemessen an den Ausdrücken
ma'äni /Intentionen sind."

Auf den ersten Blick ist diese Passage nicht völlig eindeutig,
jedoch ergibt sich aus der ausgeführten Analogie, daß ma'äni
als .Intentionen für die Seele' die äußeren Dinge bezeichnet.
Ihn Slnä verweist hierfür auf den in seiner Terminologie
geläufigeren Kontext, nämlich ma'äni als .Eindrücke (in der Seele)',
Inhalte des Denkens, die von sprachlichen Ausdrücken intendiert

sind. Hier kann ein eng geführter Textvergleich zwischen
dem K al-Sifä' und der arabischen Aristotelesübersetzung
zeigen, wie genau die Phrase wa-hiya al-ma'äni im arabischen
Aristoteles Ibn Slnä zu einer weitergehenden Interpretation
veranlasst:



DAS AVICENNISCHE CORPUS ARISTOTELICUM 215

Avicenna Arabischer Aristotelestext

1 fa-mäyuhragu bi-l-sawti /
yadullu 'alä mäß l-naßi
"was durch die Stimme
geäußert wird, / verweist auf
das, was in der Seele ist"

illä anna l-asyä'a llati mä
yuhragu bi-l-sawti
dällun alayhä awwalan
"Jedoch sind die Dinge, auf die
das, was durch die Stimme
geäußert wird, primär verweist"

2 wa-hiya llati tusammä ätäran
"— und dies sind die, die
.Eindrücke' genannt werden

wa-hiya ätäru l-naßi /
wähidatun (oder: wähidatan)
bi-'aynihä li-l-gamii
"— und dies sind die
.Eindrücke der Seele '/
identisch für alle."

3 wa-llatiß l-naßi
yadullu älä l-umüri
"was in der Seele ist /
weist auf die Dinge"

wa-l-asyä'u llati ätäru l-nafii
amtilatun lahä
"Und die Dinge, für die die
Eindrücke der Seele Gleichnisse
sind"

4 wa-hiya llati tusammä ma'äniya
"— und dies sind die, die
ma'äni genannt werden —„

wa-hiya l-ma'äni /
yügadu aydan wähidatan

li-l-gamii
und dies sind die ma'äni —/

sind auch identisch für alle"

Z ay maqäsida li-l-naßi kamä anna
l-ätära aydan bi-l-qiyäsi ilä
l-alfäzi ma'änin
"d.h. 'Intentionen der Seele',
wie auch die Eindrücke in
Hinblick auf die Ausdrücke
ma'äni genannt werden"

Es ist zu erkennen, wie nahe Ibn Slnäs Paraphrase dem Text
des Aristoteles folgt, ihn dabei aber noch stärker parallelistisch
konstruiert: In (1) und (3) verwendet Ibn Slnä beide Male parallel

yadullu calä, so dass dalla an die Stelle von mitßl tritt. In (2)
und (4) wird jeweils wa-hiya „und diese sind" als wa-hiya llati
tusammä „und diese sind diejenigen, welche genannt
werden" wiedergegeben, ätär und ma'äni werden so als eine
Terminologie vorgestellt, die Ibn Slnä auf Aristoteles zurückfuhrt. Der



216 HEIDRUN EICHNER

Verweis auf die Identität der Objekte dieser Stufe bei allen
Menschen wird in (2) und (4) dabei an dieser Stelle unterdrückt. Im
Zusatz wird dann deutlich, dass die kohärent konstruierte Parallelität

der drei Stadien den Hintergrund dafür bildet, wie Ibn
Slnä die Anwendung des Begriffes ma'nä auf Objekte der externen

Realität verstehen mochte, nämlich als analog konstruiert.
Ibn Slnä gibt uns also folgendes Schema:

was mit der Stimme
geäußert wird

->weist auf -> was in der
Seele ist

->weist auf -> die Dinge

mäyuhrag bi-l-sawt yadullu 'alä ätär yadullu 'alä ma'äni

dies wird auch

genannt:

,Eindrucke' .Bedeutungen'

Hier ist zu erkennen, dass die Jntentionalität' durch den

Vorgang des Zeigens und Weisens (dalla) konstituiert wird.
Ibn Slnä muss erklären, wieso ,Bedeutungen', die in seinem

eigenen philosophischen System Denkinhalte bezeichnen, an
dieser Stelle im Aristotelestext offenbar terminologisch ,Dinge
der externen Realität' benennen. Zudem treten ma'äni in der

Ubersetzungsterminologie der arabischen Aristotelesschrift: Fi
al-'Ibära {De Interpretatione) regelmäßig auf als ,Bedeutungen,
auf die ein [sprachlicher] Ausdruck weist'. Das geläufige
Begrififspaar eines Ausdruckes {lafz), der auf eine Bedeutung
{ma'nä) weist {dalla), wird von Ibn Slnä hier nicht einmal
explizit erwähnt. Es ist aber klar, dass es diese insbesondere im
Kontext von De Interpretatione sehr präsente semantische

Beziehung ist, die die Folie für die ausgeführte Analogie bildet:

was in der Seele ist: Dinge Ausdrucke : Eindrucke [in der Seele]

allatlß al-nafi: al-umür al-alfäz : al-ätär [allatiß al-nafi]

,Was in der Seele ist' verhält sich zu den ,Dingen in der

externen Realität' so wie die .[sprachlichen] Ausdrücke' zu den
,Eindrücken [in der Seele]'. Als dieses .Verhältnis' identifiziert
Ibn Slnä das .weisen' q-s-d, das ja in der Wurzelbedeutung -n-y
mit angelegt ist.



DAS AVICENNISCHE CORPUS AR1ST0TELICUM 217

Averroes

Um hier die Autoren einer standardmäßigen' Aristotelesrezeption

zu komplettieren, sei als dritter Autor Ihn Rusd und
sein Verständnis des Verhältnisses von Dingen der äußeren
Realität und Eindrücken in der Seele genannt. Die Exegese des

großen Kommentators ist hier deutlich weniger aufwändig als

die der beiden frühen Autoren. Dies ist wohl so, weil er durch
die seit Ihn Slnä zunehmend selbstverständliche Gleichsetzung
von ma'äni mit Denkinhalten beeinflusst ist. Anders als al-
Färäbl und Ihn Sinä versteht er also die Phrase wa-hiya
al-ma'äni als bezogen auf die Seeleninhalte. Durch eine kleine
Modifikation in der Reihenfolge, nämlich eine Transposition
des Zusatzes, gelangt er zu folgender Paraphrase von Lemma
(2) bis (4):

Ibn Rusd Arabischer Aristotelestext

2 wa-amma l-ma'äni llati ft l-nafsi
fa-hiya wähidatun bi-'aynihä
li-l-gamfi

wa-hiya ätäru l-naßi
wähidatun (oder: wähidatan)
bi-'avnihä li-l-gamfi

3 kamä anna l-mawgüdata
llati l-ma'äni
llati ft l-nafsi <

wa-l-asyä'u
llatt ätäru l-naßi
amtilatun lahä

amtilatun labä wa-dälla 'alavhä

4

hiya wähidatun wa-mawgüdatun
bi-l-tab'i li-l-gamfi.

\
wa-hiya l-ma'äni

yügadu aydan wähidatan
li-l-gam.fi

„Was nun die maäni angeht, die in der Seele sind, so sind sie
identisch für alle. Genauso sind auch die existierenden Dinge,
für die die ma'äni in der Seele Gleichnisse sind und auf sie weisen,

identisch und existieren von Natur aus für alle".27

Im Interessenspektrum der ,westlichen' Rezeption bildet der
hier oben andiskutierte Zusammenhang des Beginns von De

27 Ibn Rusd, Talhis Kitäb al-'Ibära, ed. Mahmüd QäSIM (al-Qähira 1981),
57.11-13.



218 HEIDRUN EICHNER

Interpretatione interessante Anknüpfungspunkte, und tatsächlich

handelt es sich ja um Aspekte, die in der Sekundärliteratur

gut aufgearbeitet sind.28 Um aber an meine Anfangsbemerkungen

anzuknüpfen, möchte ich hier nochmals betonen, dass die
arabisch-islamische Rezeption nicht ausschließlich nach Maßgabe

der im „westlichen" Kontext bearbeiteten Problemstellungen

zu beurteilen ist. Vielmehr muss die arabisch-islamische

Rezeption auch daraufhin untersucht werden, inwiefern hier

— wie auch immer bedingte — eigenständige Fragestellungen
behandelt und entwickelt werden. Ursachen für solche
Entwicklungen können z.B. bereits interpretatorische Ansätze im
Zuge der Ubersetzungsaktivitäten sein, genauso gut aber auch

genuin .islamische' Anliegen, oder schlicht Zufall. Um eine solche

andersartige, aber dennoch nahe verwandte Rezeption
vorzustellen, habe ich hier die im Folgenden behandelten, deutlich
anders nuancierten Diskussionen als Beispiele ftir eine solche

arabischsprachige Avicennarezeption ausgewählt.

Die Referenz zwischen den Ebenen

Um interessante Sonderentwicklungen der arabischen
Tradition verfolgen zu können, möchte ich nun näher auf die Art
und Weise eingehen, wie die Referenz zwischen den vier
verschiedenen Ebenen hergestellt wird. Schon im vorangehenden
Abschnitt hat sich gezeigt, dass im Falle Ihn Slnäs die Konzeption

der verschiedenen Ebenen von der Frage nach der Natur
ihrer Referentialität nicht zu trennen ist. In der arabischsprachigen

Rezeption weist gerade die Ausgestaltung dieser

Referenzen besondere interessante Merkmale auf. Hieraus ergeben
sich Diskussionen, die einflussreich im Bereich der Kosmologie
(und hierbei auch einer mystischen Kosmologie) sind. Dies

folgt dabei völlig anderen Linien, als wir sie sonst im Kontext
dieser Stelle zu behandeln gewohnt sind.

28 Vgl. die Angaben in Anm. 25.



DAS AVICENNISCHE CORPUS ARISTOTELICUM 219

Wie oben beschrieben, hat die Tendenz, den Übergang
zwischen allen vier Ebenen identisch zu beschreiben, bereits im
Zuge der Übersetzungstätigkeit Einzug in die arabische Tradition

gehalten. Im Kontext spezifisch islamischer Fragestellungen

bietet dies aber die Voraussetzung fur gänzlich neue
Anwendungen. V.a. durch den Einfluss der Diskussion um die

göttlichen Namen und Attribute, dann ihrer kosmologischen
Funktionen und ihres Verhältnisses zum Text des Korans
entwickelt sich eine eigenständige Dynamik.29 Dieser Prozess

tritt ein im Gefolge der Naturalisierung avicennischer
Philosophie im islamischen Kontext, der genaue Ablauf der Prozesse,

die zur Adaptation dieses „virtualisierten Aristoteles" in der
islamischen Theologie und v.a. auch Mystik führen, ist bisher
in keiner Weise befriedigend erforscht.

Hier sei jedoch zunächst kurz auf ein sehr frühes Werk
verwiesen, nämlich eine dem Ibn al-Muqafifa' zuzuordnende

Logikparaphrase. Im Vergleich zu späteren Übersetzungen
zeichnet sie sich v.a. durch eine höchst ungewöhnliche
Terminologie aus und enthält auch weitere originelle Elemente. Dort
heißt es:

„Das Buch De Interpretatione (Faryärmäniyas): Aristoteles eröffnet

sein Werk De Interpretatione damit, dass der Zustand von
Dingen (häl al-umür) in vier Weisen (awguh) ist: Sie bestehen
entweder als konkrete Dinge/Substanzen {täbita bi-a'ydniha),
oder sie bestehen als Affektionen des Herzens (humüm al-qalb),
oder in Rede (kaläm) oder im Schreiben (kitäb). Zwei dieser
Namen stimmen überein (muttafaq), zwei davon sind
unterschiedlich (muhtalafi.

Übereinstimmend' sind konkrete Dinge (a'yän) und die
Affektionen. Der Himmel der Perser ist nicht unterschiedlich von
dem der Griechen, und eine Erde ist nicht verschieden von der
anderen. So ist es auch bei anderen konkreten Dingen. Genauso
auch die Affektionen: Was unter den Griechen als ,Pferd'

29 In der islamischen Tradition bilden sich schon frühzeitig Diskussionen
über den Charakter des Korans als göttliches Wort heraus. Insbesondere die

Koranexegese aber auch mystische Spekulationen bieten Gelegenheit, komplexe
hermeneutische Strategien zu entwickeln.



220 HEIDRUN EICHNER

erkannt wird, wird von den Persern nicht als ,Esel' gedacht. Und
nicht ist das, was diese als ,Mond' kennen bei jenen als ,Sonne'
gedacht.

.Verschieden' sind Rede und Schreiben. Die Rede der Perser ist
von der der Griechen verschieden, gleichermassen ihr Schreiben.

Schreiben verdeutlicht (yubayym) Rede, Rede verdeutlicht
Affektionen, Affektionen verdeutlichen konkrete Dinge/Substanzen."30

Ibn al-Muqaffa's ungewöhnliche Terminologie31 sollte nicht
darüber hinwegtauschen, dass dieser frühe Text (dessen frühe
Rezeption innerhalb der islamischen religiösen Wissenschaften
noch zu untersuchen bleibt), eine durchaus konsistente
Darstellung bietet. Wenn Ibn al-Muqaffa' explizit vier .Weisen'
identifiziert, die jeweils in einem bestimmten Verhältnis der

.Verdeutlichung' zueinander stehen, entspricht dies griechischen

Vorbildern. Ammonius etwa spricht sehr ähnlich von
vier ,Ordnungen' (xa^sti;). Auch das Problem, ob nun die
Referenz zwischen alle vier Ebenen identisch zu konstruieren
ist oder nicht, wird in den griechischen Kommentaren kontrovers

diskutiert.32 Wie gestaltet sich die Referenz zwischen den
verschiedenen Ebenen fur andere Autoren?

Das Ausgangsproblem ist, dass Aristoteles in 16a3-4 die
Referenz von Rede auf Gegenstande in der Seele als cruußoXov
beschreibt. In 16a5-7 aber beschreibt er die Referenz von Rede
auf Gegenstande in der Seele als und die Referenz von
Gegenstanden in der Seele auf die äußere Realität als 6p.ouop.oc

30 Ibn al-Muqaffa', al-Mantiq, ed M T DÄNISPAZÜH (Tihrän 1978), 25 3-
17

31 Die grammatische Terminologie wurde eingehender untersucht von
G TROUPEAU, "The Logic of Ibn al-Muqaffa' and the Origins of Arabic Grammar",

engl Ubers in The Early Islamtc Grammatical Tradition, ed by R Baal-
BAKI (Aldershot 2007) Beitrag Nr II Zur Diskussion um die Logikparaphrase
des Ibn al-Muqaffa' vgl C D'AnCONA, "Greek Sources in Arabic and Islamic
Philosophy", Abschnitt "Early translations into Arabic", in Stanford Encyclopedia

of Philosophy, http//plato Stanford edu/entnes/arabic-islamic-greek/index
html#EarTraAra (zuletzt abgerufen am 1 12 2010)

32 Einen direkten Beleg dafür, dass diese Diskussionen ins Arabische gedrungen

sind, bietet al-Färäbl



DAS AVICENNISCHE CORPUS ARISTOTELICUM 221

Aus dem griechischen Text kann man also folgern, dass aupßo-
Aov und or;ij-Eiov äquivalent sind, da beide das Verhältnis
zwischen Objekten in der Rede und in der Seele beschrieben. Die
griechische Kommentartradition stellt fest, dass Aristoteles
zwischen opoicopta einerseits und aupßoAov und crrj^stov andererseits

unterscheidet.33

Für einen Leser der arabischen Ubersetzung des Aristoteles
gestaltet sich die Situation noch eindeutiger, denn die arabische

Übersetzung gibt sowohl aupßoAov als auch a7][xeiov mit
der Wurzel d-l-l ,zeigen, verweisen' wieder. Somit ergibt sich
für einen Leser der arabischen Übersetzung folgendes Bild:

Objekte Schrift Rede Seele Außere
in: Realität

verweisen auf verweisen auf sind Gleichnis fur
dalla datla mitäl

Die Dichotomie zwischen der Konstruktion des Verhältnisses

zwischen externer Realität und Denken einerseits und den
anderen Stadien andererseits wird durch diesen Gebrauch von
d-l-l,zeigen' in der arabischen Ubersetzung verschärft. Daneben

tritt aber offenbar der Einfluss einer Kommentartradition,
die im Arabischen die Wurzel d-l-l auf alle Referenzen beziehen
möchte. Im Griechischen ist solch ein Verständnis nur durch
den Kommentar des Stephanus bezeugt, der die Referenz aller
Ebenen mit s^ocyysArn34 benennt. Insgesamt kommt Stephanus
dem v.a. aus den Zitaten bei al-Färäbl aber auch aus Ibn Zur a

zu rekonstruierenden Kommentarverlauf relativ nahe. Während
diese beiden Autoren offenbar von d-l-l als Äquivalent von

33 Cf. Ammon., in Int., CAG IV (5), 19.32-10.26.
34 Cf. STEPH., in Int., CAG XVIII (3), 5.22-33. Die bei Stephanus bewahrte

Passage kommt sehr nahe an die bei al-Färäbl und Ibn Zur'a bewahrte Argumentation

heran. Bei Stephanus wird die Referenzbeziehung gleichfalls mit Vorrangigkeit

und Nachordnung in Verbindung gesetzt. Ammonius (cf. 18.26-27)
spricht von vier 'Ordnungen' (rä^zic;). Er verwendet den Ausdruck Hja-y-ysATixat

jedoch nur einmal (18.31), um die Beziehung zwischen Rede (qxovat) und Den-
kinhalten (voyjjxaTa) zu bezeichnen.



222 HEIDRUN EICHNER

sEayysAoj ausgehen, bewahrt wohl b-y-n (II) bei Ihn al-Muqaffa'
die eigentliche Nuance des Griechischen besser.

Al-Färäbl möchte eine solche homogene Referenz jedoch
ablehnen. Wir können sehen, dass er sich hierdurch von der
anderslautenden Meinung ,der Kommentatoren' absetzt:

„Die Kommentatoren behaupten, dass die Intelligiblen in der
Seele auf Existierende außerhalb der Seele weisen. Sie sagen
desweiteren, dass die außerhalb existierenden Dinge etwas sind, ,auf
das gewiesen wird' (madlülalayhi), nichts, ,was auf etwas anderes

weist' {gayr dält). Schrift weist, aber es wird nicht auf sie

gewiesen. Sowohl Ausdrücke als auch Intelligible weisen und es

wird auf sie gewiesen."35

Al-Färäbl führt weiter aus, dass die Beziehung (nisba)
zwischen Intelligiblen (ma'qülät) und Dingen, die außerhalb der
Seele existieren, für Aristoteles hier nicht von Belang ist.36

Sofern man darauf besteht, den Ausdruck ,weisen' (dalla) für
die Referenz der Intelligiblen auf die sinnlich wahrnehmbaren

Dinge (al-mahsüsät) anzuwenden, hat dies im Sinne des
Ausdruckes ta'rif ,zu wissen geben' zu geschehen.37 Wenn man
,weisen' auf Schrift und Ausdrücke anwendet, dann geschieht
dies im Sinne von ,Zeichen' ('aläma). Das Verhältnis zwischen
Ausdrücken und Denken wird von al-Färäbl auch als Imitation
(;muhäkaya) beschrieben, jedoch wird dies im gegebenen
Kontext von al-Färäbl in einem sehr eingeengten Sinne
verstanden: sie sind ähnlich (mutasäbih), insofern sie ,einfach'
oder zusammengesetzt' sind.38

35 Färäbl, 'Ibära, 25.1-4.
36 Der Satz 16a8f "Dieses Thema gehört einer anderen Disziplin, und wir

haben es in unserer Schrift "Uber die Seele" diskutiert" fehlt in al-Färäbls

Lemma; cf. F. Zimmermann, op. cit. (Anm. 12), 254 und xcm.
37 Fur eine vergleichbare Koppelung von ta'rif und daläla cf. Ibn Slnä, K.

al- Sifa'Madhai, 18.11-13: „Die Art und Weise, wie Rede Konzepte (tasawivur)
realisiert, muss so sein, dass sie die Wesensessenz (haqiqat dät al-say) zu wissen

gibt (ta'rif), so dass sie auf dieses weist (däll 'alayhi)...'''.
38 Im Hintergrund von al-Färäbis Insistieren auf dieser Parallelität steht

offenbar die Interdependenz von Intelligiblen und äußerer Sprache. Deutlich
wird dieser Kontext z.B. in der Tawti'a aus seiner Beschreibung des Inhaltes der

Kategorienschrift: yastamil 'alä al-ma'qülät al-mufrada al-madlül 'alayhä hi-l-



DAS AVICENNISCHE CORPUS ARISTOTELICUM 223

Al-Färäbls Position bleibt in der arabischen Tradition jedoch
isoliert. Andere Autoren sind durchgängig bemüht, eine

Gleichartigkeit des Referenzverhältnisses an die Interpretation
heranzutragen und dies mit der anderslautenden Tendenz des

Aristotelestextes zu harmonisieren.
Die Position der von al-Färäbl angegriffenen Kommentatoren

finden wir auch in der Paraphrase des Ibn Zur'a. Die
Gleichartigkeit der Referenz zwischen allen vier Ebenen ist hier
implizit, ausgeführt wird v.a. die Möglichkeit einer aktiv/passiv
Vertauschbarkeit des ,Weisens'. Ibn Zur'a präsentiert hier diese

Vertauschbarkeit als erstes von drei specified (hässa) der vier
Konkomitanzen (al-asyä' al-läzima) der sechs Dinge, mit denen
sich De Interpretatione beschäftigt:39

„Was geschrieben ist, verweist nur durch ein Weisen {yadullu
dalälatan faqat). Auf Dinge (umür) im Äußeren wird nur
verwiesen (yudallu 'alayhäfaqat). Die Formen in der Seele und die
Ausdrücke, die in der Rede geäußert werden, haben zwei Attribute,

die ihnen anhaften, d.h. dass sie weisen, und dass auf sie

gewiesen wird."40

In der komplexeren Argumentation des K alfiifa sind diese

durch die Kommentartradition transportierten Merkmale
weniger prominent, da andere Diskussionen im Vordergrund
stehen. Jedoch ist die Homogenität der vier Referenzen und
deren Umkehrbarkeit dort gleichfalls präsent.

Eine Interpretation von Ibn Slnäs Denken — nicht nur in
Hinblick auf eine entwicklungsgeschichtliche Perspektive auf
sein philosophisches System sondern auch auf die Rezeption
— sollte aber auch andere systematische Schriften mit
einbeziehen. In einigen Fällen, z.B. im K al-Hidäya ,Buch der

alfäz al-mufrada wa- 'aid al-alfäz al-mufrada al-dälla 'aid al-ma'qülät al-mufrada
„es umfasst die einzelnen Intelligiblen, auf die durch einzelne Ausdrücke gewiesen

wird, sowie die einzelnen Ausdrücke, die auf die einzelnen Intelligiblen
verweisen". Hier wird der Term mufad eingebracht in die sonst präsente Formel
des gegenseitigen Verweises von äusserer und innerer Sprache.

39 Diese Unterscheidung von 6x4 Aspekten begegnet auch bei Stephanus.
40 Ibn Zur'a, Mantiq Ibn Zur'a, ed. G. GlHÄMl (Bayrüt 1994), 28.12-14.



224 HEIDRUN EICHNER

Rechtleitung' und in den diesem nahestehenden 'Uyün al-
Hikma .Kernpunkte/Quellen der Weisheit', aber auch in dem

Spätwerke al-Isärät wa-l-tanbihät .Verweise und Ermunterungen'

finden sich keine in unserem Kontext relevanten Diskussionen.

Diese Absenz ist aber nicht notwendig ausschließlich
durch die Kürze dieser Werke zu erklären, sondern deutet
möglicherweise auf einen Entwicklung von Ibn Slnäs Position
Aristoteles gegenüber. Tatsächlich beziehen sich zwei der
kürzeren Werke des Ibn Slnä nämlich sehr explizit auf die Passage.
Durch einen Wegfall der Diskussion anderer Themen, die sich

aus dem Beginn von De Int. ergeben, wird ihre Prominenz in
diesen Werken noch erhöht. Hier sei zunächst ein bisher nicht
ediertes, nur in wenigen Handschriften verbreitetes eher früh
zu datierendes logisches Werk des Ibn Slnä, al-Muhtasar al-
awsat fi al-Mantiq .Mittleres Kompendium über die Logik'
herangezogen:

„Schrift (kitäba) ist ein konventioneller Verweis (daläla wad'iyyd)
und ist verschieden (muhtalifi entsprechend den Konventionen.
Sie verweist auf die Buchstaben der Rede [hurüfial-kalämfi1 und
Ausdrücke (alfäz).

Ein Ausdruck (lafiz) ist ein konventioneller Verweis (daläla
wad'iyyd) und ist verschieden (muhtalifi entsprechend den
Konventionen. Er verweist auf die Konzepte der Seele (tasawwurät
al-nafi).

Die Konzepte der Seele sind nicht-konventionelle natürliche
Verweise (dalä'ilgayr wad'iyya gartziyyd). Sie stimmen überein in
ihrem Verweisen auf die konkret existierenden Dinge (muttafiqa
fi al-daläla 'alä a'yän al—asyä*).

Die konkret existierenden Dinge sind etwas, auf das verwiesen
wird, nichts was verweist (madlül 'alayhä gayr dälld), während
Schrift verweist, aber auf sie nicht verwiesen wird. Die konkreten

Dinge und die Konzepte unterscheiden sich nicht, Schrift
und Ausdrücke unterscheiden sich."42

41 Man beachte, dass dieses frühe und eher kurz gefasste Werk zwischen
.Buchstaben der Rede' und ^Ausdrücken' unterscheidet.

42 Ibn Slnä, al-Muhtasar al-awsat (Ms. Istanbul, Nuruos 2763), 19a8-12.



DAS AVICENNISCHE CORPUS ARISTOTELICUM 225

Fokussierend auf die jeweilige Verweisbeziehung lässt sich
das System, das dieser Passage zugrunde liegt, so zusammenfassen:

Verweisbeziehung ist konventionell &
verschiedenartig

[vs. natürlich]

aktiv
verweisend

passiv: etwas, auf
das verwiesen wird

kitäba
Schrift

(+) M (-)

lafz
Ausdruck
(& hurüfal-kaläm)

M « 1+]

tasawwurät al-nafs
Konzepte der Seele

(-) [+] H

a'yän al-umür
konkret existierende

Dinge

H (-) «

Dasselbe System liegt der Darstellung des Kitäb al-Nagät
zugrunde, das dabei grundsätzlich die gleiche Terminologie
verwendet, jedoch die Reihenfolge umkehrt. Auf der Ebene der
Seeleninhalte zeigt ein Vergleich zwischen den beiden Werken,
dass das K al-Nagät eine deutlich komplexere Theorie zugrundelegt:

„Etwas (al-say) ist entweder ein konkretes Ding, das existiert
f'ayn mawgüda), oder eine Form (süra), die in der Imagination
oder im Intellekt existiert (al-wahm aw al-'aqt) und von diesem

genommen ist. Diese beiden unterscheiden sich nicht in
verschiedenen Regionen und Nationen. Oder es ist ein Ausdruck,
der auf die Form weist, die in der Imagination oder im Intellekt
ist, oder Intelligieren von Abstraktem ('aql muarrät), oder es ist
etwas Geschriebenes (kitäba), das auf den Ausdruck weist. Diese
beiden sind verschieden bei den [verschiedenen] Nationen.

Das Geschriebene weist auf den Ausdruck, der Ausdruck weist
auf die imaginative oder intellektuelle Form, und diese Form
weist auf die existierenden konkreten Dinge, die existieren."43

43 Ibn Sina, K. al-Nagät, ed. M.T. Danispazüh (Tihrän 2000), 17.9—18.2.



226 HEIDRUN EICHNER

An dieser Passage aus dem Kitäb al-Nagät fällt auf, dass die
vier Ebenen einen hohen Grad an ontologischer Selbstständigkeit

aufzuweisen scheinen. Sie sind vier verschiedene Möglichkeiten,

wie ,ein Ding' {say*) sein kann. Des weiteren entfällt im
Vergleich zur Darstellung des al-Muhtasar al-awsat die (der
Systematik der griechischen Kommentare entnommene)
Unterscheidung aktiven/passiven Verweisens — jedoch bleibt
eine Erwähnung des ,aktiven' Verweisens bestehen.

Unabhängig davon, wie diese Beobachtung in Ibn Slnäs System

selbst einzuordnen ist, ist dieser Befund festzuhalten, wenn
wir die spätere Rezeption avicennischer Philosophie betrachten
wollen. Denn für die Rezeption (v.a. durch al-Gazäll, s.u.) ist
dabei die Fassung des al-Nagät sehr einflussreich.

Da ich hier die Rezeption der avicennische Synthese als

eine Art Scheitelpunkt für die arabische Tradition begreifen
möchte, als Zeitpunkt an dem wir von einer Virtualisierung
des zugrundeliegenden Aristotelestextes sprechen können,
möchte ich konkrete Beispiele aus dieser späteren Phase
anzuführen. Hier ist allerdings noch ein methodische
Zwischenbemerkung einzubringen: Die Rezeption der Philosophie

Avicennas ist meist durch eine Art Systemgedanken
avant la lettre geleitet — die Möglichkeit, dass Avicenna seine

eigene Position modifiziert hat und verfeinert hat, wird in der
arabischsprachigen Rezeption — wie auch im Lateinischen
— kaum ins Auge gefasst. Wenn Unterschiede zwischen
verschiedenen Werken des Avicenna diskutiert werden, so

geschieht dies meist mit dem Ziele einer Harmonisierung.
Nicht immer ist es Avicennas umfangreichstes, die lateinische
Rezeption dominierendes und wohl auch bedeutendstes
Werk, das K al-$ifä\ auf das sich spätere Autoren für ihre
Lesart der ,Peripatetiker' (,al-massä'ün) beziehen. Kürzere
Werke, insbesondere das K. al-Nagät und die al-Isärät wa-l-
tanbihät (um das sich eine umfangreiche Kommentartradition

bildet) sowie spätere Zusammenfassungen wie das K. al-
Tahsil von Ibn Slnäs Schüler Bahmanyär b. al-Marzübän sind
hier von Bedeutung.



DAS AVICENNISCHE CORPUS ARISTOTELICUM 227

Rezeption im Schülerkreis:

Bahmanyärs Kitäb al-Tahsil und Abu al-Abbäs al-Lawkaris
Bayän al-Haqq

Im vorliegenden Zusammenhang scheint die Diskussion
dieser beiden frühen Repräsentanten einer philosophischen
Avicenna-Rezeption weitgehend auf dem K al-Sifä' zu basieren.

Das entsprechende Kapitel in al-Lawkaris Bayän al-Haqq
scheint identisch mit dem Text des K. al-Sifä'— ein fur dieses

Werk nicht ungewöhnlicher Befund.
Etwas weiter vom K al-Sifä' entfernt sich Bahmanyärs K.

al-Tahsil. In Bahmanyärs Zusammenfassung ist der Beginn der
Aristotelesschrift (der ja auch im Gesamtkontext der Argumentation

des K al-Sifä' verhältnismäßig wenig prominent war)
kaum präsent. Möglicherweise unter Einfluss ähnlicher Überlegungen

wie sie von al-Färäbl angestellt werden, nimmt das

Verhältnis von Dingen im Äußeren und Dingen in der Seele

eine Sonderstellung ein.
Bemerkenswert an Bahmanyärs Darstellung ist vielmehr,

dass das relevante Kapitel zwar eine Aufzählung von vier
Stadien gibt, drei dieser Stadien sind aber Stufen, die im Prozess

der Sinneswahrnehmung und zunehmenden Abstraktion
anzusiedeln sind: Bahmanyär erwähnt Dinge (umür) — Objekte
von Sinneswahrnehmung (mahsüsät) — Objekte der Imagination

(mutahayyilät) — Intelligibilia {malqülät) ,44

Theologen als Rezipienten systematischer Philosophie:
al-Gazälis Miyär al-'ilm — Fahr al-Din al-Räzis al-Mulahhas

ß al-Hikma

So paradox es immer noch klingen mag, so spielt doch
gerade Abü Hamid al-Gazäll, der Autor des Tahäfut al-falä-
sifa ,Die Inkohärenz der Philosophen' eine entscheidende
Rolle bei der Popularisierung und Verbreitung avicennischer

44 Cf. Bahmanyär, K. al-Tahsil, ed. M. MuTAHHARl (Tihrän 21996), 38-39.



228 HEIDRUN EICHNER

Philosophie.45 Hier möchte ich ein Kapitel aus seinem Mi'yär
al-ilm ,Richtmaß des Wissens' ausführlicher vorstellen, das für
unseren Kontext relevant ist. Der Miyär al-rilm bietet einen
Abriss der Logik. Wie der Autor erwähnt, ist es das wichtigste
Motiv für die Abfassung der Schrift, „die Methoden von Denken

und Erörterung zu erklären" {tafhim turuq al-fikr wa-l-
nazar)46, ferner soll es die Ausführungen im Tahäfut al-faläsifa
ergänzen und insbesondere die benutzte Terminologie
verdeutlichen.47 Die Einzelteile von al-Gazälis Werke folgen einer
Aufteilung in verschiedene aqsäm ,Teile', unser Kapitel trägt den
Titel: „Erklärung des Ranges der Ausdrücke unter den Rängen
der Existenz" (fi bayän rutbat al-alfäz mm marätib al-wugüd).
Die „Ränge/Stufen" der Existenz (marätib al-wugüd) sind nichts
anderes als die uns aus De Interpretatione 1,1 bekannten vier
Ebenen. Al-Gazäll beginnt das Kapitel mit folgenden Worten:

„Wisse, dass die Ränge in dem, was wir anstreben, vier sind, und
der Ausdruck (lafo) befindet sich im dritten Rang.

Ein Ding hat Existenz (al-say' lahu wugüd) in den konkreten
Dingen (a'yän), dann im Geist (adhän), dann in den Ausdrucken

(alfäz) dann in der Schrift (kttäba). Die Schrift weist auf
den Ausdruck, und der Ausdruck weist auf die Bedeutung
(;ma'nä), die in der Seele ist."48

Unabhängig davon, welche konkreten Vorlagen wir hier für
al-Gazäll annehmen möchten, können wir erkennen, dass diese

Passage und auch der Begriff der marätib al-wugüd hier sehr nahe

45 Dass dieses Vorurteil nicht zutrifft, wird übrigens bereits in der frühesten,
spezifisch dem islamischen Bereich gewidmeten Philosophiegeschichte herausgestrichen

(T.J DE BOER, Geschichte der Philosophie im Islam (Stuttgart 1901) 151
„Dass Gazali die Philosophie fur alle Folgezeit vernichtet habe, ist eine oft wiederholte,

aber ganz irrige Behauptung, die weder von geschichtlichem Wissen noch
von Verständnis zeugt. Die Philosophie hat im Osten nach ihm ihre Lehrer und
Schuler zu Hunderten und Tausenden gezahlt. Und die allgemeine Bildung
hat einen Bestandteil philosophischer Gelehrsamkeit in sich aufgenommen."

46 al-Gazäll, Mi'yär al-'ilm ß fann al-mantiq, ed. Muhammad Mustafa Abü
l-'Alä' (al-Qähira 1972), 10.5.

47 Cf. al-Gazäll, op cit (Anm. 46), 12.11-13.3.
48 al-Gazäll, op cit (Anm. 46), 37.13-38 1.



DAS AVICENNISCHE CORPUS ARISTOTELICUM 229

am Text von Avicennas K. al-Nagät operiert: Im K. al-Nagät ,ist'

(prädikativ gebraucht) ,ein Ding' (say) eine der folgenden Optionen,

im Miyär al-'ilm ,hat das Ding Existenz' darin.
Al-Gazäll geht dann auf den Terminus mitäl zur Bezeichnung

des Verhältnisses von äußerer Realität und daraus gebildeten

Repräsentationen (irtisärri) ein und bezeugt damit eine
erhebliche Nähe zum aristotelischen Text, vergleichbar mit dem K
al-Sifä' und fur diesen Punkt auch mit Bahmanyärs K. al-Tahsil.

„Diese [Bedeutung] ist ein Abbild (mitäl) des unter den konkreten

Dingen Existierenden, und solange etwas in sich keinen
Bestand hat, zeichnet sich auch in der Seele kein Abbild ab."43

Al-Gazäll fuhrt nun aus, dass die verschiedenen Stadien

jeweils das frühere voraussetzen: Nur wenn das frühere
Stadium vorhanden ist, wird das nächste Stadium gebildet. Der
Begriff des „Verweisens" wird durch eine komplexere
Terminologie abgelöst — wie im K al-Nagät verläuft die Referenz
derivativ jedoch nur in eine Richtung. Al-Gazäll verwendet
folgende Terminologie:50

Rang Enstehende
(Einzel)Entität

Prozess, durch den die
Entität abgeleitet wird

wugüd fl al-a yän
"Existenz in den
konkreten Dingen"

adhän, nafs
„Geist", „Seele"

'ilm „Wissen"
atarß al-nafi „Spur,
Affektion in der Seele"

yartasim, yazbar
„wird repräsentiert",
„manifestiert sich"

laß
.Ausdruck"

aswät, lautliche
Äußerungen",
„(artikulierte) Buchstaben"

yantazim, tatarattab

fihi...
„wird angeordnet",
„ordnet sich an"

kitäba
„Schreiben"

yartasim
„wird repräsentiert"

49 al-Gazäil, op cit (Anm 46), 38 2-3.
50 Cf. al-Gazäll, op cit (Anm. 46), 37.13-39.3.



230 HEIDRUN EICHNER

Al-Gazäll ergänzt dies durch eine kurze Diskussion dessen,

wie die Universalie ,Dinar' aus konkreten Dinaren abgeleitet
wird und verweist hierfür den Leser auf spätere Kapitel.

Mit al-Gazälls Term der marätib al-wugüd sind wir nun
wohl an einem kritischen Punkt angelangt, wie an meinem
nächsten und abschließenden Beispiel deutlich werden wird.
Wollen wir al-Gazälls Ausführungen noch als Philosophie
klassifizieren? Sollte sich eine solche Klassifikation z.B. primär auf
die erklärten Ziele eines Autors, wie er sie z.B. im Vorwort
darlegt, stützen? Oder primär auf textimmanente Merkmale?

Für eine textimmanente Analyse bietet das gesamte Kapitel
keinen Anlass, ihr das „Prädikat" Philosophie abzusprechen.
Zwar handelt es sich eher um eine einführende Darstellung als

um eine argumentative Weiterentwicklung — die einzelnen
Schritte der Darstellung werden aber kohärent und argumentativ

präsentiert. Selbst wenn wir ein sehr enggeführtes Verständnis

benutzen wollten, das .Philosophie' mit Aristotelesrezeption
assoziieren möchte, besteht Gazäll's Text die Prüfung. Möchte
man nicht zumindest die Passage aus Ihn Sinäs K. al-Najät
gleichfalls ausschließen, ist der Miyär al-ilm hier als „philosophisch"

gültiger Zeuge der Rezeption von De Interpretatione
anzusehen. Auch die formale Kapitelaufteilung in systematische

.Divisionen' (nicht nach Aristotelesschriften) kann nicht
als Ausschlusskriterium genutzt werden.

Al-Gazälls marätib al-wugüd stellen eine ontologische
Innovation dar, die Ihn Sinäs Unterscheidung zwischen .externer'
und .mentaler' Existenz in ein vierstufiges Modell ausbaut.
Möchte man nicht Ihn Slnä ebenfalls treffen, kann man al-
Gazäll jedoch deswegen kaum „exkommunizieren".

Offenbar waren Vorstellungen wie sie in al-Gazälls marätib
al-wugüd zum Ausdruck kommen, zumindest gegen Ende des

13. Jahrhunderts verbreitet. So fügt Fahr al-Dln al-RäzI in
seinem al-Mulahhasfi al-Hikma ein eigenes (wenn auch sehr kurzes)

Kapitel ein, in dem er bemerkt, dass dann, wenn wir von
.Existenz im Ausdruck' und .Existenz in der Schrift' sprechen,
wir dies nur in metaphorischer Weise tun.



DAS AVICENNISCHE CORPUS AR1ST0TELICUM 231

Ibn Ärabi: Kitab Insa' al-Dawair

Die Motive fur mein bisheriges Insistieren auf
Klassifikationsmerkmalen werden wohl aus der Wahl des letzten von mir
hier vorgestellten Autors deutlich. Während sein ungefährer
Zeitgenosse Sihäb al-Dln Yahyä al-Suhrawardl (d. 1191) in Iran

— wiewohl unstreitbar mystisch beeinflusst — ein gewisses
Mass an „Hoffähigkeit" in der Weltgeschichte der Philosophie
hat, ist dies für den Andalusier Ibn al-'Arabl (st. 1240) eher

nicht der Fall. Gründe hierfür liegen auf der Hand, hat doch
Ibn al-'Arabl keine vergleichbaren, systematisch an den
Konventionen der „Peripatetiker" orientierten Darstellungen hinterlassen.

Erst sein Schüler Sadr al-Dln al-Qünawi wird als die
Persönlichkeit beschrieben, die Ibn 'Arabls System philosophisch

gefasst hat.51 Ich möchte hier auch nicht versuchen, Ibn
al-'Arabl als „Philosophen" zu reklamieren — möchte aber doch
betonen, dass die spätere Phase der Rezeption avicennischer

Philosophie v.a. im Kontext der osmanischen theologischen
Tradition stets die Ibn 'Arabische Tradition mit einzubeziehen
hat. Noch wichtiger erscheint mir aber, auf die Notwendigkeit
hinzuweisen, den Hintergrund der zeitgenössischen philosophischen

und theologischen Diskussion für die Analyse dieser auf
Ibn 'Arabl zurückgehenden Tradition fruchtbar zu machen.

Die relativ kurze — und somit für den literarischen Stil Ibn
al-'Arabls eher untypische — Schrift Insa al-dawair beginnt
mit einer kurzen ontologischen Einleitung.52 Vieles hiervon

51 Am besten zugänglich ist ein Briefwechsel al-QünawIs mit dem berühmten

Philosophen al-TüsI, verfugbar in G. SCHUBERT (Hrsg.), Annäherungen: Der
mystisch-philosophische Briefwechsel zwischen Sadr ud-Din-i Qpnawi und Nasir
ud-Din-i Tüsi. (Stuttgart 1995). Für einige Aspekte der „Verwissenschaftlichung"
von Ibn 'Arabls Gedankengut in Superkommentaren zu al-Qünawi vgl.
H. ElCHNER, "Intertextuality and Intellectual Affiliations: The Case of Molla
Fenari's Ontology", in Kongressakten des Uluslararast Molla Fenan Sempozyumu
(Bursa 2010), 459-466.

52 Die im Folgenden von mir interpretierte Passage wird in Teilen auch diskutiert

von D. GRIL, "Ibn 'Arabl et les categories", in Logik und Theologie: das Organon
im arabischen und im lateinischen Mittelalter, hrsg. von D. PERLER, U. RUDOLPH

(Leiden 2005), 147-166. Eine französische Ubersetzung des Traktates wurde im



232 HEIDRUN EICHNER

bewegt sich durchaus im Rahmen einer kritischen Avicenna-
Rezeption, wie sie in dieser Zeit üblich ist. Um die Ausgangslage

zu verdeutlichen, sei hier Ibn al-Arabls Ablehnung einer
sehr holzschnittartigen Interpretation der Essenz-Existenz-Dis-
tinktion (wie wir sie etwa bei Fahr al-Dln al-RäzI finden können)

wiedergegeben. Ibn al-Arabls Aussage könnte in dieser
Form genauso gut auch von al-Suhrawardl stammen — der

allerdings von dieser Basis aus zu ganz unterschiedlichen
Lösungsansätzen gelangt:

„Wisse, dass Existenz und Nicht-Existenz nichts sind, was zum
Existenten und Nicht-Existenten zusätzlich (zä'id) ist. Vielmehr
ist dies identisch mit ,dem Existenten' und ,dem Nichtexistenten'.

Vielmehr stellt sich die Vorstellungskraft vor (al-wahm
yatahayyal), dass .Existenz' und .Nichtexistenz' zwei Attribute
(.sifatäni) sind, die auf das Existente und Nichtexistente zurückgehen,

sowie z.B. „das Haus", in das „das Existente" und „das
Nichtexistente" eingehen."53

Ibn al-Arabl argumentiert nun dafür, dass Existenz und
Nichtexistenz lediglich akzidentelle Bestimmungen eines
/eststehenden konkreten Dings' ('ayn täbit) sind:

„Deswegen sagt man: „Dieses Ding ist in die Existenz eingetreten,
nachdem es nicht war". Hiermit ist gemeint, daß dies

bedeutet, daß dieses Ding als konkretes Ding existiert (hädä
al-say5 wugida fi ayniht): So sind .Existenz' und .Nichtexistenz'
zwei Ausdrücke für die Etablierung (itbät) oder Verneinung des
konkreten Dinges {'ayn al-say). Danach, nachdem es etabliert
oder verneint wurde, ist es möglich dass es gleichzeitig (matan)
.Nichtexistenz' und .Existenz' als Attribute erhält — dies durch
ein Verhältnis und eine Relation (bi-l-nisba iva-l-idäfa). So ist
Zayd als solcher {bi-ayniht) .existent' auf dem Markt und
,nichtexistent' im Haus. Wenn .Nichtexistenz' und .Existenz' zu den
Beschreibungen gehören würden, die auf .das Existente' zurückgehen,

wie ,Schwarz-sein' und ,Weiß-sein', wäre es unmöglich,

Rahmen einer zweisprachigen Ausgabe gleichfalls vorgelegt: P. FenTON,
M. Gloton, La production des cercles (Paris 1996). Meine Interpretation und
Ubersetzung weichen hiervon teilweise ab.

53 Ibn al-'Arabl, Insä' al-dawä'ir in Kleinere Schriften des Ibn al-'Arabt, hrsg.
von H.S. Nyberg (Leiden 1919), 6.14-17.



DAS AVICENNISCHE CORPUS ARISTOTELICUM 233

das es mit ihnen beiden gleichzeitig beschrieben wird. Vielmehr
wäre es, wenn es ,nicht-existent' ist, nicht,existent', genauso wie
es, wenn es .schwarz' ist, nicht ,weiß' ist. Jedoch ist es möglich,
es mit ,Nichtexistenz' und ,Existenz' gleichzeitig zu einer Zeit zu
beschreiben. Dies ist die ,relative Existenz' und ,Nicht-Existenz
mit gleichzeitigem Bestehen des konkreten Dings'. Wenn es

erwiesen ist, dass es kein Attribut ist, das an einem sinnlich
wahrnehmbaren Attribuierten {mawsüf mahsüs) subsistiert, und auch
nicht an einem intelligiblen Attribuierten {mawsüfma'qül) allein
ohne Relation, dann steht fest, dass es absolut zu den Relationen
und Verhältnissen gehört, so wie .Osten' und .Westen' und
,vorne' und ,hinten'."54

Diese stark argumentativ gefasste Darstellung von Ibn Ara-
bls Ontologie als solche ist höchst interessant — bewegt sie

sich doch argumentativ vollständig im Rahmen zeitgenössischer

avicennisch überformter Theologie. Für unseren Kontext
ist aber von Bedeutung, wie Ibn al-'Arabl diese Ontologie
mithilfe der marätib al-wugüd illustriert. Er führt hierbei
zunächst aus, dass jedes Ding vier Ränge in der Existenz hat
(.li-kull say'fi al-wugüd arba' marätib):

wugüd al-say' fi 'aynihi in sich selbst, als konkretes Ding/
Substanz)

wugüduhu fi al-'ilm im Wissen)

wugüduhu fi al-alfäz in den Ausdrücken)

wugüduhu fi al-ruqüm in den Lettern)

Zunächst diskutiert Ibn al-'Arabl den Sonderfall des göttlichen

Wissen: Er erklärt, dass in diesem Falle die ersten beiden

Ränge zu vertauschen sind, dass das göttliche Vorwissen den

ersten Rang einnimmt.55 Ferner diskutiert er, inwiefern
diesseitige Gotteserkenntnis (al-idräk alladi hasala bi-aydinä al-
yawmd) und jenseitige Gottesschau {musähada) dem Rang
„Wissen" zuzuordnen sind.56

54 Ibn al-'Arabl, op. cit. (Anm. 53), 7.1-13.
55 Cf. Ibn al-'Arabl, op. cit. (Anm. 53), 7.18-8,2 und auch 8.8-16.
56 Cf. Ibn al-'Arabl, op. cit. (Anm. 53), 8.2-8.



234 HEIDRUN EICHNER

Mit Bezug auf das Beispiel ,Zayd' erläutert Ibn al-Arabi:

„Dieser vier vorangegangenen Ränge sind nun klar. Wenn wir
also „Zayd" mit der Zunge sagen, so dass wir seine Bedeutung
(ma'na) intelligieren und „Zayd" auf einem Papier aufzeichnen
und seine Bedeutung intelligieren, oder er erscheint konkret
(yazha.ru fi aynihi), so dass wir seine Bedeutung intelligieren
oder ihn uns in uns vorstellen, während er nicht zugegen ist, so
dass wir seine Bedeutung intelligieren — so dass das dann Existenz

im Wissen ist: Dann ist jeder einzelne dieser Ränge einer
der Bedeutung nach, und durch ihre Verschiedenheit wird keine
Bedeutung/Moment in Zayd hinzugefügt. Folglich mussjedes

Ding in einem Teil oder in allen dieser Ränge sein."5'

Ich möchte an dieser Stelle keine weitergehende Deutung
der Ontologie des Ibn al-'Arabi versuchen — eintreten möchte
ich aber dafür, dass Bereiche wie beispielsweise die „mystische"
Rezeption von avicennischer Philosophie nicht a priori dem

Zugriff rationaler textbasierter Analyse und interdisziplinär
kompatibler Ansätze zu entziehen ist. Eine besondere
Herausforderung für Philosophiegeschichte im islamischen Raum ist
sicherlich, dass derlei mystische Rezeptionslinien spätestens ab

dem frühen 14. Jh. auf die Interpretation enger fachphilosophisch

geführter Traditionen zurück wirken. Gerade bei der
Lektüre moderner Sekundärliteratur zum Thema muss immer
mit dem Einfluss dieser Tradition gerechnet werden — auch
bei Autoren des 20. und 21. Jhs. — dies ist heute aber nicht
unser Thema.

Lassen Sie mich hier also nochmal — mit einer ganz
ungewohnten Perspektive — zusammenfassen, welche Trends,
großenteils zurückgehend auf die spätantike Kommentarliteratur,

für die Analyse unseres letzten Autors Ibn al-Arabl von
Relevanz sind: Im Griechischen bezeugt durch den Kommentar

des Stephanus entwickelt die Kommentartradition eine

Tendenz, die Referenz zwischen allen in De Interpretatione 1,1

erwähnten Ebenen homogen zu konstruieren. Beginnend mit

57 Ibn al-'Arabi, op. cit. (Anm. 53), 9.3-9.



DAS AVICENNISCHE CORPUS ARISTOTELICUM 235

der frühen Paraphrase des Ihn al-Muqaffa' wird diese Tendenz
in den Werken nahezu aller arabischsprachigen Autoren
bezeugt — einzig al-Färäbl wendet sich hiergegen. Ausgehend
bereits vom K. al-Nagät des Ihn Slnä scheint eine gewisse

„Ontologisierung" dieser Ebenen einzusetzen, diese wird
popularisiert im Begriff der marätib al-wugüd im Mi'yär al-ilrn des

al-Gazäll. Während die griechische Kommentartradition auch
die Umkehrbarkeit der Referenzbegriffe herausstreicht, wird
diese Umkehrbarkeit im K al-Nagät (nicht aber in einer
verwandten Passage des al-Muhtasar al-awsat) fallen gelassen. Bei
al-Gazäll entsteht hieraus eine noch stärker ontologisierte
Interpretation, die dabei den einseitig derivativen Charakter
betont. Im Werk des Ibn al-'Arabl wird die starke ontologische
Interpretation beibehalten, die einseitige Derivation wird aber

hinterfragt bzw. durchaus im Einklang mit neuplatonischer
Kosmologie v.a. im Falle des kreativen Wissens Gottes umgekehrt.

Wie wir erkennen können, sind hier höchst komplexe
Rezeptionsprozesse am Werk, und eine Interpretation post-
avicennischer Denker kann durchaus mit Hinblick auf ihre
Anschlussfähigkeit an die graeco-arabische Übersetzungsbewegung

erfolgen.



DISCUSSION

U. Rudolph: In der Logikparaphrase des Ihn al-Muqaffa'
wird das Wort TrpayuaTa in De int. I, 1 mit a'yän wiedergegeben.

In der Übersetzung von Ishäq ibn Hunayn steht an der
entsprechenden Stelle al-ma'äni, was wegen seiner Vieldeutigkeit

zu zahlreichen Diskussionen gefuhrt hat. Kann es sein,
dass Ishäq's Wortwahl durch die arabischen Grammatiker beein-
flusst war, konkret durch Slbawayh, der gegen Ende des 8.

Jahrhunderts die massgebliche Darstellung zur Grammatik ver-
fasst hat? Sie beginnt wie De int. mit Ausführungen darüber,
was Sprache sei, unterscheidet aber nur zwischen 'Wörtern'
und 'Bedeutungen' (ma'äni). Dabei werden die 'Bedeutungen'
offenbar mit den Dingen selbst gleichgesetzt, was zur Wortwahl

Ishäqs passen würde.

H. Eichner: Diesen Verweis auf den Kontext der autochtho-
nen arabischen Grammatik- und auch Literaturtheorie finde
ich sehr wichtig, dies ist ja auch schon kurz angeklungen. Wie
sich die Entwicklung der Terminologie der Übersetzungsliteratur

zur Entwicklung autochthoner Wissenschaffstraditionen
verhält, bzw. wie hier die Kausalität wirkt, ist natürlich schwer
abzuschätzen. Ein Parallele zur lafz - ma'nä -Dichotomie
(Ausdruck' vs. .Bedeutung') in der Literaturtheorie ist ja in der
arabischen Übersetzung von De Interpretation durchaus angelegt:
,etwas bedeuten' wird in der arabischen Übersetzung praktisch
durchgängig mit dalla 'alä ma'nä wiedergegeben.

P. Adamson: I am very struck by Avicenna's remark about
the possibility of a kind of writing that represents concepts
without rendering speech. Does this indicate that for Avicenna
(and perhaps others in this tradition) the concepts (ma'änt) are



DAS AVICENNISCHE CORPUS ARISTOTELICUM 237

non-linguistic? If so this would be in apparent contrast to the

account of thought we get in, for instance, Plato's Theaetetus,

where thinking is described as a sort of internal speech. On the
other hand, Avicenna and like-minded thinkers surely want to
see thought as structured in some sense, for instance syllogisti-
cally. I suppose one might put the question as follows, then: if
concepts represent things, and language represents concepts,
does linguistic structure (e.g. the relation between subject and

predicate) arise first at the level of concepts, or only in external

language?

H. Eichner: Mir scheint, dass Avicenna hier tatsächlich an so

etwas wie Piktogramme oder andere Zeichen denkt — ich
verstehe sein Beispiel aber so, dass eine direkte Referenz der

Piktogramme auf Denkinhalte eine zusätzliche Referenz von
sprachlichen Lauten auf diese Denkinhalte und auch ihre
grundsätzlich sprachliche Struktur ja nicht ausschliesst. Wir
könnten eine solche Piktogrammsprache so konstruieren, dass

sie entweder existierende syntaktische Beziehungen nicht
differenziert wiedergibt (was ja die Existenz solcher Beziehungen
nicht ausschliessen würde) oder aber diese mit jeweils eigenen
Zeichen wiedergibt. Allerdings scheint Avicenna auch
Kommunikation von Tieren im Auge zu haben. Insgesamt stehen
Avicennas Ausführungen — wie ich denke hier ziemlich direkt
in Auseinandersetzung mit al-Färäbl und den „Bagdäder Christen"

— eindeutig in der Tradition der logos endiathetos — logos

prophorikos — Problematik (vergleiche die Ubersetzungen
relevanter Avicennapassagen in Cl. Panaccio, Le discours Interieur.
De Piaton h Guillaume d'Ockham, Paris 1999). In Avicennas
System vollzieht sich aber eine tiefgreifende Modifikation im
Vergleich zur früheren Tradition und auch zu seinen
unmittelbaren Vorgängern. Vor allem Avicennas Ubergang hin zu
einer intentionalistischen Konzeption von Logik (d.h., Gegenstand

von Logik sind bestimmte ma'äni, intentiones, externe
sprachliche Ausdrücke sind nur unter diesem Primat von
Belang) bringt gegenüber al-Färäbl erhebliche Unterschiede.



238 DISCUSSION

Bei al-Färäbl kann man sicher von einer Äquivalenz und strikten

Parallelität von „innerer" und „äusserer" Rede (nutq) ausgehen,

Gegenstand von Logik sind für ihn ja „Ausdrücke (alfäz)
insofern sie auf Intelligible (ma'qülät) weisen, und Intelligible
insofern sie auf Ausdrücke weisen". Mir scheint es, dass bei
Avicenna diese direkte Entsprechung etwas aufgelockert ist,
äußerer sprachlicher Ausdruck kann die Denkinhalte modifiziert

wiedergeben und evtl. auch verfälschen. Dadurch wird
aber, denke ich, der linguistisch strukturierte Grundcharakter
der inneren Rede nicht gefährdet. Aber soweit ich das

überblicke, wird das genaue Verhältnis weniger explizit thematisiert
als bei al-Färäbl.

C. Riedweg: Die Begriffe im Titel des ersten Kapitels von
Ibn Slnä scheinen mir sehr weitgehend die aristotelische
Terminologie wiederzugeben (Dinge-7tpayp.axa, Konzepte-voyj-
p,ocT<x[?] — Ausdrücke-cpcovaf, Geschriebenes-xa ypacpopisva).
Dasselbe ist m. E. auch im K al-Nagät zu beobachten, wo im
Übrigen ebenfalls die bei Aristoteles implizite Antithese Bzgsi

- cpücei, anklingt. Als Gräzist würde ich dafür plädieren, solche

Bezüge, die ja nicht mit einer Flierarchisierung zu verwechseln
sind und kreative Aneignungen und Weiterentwicklungen
selbstverständlich voraussetzen, in der Regel sichtbar zu
machen.

H. Eichner: Das ist sicher richtig, und ich plädiere ja auch
nachdrücklich dafür, dass eine ideengeschichtliche und auch

begriffshistorische Einordnung — insbesondere der späteren
nach-avicennischen Tradition — diese Rückbindung zu den
viel besser ausdiskutierten Kontexten griechischer und auch
lateinischer Philosophiegeschichte transparent machen muss.
Dieser Grundsatz hat ja gerade die Auswahl meiner Beispiele
geleitet. Was eine direkte Gegenüberstellung von
Begriffsentsprechungen angeht, bin ich aber lieber zurückhaltend. Natürlich

steckt in vielen Fällen letztlich eine bei Aristoteles oder

gar Plato angelegte Problematik dahinter — die Auswahl eines



DAS AVICENNISCHE CORPUS AR1STOTELICUM 239

bestimmten griechisch-arabischen Begriffspaares ist aber dann
oft doch ziemlich willkürlich, dann etwa, wenn die direkte
Verbindung, die den Ubergang zwischen beiden Sprachen
markiert, ein oft nur noch schwierig präzise zu ermittelndes
Zwischenstadium, etwa eine Begriffsdiskussion in der
Kommentartradition, ist. Auf der einen Seite müssen wir
Modifikationen als Kontinuum begreifen, aber die durch den

Sprachtransfer eingefügte Barriere sollte gerade in einem
solchen Kontinuum auch präzise markiert bleiben.



xsi*s'.
-,
^j>v--N

_.$&ßev* U^ipigfh -

ft&£«»$. Wäs ^


	Das Avicennische Corpus Aristotelicum : zur Virtualisierung des Aristotelestextes in der postavicennischen Tradition

