Zeitschrift: Entretiens sur I'Antiquité classique
Herausgeber: Fondation Hardt pour I'étude de I'Antiquité classique
Band: 57 (2011)

Artikel: La Teologia neoplatonica di "Aristotele” e gli inizi della filosofia arabo-
musulmana

Autor: D'Ancona, Cristina

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-660788

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-660788
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

IV

CRISTINA D’ANCONA

LA TEOLOGIA NEOPLATONICA DI “ARISTOTELE” E
GLI INIZI DELLA FILOSOFIA ARABO-MUSULMANA

Verso la meta del IX s., a Bagdad, un gruppo di traduttori il
cul lavoro & stato almeno in un caso commissionato e almeno in
un caso rivisto da al-Kindi ha messo in circolazione in lingua
araba un gruppo di testi da cui dipende la nascita stessa della
filosofia arabo-islamica.! Fra questi testi hanno un ruolo centrale
due opere neoplatoniche: le Enneads, edizione sistematica degli
scritti di Plotino realizzata da Potfirio, e gli Elementi di teologia
di Proclo, compendio di tesi metafisiche in forma di assiomi.
Nell’'ambito del “circolo di al-Kindi”, queste due opere sono
state trasformate rispettivamente nella Teologia di Aristotele® e

' G. ENDRESS, Proclus Arabus. Zwanzig Abschnitte aus der Institutio Theolo-
gica in arabischer Ubersetzung (Wiesbaden-Beirut 1973); ID., “Die wissenschaft-
liche Literatur”, in Grundrif§ der arabischen Philologie. 11, hrsg. von H. GATJE
(Wiesbaden 1987), 400-506: III, hrsg. von W. FISCHER (Wiesbaden 1992),
3-152; Ip., “The Circle of al-Kindi. Early Arabic Translations from the Greek
and the Rise of Islamic Philosophy”, in The Ancient Tradition in Christian and
Islamic Hellenism, Studies on the Transmission of Greek Philosophy and Sciences
dedicated to H.]. Drossaart Lulofs on his ninetieth birthday, ed. by G. ENDRESS
and R. KrUK (Leiden 1997), 43-76. La traduzione commissionata da al-Kindi &
quella della Metafisica di Aristotele (cfr. Ibn al-Nadim, Kitib al-Fihrist, 251.26-
27 Fliigel, e le importanti osservazioni di M. BOUYGES, Averroés. Tafsir ma ba'd
at-tabi‘at, texte arabe inédit établi par M.B., tome V, 1. Notice (Beyrouth 1952),
CXIX-CXXI; la traduzione da lui rivista & quella delle £nneadi (v. piti avanti).

% Ne esistono due edizioni: F. DIETERICI, Die sogenannte Theologie des Aristote-
les aus arabischen Handschrifien zum ersten Mal herausgegeben (Leipzig 1882, rist.
Amsterdam 1965) e A. BADAWI, Affitin inda |-‘arab. Plotinus apud Arabes. Theo-
logia Aristotelis et fragmenta quae supersunt (Al Qahira 1966). L’European Research
Council ha approvato un progetto di ricerca (Advanced Grant 249431, Greek into
Arabic) per l'edizione critica di questo scritto (http://www.greekintoarabic.eu).



136 CRISTINA D’ANCONA

nel Libro di Aristotele sull'esposizione del Bene Puro, o Liber de
Causis (la denominazione prevalente che questo testo ha assunto
nella tradizione latina). In cid che segue, tratterd principal-
mente della natura della Teologia di Aristotele e della sua posi-
zione nell’ambito delle opere tradotte in questo circolo, per
venire infine a parlare anche del Liber de Causis.

Il materiale a partire dal quale ¢ stata creata la Teologia di
Aristotele ¢ costituito dalla traduzione araba di parti delle Enne-
adi IV, V e VI. Questa conclusione, ora fermamente stabilita,
non ¢ stata raggiunta subito negli studi: al contrario, ha sop-
piantato altre ipotesi, che erano state formulate per prime
appunto perché il testo arabo presenta un tale disordine rispetto
alla sua fonte greca, che la sua dipendenza dalle Enneadi non ¢
riconoscibile a prima vista. Ripercorrere per sommi capi la sto-
ria dei primi studi sulla Teologia di Aristotele ci aiutera a cogliere
il punto sul quale vorrei fondare la mia presentazione: la natura
e la finalitah — se riuscird a mostrare che una finalitd esiste —
della riorganizzazione del materiale estratto da Plotino.

I dubbi sulla paternita aristotelica della 7eologia sono anti-
chi praticamente quanto la circolazione latina dell’opera,® ma
la prima menzione precisa delle Enneadi quale sua fonte si
deve a Thomas Taylor (1758-1835), lo studioso inglese di Pla-
tone e dei neoplatonici che dedicd nel 1812 una Dissertation
anche ad Aristotele: vi trova posto un esame della 7eologia e
'indicazione delle principali corrispondenze fra il testo arabo e

> La profonda differenza fra il pensiero di Aristotele e la dottrina della 7eo-
logia era stata colta da Francesco PATRIZI, agli albori della circolazione del testo
in Europa. Nella Nova de universis philosophia (ed. del 1593), nella cui Appen-
dice figurava la versione latina della Teologia, Patrizi aveva elaborato una solu-
zione concordista, su cui cfr. PLOTINO, La discesa dell’anima nei corpi (Enn. IV
8(6]). Plotiniana Arabica (pseudo-Teologia di Aristotele, capitoli 1 e 7; “Detti del
Sapiente Greco”), a cura di C. D’ANCONA et al. (Padova 2003), 81-82 e n. 216.
Sulla recezione della Teologia nella prima etd moderna cfr. J. KrRAYE, “The
Pseudo-Aristotelian 7heology in Sixteenth- and Seventeenth-Century Europe”,
in Pseudo-Aristotle in the Middle Ages. The Theology and Other Texts, ed. by ].
KravE, W. F. RYAN and C.-B. SCHMITT (London 1986), 265-286, e P. FEN-
TON, “The Arabic and Hebrew Versions of the Theology of Aristotle”, ibid.,
241-264.



LA TEOLOGIA NEOPLATONICA DI “ARISTOTELE” 137

le opere di Plotino.* La Dissertation di Taylor non fu utilizzata
dall’editore del testo arabo, F. Dieterici, il quale noto sia il
carattere neoplatonico dello scritto che la presenza di prelievi
testuali dalle Enneadi, ma senza svolgere comparazioni siste-
matiche, convinto com’era che I'antecedente greco della 7eolo-
gia fosse uno scritto perduto di Porfirio.” A partire dalla tradu-
zione tedesca del testo arabo, pubblicata da Dieterici un anno
dopo l'edizione princeps, Valentin Rose (1829-1916) mostrd
di nuovo — e a quanto pare indipendentemente da Taylor
— il legame letterale fra la Teologia e I'opera di Plotino.® Cio
indusse gli editori delle Enneadi a prendere in considerazione
la versione araba nella sua qualita di testimonianza indiretta
del testo plotiniano: utilizzata occasionalmente da Richard
Volkmann,” la 7eologia fu studiata nel suo rapporto con il
testo greco di Plotino dai due autori dell’edizione definitiva
delle Enneadi, Paul Henry e Hans-Rudolf Schwyzer. Essi tut-
tavia pervennero, almeno inizialmente, a conclusioni diffe-
renti. La presenza di modifiche dottrinali e la diversa disposi-
zione del testo nella versione araba rispetto all’originale greco

4 Th. TAYLOR, A Dissertation on the Philosophy of Aristotle in Four Books,
(London 1812, rist. Kila, MT 2003), Book III, ch. III, 402-414.

> Dieterici aveva pubblicato nel 1882 I'editio princeps della Teologia (cit. alla
n. 2) e 'anno successivo pubblicd la traduzione tedesca: Die sogenannte Theologie
des Aristoteles aus dem arabischen iibersetzt und mit Anmerkungen versehen (Leipzig
1883, rist. Hildesheim 1969). Nella prefazione alla traduzione, egli aveva parlato
di una “plotinische Farbung” della Teologia (p. v); a p. 182 notd il legame lette-
rale con alcuni passi di Plotino, che riteneva fossero inclusi nello scritto porfi-
riano al quale faceva risalire la Teologia.

® V. ROSE, recensione di F. DIETERICI, “Die sogenannte Theologie des Ari-
stoteles aus dem Arabischen iibersetzt und mit Anmerkungen versehen”, in
Deutsche Literaturzeitung fiir Kritik der internationalen Wissenschaft 4 (1883), col.
843-46. Rose non menziona Taylor, e parla del fatto che la Teologia consista da
cima a fondo di estratti delle Enneadi come di una grande sorpresa.

7 Plotini Enneades praemisso Porphyrii de vita Plotini deque ordine librorum
eius libello edidit Ricardus VOLKMANN (Lipsiae 1883-1884). Volkmann utilizzo
in qualche occasione la traduzione tedesca di Dieterici a sostegno di lezioni o
congetture: cfr. ad es. t. I, Praefatio, XXV1I, e pilt ampiamente I'introduzione a
PLOTINO, L immortalita dell anima, (IV 7[2]). Plotiniana Arabica (pseudo-Teolo-
gia di Aristotele, capitoli 1, 3, 9), in corso di stampa nella collana “Greco, Arabo,
Latino. Le vie del sapere” (Pisa).



138 CRISTINA D’ANCONA

indussero Henry — il quale studiava, all’epoca, la tradizione
indiretta e la circolazione del testo enneadico® — a ipotizzare
che la Teologia risalisse a uno stadio antichissimo, addirittura
pre-enneadico, dell’opera di Plotino: i resoconti delle sue
lezioni, messi per scritto dal discepolo Amelio nei cento qua-
derni di cui si parla nella Vita di Plotino® e portati in seguito
in Oriente, quando Amelio lascid Roma per Apamea.'® La sco-
perta da parte di Paul Kraus'! della versione araba di un trat-
tato scritto da Plotino dopo la partenza di Amelio da Roma'?
invalidd questa ipotesi; contemporaneamente, la dipendenza
della Teologia dalle Enneadi — cio¢ dall’edizione porfiriana
degli scritti di Plotino — venne dimostrata da Schwyzer.!?
Come fu riconosciuto in seguito da Henry stesso, ' era stato
cosl stabilito un punto fermo nella ricerca sulla Teologia: la
versione araba dipende dalle Enneadi, ossia dall’edizione siste-
matica degli scritti di Plotino prodotta da Porfirio secondo un

8 P. HENRY, Plotin et I'Occident. Firmicus Maternus, Marius Victorinus, saint
Augustin et Macrobe (Louvain 1934); 1D., Recherches sur la Préparation Emnge’lz'—
que d’Eustbe et ['édition perdue des ceuvres de Plotin publiée par Eustochius (Paris
1935).

? Vita Plotini 3.46-48.

1 P. HENRY, “Vers la reconstitution de I'enseignement oral de Plotin”, in
BAB 23 (1937), 310-342; ID., Etudes Plotiniennes. I. Les états du texte de Plotin
(Paris-Bruxelles 1938), x1v: “Une ceuvre arabe, le Livre de la Théologie, primiti-
vement anonyme, devenue célebre sous le titre de Théologie d’Aristote, n’est
qu’un fragment des Notes de cours d’Amélius, le principal disciple de Plotin, et
nous restitue le texte original de vingt legons du maitre”.

1 P. Kraus, “Plotin chez les Arabes. Remarques sur un nouveau fragment
de la paraphrase arabe des Ennéades”, in BIE 23 (1940-41), 263-295, rist. in
P. KRrAUS, Alchemie, Ketzerei, Apokryphen im frithen Islam, Gesammelte Auf-
sitze hrsg. u. eing. von R. BRAGUE (Hildesheim-Ziirich-New York 1994), 313-
345.

12 Si tratta di V 3[49], [epl t6v yvopiomixdyv dmostdoewy xal tob énéxeiva.

Y H.-R. SCHWYZER, “Die pseudoaristotelische Theologie und die Plotin-
Ausgabe des Porphyrios”, in RhM 90 (1941), 216-236. Gia Kraus aveva soste-
nuto la dipendenza della Teologia dall’edizione porfiriana dell'opera di Plotino:
v. P. Kraus, “Un fragment prétendu de la recension d’Eustochius des ceuvres de
Plotin”, in RHR 113 (1936), 207-218, rist. in Alchemie, Ketzerei, Apokryphen
(cit. alla n. 11), 301-312.

14 P. HENRY, “The Oral Teaching of Plotinus”, in Dionysius 6 (1982), 3-12,
in part. 5 n. 9.



LA TEOLOGIA NEOPLATONICA DI “ARISTOTELE” 139

preciso piano dottrinale.’> Ma se & cos, per quale motivo la
disposizione del testo arabo ¢ tanto alterata rispetto alla fonte
greca?

Rispetto al testo di partenza — ossia gli scritti di Plotino
raggruppati da Porfirio in un ordine ascendente, dall'uomo
sino al Primo Principio — la 7eologia presenta o un caos totale
(ipotesi maggioritaria) oppure una struttura differente e diffi-
cile da cogliere (¢ I'ipotesi che vorrei sostenere qui). La prima
ipotesi ci porta in direzione di un rimaneggiamento incompe-
tente oppure di un danno materiale nella trasmissione del testo,
spiegazioni che sono state entrambe avanzate autorevolmente
dagli studiosi;'® la seconda solleva la questione del progetto che
ha ispirato la nuova struttura.

Nella Teologia, la traduzione ampiamente rimaneggiata di
un certo numero di trattati delle Ennead: TV, V e VI & intro-
dotta da un prologo!’” indipendente dal testo di Plotino, che va
dunque considerato come un prodotto originale del suo autore.
Nella prima parte cercherd di mostrare che il prologo presenta

15 P. HADOT, “La métaphysique de Porphyre”, in Porphyre. Entretiens sur
I’Antiquité classique XII (Vandceuvres-Geneve 1966), 127-163; H.-D. SAFEREY,
“Pourquoi Porphyre a-t-il édité Plotin? Réponse provisoire”, in PORPHYRE, La
Vie de Plotin, 11. Etudes d’introduction, texte grec et traduction frangaise, com-
mentaire, notes complémentaires, bibliographie, par L. BRISSON, ].-L. CHERLON-
NEIX, et al. (Paris 1992), 31-57.

16 Era l'opinione di Rose (cit. alla n. 6), col. 844: “Die urspriingliche
Anordnung des Buches ist natiirlich verloren gegangen” (I'opera originaria era
secondo Rose una parafrasi greca di Plotino che includeva vari materiali, tra cui
frammenti della diréoodog ioropia di Porfirio). In seguito, il caos della Teologia
¢ divenuto un tema ricorrente negli studi su questo scritto, anche se le spiega-
zioni proposte dagli studiosi sono molto differenti fra loro, e vanno dall'ipotesi
di una frode deliberata che il caos avrebbe dovuto mascherare, rendendo irrico-
noscibile la vera origine del testo (P. KRAUS, art. cit. (n. 13), 211, 305 della rist.),
a quella di una dispersione dei fogli della prima stesura, seguita da una ricompo-
sizione maldestra: cosi F.W. ZIMMERMANN, “The Origins of the so-called 7heo-
logy of Aristotle”, in Pseudo-Aristotle in the Middle Ages: the “Theology” and Other
Texts (cit. alla n. 3), 110-240, in part. 130. Per una panoramica delle opinioni
cfr. M. AOUAD, “La Théologie d’Aristote et autres textes du Plotinus Arabus”, in
DPhA 1 (Paris 1989), 541-590, in part. 557.

7" Per una panoramica delle opinioni sul prologo della Teologia cfr. M. AOUAD,
art. cit. (n. 16), 546-548.



140 CRISTINA D’ANCONA

una bozza di cid che la Teologia avrebbe dovuto contenere,
nelle intenzioni di questo autore. Il prologo delinea un ordine
discendente, dalla Causa Prima sino agli individui sensibili,
con un’attenzione particolare al destino delle anime umane,
scandito dalla loro discesa nel mondo del divenire e dal loro
ritorno nel mondo intelligibile. Cerchero dapprima di mostrare
che la serie degli argomenti toccati nei dieci capitoli della 7eo-
logia'® si spiega come il tentativo, in certa misura abortito, di
distribuire il materiale tratto dalla versione araba delle Ennead:
IV-VI secondo il progetto delineato nel prologo. Nella seconda
parte, cercherd di mostrare che questo progetto si ispira agli
Elementi di teologia di Proclo e trova la sua realizzazione non
nella sola Teologia, ma in un insieme di testi, il principale dei
quali & il Liber de Causis.”” Vedremo inoltre che in questa rea-

lizzazione ha giocato un ruolo anche la traduzione di due que-
stioni di Alessandro di Afrodisia.?

'8 La Teologia consta di dieci capitoli nella recensione araba, mentre la tradu-
zione latina consta di 14 capitoli e presenta varie differenze rispetto al testo
arabo. Per una panoramica degli studi cfr. M. AOUAD, art. cit. (n. 16), 564-570.

19 L’ipotesi di una serie di testi prodotti nell’ambito del circolo di al-Kindi e
accomunati dal titolo “Teologia di Aristotele” ¢ fondata essenzialmente su due
fatti: (i) la scoperta da parte di G. ENDRESS, Proclus Arabus (cit. alla n. 1) dell’e-
sistenza di un gruppo di traduzioni con caratteri comuni e legate ad al-Kind; (ii)
il fatto che la collezione di scritti di Alessandro e Proclo a cui accenno qui sotto
nella n. 20 si intitola “Cid che Alessandro ha estratto dal libro di Aristotele inti-
tolato Teologia”. Su questa base, F.W. ZIMMERMANN, art. cit. (n. 16), 122-135,
ha formulato I'idea convincente di un gruppo di testi destinati a completare la
Metafisica di Aristotele (“Kindr’s metaphysics file”, 131). Per una presentazione
generale del De Causis e dei suoi problemi si pud vedere C. D’ANCONA e R.
TAYLOR, “Le Liber de Causis”, in DPhA, Supplément (Paris 2003), 599-647.

2 Te due questioni fanno parte di una collezione che unisce, in traduzione
araba, alcuni scritti di Alessandro e alcune proposizioni degli Elementi di Teologia
di Proclo. La collezione, scoperta da F. ROSENTHAL, “From Arabic Books and
Manuscripts V: A One-Volume Library of Arabic Philosophical and Scientific
Texts in Istanbul”, in JAOS 75 (1955), 14-23, & stata studiata da J. VAN Ess,
“Uber einige neue Fragmente des Alexander von Aphrodisias und des Proklos in
arabischer Ubersetzung”, in Is/ 42 (1966), 148-168, e soprattutto da G. ENDRESS,
Proclus Arabus (cit. alla n. 1), 33-61. Fra gli studi successivi, cfr. F.W. ZIMMER-
MANN, art. cit. (n. 16), 184-188; S. FAzZzO e H. WIESNER, “Alexander of Aphro-
disias in the Kindi circle and in al-KindT's cosmology”, in ASPh 3 (1993), 119-
153; F.W. ZIMMERMANN, “Proclus Arabus Rides Again”, in ASPh 4 (1994), 9-51.



LA TEOLOGIA NEOPLATONICA DI “ARISTOTELE” 141

Il prologo della Teologia ¢ in un certo senso uno degli scritti
pitt noti nell’'ambito degli studi sulla trasmissione greco-araba
delle opere filosofiche, e a buon diritto, perché le informazioni
che contiene sono al tempo stesso importanti e controverse.
Esso ¢ aperto da un 7ncipit che ¢ stato analizzato a pil riprese,
e dal quale si apprendono il nome del traduttore: Ibn Na‘ima
al-Himsi; quello del revisore: al-Kindi; del destinatario:
Ahmad, figlio del califfo al-Mu‘tasim (r. 833-842), informa-
zioni, queste, che consentono di fissare la data approssimativa
della traduzione agli anni 40 del IX s. L'incipir afferma perod
che 'opera tradotta ¢ del filosofo Aristotele e il commento & di
Porfirio; che il titolo dell’opera in greco ¢ Teologia (Utiligiya),
termine che significa al-rubiibiyya, “sovranita divina”: come &
stato notato,”! informazioni storiche del tutto degne di fede
sono intrinsecamente connesse a evidenti falsitd, e cid ha inge-
nerato la serie di ipotesi di cui ho dato solo un esempio sopra.
Mentre questi aspetti del prologo sono stati attentamente
analizzati,** ai temi di dottrina che vi si trovano esposti ¢ stata
dedicata minore attenzione. Per gli scopi di questo studio &
invece utile esaminare le tesi che 'autore espone e il progetto
che annuncia.

Il prologo si suddivide in due parti facilmente riconoscibili,
la prima delle quali*® colloca la 7eologia nell'insieme delle
scienze filosofiche, mentre la seconda descrive gli argomenti e
Pordine espositivo che essi seguiranno.?*

21 F.W. ZIMMERMANN, art. cit. (n. 16), 113.

22 Si troverd un’analisi dettagliata di questi elementi in F.W. ZIMMERMANN,
art. cit. (n. 16), 118-128; fra gli studi successivi, si pud vedere il mio “Pseudo-
Theology of Aristotle, Chapter I: Structure and Composition”, in Oriens 36
(2001), 78-112.

23 F. DIETERICL, op. cit. (n. 2), 1.12-2.10 = A. BADAWI, Aflitin ‘inda I-‘arab
(n. 2), 4.2-5.9. In cid che segue, utilizzo le sigle D e B.

24 2.114.11 D =5.10:710 B:



142 CRISTINA D’ANCONA

La prima parte si apre su una tesi attribuita al “Sapiente, a/-
Hakim”:? il fine che & primo nell’ordine assiologico & 'ultimo
ad essere conseguito nell’ordine cronologico, mentre il fine che
viene ricercato e conseguito per primo non & che l'ultimo
nell’ordine assiologico.?® Questa tesi serve come punto di par-
tenza per una presentazione della struttura del sapere filosofico,
del quale la Teologia rappresenta, secondo l'autore, il corona-
mento. Egli non si limita ad affermare che la scienza presentata
in questo libro costituisce il fine ultimo del sistema del sapere,
ma elabora un’argomentazione a sostegno di questa tesi: ¢ il fine
che determina le azioni volte al suo conseguimento, tanto
nell’ambito dell’agire in senso proprio, quanto nell’ambito della
scienza; percio il desiderio di conseguire il fine ¢ “causa” solo in
senso derivato, mentre in senso proprio la causa ¢ il fine stesso.
Se dunque il fine non ¢ stabilito chiaramente, anche la ricerca
scientifica & vana.”’ Ora, i filosofi pili eminenti (afddi/ al-fali-
sifz) hanno convenuto che le cause eterne dell'universo sono
quattro: la materia, la forma, I'agente e il fine; la natura di cia-
scuna, la distinzione e la gerarchia fra di esse sono studiate dal
filosofo, una volta ammesso (come ¢ implicito in quanto pre-
cede) che conoscere consiste nel conoscere la causa. L’autore

251,12 D = 4.33 B.

26 La storia letteraria del detto, da Filopono agli autori arabi ed ebraici, &
stata studiata da S.M. STERN, “The First in Thought is the Last in Action: the
History of a Saying attributed to Aristotle”, in /S§ 7 (1962), 234-252. Stern non
cita il prologo della Teologia fra i testi arabi che utilizzano il detto attribuito ad
Aristotele, ma alcuni fra gli esempi di utilizzazione che egli cita sono di poco
anteriori alla 7eologia e individuano un contesto molto vicino ad al-Kindi: in
particolare, Ibn al-Muqaffa’, che ne fa uso nel suo compendio di logica, e
Muhammad ibn al-Gahm al-Barmaki, un membro dell'influente famiglia dei
Barmecidi, a cui gli storici attribuiscono un ruolo importante negli indirizzi del
primo califfato ‘abbaside.

%7 Discuto il rapporto fra questo tema del prologo e lo scritto di al-Kindi
Sulla filosofia prima in “Al-Kindi on the Subject-Matter of the First Philosophy.
Direct and Indirect Sources of a/-Falsafa al-uld, Chapter One”, in Was ist Philo-
sophie im Mittelalter? Akten des X. Internationalen Kongresses fiir mittelalterli-
che Philosophie (...) hrsg. von J. A. AERTSEN und A. SPEER (Berlin-New York
1998), 841-855. Cfr. anche P. ADAMSON, The Arabic Plotinus. A Philosophical
Study of the Theology of Aristotle (London 2003), 30-42.



LA TEOLOGIA NEOPLATONICA DI “ARISTOTELE” 143

afferma che questa ricerca ¢ stata svolta “nel nostro libro che
viene dopo le realta naturali, f7 kitdbinad alladi ba'd al-tabiiyyat” *®

Benché il titolo punti inequivocabilmente verso la Mezafisica, i
contenuti che vengono presentati subito dopo non sono quelli
dell’opera di Aristotele, perché I'autore afferma di avervi ordinato
le quattro cause ora elencate “secondo l'ordine divino e intelligi-
bile (al-tartib al-ilahi al-‘agl))”* e seguendo un criterio di esposi-
zione (Sarh) che comprende l'anima, la natura e le rispettive
azioni®® — temi che non si ritrovano certo nella Mezafisica, come
pure non vi si ritrovano gli altri argomenti toccati nel prosieguo
immediato del passo: la necessith che colui che dispone dei mezzi
possieda anche il fine e la non-reciprocita nella relazione tra il fine
e le cose ad esso ordinate.! Concluso questo breve excursus, ['au-
tore torna alla tesi gid enunciata: la natura certa e determinata dei
saperi nei vari ambiti®? dimostra che deve esserci un fine supremo,
dal momento che la conoscenza implica U'esistenza di un fine e
che I'infinito non pud essere “traversato” da cio che ¢ finito. Que-
sto argomento all’apparenza maldestro si fonda su Mezaph. o 2,

28 2.11-12 D = 5.1-2 B. L'espressione, traduzione letterale (sino nella resa del
plurale) del sintagma t& petd & duowd, & una delle possibili designazioni della
Metafisica nelle traduzioni greco-arabe: cfr. M. BOUYGES, ap. cit. (n. 1), Notice,
CXXIV-CXXVIL Per le ragioni cronologiche ricordate sopra, ¢ probabile che questa
sia se non la prima in assoluto, almeno una fra le prime occorrenze dell’espres-
sione, in seguito pit diffusa al singolare (K. fi md ba'd al-tabi'a). 1’autore del
prologo si presenta quindi come autore anche della Mezafisica, e cio gli ha attirato
l'accusa di essere un falsario: si veda in particolare Th. TAYLOR, op. ciz. (n. 4), III,
402. Contrario all’idea di un falso deliberato, F.W. ZIMMERMANN, a7z. cit. (n. 16),
123, ha sostenuto che usando la prima persona 'autore del prologo non voleva
farsi passare per Aristotele, ma inserire la Teologia nell'insieme delle opere di scuola
aristotelica. Tuttavia 'impersonare Aristotele & cosl consonante con il celebre
sogno di al-Ma’miin (nel quale Aristotele in persona appare al califfo e ne avalla
le scelte politico-teologiche), da suggerire che il “noi d’autore” in questo passo
vada inteso nel suo senso pitt naturale e indichi un tratto caratteristico dell’¢lite di
corte animata da al-Kind1: quello di erigere Aristotele a modello idealizzato del
sapere greco. Si veda su questo G. ENDRESS, “L’Aristote arabe. Réception, autorité
et transformation du Premier Maitre”, in Medioevo 23 (1997), 1-42.

2.212:P =528

30°2.13:D = 5238

31.2.13-16:D £15.3-5 B:

#2 216 D =5.56 B



144 CRISTINA D’ANCONA

994 b 27-31, e mira a dedurre dalla natura determinata della
conoscenza scientifica — la quale, implicando la scoperta delle
cause, non pud avere un oggetto indeterminato — la necessita
dell’esistenza di un fine ultimo, che l'autore intende evidente-
mente come il compimento della conoscenza, unendo di nuovo
nella nozione di “fine” sia il senso di “scopo” che quello di “limite
ultimo”.% Infine, egli aggiunge una distinzione fra due ambiti del
sapere che considera propedeutici alla conoscenza dei fini, equiva-
lente per lui alla conoscenza simpliciter (ma‘rifat al-say’ al-matlib,
2.18-19 D = 5.8 B): le scienze logiche e le scienze naturali.?4
I temi ora elencati rappresentano per lui le premesse (muqaddimar)
necessatie per affrontare la “teologia”.

Il ragionamento condotto sin qui dall’autore del prologo
fornisce due elementi: il primo ¢ che si tratta di una persona
con letture e competenze filosofiche tali da consentirgli di orga-
nizzare un’argomentazione che, pur basata su tesi altrui, ¢ sua
propria. Si pud discutere se egli sia buon filosofo o no, ma si
tratta di un filosofo.?® Il secondo & che questo filosofo presenta

3 Come ha mostrato H.A. DAVIDSON, Proofs for Eternity, Creation and the
Existence of God in Medieval Islamic and Jewish Philosophy (New York-Oxford
1987), 96-116, il tema dell'impertransibilitd dell’infinito, usato da Filopono
contro Aristotele, ¢ presente nella Filosofia Prima kindiana.

3% 2.18-3.1 D = 5.7-9 B. All'inizio di questa frase (“L’approfondimento sui
principi delle scienze ¢ la premessa di cui ha bisogno colui che vuole ottenere la
conoscenza della cosa desiderata”), ambedue le edizioni presentano la lezione fa-/-
mimar fi awd il al-‘ulizm, “il capitolo sui principi delle scienze”; i manoscritti Cairo,
Dar al-kutub, Hikma, Tal'ar 384, f. 1v9 e Istanbul, Aya Sofya 2457, f. 105v13
hanno invece la lezione fa-ltabahhur fi awd’il al-‘ulm, “U'approfondimento sui
principi delle scienze”, lezione riflessa nella traduzione di G. Lewis, “research into
the principles of the sciences™: cfr. Plotiniana Arabica ad codicum fidem anglice
vertit G. LEWIS, in Plotini Opera 11, Enneades TV-V ediderunt P. HENRY et H.-R.
SCHWYZER (Paris-Louvain 1959), 487. Gli altri manoscritti che ho potuto consul-
tare, Paris, Bibliothéque Nationale de France, suppl pers. 1640, f. 3934 e Paris,
Bibliotheque Nationale de France, ar. 2347, f. 2°13, hanno la lezione fa-l-mimar.

35 Per questo motivo non penso, come fa invece F.W. ZIMMERMANN, art. cit.
(n. 16), 122 e 128, che l'autore del prologo sia il traduttore, ‘Abd al-Masih ibn
Ni‘ima al-Himsi, del quale non ¢ attestata un’attivitd nel campo della trattati-
stica filosofica. Ho presentato in “Pseudo-Theology of Aristotle, Chapter 1" (cit.
sopra, n. 22) le ragioni per le quali penso, come altri (cfr. M. AOUAD, art. cit.
(n. 16), 546), che I'autore del prologo sia al-Kindk.



LA TEOLOGIA NEOPLATONICA DI “ARISTOTELE” 145

se stesso come Aristotele, come & reso chiaro dal fatto che si
attribuisce la paternita della Mezafisica.

La seconda parte del prologo, che comincia qui, enuncia
Pargomento del libro e il suo contenuto:

“dato che abbiamo concluso le premesse abituali (tagdim min al-
muqaddzmat) cio¢ 1 principi che aprono la strada all’esposizione
(ibana) di cid che vogliamo esporre in questo nostro libro (f7 kita-
bind hida), lasciamo perdere la prolissita in questa parte (al-fann),

dato che abbiamo gid dato chiarimenti nel libro “Metafisica”

(matatifusigd): ci limiteremo dunque a cid che abbiamo svolto la.
Menzioniamo ora lo scopo (garaci) che vogliamo esporre in que-
sto nostro libro, vale a dire la scienza universale (%/m kulli): essa &
Ioggetto con il quale portiamo a compimento l'insieme della
nostra filosofia (mawdii lz-stzﬁagna gumlata Gﬂzlxﬂﬁztma) ed & verso
di esso che abbiamo orientato la totalit3*® delle cose contenute
negli oggetti che abbiamo trattato (3.2-7 D = 5.10-6.1 B).”

Il libro presentato contiene dunque una scienza i cui presup-
posti si trovano nella Metafisica — indicata questa volta con la
traslitterazione del titolo greco — ma che, in sé considerata, ¢
ulteriore rispetto a quella esposta nella Metafisica. La scienza
della Teologia & universale; inoltre, essa porta a compimento
Iinsieme della filosofia — la “nostra” filosofia: gumla falsafa-
tind — ¢ rappresenta percid la causa finale del sistema del
sapere messo insieme da “Aristotele”, il quale ha orientato verso
di essa tutte le conclusioni stabilite nelle altre scienze. Questa
scienza universale ¢ dunque architettonica rispetto alle altre,
delle quali si compone l'insieme della filosofia. II modello
seguito ¢ ovviamente quello della Merafisica aristotelica per
quanto riguarda 'esigenza di una scienza universale che sovrain-
tenda alle scienze particolari.’” Si potrebbe anche dire che ¢ la

¢ E la lezione scelta da Badawi, ‘@mma; la si legge nel ms Istanbul, Aya Sofya
2457, f. 106"5; Dieterici, invece, sceglie ¢gdya (lezione attestata, oltre che dal ms
utilizzato da Dieterici, dai mss Paris, Bibliothéque Nationale de France, suppl.
pers. 1640, f. 393v12, e Paris, Bibliothéque Nationale de France, ar. 2347, £. 2¥5)
e traduce: “Darauf richten wir als Endziel alles, was...” (F. DIETERICI, op. cit. (n.
Sheal.

7 Metaph. T' 1, 1003 a 21-32.



146 CRISTINA D’ANCONA

struttura stessa del corpus aristotelico ad essere richiamata qui:
come si ¢ appena visto, la logica e la scienza della natura sono
presentate — in quest'ordine — come le conoscenze prelimi-
nari richieste per lo studio della metafisica. Tuttavia, secondo
“Aristotele”, la scienza universale e architettonica non ¢ esposta
nella Metafisica (che ne contiene soltanto le premesse, mugad-
dimdt), bensi in “questo nostro libro”, la Teologia. Esso & stato
composto per esporre un oggetto, mawdii, verso il quale si
orienta tutta la scienza filosofica, concepita come un insieme
completo e ordinato. Segue la presentazione di cid che “Aristo-
tele” si propone di fare nella 7eologia.

“Premettiamo dunque a cid la menzione complessiva dello scopo
(¢arad) al quale abbiamo diretto questo nostro libro, e deline-
lamo innanzitutto cid che intendiamo esporre in esso, nelle sue
linee essenziali e con un riassunto succinto, sintetico e compren-
dente tutto cid che é contenuto nel libro; menzioneremo poi i

cap1 delle quesuom > che vogliamo commentare, riassumere ed
esaminare; inizieremo poi ad esporre il discorso su ciascuna que-
stione, con un discorso esatto e approfondito, se Dio Altissimo

lo vuole (3.8-12 D = 6.3-6 B).”

I “capi delle questioni, ru%s al-masa’il’” annunciati qui sono
un sommario analitico della parte centrale di un lungo scritto
di Plotino, Aporie sull’anima, sotto forma di lemmi di lun-
ghezza variabile. Origine e finalita di questa componente della
Teologia non sono chiare,® ma ¢ sicuro che essa esisteva prima
della scrittura del prologo, dato che vi ¢ menzionata. Come si
¢ appena visto, “Aristotele” promette di iniziare a spiegare le
dottrine riassunte nei “capi delle questioni” (3.10-11 D = 6.4
B). Se questi due elementi — “capi delle questioni” e “discorso”
su di essi — cadono al di fuori del prologo, cid che invece si

3% Panoramica degli studi in M. AOUAD, art. cit. (n. 16), 548-550; cfr. anche
P. ADAMSON, op. cit. (n. 27), 42-48, e il mio “The Textual Tradition of
the Graeco-Arabic Plotinus.The Theology of Aristotle, its “Headings of the
Questions”, and the Greek model of the Arabic version”, in corso di stampa
negli atti del colloquio diretto da A. VAN OPPENRAAY e R. FONTAINE, The Letter
Before the Spirit, The Hague, June 2009.



LA TEOLOGIA NEOPLATONICA DI “ARISTOTELE” 147

trova al suo interno ¢ il primo dei punti che “Aristotele” annun-
cia di voler trattare, ossia 'esposizione concisa ma completa
dello scopo (ancora una volta, garad) della Teologia.

“Il nostro scopo (gurad) in questo libro & il primo discorso sulla
sovranita divina (a/-rubibiyya) e la sua esposizione, ossia il fatto
che essa ¢ la Causa Prima, che l'eternita e il tempo sono al di
sotto di essa, che essa ¢ la causa delle cause e il loro creatore per
creazione, e che la potenza luminosa si estende a partire da essa
sull'Intelletto, e a partire da essa con la mediazione dell’Intelletto
sul’anima universale celeste; a partire dall'Intelletto, con la
mediazione dell’anima, sulla natura; a partire dall’anima, con la
mediazione della natura, sulle cose generablh e corruttibili; inol-
tre, che questa azione ¢ compiuta dall'lntelletto senza alcun
movimento, e che il movimento di tutte le cose proviene da esso
e dalla sua causa, e che le cose sono mosse verso di lui al modo

del desiderio e dell’attrazione (3.13-19 D = 6.7-12 B).”

Lo scopo del libro ¢ I'esposizione della sovranita divina, a/-
rubiibiyya: la teologia razionale, dunque, il cui contenuto ¢
enunciato secondo un ordine sistematico che parte da cio che
¢ primo e supremo nella gerarchia dell’essere e discende verso
i gradi inferiori. In primo luogo, si tratterd di stabilire che
Dio ¢ la Causa Prima; in altre parole, che vi ¢ identita refe-
renziale tra il Dio della rivelazione e il primo principio della
filosofia greca. In secondo luogo, si trattera di stabilire che
questo principio primo e assoluto trascende sia il tempo che
Ieternitd. Si esaminerd in seguito il sistema gerarchico delle
cause, stabilendo che Dio ¢ la causa delle cause — il che signi-
fica che le altre cause sovrasensibili, Intelletto e Anima, non
sono “cause” se non per la potenza che deriva dalla Causa
Prima, secondo I'immagine neoplatonica ben nota della diffu-
sione della luce a partire da una fonte luminosa (2/-quwwa
al-niiriyya). Dio ¢ presentato come il creatore delle cause, e
cid comporta dislivello ontologico fra la Causa Prima e gli
altri principi, che trascendono il mondo sensibile, ma sono e
rimangono delle creature. Ambedue create, le cause successive
al primo principio — l'Intelletto e ’Anima — non sono allo
stesso livello: la prima creatura che riceve la comunicazione



148 CRISTINA D’ANCONA

della causalita divina ¢ Plntelletto, ed & con la mediazione
dell’Intelletto che la potenza causale di Dio si effonde sull’A-
nima. Ora, la causalita divina ¢ universale: essa deve raggiun-
gere anche le cose generabili e corruttibili, e cid avviene con la
mediazione dell’Anima universale, che comunica agli indivi-
dui sensibili 'azione causale divina ricevuta dall’Intelletto e la
trasmette agli esseri generabili e corruttibili attraverso la
natura. Non si deve credere perd che la trasmissione dell’a-
zione causale divina ai gradi inferiori di realtd comporti un
qualche mutamento nell'Intelletto: la sua azione ¢ descritta
nei termini inequivocabilmente aristotelici della causalita del
Motore Immobile, verso il quale tutto tende “al modo del
desiderio e dell’attrazione (bi-naw’ al-fawq wa-l-nuzii)”. E
cosi che si muove tutto cid che si muove nell’'universo: ad
opera della natura, che trae la sua capacita causale dall’Anima
cosmica, la quale a sua volta dipende dall’Intelletto, di modo
che tutto dipende, per gradi, dall’'unica ¢ immobile causalita
della Causa Prima.

La teologia razionale ¢ dunque un sistema coerente e com-
pleto di spiegazione della causalitd divina. Dio, trascendente e
solo detentore della capacita di creare tutte le altre cause, dif-
fonde la sua potenza causale con la mediazione di altre cause
sovrasensibili, I'Intelletto e ’Anima: questo ¢ cid che dimostra
la Teologia, ed in questo senso si concatena alla Metafisica, il
cui contributo principale alla teologia razionale ¢ I'idea che il
movimento dell’universo dipende da un motore primo e immo-
bile che ¢ causa bi-naw* al-fawq (& pcdpevov).

L'ordine sistematico della teologia razionale, in cui consiste
esposizione (ibidna) della sovranita divina, richiede che i gradi
dei principi sovrasensibili che trasmettono la potenza causale di
Dio siano descritti partendo dal pitt elevato e prossimo a Dio
stesso, 'Intelletto, per passare poi alllAnima. E questa gerar-
chia, enunciata nel passo appena citato, che “Aristotele”
dichiara di voler seguire. Nella parte finale del prologo, che
contiene il programma dell’autore, ho aggiunto una numera-
zione dei punti principali.



LA TEOLOGIA NEOPLATONICA DI “ARISTOTELE” 149

“(i) Poi menzioneremo, dopo di cid, il mondo intelligibile
(al-dlam al- aq/i) e ne descriveremo lo splendore, la nobilta e la
bellezza; e menzioneremo le forme divine, belle, perfette e splen-
dide che vi si trovano; e diremo che ne provengono 'ornamento
e la bellezza di tutte le cose, e che tutte le cose sensibili sono simili
a loro, benché per la molteplicita dei loro rivestimenti (gus7r)
non se ne possa dare una rappresentazione vera a partire dalla
loro descrizione. (ii) Poi menzioneremo I’Anima universale cele-
ste e descriveremo anche in che modo la potenza si effonde su di
essa a partire dall’Intelletto, e in che modo essa ¢ simile a quello;
e menzioneremo la bellezza degli astri, il loro ornamento e lo
splendore delle forme che sono negli astri. (iii) Poi menzione-
remo la natura che ¢ in movimento al di sotto della sfera della
Luna, e diremo in che modo la potenza celeste giunge sino ad
essa, come essa la riceve, le somiglia e ne rende evidente I'im-
pronta nelle cose sensibili, materiali e corruttibili. (iv) Poi men-
zioneremo la condizione di queste anime razionali nella loro
discesa dal loro mondo originario verso il mondo corporeo, la
loro ascesa, e la causa di cid; e menzioneremo I’anima nobile e
divina, che si congiunge alle perfezioni intelligibili e non si
immerge nei piaceri del corpo; menzioneremo anche la condi-
zione delle anime degli animali e delle piante, quella dell’anima
della terra e del fuoco, e altre cose ancora (3.19-4.11 D = 6.12-
7:16:B).™

La successione dei temi ¢ dettata, come si vede, dalla gerar-
chia discendente dei gradi di realtd; l'ordine assiologico che
parte da cid che ¢ pitu elevato in grado per giungere a cid che lo
¢ meno ¢ stabilito dal fatto che il soggetto eminente della
scienza trattata in questo libro ¢ la Causa Prima. Il progetto
delineato nel prologo si inscrive dunque in modo del tutto
naturale nel quadro della teologia razionale le cui premesse
sono state poste, secondo “Aristotele”, nella Mezafisica. Quell’o-
pera insegna ’esistenza di un principio primo di tutta la realta,
la conoscenza del quale costituisce il culmine della filosofia e di
conseguenza il fine supremo della vita umana; questo “nostro
libro” & stato invece composto allo scopo di descrivere la Causa
Prima, la sua azione e il modo in cui la sua causalita si espande
in tutto l'universo, con la mediazione dei principi ad essa
subordinati: Intelletto, Anima, natura.



150 CRISTINA D’ANCONA

Il modello neoplatonico della fine dell’antichita, nel quale
Pesposizione della gerarchia dei principi divini & presentata
come il coronamento della metafisica aristotelica, che a sua
volta comprende e articola il sistema delle conoscenze scientifi-
che, trova qui una delle sue riproposizioni pit eloquenti. Tut-
tavia il testo della Teologia, cosi come ¢ giunto sino a noi, non
sembra affatto seguire I'ordine espositivo annunciato nel pro-
logo: al contrario, il testo si presenta in un disordine dispe-
rante, tanto da ingenerare I'ipotesi che la disposizione attuale
sia effetto del caso.?

La questione, che riguarda primariamente la storia testuale
della Teologia, ha rilevanti conseguenze anche dal punto di vista
della storia della filosofia fra antichitd e Medioevo. Se infatti le
idee enunciate nel prologo non hanno un rapporto intrinseco
con la disposizione attuale della Teologia, ¢ piu facile pensare
che il prologo rappresenti una giustificazione surrettizia,
aggiunta a posteriori nell’'intento di attribuire ad Aristotele una
dottrina che gli & visibilmente estranea. Se invece il prologo si
rivela intrinsecamente connesso alla disposizione dei materiali
tratti da Plotino che incontriamo nella 7eologia, lo storico della
filosofia puo trarre la conclusione che nell’ambito del circolo di
al-Kindi si segui il modello tardo-neoplatonico nel quale la
metafisica, scienza architettonica rispetto a ogni altro sapere,
prelude alla teologia razionale dei principi sovrasensibili.

Al punto (i) del programma delineato nel prologo, I'autore
dichiara di voler trattare del “mondo intelligibile (a/-‘dlam
al-‘aqli)”, del suo “splendore (baha)”, della sua “nobilta (saraf)”
e “bellezza (husn)”. L'argomento ¢ svolto nel capitolo 1V, Sulla
nobilta e la bellezza del mondo intelligibile (fi Sarafi “dlami I-agli
wa-husnihi), capitolo che riproduce 'inizio del trattato V 8[31],
ITept To0 vontol xdAhove.

Fi Sarafi ‘dlami |-aqli wa-husnihi
44.1-54.2 D = 56.1-64.5 B Ilepl Tob vonrob xdiroug (V 8[31])
1.1-4.6

3 V. sopra, n. 16.



LA TEOLOGIA NEOPLATONICA DI “ARISTOTELE” 151

Il contenuto di questa pericope plotiniana — circa tre capi-
toli — ¢ abbastanza riconoscibile nel passo del prologo nel
quale “Aristotele” annuncia la sua intenzione di trattare del
mondo intelligibile. Come si & appena visto, sard questione
delle “forme divine, belle, perfette e splendide che vi si tro-
vano”, del fatto che “ne provengono 'ornamento e la bellezza
di tutte le cose”, nonché del rapporto di somiglianza fra le cose
sensibili e i loro modelli intelligibili; si trattera anche della dif-
ficolta di cogliere esattamente cid che queste forme sono in sé
e per sé, “per la molteplicita dei loro rivestimenti (guszr)”.
Questa serie di temi da toccare corrisponde in modo abba-
stanza fedele al contenuto dei capitoli iniziali del trattato Sulla
bellezza intelligibile. La questione che Plotino solleva all'inizio
di questo Scritto, g &v Tig TO x&AA0g ToU Vol ol ToU x6Gov
éxelvou Bedoorto (1.5-6), ¢ in effetti discussa a partire dall’os-
servazione che la bellezza delle cose sensibili non si spiega se
non tramite la presenza in esse delle forme intelligibili, situate
nell'Intelletto, o meglio, coincidenti con esso (1.7-3.10). Dopo
aver stabilito che se vi & bellezza nelle cose sensibili, cid si deve
al fatto che I'Intelletto divino (6 &el volg xal o) wote vole, 3.10)
¢ principio della bellezza presente nell’Anima, Plotino solleva la
questione: tivoe &v odv elxbve Tig adtob AdPot; che immagine
possiamo avere di un simile principio? Per rispondere a questa
questione, egli ricorre a un’analogia con il rapporto fra un
campione d’oro e l'oro in se stesso: tramite un processo di
puriﬁcazione, sl puo separare in un campione cio che & massa
petrosa e cio che & oro. Questa analogia e il processo che con-
duce alla scoperta della bellezza intelligibile sono richiamati
dall’accenno del prologo al fatto che non ¢ facile cogliere le
forme intelligibili presenti nel sensibile, a causa dei loro molte-
plici “rivestimenti”.

In questo caso, si pud concludere che a un tema enunciato nel
prologo corrisponda una precisa unita testuale, il capitolo IV
della Teologia. Passando invece al punto (ii), le cose si compli-
cano. Vi si preannunciava infatti, dopo la descrizione del mondo
intelligibile, un esame dell'anima cosmica, che ne avrebbe



152 CRISTINA D’ANCONA

mostrata la dipendenza dall'Intelletto (“in che modo la potenza
si effonde su di essa a partire dall’Intelletto”) e avrebbe descritto
il rapporto di modello e immagine vigente fra questi due principi
sovrasensibili (“in che modo essa ¢ simile a quello”); sarebbe
seguita una trattazione cosmologica (“e menzioneremo la bel-
lezza degli astri, il loro ornamento e lo splendore delle forme che
sono negli astri”). Ora, nella 7eologia sembra non trovarsi niente
del genere. In base al titolo, si potrebbe pensare al capitolo VII,
Sull'anima nobile (fi l-nafs al-sarifa); ma questo capitolo, formato
degli ultimi capitoli del trattato Sulla discesa dell'anima nei corpi
(IV 8[6]), riproduce la tematica plotiniana della natura volonta-
ria o involontaria della discesa dell'anima. Non ¢ dunque il capi-
tolo VII della 7eologia cio a cui fa allusione il passo del prologo.
Non lo ¢ neppure il capitolo VI, benché il suo titolo, Sugli astri
(fi [-kawdkib), sembri avere a che fare con i temi descritti nel
punto (ii): destinato a confutare il determinismo astrale, il capi-
tolo VI della Teologia riprende una parte del “trattato” IV 4[28]%°
in cui Plotino nega che gli astri influiscano sugli eventi.*! E piut-
tosto il capitolo VIII — quello che fra tutti ¢ il pili caotico, e la

90 Ossia le linee 1-4 del capitolo 32 e i capitoli da 39 a 45, praticamente per
intero.

1 Ho usato le virgolette perché IV 4[28] non & un trattato in senso proprio,
ma ¢ stato reso tale da Porfirio. Egli ha suddiviso in tre parti, erigendo ciascuna
al rango di “trattato”, un vasto scritto plotiniano intitolato Aporie sull anima; le
ha trasformate cosl nei “trattati” 3, 4 e 5 della IV Enneade. Anche la serie crono-
logica nella quale questi trattati sarebbero il 27°, 28° e 29° & vera solo convenzio-
nalmente: non & mai esistito un momento in cui Plotino abbia scritto un “trat-
tato 28”, perché la divisione fra il “trattato 277 e il “trattato 28” cade all’interno
di una frase, spezzandone la sintassi. E appunto questa divisione innaturale,
riprodotta ed enfatizzata nella 7eologia, uno degli irrefragabili argomenti con cui
H.-R. SCHWYZER, art. cit. (n. 13) ha dimostrato che la Teologia dipende dall’edi-
zione porfiriana degli scritti di Plotino. La questione sollevata nella sezione
ripresa in arabo ¢ la seguente: gli astri non sono cause efficienti degli eventi del
mondo sublunare e non hanno una volonti relativa a tali eventi; in che senso,
dunque, sono “cause” (IV 4[28], 32.1-4). La risposta (IV 4[28], 39.1-2) consi-
ste nel dire che siccome tutto 'universo visibile ¢ eternamente ordinato dai prin-
cipi intelligibili, gli astri non producono gli eventi, ma li rivelano a chi sappia
studiarli. Segue una discussione della magia, nella quale Plotino sostiene che i
fenomeni magici si spiegano con il legame di tutte le parti dell’'universo le une
con le altre.



LA TEOLOGIA NEOPLATONICA DI “ARISTOTELE” 153

cui sequenza di argomenti sembra davvero poter essere spiegata
soltanto come un assemblaggio casuale di gruppi di fogli dispersi
— a contenere i temi elencati nel punto (ii). Esso ¢ formato da
estratti di quattro trattati delle Enneadi: V1 7[38], sul mondo
intelligibile; IV 4[28], una delle tre parti in cui Porfirio ha sud-
diviso le Aporie sull anima plotiniane; V 1[10], il trattato sui tre
principi Uno, Intelletto, Anima; infine, V 8[31], lo scritto sulla
bellezza intelligibile che abbiamo gia incontrato.

Fi sifar al-ndr

85.7-94.7 D = 92.1-99.8 B [lég w0 mAffog tév (8edv
bTtéoty) xal mepl Tol évég (VI
7[38]), 11.36-14.23

94.8-97.19 D = 99.9-102.12 B -

97.19-104.8 D = 102.12-108.4 B [lept duytig dmopév B (IV
4[28]), 5.9-8.39

104.9-105.5 D = 108.5-17 B [Tepl T@v TpLdv dpytxdy
bmoctacewy (V 1[10]), 3.12-
6.20)

105.5-112.10 108.17-114.18 B -

D
112.11-120.3 D = 114.19-120.18 B [lept Tob vonTob xddrovg (V

8(31]), 10.18-13.22

Nel testo come ¢ giunto sino a noi, il capitolo VIII della
Teologia ha un ttolo surrettizio, Descrizione del fuoco (fi sifat
al-ndr), e si apre ex abrupto su di una frase che appartiene a
un’argomentazione svolta nella parte centrale del trattato VI
7[38]. Plotino sta discutendo la presenza nell’intelligibile dei
modelli eidetici di realta sensibili, come gli animali e gli ele-
menti stessi.*? Nel punto in cui egli afferma che nel mondo
intelligibile si trova la terra in sé (xd7) v¥) e sta per dire che vi
¢ anche il fuoco in sé, cade la cesura che ha dato origine al
capitolo VIII della Teologia. Esso inizia dunque, come si vede
nello schema, con la ripresa della pericope 11.36-14.23 di VI
7[38]. Qui Plotino sta descrivendo il mondo delle Idee, e per
farlo collega fra loro il Fedro e il Timeo. Poiché, come insegna il

42 Si veda il magistrale commento di P. HADOT, Plotin, Traité 38 (VI, 7).
Introduction, traduction, commentaire et notes (Paris 1988).



154 CRISTINA D’ANCONA

Timeo, la varieta e la ricchezza del cosmo visibile dipendono
dal modello intelligibile, il mondo delle Idee & un vivente che
comprende in sé le forme molteplici e varie di tutti i tipi e
livelli di essere che si trovano nel mondo sensibile. Per questo
motivo nel Fedro Platone presenta il luogo intelligibile come
una pianura, traversando la quale I'Intelletto divino e il corteo
di dei e anime che lo segue vedono molteplici Idee. Sulla frase
in cui Plotino commenta questa immagine platonica si inter-
rompe il legame fra il capitolo VIII della Teologia e VI 7[38].

Segue una vasta interpolazione, intitolata da Dieterici Sulla
potenza e l'atto. Questa sezione porta le tracce di una perples-
sitd antica circa la sua natura e la sua collocazione.* 1l passo
interpolato non ¢ privo di legami con il testo greco, che pure a
partire da qui viene abbandonato: mentre nel seguito del capi-
tolo 14 di VI 7[38] Plotino compara I'armonia perfetta del
mondo intelligibile alla dispersione e suddivisione del sensibile,
linterpolazione compara il primato della potenza rispetto
all’atto, che caratterizza il mondo intelligibile, al primato
dell’atto sulla potenza, tipico del mondo sensibile. L’autore
dell’interpolazione introduce qui il tema, gid incontrato nel
prologo, dei “rivestimenti, gus%r” che avvolgono le forme intel-
ligibili nel mondo sensibile, rendendo difficile il loro riconosci-
mento da parte dell’anima.> E solo con grande sforzo, si legge

3 F. DIETERICI, Dre sogenannte Theologie des Aristoteles, op. cit (n. 5), 96, n. 1.

# In uno dei manoscritti della Teologia, Istanbul, Siilleymaniye, Hamidiyye
717, £. 339 si legge all’inizio dell’interpolazione: “per questo capitolo (646) non
si & trovato il capo (r2%) nel modello (f7 F-nushati)”. Nel ms Istanbul, Siileyma-
niye, Aya Sofya 2457, f. 157"13-14 si legge: “per questo paragrafo (446) non si
¢ trovato il capo (ra%), cosi da sapere che cosa manca, oppure qual ¢ il suo
numero (fa-yu‘raf nugsinubhu aw ‘ald kam huwa min al-adad)”. Nota marginale
entrata nel testo, questa osservazione pud avere implicazioni abbastanza impor-
tanti, ma ad un proposito diverso da quello esaminato qui: ne parlo piti a lungo
nell’articolo citato alla n. 38.

% L’immagine dei “rivestimenti” (gis7, pl. qusir, lett. “scorze”) & peculiare:
non proviene da Plotino, e collega in modo diretto I'interpolazione e il prologo.
CH. GENEQUAND, “La mémoire de I'Ame: Porphyre et la Théologie d’Aristote”, in
BEO 48 (1996), 102-113, 111, ne rileva 'uso nella Teologia e nelle Muqibasat
di al-Tawhidsi, e la collega al tema porfiriano della purificazione intesa come uno
svestirsi del corpo.



LA TEOLOGIA NEOPLATONICA DI “ARISTOTELE” 155

nell’interpolazione, che I'anima pud ritrovare la capacita di
vedere le forme intelligibili nella loro purezza, al di la di tutti i
loro “rivestimenti”; ma per poter fare questo occorre un’ascen-
sione: ¢ quella di cui parla il capitolo 5 di IV 4[28], al quale si
ricollega I'interpolazione. Essa si colloca in effetti fra la fine di
VI 7(38], 14 ¢ la linea 9 del capitolo 5 di IV 4[28], in cui Plo-
tino paragona coloro che vogliono conoscere gli intelligibili a
coloro che hanno scalato una montagna, e possono dunque
vedere cose che chi ¢ rimasto in pianura non pud vedere. L'in-
terpolazione sviluppa un’idea esposta subito prima di questo
paragone: Plotino sta parlando di colui che ha la capacita di
contemplare gli intelligibili (8 3%vopty Eyer el Oewpeiv, IV
4[28], 5.8), ed ¢ da qui che prende spunto lo sviluppo sulla
potenza e l'atto presentato nell'interpolazione. Destinata a col-
legare fra di loro il capitolo 14 di VI 7[38] e il capitolo 5 di IV
4[28], essa pud certo essere filosoficamente maldestra, ma non
¢ priva di senso e la sua presenza qui non ¢ fortuita: essa collega
la descrizione del mondo intelligibile e il tema della memoria
che I'anima ne conserva, una volta discesa nel sensibile. Questo
¢ il tema dei capitoli 5-8 di IV 4[28], che contengono una
discussione della presenza o meno della memoria nelle anime
non umane (anima cosmica e anime degli astri), e costituiscono
il secondo prelievo dalle Enneadi nel cap. VIIL

Il terzo passo proviene da uno dei pitt importanti scritti di
Plotino, V 1[10], Le tre ipostasi che sono principi. Ne ritro-
viamo nel capitolo VIII la pericope 3.7-6.20. Di nuovo, la
transizione fra un prelievo e l'altro ¢ affidata a un passo inter-
polato: la parte di testo compresa fra le linee 5 e 17 della
pagina 108 B (= D 104.9-105.5) non ha alcun corrispondente
in greco. Il testo di Plotino ripreso nella 7Teologia dopo I'inter-
polazione si apre sulle parole di V 1[10], 3.7 eixdv tig
¢ott vob (scil. 'Anima), riprese alla lettera: “... @ld [-nafsi,
fa-innahi mitilun mina I-agl’ (105.5 D = 108.17-18 B).
Anche questo passo interpolato, come il precedente, ¢ colle-
gato al testo plotiniano: ne fornisce un’anticipazione e, al
tempo stesso, un adattamento molto caratteristico. Si tratta di



156 CRISTINA D’PANCONA

uno dei passi pit eloquenti circa il punto di vista dell’autore
delle interpolazioni.

“Diciamo che il Creatore primo, dato che ¢ perfetto e al culmine
dell’eccellenza, colui la cui perfezione ¢ pitt elevata e pitt com-
pleta di ogni altra cosa che possieda la perfezione, essendo causa
della perfezione di tutte le cose perfette che sono al di sotto di
lui poiché ¢ la loro causa mentre esse sono causate, dev’essere
colui che effonde per primo la vita e la perfezione su tutte le cose
che sono al di sotto di lui, dato che esse sono causate, cosicché
egli si effonde su di loro secondo il loro grado e livello. Cio che
fra esse & magglormente recettivo ¢ pitt degno di avvicinarsi a lui
ed ¢ la prima realth recettiva, per la nobilta della sua sostanza e
la bellezza del suo splendore e della sua stabilita, e per questo
motivo e per la sua medietd®® fra il Creatore e gli altri effetti
questa cosa nobile, la cui sostanza & perfetta, (¢ degna) di essere
posta come la prima che riceve la vita e la perfezione che egli
effonde su di lei, ed ¢ lei che, dopo di cid, effonde su cid che ¢
al di sotto di lei cid che ha ricevuto dal Creatore altissimo, ¢ la
sua recezione della vita e delle perfezioni effuse su di essa da
parte del Creatore ¢ perenne, e il suo riversarsi ed effondersi sulle
cose che vengono dopo di lei ¢ perenne. Ma se essa ¢ la prima
realtd recettiva ed & al massimo grado prossima al Creatore altis-
simo, & necessario che sia pitt completa e plu perfetta di tutto cid
che ¢ al di sotto di lei, per la sua prossimita al Creatore, per la
nobilta della sua sostanza e per la bellezza con cui riceve perfe-
zione e vita. Ecco perché questa realtd ha lo stato di immagine
prima, nella quale sono visibili le perfezioni del Creatore sublime,
e sulla quale egli effonde le perfezioni nobili; ed ecco perché ¢
necessario che da questa realtd, che ¢ I'Intelletto, ci sia un’effu-
sione sull’Anima (104.9-105.5 D = 108.5-17 B).”

Si tratta dunque di una ripresa della dottrina plotiniana dei
tre principi, Uno, Intelletto e Anima. Il passo ¢ in stretto rap-
porto con le tesi espresse nel prologo, cosi da suggerire che
I'autore delle interpolazioni e quello del prologo siano la stessa

46 In seguito alla discussione durante gli Entretiens, per la quale ringrazio tutti
1 partecipanti e in particolare per questo passo Carlo Scardino, ho controllato i
manoscritti a mia disposizione in questo momento e corretto il testo sia di Diete-
rici che di Badawi in questo punto. La traduzione che presento segue il testo sta-
bilito sulla base dei mss Paris, Bibliothéque Nationale de France, suppl. pers.
1640, f. 4641 e Paris, Bibliothéque Nationale de France, ar. 2347, f. 562,



LA TEOLOGIA NEOPLATONICA DI “ARISTOTELE” 157

persona. In ambedue i passi la Causa Prima ¢ il Creatore; la sua
prima e pil elevata creatura ¢ I'Intelletto, e con la mediazione
dell'Intelletto la potenza creatrice della Causa Prima si effonde
sui gradi inferiori dell’essere, il primo dei quali ¢ ’Anima. E
importante osservare che questa interpolazione ¢& stata scritta da
qualcuno che aveva gia letto V 1[10] almeno fino alle linee
14-15 del capitolo 6, linee che cadono all’interno del testo che
segue I'interpolazione: U'espressione al-mitil al-awwal (105.3 D
= 108.6 B), riferita all'Intelletto, non ¢ altro che una ripresa
letterale del plotiniano &yohpe t6 mpdtov éxdavév (V 1[10],
6.14-15). Plotino sta paragonando I'Uno alla divinitd che
rimane invisibile all'interno dell’zdyton e I'Intelletto alla statua
principale, che fa vedere all'esterno qual ¢ il dio al quale ¢ dedi-
cato il tempio. Nella traduzione araba di questo passo il tema
non ¢ particolarmente sottolineato; ¢ al contrario messo in evi-
denza nell’interpolazione che abbiamo appena letto, e che pre-
cede il prelievo da V 1[10]. L’autore dell'interpolazione ha dun-
que scelto, a partire dalla sua lettura di V 1[10] almeno sino al
capitolo 6, di introdurre con un riassunto della dottrina dei tre
principi Uno, Intelletto e Anima la pericope V 1[10], 3-6, che
espone appunto quella dottrina e si apre (tanto in greco quanto
in arabo) con le parole “I’Anima ¢ immagine dell'Intelletto”.

Ricordiamo a questo punto che nel passo (ii) del prologo gli
argomenti da trattare a proposito dell’anima erano esattamente
I'effusione su di essa della potenza causale dell'Intelletto e il
rapporto modello/immagine. Questi due punti di dottrina for-
mano l'argomento dei capitoli 3-6 di V 1[10], e l'interpola-
zione che li precede, nel capitolo VIII della 7eologia, serve a
collocare la discussione del modo in cui I'anima pud conoscere
gli intelligibili — che ¢ il tema dei capitoli 5-8 di IV 4[28] —
nel suo contesto dottrinale, quello delle tre ipostasi e del rap-
porto fra I'anima e I'lntelletto.

La ripresa di V 1[10], 3-6 termina con il tema della natura
non-temporale del processo di generazione di un principio a
partire dall’altro. Le parole di Plotino, éxmodav 3¢ Huiv 6tw
Yéveotc 1 &v yebve Tov Abyoy mepl T del vtwy motovpévorg (V



158 CRISTINA D’ANCONA

1[10], 6.19-20), sono state riprese dall’autore delle interpola-
zioni con adesione intellettuale profonda: ne aveva bisogno per
risolvere le aporie implicate nella nozione di creazione, e vi
ricorre anche altrove.*” Anche qui il passo plotiniano & amplifi-
cato tramite una breve digressione, che applica all’azione del
Creatore il tema plotiniano dell’intemporalita nella “genera-
zione” dell'Intelletto dall’'Uno e dell’Anima dall’Intelletto.*® A
quest’amplificazione si collega direttamente 'ultimo prelievo
testuale del capitolo VIII della 7eologia, quello dal trattato
Sulla bellezza intelligibile, V 8[31], che aveva gia fornito mate-
riali al capitolo IV della 7eologia, come si & visto prima. Qui
nel capitolo VIII ne viene ripresa la parte conclusiva, annessa
direttamente a V 1[10], 3-6 (v. la tabella a p. 153).

Il passaggio fra V 1[10] e V 8[31] effettuato nel capitolo
VIII della 7eologia ¢ brusco, ma non insensato. Nella parte
conclusiva del trattato Sulla bellezza intelligibile, Plotino sta rie-
laborando il mito del Fedro per trarne una descrizione del
mondo intelligibile. Il passo ripreso nel capitolo VIII inizia con
le parole “... olg morA& #3n SOy dvapyy Oedpata, of 3¢ Ocol
wo® &vor xal hg bpod, ai Yuyal al whvro éxel bpdoat, ... per
coloro che hanno gia contemplato molte splendide visioni, cioe
i singoli dei e il dio universale, e le anime, che nell’intelligibile
vedono tutte le cose” (V 8[31], 10.17-19). Nella ripresa araba,

47 E cid che fa, in particolare, in un’importante pericope indipendente dal
greco, situata alla fine del capitolo I della Teologia; cfr. “Pseudo-Theology of Ari-
stotle, Chapter One” (cit. alla n. 22), e PLOTINO. La discesa dell anima nei corpi
(cit. alla n. 3), 234-238 (testo e trad.), e 302-317 (comm.).

48 “E necessario che tu elimini dalla tua immaginazione (wahm) tutto cid che
viene ad esistere nel tempo, se vuoi sapere in che modo sono stati creati gli esseri
veri, eterni e nobili (al-anniyyir al-hagqiyya al-di’ima al-iarifa) dal Creatore
Primo, dato che essi sono stati da lui generati (kuwwinat) intemporalmente (min
gayr zamdn); sono stati creati per creazione e prodotti con un’azione tale per cui
fra essi e il Creatore che agisce non c’¢ alcun intermediario, assolutamente.
Come potrebbe la loro generazione (kawn) avvenire nel tempo, dato che essi
sono la causa del tempo, delle generazioni temporali, del loro ordine e della loro
nobiltd? La causa del tempo non cade sotto il tempo (tahta l-zamin); al contra-
rio, essa esiste in modo pili elevato e sublime, come 'ombra e cid che la proietta”

(112.4-10 D = 114.14-18 B).



LA TEOLOGIA NEOPLATONICA DI “ARISTOTELE” 159

gli dei e le anime di Plotino sono stati trasformati nei “signori
degli astri e le anime, s@dat al-nugiam wa-l-anfus” (112.11 D =
114.19 B); il passo plotiniano ¢ poi ripreso fedelmente sino alla
fine. Il filo conduttore dei capitoli conclusivi di V 8[31] ¢ la
derivazione della bellezza dell’'universo da quella del modello
intelligibile; ora, la bellezza del cosmo sensibile ¢ prodotta
dal’Anima universale (+ Juy % To5 wavtée, 13.15; mzﬁ al-dlam
al-samawt, 119.11 D = 120.10 B), appunto in quanto essa ha
in sé una “traccia” dell’Intelletto (¥yvog adty adrol, 13.13-14;
sanam, 119.10 D = 120.9 B). Mi sembra che se ne possa con-
cludere che l'ultimo argomento del punto (ii) nel passo del
prologo (“e menzioneremo la bellezza degli astri, il loro orna-
mento e lo splendore delle forme che sono negli astri”) si rife-
risca a questa pericope, con la quale finisce il capitolo VIIIL.

Fra il programma enunciato dall’autore del prologo e la
disposizione nella Teologia dei passi provenienti dalle Enneadi
sembra dunque sussistere un legame riconoscibile, almeno per
quanto riguarda i due primi punti. Temi specifici menzionati
nel prologo si ritrovano nelle unita letterarie artificiali che risul-
tano dal prelievo di parti di un trattato plotiniano (nel caso del
capitolo IV della Teologia) o dal prelievo e riassemblaggio di
parti di trattati diversi (nel caso del capitolo VIII).

Ci sono perd anche dei temi annunciati nel prologo che non
sono toccati nel testo della 7eologia. Nel punto (iii) della sud-
divisione proposta sopra, si prometteva I'esame della “natura
che ¢ in movimento al di sotto della sfera della Luna”, e piu
specificamente 'esame del modo in cui “la potenza celeste
giunge sino ad essa, come essa la riceve, le somiglia e ne rende
evidente 'impronta nelle cose sensibili, materiali e corrutti-
bili”. Questo argomento non ¢ toccato in nessun capitolo della
Teologia, e cid non sorprende, dato che non c’¢ alcun trattato
di Plotino dal quale si possa ricavare una trattazione del tema.
E vero che nelle Enneads la b1 compare talvolta come prin-
cipio che governa e armonizza tutti i processi di generazione e
corruzione, al punto che gli studiosi si sono chiesti se essa sia
per Plotino un quarto principio, oppure solo un modo di pre-



160 CRISTINA D’ANCONA

sentare la causalita del’Anima cosmica; ma non c’¢ nessun
trattato o sezione di trattato in cui Plotino esponga il modo in
cui la natura trasmette agli enti del mondo sublunare la potenza
causale dei principi sovrasensibili. Malgrado cid, non credo
che I"autore del prologo abbia inserito questo punto (iii) solo
per ragioni di coerenza generale, come se, avendo deciso di
esporre le dottrine delle Enneadi secondo un piano discendente
dall’Uno agli individui sensibili, egli avesse sentito la necessita
un po’ astratta di colmare una lacuna. Penso piuttosto che il
punto (iii) si riferisca ad un altro scritto, nel quale ¢ effettiva-
mente toccato questo tema, ma vorrei rimandare la discussione
alla seconda parte di questo studio.

Il quarto e ultimo punto del programma indicato nel pro-
logo riguarda la “condizione di queste anime razionali nella
loro discesa dal loro mondo originario verso il mondo corpo-
reo, la loro ascesa, e la causa di cid”, e questo punto corri-
sponde a unita letterarie presenti nel testo che ¢ giunto sino a
noi. Abbiamo qui un altro esempio del procedimento di “taglia
e incolla” che ha dato origine al capitolo VIII della Teologia: la
discesa e 'ascesa delle anime individuali sono trattate nel capi-
tolo I, che risulta dall’accorpamento degli ultimi tre capitoli di
IV 712], Limmortalita dell’anima, con i due primi capitoli di
IV 8[6], La discesa dell’anima nei corpi.

Fi [-nafs

4.12-8.3 D = 18.11-21.7 B [Mept &bBavastag Juyre (IV 7[2]),
5. 1-15:12

8.4-11.18 D = 22.1-25.14 B Tlepl tijc eic T& copata xxb630v T¢
Juyrc (IV 8[6]), 1.1-2.8

11.18-149 D = 25.15-28.3 B —

La successione dei temi del capitolo I della Teologia ¢ presen-
tata in modo molto preciso nel punto (iv) del prologo. La
sequenza IV 7[2], 12-15 - IV 8[6], 1-2 crea un’unita letteraria
nuova, il cui primo argomento ¢ la discesa dell'anima e il
secondo la sua ascesa; anche l'allusione alle “cause” di questo
tragitto discendente e ascendente compiuto dall’anima riflette



LA TEOLOGIA NEOPLATONICA DI “ARISTOTELE” 161

un elemento effettivamente presente nel trattato sulla Discesa
dell’anima nei corpi e nella sua resa araba. E degno di nota che
il procedimento di “taglia e incolla” in questo caso sia diretta-
mente suggerito dalla disposizione porfiriana degli scritti di
Plotino: i due trattati L7mmortalita dellanima e La discesa
dellanima nei corpi sono contigui nell’ordine enneadico (set-
timo e ottavo della IV Enneade), ed ¢ facile accorgersi, leggendo
i due scritti in successione, che gli ultimi tre capitoli di IV 7[2]
annunciano il tema di IV 8[6]. Colpito da questa connessione
cosi intrinseca fra i due scritti, 'autore della riorganizzazione
del materiale proveniente dalle Enneadi ha prodotto un’unita
testuale nuova: il capitolo I della 7eologia. 1l fatto che la succes-
sione degli argomenti di questa unita testuale — discesa, ascesa,
cause dell'una e dell’altra — sia riprodotta cosi esattamente nel
prologo fornisce un ulteriore indizio in favore dell’ipotesi che
autore della riorganizzazione sia anche l'autore del prologo.

Il secondo argomento annunciato nell’'ultimo punto del pro-
gramma ¢ “I’anima nobile e divina, che si congiunge alle perfe-
zioni intelligibili e non si immerge nei piaceri del corpo”. Que-
sto tema ¢ svolto nel capitolo VII della 7eologia, in cui sono
ripresi i capitoli finali del trattato sulla Discesa dell’anima nei
corpi.

Fi [-nafs al-iarifa
75.16-85.6 D = 84.1-91.21 B Ilepl t¥c¢ elg t& cwpata xafbdouv tic
Juync (IV 8[6]), 5.24-8.23

Plotino presenta qui la sua soluzione del problema al quale ¢
dedicato il trattato, ossia I'apparente disaccordo fra il Timeo e
gli altri dialoghi platonici in cui si parla della congiunzione fra
’anima e il corpo. Platone sembra contraddirsi, perché in scritti
come il Fedone, il Fedro o la Repubblica la presenza dell’anima
nel corpo & considerata una sventura, mentre il 77meo descrive
tale presenza come leffetto dell’invio provvidenziale dell’anima
da parte di un intelletto divino che ¢ buono e non vuole né fa
altro se non cid che & ottimo. Ma Platone non si contraddice
affatto, secondo Plotino, perché I'anima di cui si parla non ¢ la



162 CRISTINA D’ANCONA

stessa: quella che viene confusa e contaminata dall’'unione con
il corpo ¢ I'anima individuale, mentre quella la cui unione con
il corpo ¢ provvidenziale e voluta dall'Intelletto divino ¢ I'a-
nima cosmica, il cui corpo (cio¢ I'universo) & perfetto ed eterno.
Questa soluzione, esposta nei capitoli conclusivi di IV 8[6], ¢
stata estrapolata dal resto del trattato ed ha dato origine al capi-
tolo VII della Teologia, intitolato L anima nobile, fi -nafs al-
Sarifa. Gli altri argomenti menzionati, ossia “la condizione delle
anime degli animali e delle piante, quella dell’anima della terra
e del fuoco, e altre cose ancora”, non hanno invece riscontro
nel testo della 7Teologia.

A cid si deve aggiungere che si incontrano nella Teologia
delle unita testuali coerenti, i cui argomenti non sono pero
menzionati nel passo del prologo che ha guidato tutta questa
discussione. E il caso dei capitoli III e IX, ambedue dedicati
allimmortalita dell’anima, e dei capitoli V e X, sulla Causa
Prima.

Il capitolo III contiene la parte centrale del trattato sull /m-
mortalita dellanima (IV 7[2]), la cui parte conclusiva, come si
¢ visto, ¢ servita per la costruzione del capitolo I della Teologia.

32.8-35.19 D = 45.1-48.8 B [Mepl &bBavasiag duyre (IV 7[2]),

81.1-82.11

35.19-37.2 D = 48.8-49.9 B Ilepl &Bavastag duyrc (IV 7[2]),
8.36-44

37.2-43.19 D = 49.9-55.19 B Ilept &Bavaciag duyre IV 7[2]),
82.15-8°.20

Questa parte del trattato ha una particolare importanza nella
storia della trasmissione del testo di Plotino, perché & perduta
nella tradizione diretta delle Enneadi ed ¢ recuperata in greco
soltanto grazie a Eusebio, che ne ha tratto due lunghe citazioni
nel libro XI della Praeparatio evangelica. 1l capitolo III della
Teologia contiene una parte della pericope plotiniana perduta
nella tradizione diretta, il che dimostra che il manoscritto delle
Enneadi utilizzato per la traduzione araba era integro, a diffe-
renza dell’archetipo della tradizione diretta, nel quale si deve



LA TEOLOGIA NEOPLATONICA DI “ARISTOTELE” 163

supporre una vasta lacuna. L’autore della riorganizzazione del
materiale plotiniano in arabo ha estrapolato gli argomenti con
i quali Plotino dimostra che 'anima non pud essere né un
corpo né una funzione del corpo, e non pud nemmeno essere
definita come l'entelechia del corpo, se non in un senso spe-
ciale. Questa parte del trattato ¢ stata evidentemente conside-
rata come un’unita dottrinale e ha dato origine a un capitolo
della Teologia, il terzo. Anche I'inizio del trattato & stato ripreso,
e ha dato origine, assieme ai capitoli finali di V 1[10], al capi-
tolo IX della 7eologia, dedicato allimmortalita dell’anima
razionale.

Fi [-nafs al-ndtiga wa-innahd ld tamit

125.4-130.11 D = 121.1-129.7 B Tlepl &Bavastiag Yuyie (IV 7[2]),
1.1-4.34

130.12-135.11 D = 129.9-133.3 B Tlept tdv Tptédv &pyixdv Lmo-
otdoeswv (V 1[10]), 11.1-12.20

All’inizio del trattato IV 7[2] fa seguito la fine del trattato V
1[10], i cui capitoli 3-6 sono stati utilizzati, come si & visto, nel
capitolo VIII della 7eologia. Ancora una volta questo accorpa-
mento si spiega sulla base del contenuto filosofico: I'ultimo
argomento utilizzato da Plotino contro la dottrina stoica dell’a-
nima corporea consisteva nel sostenere che ogni corpo non ha
che una potenza propria e specifica (ad es., un corpo natural-
mente caldo non pud che riscaldare), mentre 'anima ¢ capace
di svolgere molte funzioni di volta in volta differenti. Il capi-
tolo 11 di V 1[10], che segue il prelievo da IV 7[2] nel capitolo
IX della Teologia (v. la tabella qui sopra), inizia affermando che
se I'anima pud svolgere dei ragionamenti utilizzando le forme
intelligibili, cid ¢ reso possibile dalla presenza di tali forme in
lei (V 1[10], 11.1-4). La ripresa di questo capitolo e dei due

successivi ¢ introdotta dalla seguente osservazione:

“Diciamo che fra le prove che I'anima ¢ in questo mondo per
alcune delle sue facoltd e nel mondo intelligibile per altre sue
facolta vi sono la giustizia, la bonta e le altre virtt (130.13-14 D
= 129.10-11 B).”



164 CRISTINA D’ANCONA

L’intenzione di collegare i tre capitoli conclusivi di V 1[10]
alle prove dell'incorporeita e dell'immortalita dell’anima ¢ evi-
dente: il collegamento ¢ stabilito attraverso il tema delle facolta
o potenze dell’anima, che, in quanto incorporee, ne dimostrano
I"appartenenza al mondo intelligibile. Il capitolo IX non & certo
effetto del caso, cosi come non lo sono gli altri; tuttavia una
trattazione specifica dell'immaterialita e dell'immortalita dell’a-
nima non ¢ annunciata nel prologo.

Una situazione analoga si verifica nei due capitoli dedicati
alla Causa Prima, il quinto e il decimo. Il capitolo V della Teo-
logia proviene dall’inizio del trattato VI 7[38].

Fi dikri I-biri wa-ibdaihi ma

abda’a wa-hili -asyd’i ‘indahu

54.3-63.16 D = 65.1-73.16 B Tlé¢ 6 mifog tév 8eddv bréaty
xal mepl Tob évée (VI 7[38])1.1-
2.50

La creazione di questa unitd testuale ¢ effetto di una scelta.
Il trattato VI 7[38] inizia con l'interpretazione proposta da
Plotino del hoyiopéc del Demiurgo nel Zimeo. Tutto lo
svolgimento iniziale, dedicato al tema della provvidenza
demiurgica, offriva ai lettori arabi un esempio eloquente
della teodicea dei Greci. Con qualche rimaneggiamento —
come la sostituzione, nella prima frase, dell’espressione & Oeog
7 Océg tic con lespressione “il Creatore, al-bari” — questo
svolgimento ¢ divenuto, come dice il titolo del capitolo V,
una trattazione del “Creatore, della sua creazione delle cose
che ha creato, e dello stato delle cose presso di lui”. Come
abbiamo visto anche in altri casi, il trattato VI 7[38] ¢& stato
suddiviso in parti, ed esse sono divenute gli elementi di un
disegno nuovo. L'inizio (1.1-2.50) ¢ divenuto il capitolo V
della Teologia. La pericope 2.51-11.36 ¢ stata utilizzata all’in-
terno del capitolo X, come vedremo tra poco; infine, la peri-
cope 11.36-14.23 ¢ stata utilizzata all’interno del capitolo
VIII, come si ¢ visto sopra. Il resto del trattato non ¢ stato
utilizzato.



LA TEOLOGIA NEOPLATONICA DI “ARISTOTELE” 165

Fi [Fillati I-34ld wa-l-aya’i allati ubtudi‘at minha

136.1-141.18 D = 134.1-139.5 B Ilepl yevéoewe xal tabewe Tédv
petk to wpdTov (V 2[11]), 1.1-
223

142.1-160.12 D = 139.6-154.9 B Ilé¢ 6 mAfog tdv  idedv
bréotn xal mepl Tob evég (VI
7[38]), 2.51-11.36

160.12-170.18 D = 154.9-163.2 B Tlepi tob vonrol xdidovg (V
8(31]), 4.7-7.22

Il capitolo X della Teologia ¢ il risultato dell’accorpamento di
parti provenienti da tre scritti di Plotino (v. la tabella qui
sopra). Il primo elemento ¢ il breve trattato V 2[11], ripreso
per intero. Il titolo di questo scritto & Tepl yevéoewe xal TdEewe
Tév pete to mpdToy, e il capitolo X della 7eologia ha un titolo
che se ne ispira, e al tempo stesso lo modifica in modo caratte-
ristico: “La Causa Prima e le cose che sono state create da essa”.
Segue la parte di VI 7[38] immediatamente successiva a quella
che era stata ripresa nel capitolo V. Si tratta di un ampio
estratto, pari a una decina di capitoli del testo greco: sono
quelli nei quali Plotino esamina in che senso si possa patlare di
forme di enti naturali nel mondo intelligibile. Il legame fra V
2[11] e questa sezione di VI 7[38] ¢ affidato a un’interpola-
zione, nella quale si afferma che 'anima — chiamata in causa
alla fine di V 2[11] — proviene dall’Intelletto, e I'Intelletto, a
sua volta, proviene dalla Causa Prima. Essa ha creato I'Intel-
letto e, all’'interno dell’Intelletto, ha creato tutte le forme intel-
ligibili, di cui si parlera nella parte di VI 7[38] collocata qui.
Alla parte estratta da VI 7[38] ¢ infine aggiunto un ultimo
brano, tratto dallo scritto Sulla bellezza intelligibile, V 8(31],
che, come si ¢ visto, ha gia fornito elementi al capitolo IV della
Teologia. 1 capitoli 4-7 di V 8[31] — nei quali Plotino sostiene
che ¢ la realtd intelligibile stessa quella codto senza la quale
'immensa opera d’arte che ¢ 'universo non esisterebbe — sono
stati utilizzati per suggellare la dottrina della derivazione di
tutta la realtd dalla Causa Prima. La codix plotiniana & attri-
buita al Creatore: egli, come I'Intelletto divino di Plotino, crea



166 CRISTINA D’ANCONA

senza bisogno di svolgere un ragionamento con premesse, con-
clusioni, calcolo di opportunita, vantaggi e svantaggi nelle solu-
zioni prescelte. Il Creatore della 7eologia di “Aristotele” crea
per il suo stesso essere, come i principi intelligibili di Plotino.
E evidente che I'assemblaggio degli elementi provenienti da V
2[11], VI 7[38] e V 8[31] risponde a un disegno, e che la strut-
tura del capitolo X della Teologia ¢ tutt’altro che casuale; tutta-
via il modo della creazione divina e il modo d’essere delle idee
nella Causa Prima non rientrano fra i temi annunciati nel pro-
logo.

Pitt in generale, il tentativo di trovare nella sequenza dei
capitoli della 7eologia un piano che corrisponda al progetto
delineato nel prologo ¢ destinato al fallimento: pur costituendo
ciascuno un’unitd di significato chiaramente riconoscibile, i
capitoli si succedono senza ordine, ed ¢ questo che ha suggerito
Iipotesi della dispersione materiale del testo e della sua ricom-
posizione incoerente. Ho gid detto altrove perché questa spie-
gazione non mi pare giusta, ma non ho proposto una spiega-
zione alternativa, e vorrei cercare di farlo ora.

I

L’analisi condotta sin qui autorizza le seguenti conclusioni:
(a) se si considera la struttura interna di ciascun capitolo, la
disposizione degli argomenti della 7eologia segue un piano
dettato dal contenuto filosofico. Evidente nel caso del capitolo
I, che risulta dall’assemblaggio di due scritti di Plotino conti-
gui nelle Enneadi e direttamente collegati per contenuto, que-
sta conclusione sembra ragionevole anche in altri casi. Il capi-
tolo VIII, citato talvolta ad esempio del caos della 7eologia,*
appare governato da una logica interna probabilmente difet-
tosa nel risultato, ma chiara nelle sue intenzioni. I capitoli IX
e X sono stati costruiti con un procedimento di “taglia e

49 P. ADAMSON, op. cit.(n. 27), 13-14.



LA TEOLOGIA NEOPLATONICA DI “ARISTOTELE” 167

incolla” che ha prodotto delle unitd testuali inesistenti nelle
Enneadi e dotate di un senso proprio, certamente dilettantesco
se paragonato con gli scritti di Plotino, ma riconoscibile. E
rilevante a questo proposito la presenza di interpolazioni che
collegano fra loro i passi estratti da vari trattati, e che sono
talvolta collegate al prologo da elementi terminologici o dot-
trinali tipici e inesistenti in Plotino (come nel caso del termine
quitir).>® Altre unitd testuali che non risultano dallo stesso pro-
cedimento, ma dall’estrapolazione di parti di trattati plotiniani
— come accade nei capitoli IV, V e VII — sono anch’esse
effetto di un intervento deliberato sul testo di partenza, cio¢ la
traduzione araba di Enneadi IV-VI. (b) Se perd si considera la
successione di queste unita testuali, ¢ evidente la mancanza di
un ordine sistematico. Non c’¢ modo di spiegare la succes-
sione dei capitoli in base alla sequenza concettualmente ben
strutturata che ¢ esposta nel prologo. Essa serve da guida, e in
modo preciso, per riconoscere le unita testuali che I'autore ha
voluto ottenere, ma non spiega la posizione di tali unita
testuali le une rispetto alle altre. L'unione di (a) e (b) suggeri-
sce di vedere nello stato attuale della 7eologia I'esito di una
riorganizzazione imperfetta dei materiali tratti da Plotino. II
fatto che le unita testuali derivanti dal procedimento di “copia
e incolla” siano al tempo stesso guidate da una riconoscibile
logica interna e coerenti con le indicazioni del prologo esclude
idea di una riassemblaggio casuale di fogli dispersi: sarebbe
infatti un caso ben strano quello che lasciasse intatti proprio i
raggruppamenti di passi plotiniani all'interno delle singole
unita testuali, sconvolgendo perd la successione delle unita
testuali stesse. Ma come si spiega allora la composizione attuale
della Teologia? Ampliando il confronto ad altri testi che sono
stati tradotti in arabo nello stesso periodo e nello stesso
ambiente, e in particolare gli Elementi di teologia di Proclo e
alcune Questioni di Alessandro di Afrodisia, si delinea una pos-
sibile risposta.

0 V. sopra, n. 45.



168 CRISTINA D’PANCONA

Come ¢ stato dimostrato dalla ricerca decisiva per tutto questo
settore di studi, il Proclus Arabus di G. Endress, gli Elementi di
teologia di Proclo sono stati tradotti in arabo nell’ambito del cir-
colo di al-Kindi. E da questa traduzione, in parte ancora esi-
stente, che dipende il Liber de Causis, legato al Plotino arabo e al
Proclo arabo tanto per il lessico quanto per la dottrina. Resti
della traduzione degli Elementi di teologia sono giunti sino a noi
in una collezione dal titolo Cio che Alessandro ha estratto dal libro
di Aristotele intitolato “Teologia”, nella quale venti teoremi degli
Elementi di teologia sono intercalati con questioni autenticamente
alessandriste.’! La traduzione presenta caratteristiche terminolo-
giche e adattamenti dottrinali del tutto simili a quelli che si
incontrano nella resa araba delle Enneadi>* Dato che vi sono
teoremi comuni a questa collezione e al Liber de Causis, ma il De
Causis utilizza teoremi pilt numerosi e provenienti da tutte le
parti degli Elementi di teologia, si ¢ autorizzati a concludere che
lopera di Proclo fu tradotta per intero;*® dato che gli adatta-
menti sono identici a quelli che si riscontrano nella traduzione
delle Enneads, si ¢ autorizzati a concludere che fu tradotta nello
stesso ambito;** dato che anche alcune Question: di Alessandro di
Afrodisia presenti nella collezione condividono gli stessi adatta-
menti, si ¢ autorizzati a concludere che anche tali Questioni
hanno la stessa origine.” Vorrei avanzare qui l'ipotesi che il piano
tracciato da “Aristotele” nel prologo della 7eologia sia ispirato alla
struttura degli Elementi di teologia; che sia strettamente connesso
con il Liber de Causis; che, infine, tenga conto di almeno due
delle Questioni di Alessandro presenti nella collezione di cui
sopra. A questo scopo, inizierd con un breve esame del Liber de
Causis e del suo rapporto con gli Elementi di teologia di Proclo.

31 V. sopra, n. 20.

2 G. ENDRESS, Proclus Arabus (cit. alla n. 1), 62-241.

3 Ho cercato di dimostrarlo in “Le fonti e la struttura del Liber de Causis”,
in Medioevo 15 (1989), 1-38.

5% G. ENDRESS, Proclus Arabus; ID., “The Circle of al-Kindi” (cit. alla n. 1).

55 S. FAzzo e H. WIESNER, art. cit. (n. 20); F.W. ZIMMERMANN, art. cit.
(n. 20).



LA TEOLOGIA NEOPLATONICA DI “ARISTOTELE” 169

Gli Elementi di teologia di Proclo constano di 211 teoremi,
modellati sugli Elementi di geometria di Euclide e compren-
denti percid un lemma, una dimostrazione e talvolta un corol-
lario. Il Liber de Causis consta di 31 proposizioni, che seguono
lo stesso modello. Se si giudica soltanto a partire dai suoi
lemmi, il De Causis sembra incoerente e ripetitivo, e cid ha
fatto pensare che il passaggio dai 211 teoremi greci alle 31 pro-
posizioni arabe indicasse o la trasmissione di un testo mutilo, o
la ripresa caotica di un materiale di cui non si dominava bene
il senso complessivo. L'ordine delle proposizioni del Liber de
Causis infatti non segue quello degli Elementi di teologia, e non
¢ nemmeno facile, a prima vista, capire a quale logica risponda.
Se perd si osserva nel dettaglio il modo in cui l'autore ha
costruito sia 1 lemmi che la loro dimostrazione, ci si accorge
che l'intero Liber de Causis ¢ stato costruito con un procedi-
mento identico a quello della 7eologia. 11 suo autore ha prele-
vato da ogni parte degli Elementi procliani teoremi o parti di
teoremi, che sono stati ricomposti sino a formare unita testuali
inesistenti nell’opera di partenza, o perché le tesi di Proclo sono
state modificate dottrinalmente, o perché sono state ricompo-
ste fra loro in una nuova struttura, che risulta spesso dalla
fusione di parti di teoremi. NellAppendice si trovera una
tabella che mostra questa procedura nelle sue linee essenziali
(Tabella I).

Se il modo di agire dell’autore del De Causis ¢ uguale a
quello dell’autore della Teologia, il suo grado di indipendenza
rispetto alla fonte e il dominio che egli ha del materiale origi-
nario sono superiori: come l'autore della 7eologia, egli preleva
parti da un insieme e le ricompone secondo un proprio dise-
gno, aggiungendo passi di collegamento fra un prelievo e I'altro
e intervenendo con frasi proprie per piegare il senso dei passi
che utilizza nella direzione voluta; a differenza di quanto accade
nella 7eologia, il nuovo disegno ¢ compiuto e ben riconoscibile,
purché ci si collochi dal punto di vista dell’autore e si seguano
le indicazioni che egli fornisce, soprattutto nelle frasi autonome

dalla fonte procliana. Un’altra differenza ¢ data dal fatto che



170 CRISTINA D’ANCONA

Pautore del Liber de Causis impiega anche altre fonti, oltre alla
traduzione araba degli Elementi di teologia: & significativamente
presente nel Liber de Causis, infatti, anche la traduzione araba
delle Enneadi IV-V1; in particolare, una proposizione del De
Causis che non ha alcuna fonte procliana dipende integral-
mente dal Plotino arabo, nella dottrina e nella terminologia.>®
Nell’Appendice si trovera una tabella che riassume le fonti del
Liber de Causis (Tabella II).

Poiché ho parlato di disegno compiuto e ben riconoscibile,
evocando perd anche una communis opinio contraria che vede
nel De Causis un insieme incoerente e ripetitivo, vorrei giustifi-
care la mia affermazione, prima di proseguire nella compara-
zione con il progetto delineato nel prologo della 7eologia.

Il Liber de Causis si apre con la tesi del primato causale del
principio primo e pil lontano dall’effetto, rispetto ai principi
secondari e pitt prossimi all’effetto. Per stabilire il primato della
causa trascendente e prima, ['autore del De Causis si & servito di
un gruppo di teoremi situati verso la meta della prima parte
degli Elementi di teologia, e raggruppati dall’editore, Eric R.
Dodds, sotto le denominazioni di “Grades of Causality” e
“Whole and Parts”. Si pud pensare che l'autore del De Causis
abbia fatto questo perché non aveva a disposizione 'inizio degli
Elementi di teologia, in cui Proclo enuncia la tesi dalla quale
dipende l'intera struttura della sua opera, ossia I'universale par-
tecipazione all’unita di tutto cid che ¢ molteplice. Non ¢ cosi,
perd, perché 'autore del De Causis conosce e utilizza ad altri
propositi i teoremi 3, 4, 11, 18. Egli dunque conosceva la
sezione iniziale degli Elementi di teologia, ma ha scelto di aprire
il proprio scritto riprendendo le tesi sulla causalita, situate pit
avanti. Dopo aver stabilito che la causa pitt importante per I'ef-
fetto non ¢ quella prossima, ma la causa prima e trascendente,
egli enuncia i tre gradi fondamentali della causalita sovrasensi-
bile: servendosi non senza importanti modifiche dei teoremi 88

3¢ Ho cercato di mostrarlo in “Cause prime non est yliathim. Liber de Causis,

prop. 8[9]: le fonti e la dottrina”, in DSTFM 1 (1990), 327-351.



LA TEOLOGIA NEOPLATONICA DI “ARISTOTELE” 171

e 87 degli Elementi di teologia e anche del Plotino arabo, egli
afferma che quell’essere puro e supremo che ¢ la Causa Prima &
anteriore sia all’eternitd che al tempo, mentre I'Intelletto coin-
cide con leternita, e ’Anima ¢ situata sull’orizzonte fra I'eter-
nita e il tempo.”” Nella terza proposizione, sostiene che I'azione
universale della Causa Prima si esercita attraverso intermediari:
IIntelletto e ’Anima. La gerarchia delle cause intermedie —
Intelletto e le altre sostanze separate, ’Anima cosmica e le
altre anime — ¢ disegnata nella quarta proposizione. Ma al di
[4 e al di sopra di questo sistema di cause sovrasensibili rimane
la Causa Prima, trascendente e inaccessibile: essa non pud
essere descritta da alcun nostro discorso e trascende tutti gli
attributi (sif##, un termine chiave nell’elaborazione teologica
dell’epoca) con i quali vorremmo tentare di descriverla. L'inef-
fabilita del primo principio ¢ stabilita nella proposizione 5, che
riprende e adatta ai nuovi scopi il teorema 123 degli Element:
di teologia. L'enunciazione del principio di teologia negativa
costituisce un fondamentale snodo del De Causis. Dal momento
che la Causa Prima non pud essere descritta tramite una lista di
attributi che ci dicano come essa ¢ € come opera, la sua natura
e la sua causalitd saranno presentate non direttamente, ma
attraverso i suoi effetti, e in particolare attraverso la sua crea-
tura prima e pil elevata in grado, I'Intelletto. Per spiegare che
cosa sta facendo e perché, 'autore abbandona il teorema 123
degli Elementi di teologia e prende la parola direttamente. Nella
citazione che segue, le parole in corsivo derivano da Proclo; il
resto & intervento dell’autore.

“Ora, la Causa Prima ¢ al di sopra di tutte le cose, perché ne &
la causa. Per questo motivo essa non cade sotto il senso né I'imma-
ginazione né il pensiero né [intelletto né la ragione; non & possi-
bile dunque darne una descrizione. Dico inoltre che una cosa &
o sensibile, e allora cade sotto i sensi, o immaginabile, e allora
cade sotto I'immaginazione, oppure ¢ stabile e sussistente in un

57 Su questo punto si pud vedere il mio “Esse quod est supra eternitatem. La
Cause premiere, I'étre et I'éternité dans le Liber de Causis et dans ses sources”, in

AHMA 59 (1992), 41-62.



172 CRISTINA D’ANCONA

unico stato, senza mutamento, e allora & intelligibile, oppure ¢
mutevole e corruttibile, soggetta a generazione e corruzione, e allora
cade sotto il pensiero. La Causa Prima invece ¢ al di sopra sia delle
cose intelligibili ed eterne che delle cose corruttibili, e per questo
motivo non possono coglierla né i sensi, né I'i 1mmag1na210ne né
il pensiero, né lintelletto. Per certo, dunque, si hanno informa-
zioni su di essa a partire dalla causa seconda, che & I'Intelletto
(yu:tczda!lu alayhd mina |-illati al—mmyyatz wa-hiya I- aql) ed
essa ¢ denominata con il nome del suo primo effetto in modo
pit elevato e pil perfetto perché cio che leffetto ¢, lo ¢ anche la
causa, ma in modo 4311.1 elevato, pit perfetto e pili nobile, come
abbiamo mostrato.”?

Anche pili avanti I'autore prendera la parola per spiegare che
se si attribuisce alla Causa Prima la conoscenza, lo si deve fare
sempre tenendo conto del criterio qui stabilito: siccome la
conoscenza di una cosa si ottiene solo attraverso la conoscenza
della sua causa, la causa prima e suprema non pud essere cono-
sciuta, dal momento che non ha causa. La via eminentiae —
corollario di ogni formulazione della viz negationis che faccia
parte di un discorso non mistico, ma teologico — consentira di
dire che la Causa Prima “conosce”, certo, ma in un modo
incomparabile rispetto al tipo di conoscenza che ci & familiare.”
Qui, alla fine della proposizione 5, 'autore sostiene con padro-
nanza filosofica che, dato lo statuto trascendente della Causa
Prima, noi possiamo essere informati su di essa soltanto attra-
verso il suo primo prodotto, I'Intelletto. Questa interpolazione
spiega l'ordine dei successivi prelievi dagli Elementi di teologia:
le proposizioni 6-12 del Liber de Causis, tratte dai teoremi 171
e 15; 173; 177; 172 e 174; 103; 167; 169 e 168 degli Elementi
di teologia, descriveranno I'Intelletto, il suo modo di essere, di
conoscere e di esercitare la sua causalita intelligibile, e tratte-
ranno anche delle altre sostanze separate di natura intellettiva,
subordinate all'Intelletto. Poiché perd nella proposizione 3 si era

% O. BARDENHEWER, Die pseudo-aristotelische Schrift Ueber das reine Gute
bekannt unter dem Namen Liber de Causis (Freiburg i. B. 1882), prop. 5, 70.8-
b7 0

59 Liber de Causis, prop. 8, 78.5-8 BARDENHEWER.



LA TEOLOGIA NEOPLATONICA DI “ARISTOTELE” 73

detto che oltre all'Intelletto anche ’Anima esercita la sua media-
zione nel trasmettere la causalita universale dell'Uno, dopo la
descrizione dell'Intelletto e delle altre sostanze separate segue la
descrizione dell’Anima e delle anime (prop. 13-14). Il secondo
gruppo di proposizioni (dalla 15 alla 31, l'ultima) verte sull’a-
zione causale dei principi sovrasensibili. Questo gruppo di pro-
posizioni si apre sulla tesi del teorema 92 di Proclo, profonda-
mente rimaneggiato sino a trasformarsi nell’attribuzione della
potenza infinita alla Causa Prima, che viene definita “potenza di
tutte le potenze”. Non si tratta di una mera eulogia: il seguito
delle proposizioni del De Causis, sino alla fine, ¢ destinato a
mostrare che attraverso tutti i gradi gerarchici della realt, e gra-
zie alla causalita esercitata da un principio sull’altro, ¢ sempre la
Causa Prima che agisce, sino a raggiungere anche 'infimo grado
dell’essere, gli individui del mondo sublunare, soggetti alla gene-
razione e alla corruzione. Il lemma della proposizione 15 del
Liber de Causis afferma:

“Tutte le potenze che non hanno fine dipendono dall'infinito
primo, che ¢ potenza delle potenze (88.2-3 Bardenhewer).”

Queste “potenze” sono le sostanze separate, il cui essere e il
cui movimento non hanno mai fine: nella proposizione 29
autore usa il teorema 55 degli Elementi di teologia — dedicato
alla distinzione fra due generi di perennitd (didiétnc), I'una
propriamente eterna (aimviog) perché immobile, e 'altra tem-
porale (xatd ypévov) — per sostenere che vi ¢ un grado di
realta il quale, pur essendo creato, ¢ eterno in senso proprio; un
grado, creato anch’esso, che ¢ sempiterno, ossia dura per tutta
la durata del tempo; un grado, infine, che ¢ creato per durare
soltanto un determinato periodo di tempo. La frase in cui si
afferma cid &, ancora una volta, una sintesi dell’autore:

“E dunque ormai chiaro che fra le sostanze alcune sono eterne al
di sopra del tempo, mentre altre sono eterne ma uguali al tempo,
senza che qualcosa di esse ecceda il tempo, né vi sia qualcosa che
manca rispetto al tempo, cosl che il tempo sia eccedente rispetto
a loro; ve ne sono poi altre che sono separate dal tempo, e il



174 CRISTINA D’ANCONA

tempo ¢ eccedente rispetto ad esse sia superiormente che infe-
riormente, e queste sono le sostanze che cadono sotto la genera-
zione e la corruzione (prop. 29, 113.5-8 Bardenhewer).”

La gerarchia dell’universo descritta nel Liber de Causis com-
prende dunque la Causa Prima, trascendente sia rispetto all’e-
ternitd che al tempo; al di sotto di essa, la prima creatura e
mediatore universale: I'Intelletto, eterno e immobile; poi I'A-
nima cosmica, al confine fra I'eternitad e il tempo; infine, la
stera sublunare, generabile e corruttibile, sede delle sostanze
che durano soltanto per un certo tempo: quando esse sono
generate, il tempo esiste gia; quando si corrompono, il tempo
continua ad esistere. L'autore sottolinea con insistenza che
anche le sostanze generabili e corruttibili sono raggiunte dalla
causalitd della Causa Prima. Benché siano infime nell’ordine
dell’essere, il principio primo e supremo esercita su di esse la
sua azione causale, anteriore e pilt universale rispetto a quella di
tutte le cause seconde. Per sostenere cid, I'autore ha cercato
negli Elementi di teologia delle tesi delle quali ha significativa-
mente cambiato il senso, facendo dire al teorema 107 di Proclo
che l'essere di ogni cosa — eterna o temporale che sia —
dipende dall’Essere puro, e collegando a questa tesi un passo
del teorema 116, da cui trae I'idea che ¢ necessario che esista
quell’'Uno primo e vero dal quale tutte le cose, per infime che
siano, traggono la partecipazione all’'unitd, mentre esso stesso
non trae la propria unitd da nient’altro. La fine della compila-
zione si ricollega cosi al principio: ogni realtd deve cio che le &
pili essenziale alla Causa Prima, che ¢ causa in modo pili intrin-
seco all’effetto, pur essendo trascendente e quindi pit lontana
dall’effetto rispetto alle cause prossime di quest’ultimo.

Questo insieme coerente e guidato da un progetto filosofico
segue a grandi linee il modello gerarchico degli Elementi di teo-
logia, che procede dall’Uno sino alle anime discese nel divenire.
Benché il materiale tratto da Proclo sia riorganizzato in modo
originale rispetto alla fonte, il Liber de Causis mantiene il
modello procliano, nel quale I'ordine dell’esposizione segue



LA TEOLOGIA NEOPLATONICA DI “ARISTOTELE” 175

ordine gerarchico della realta. Torniamo ora al programma di
lavoro esposto nel prologo della Teologia: si pud subito osser-
vare che mentre il materiale da organizzare proviene dai trattati
di Plotino, la loro disposizione secondo la gerarchia discen-
dente che conduce dalla Causa Prima all'Intelletto, al’ Anima,
e infine alla natura si ispira agli Elementi di teologia, ed & realiz-
zata meglio nel Liber de Causis di quanto non lo sia nella 7eo-
logia. | trattati plotiniani riuniti da Porfirio nelle Enneadi IV, V
e VI seguono un ordinamento tematico che risale dall’anima
all'Intelletto e dall'Intelletto all'Uno, ed ¢ in quest’'ordine che li
ha incontrati 'autore della traduzione araba. Ora, la Teologia
non segue né il piano enneadico originario, né 'ordinamento
gerarchico dei temi da trattare esposto nel suo prologo. Il Liber
de Causis, invece, condivide con il Plotino arabo terminologia,
dottrina e procedimento di composizione, ma segue I'ordine
espositivo dettato dagli Elementi di teologia. Ora, la sequenza
dei temi del De Causis — 1'Uno, I'Intelletto, ’Anima, la
natura, le cose generabili e corruttibili — ¢ anche identica a
quello che troviamo nel prologo della 7eologia. Se, come risulta
dai dati sin qui raccolti, 'autore del prologo conosceva gli
Elementi di teologia, egli li conosceva dunque nel loro ordine,
non sotto forma di proposizioni sparse; tuttavia la somiglianza
nella formulazione della gerarchia dei principi e, soprattutto, la
presenza sia nel prologo della Teologia che nel Liber de Causis
del caratteristico tema della mediazione universale dell’Intel-
letto mostrano che il legame pil chiaro e diretto sussiste non
tra il prologo e gli Elementi di teologia, ma tra il prologo e il
Liber de Causis.

Si pud andare anche oltre, e affermare che l'autore del pro-
logo della 7eologia non soltanto condivideva i principi ispira-
tori del De Causis, ma ne conosceva il zesto. Compare infatti nel
prologo un tema tipico ed esclusivo del De Causis: 'anteriorita
della Causa Prima rispetto all’eternita e al tempo. Si ricordera
che nel prologo della Teologia “Aristotele” si proponeva di
esporre la sovranita divina (a/-rubibiyya), mostrando che



176 CRISTINA D’ANCONA

“essa ¢ la Causa Prima, che I'eternita e il tempo sono al di sotto
di essa”

Questo punto non ¢ sviluppato nei capitoli della 7eologia,
bensi nella proposizione 2 del Liber de Causis, che utilizza il
teorema 88 degli Elementi di teologia. Certo, tanto il Plotino
greco quanto il Proclo greco abbondano di affermazioni della
trascendenza del principio primo non solo e ovviamente rispetto
al mondo sensibile, ma anche rispetto al mondo intelligibile,
affermazioni dalle quali ¢ possibile ricavare la tesi dell’anteriorita
della Causa Prima sia rispetto al tempo che rispetto all’eternita;
ma ¢ nel De Causis che questa tesi appare formulata come tale:

“Tutto I'essere che ¢ veramente tale ¢ o superiore all’eternita e
anteriore ad essa, o assieme con 'eternitd, o posteriore all’eternita
ma superiore al tempo. Ora, quell’essere che & anteriore all’eter-
nita ¢ la Causa Prima, perché ne ¢ la causa. Invece I'essere che ¢
assieme con l'eternitd ¢ I'Intelletto, perché ¢ essere che sta fisso
secondo un unico stato, senza subire nulla né venire distrutto.
L’essere, poi, che & posteriore all’eternith ma superiore al tempo &
I’Anima, perché essa ¢ sull’orizzonte dell’eternita, verso il basso,

ma ¢ al di sopra del tempo (prop. 2, 61.11-62.4 Bardenhewer).”

E quindi al De Causis che rinvia 'autore del prologo, quando
afferma che nel suo libro tratterd dell’anteriorita della Causa
Prima rispetto all’eternita e al tempo. L'idea che la Teologia di
“Aristotele” consti non di un’unica opera, ma di una serie di
opere destinate a completare la Metafisica con una trattazione di
teologia razionale, avanzata da F.W. Zimmermann, ha gettato
realmente luce sulla natura di questo scritto; come si ¢ visto,
Zimmermann pensa che il “Kind’s metaphysics file” originario
sia stato smembrato e ricomposto pilt tardi in modo incoerente,
quando il senso del progetto kindiano si era perduto. Ma su que-
sto punto si pud forse prospettare una ricostruzione diversa.

Fra i testi tradotti e rielaborati nel circolo di al-Kindi si
incontrano anche, come ho accennato sopra e come ¢ stato
messo in luce dalle ricerche decisive di Endress,®® alcune delle

50y, sopra, note 1 e 20.



LA TEOLOGIA NEOPLATONICA DI “ARISTOTELE” 177

Questioni di Alessandro di Afrodisia. Due in particolare toc-
cano temi di cosmologia che presentano una parentela lingui-
stica e dottrinale con le rielaborazioni di Plotino e di Proclo: le
Questioni 11 3 e 11 19, ambedue conservate in greco,’! e la cui
versione araba ¢& stata studiata.®?

La Q. II 19 contiene 'essenziale della dottrina alessandrista
della provvidenza. Non ¢ il Motore Immobile ad esercitare la
mpbvota: esso rimane infatti assolutamente trascendente rispetto al
cosmo e non provvede alle realta sublunari. Neppure le conosce,
infatti, visto che l'oggetto di pensiero di cio che ¢ ottimo non pud
essere altro se non cid che ¢ ottimo, e tale & soltanto il Motore
Immobile stesso. Cid non porta tuttavia a negare che esista una
rpbvota relativa agli enti del mondo sublunare, tesi incompatibile
con l'ordinamento teleologico della natura che ¢ un punto chiave
dell’interpretazione alessandrista di Aristotele. La soluzione elabo-
rata da Alessandro consiste nel sostenere che la parte perfetta ed
eterna del cosmo, dotata del movimento perfetto ed eterno che
risulta dalla sua tensione verso il Motore Immobile, esercita la
npbvote nei confronti della parte mutevole e imperfetta, cioe la
sfera sublunare. Per sviluppare questo argomento, Alessandro
definisce la mpévorx come azione volta a produrre o I'elva, o I'ed
eivee di una cosa; dato che il cosmo non ha bisogno che venga
prodotto né il suo elvor (in quanto ¢ eterno) né il suo &b ivar (in
quanto ¢ perfetto), non vi sara alcuna mpévoux relativa alla parte
eterna e perfetta del cosmo; vi sard invece, per effetto stesso della
perfezione di questa parte, una mpévoix di questa parte nei con-
fronti del mondo generabile e corruttibile. Nella versione araba,
Alessandro afferma invece che un mudabbir (= mpovoodv) o crea,
oppure conduce la cosa creata verso la sua perfezione ultima.®?

U Alexandri Aphrodisiensis praeter commentaria Scripta Minora. Pars 1I,
Quaestiones. De fato. De mixtione edidit 1. BRUNS (Berolini 1892), 47.28-50.27
(Q. II 3); 63.8-28 (Q. II 19).

62 §. FAzzO e H. WIESNER, art. cit. (n. 20).

63 V. sopra, n. 20, per la collezione intitolata “Cid che Alessandro ha estratto
dal libro di Aristotele detto Zeologia”; il passo che segue ¢ tratto dal ms Istanbul,
Siileymaniye Kiitiiphanesi, Carullah 1279, ff. 63'21-64°13, Sezione sul cosmo e
quale delle sue parti ha bisogno per la sua stabiliti e permanenza di essere governata



178 CRISTINA D’ANCONA

Il legame con il Liber de Causis & chiaro non soltanto per la
trasformazione in senso creazionista che ambedue le versioni
arabe — di Alessandro e di Proclo — introducono nella
nozione di mpévorx, ma anche per la terminologia.** Si pud
pensare che tale modifica si sia prodotta parallelamente nei due
testi, ’Alessandro arabo e il De Causis, senza che cio implichi la
conoscenza dell’'uno da parte dell’altro; ma il fatto che le modi-
fiche introdotte nella Q. II 19 di Alessandro presuppongano
la conoscenza del Liber de Causis & provato da una citazione
esplicita di questo scritto, citato qui non con il suo titolo piu
diffuso nella (scarsa) tradizione testuale araba, cio¢ Libro di
Aristotele sull'esposizione del Bene Puro, ma con quello che

diverra il titolo corrente nel mondo latino: K7tdb al-ilili, Liber
de Causis.®

Cio consente di proporre una cronologia relativa dei tre
testi: il Plotino arabo, il Liber de Causis, le Questioni alessandri-
ste di provenienza “kindiana”. Dato che il Liber de Causis
dipende dal Plotino arabo per la proposizione 8 (cfr. le tabelle
I e II nell’Appendice), esso ¢ posteriore al Plotino arabo; dato

da altre parti (fasl fi [-'dlami wa-ayyu agzi’ihi tahtagu fi tabitihi wa-dawimibi ila
tadbiri agzd’in whra), in part. f. 63'23-27: “Vogliamo sapere quali parti del
cosmo hanno bisogno del governo di altre parti per la stabilita della loro origine
e per la loro permanenza, e quali parti invece non hanno bisogno del governo di
altre parti per la stabilita della loro origine e per la loro permanenza. E diciamo
che ogni reggitore (mudabbir) o ¢ un reggitore che crea la cosa — e dico che crea
Iessere della cosa — oppure ¢ reggitore dell’abbellimento dell’essere della cosa e
del suo ordine — e dico che abbellisce la cosa e la regge ¢ la conduce sino al
limite massimo della bellezza e della perfezione; e se ¢ cosi, ricapitoliamo e
diciamo che tutto il cosmo ha un reggltore in due modi, intendo: un creatore e
un adornatore e perfenonatore proprio come ha detto il Sapiente nel suo libro
detto Libro dell'ordine”. La versione araba della Q. IT 19 & stata tradotta in inglese
da H. WIESNER, art. cit. (n. 20), 152-153.

¢4 Per citare solo una fra le molte somiglianze terminologiche, nel Liber de
Causis, prop. 19, il procliano wpovociv & reso con il verbo dabara 11 (da cui
mudabbir): 95.2-3 BARDENHEWER. La fine della prop. 19, che non ha corrispon-
dente in Proclo, & molto simile per lessico e dottrina alla versione araba della Q.
II 19: non posso sviluppare qui il confronto, e mi limito a dire che la Causa
Prima vi & descritta come il vero reggitore (mudabbir hagqan) che agisce per il
suo stesso essere (97.1-9 BARDENHEWER).

65 Ms Istanbul, Siileymaniye Kiitiiphanesi, Carullah 1279, f. 64'4.



LA TEOLOGIA NEOPLATONICA DI “ARISTOTELE” 179

che 'Alessandro “kindiano” cita il De Causis, gli & posteriore.
Ma il prologo della Teologia ¢ posteriore ad ambedue. Che sia
posteriore al De Causis, lo si ¢ gia visto: nel programma di
lavoro fissato da “Aristotele” ¢ utilizzata la proposizione 2 del
De Causis, gia con 1 suoi caratteristici adattamenti rispetto al
teorema 88 degli Elementi di teologia. Provo ora a mostrare che
il prologo della 7eologia ¢ posteriore anche alle Questioni ales-
sandriste citate.

Nella Q. II 3, la cui versione araba condivide con quella
della Q. II 19 gli aspetti lessicali caratteristici delle produzioni
del circolo di al-Kindi, Alessandro spiega in che modo si eser-
cita la mpévota non deliberante dalla quale egli fa dipendere il
buon ordine del cosmo aristotelico teleologicamente struttu-
rato. Cid avviene perché la 3%vapic divina esercitata dai cieli
con i loro movimenti si trasmette al mondo generabile e cor-
ruttibile tramite le qualita dei corpi elementari. La Q. II 3 si
apre con la domanda:

<«

Qual ¢ la potenza che si ingenera a partire dal movimento del

corpo divino nel corpo mortale vicino ad esso, che ¢ soggetto al
divenire? (47.28-29 Bruns).”

La risposta ¢ che la 8dvapic divina raggiunge gli enti del
mondo sublunare in modi diversi, informando i corpi semplici
talora con le forme del caldo e del secco, talora con le forme
opposte, a seconda della relazione dei corpi celesti con la mate-
ria del mondo sublunare, relazione che varia a seconda del
variare della posizione dei corpi celesti sullo zodiaco.*® La ver-
sione araba della Q. II 3, intitolata Sezione sulla potenza prove-
niente dal movimento del corpo nobile verso i corpi soggetti a gene-
razione e corruzione (fasl fi l-quwwati [-dtiyati min harakati
[-girmi [Sarifi ild l-agrami l-wigi‘a tabta [-kawni wa-I-fasid),*’

%6 49.25-50.27 BRUNS.

67 1l titolo della Q. II 3 ¢ il seguente: i % &md Tijc xwvioews Tob Oelov cdpa-
tog &yyryvopévy Sbvapig Td yertviévit adtd Ovntd te xal év yevécer copatt
(47.4-5 BRUNS): sulla sostituzione di fcloc con szr7f (nobile), tipica di turti questi
testi, cfr. G. ENDRESS, Proclus Arabus (cit. alla n. 1), 128-131.



180 CRISTINA D’ANCONA

pur presentando alcune differenze rispetto all’originale, riflette
in modo fedele questa dottrina. Si ricordera che fra i punti da
esaminare nel trattato di teologia razionale con cui “Aristotele”
si proponeva di portare a compimento tutta la sua filosofia vi
era anche I'esame della

“(...) natura che & in movimento al di sotto della sfera della
Luna, e diremo in che modo la potenza celeste giunge sino ad
essa, come essa la riceve, le somiglia e ne rende evidente I'im-
pronta nelle cose sensibili, materiali e corruttibili”®®

e si ricordera che una trattazione corrispondente a questo punto
del programma non era stata trovata fra i capitoli della Zeolo-
gia. Alla luce di quanto si ¢ visto ora, si pud dire che lo scritto
al quale pensava l'autore di queste righe fosse la trattazione
cosmologica alessandrista, riveduta e corretta ad hoc: o la Q. 11
3, o un insieme pil vasto di questioni, comprendente oltre alla
Q. II 3 almeno la Q. II 19, che si situa per lessico e dottrina
accanto al De Causis. B al De Causis, come si & visto sopra, che
allude I'autore del prologo quando annuncia di voler mostrare
che la Causa Prima ¢ anteriore sia al tempo che all’eternita; &
probabilmente alla Q. IT 3 che egli allude quando procede,
nell’elenco dei punti da trattare, sino al mondo sublunare gene-
rabile e corruttibile. Tanto il Liber de Causis quanto le que-
stioni alessandriste rimaneggiate avrebbero dovuto dunque tro-
vare posto nella 7eologia, in un’opera d’insieme che non si ¢
forse mai realizzata nella forma di un testo continuo, ma della
quale non sfugge il senso globale.

Zimmermann, al quale, come ho detto, deve molto chiunque
studi la Teologia, si ¢ chiesto: “What, if anything, was the point
of uniting Proclus with Alexander in a single compilation? (...)
And how did alpha — vale a dire la traduzione araba degli Ele-
menti di teologian — relate to the K-circle Plotinus?”® Il piano
tracciato nel prologo della Teologia risponde, mi sembra, ad
ambedue le domande. Tanto il senso della congiunzione di Pro-

68 V. sopra, p. 149.
9 F.W. ZIMMERMANN, “Proclus Arabus Rides Again” (cit. alla n. 20), 41.



LA TEOLOGIA NEOPLATONICA DI “ARISTOTELE” 181

clo con Alessandro, quanto la relazione fra la traduzione araba
di Proclo e quella di Plotino si possono cogliere a partire dal
prologo della Teologia, in cui “Aristotele” descrive il proprio
sistema dei principi sovrasensibili — la Causa Prima, I'Intelletto
eterno e immobile, ’Anima eterna ma confinante con il tempo
e il divenire, il mondo sublunare generabile e corruttibile —
servendosi di una compilazione di temi tratti dalle Enneadi, dal
De Causis e dalle questioni alessandriste citate. Tutti questi
scritti insieme costituivano, con gradi diversi di successo nella
comune procedura di selezione, riaccorpamento e riscrittura, il
culmine teologico della metafisica di “Aristotele”.

A riprova di questo, si puo osservare il fatto, messo in luce
dallo studioso che pitt di ogni altro ha contribuito alla cono-
scenza di questa fase cruciale della storia della filosofia arabo-
musulmana, che quando al-Farabi cita la 7eologia di Aristotele,
egli accosta al Plotino arabo anche proposizioni del Proclo ara-
bo.”® Se ne pud trarre la conclusione che questi due testi erano
ancora accomunati dalla denominazione di “Teologia di Ari-
stotele” all’epoca di al-Farabi. Naturalmente occorre ammettere
che 'opera nella quale cid avviene — il Libro dellarmonia fra
le opinioni dei due filosofi, il divino Platone e Aristotele — sia
farabiana, e grandi sforzi sono stati dispiegati per negarlo,
facendo valere, fra altri argomenti, anche quello secondo il
quale si tratterebbe dell’'unico scritto in cui al-Farabi farebbe
uso della 7eologia.”' Non mi pare sia mai stato notato che per
formulare la distinzione fra metafisica e teologia, nello scritto
(di indiscussa autenticitd) Sugli scopi della Metafisica, al-Farabi
ricorre esattamente alla coppia di termini del prologo della

70 G. ENDRESS, Proclus Arabus ((cit. alla n. 1), 246; v. anche F.W. ZIMMER-
MANN, art. cit. (n. 16), 129-130.

/! Per una panoramica recente sul tema, che discute tutti gli studi anteriori,
cfr. C. MARTINI BONADEO (ed.), Al-Firabi, Larmonia delle opinioni dei due
sapienti, il divino Platone e Aristotele, pref. di G. ENDRESS (Pisa 2008). Al temine
di una rigorosa analisi, C. Martini Bonadeo considera autentico lo scritto; 'opi-
nione contraria & stata sostenuta da M. RASHED, “On the Authorship of the
Treatise On the Harmonization of the Opinions of the Two Sages attributed to al-
Farabi”, in ASPh 19 (2009), 43-82.



182 CRISTINA D’ANCONA

Teologia, parlando di scopo (garad) e oggetto (mawdii) della
metafisica e della teologia in Aristotele.”?

La novita del punto di vista farabiano rispetto a quello di
al-Kind1 & stata sottolineata: invece di confondere fra loro lo
scopo della metafisica e quello della teologia, come fece al-
Kindi, al-Farabi vide con chiarezza che 1 due ambiti discipli-
nari avevano oggetti diversi. Lo scritto di al-Farabi ¢ stato con-
siderato come il preludio della distinzione avicenniana fra lo
scopo della metafisica (garad) e il suo oggetto (mawdi).”?
L’eco del passo del prologo citato sopra, in cui 'autore accosta
garad e mawdi® della metafisica e della teologia di Aristotele,”*
¢ chiara. Certo, al-Farabi ha un’opinione diversa rispetto
all’autore del prologo, perché insiste sulla distinzione fra meta-
fisica e teologia, invece che sulla loro continuita; ma ¢ qui che
ha trovato sia il tema, sia i termini. Non ¢ che un detraglio
nella storia della Teologia di “Aristotele”, ma & interessante
notare che anche un tipico sviluppo farabiano ha in questo
testo fondatore della falsafa il suo punto di partenza. Questo
prova che al-Farabi conosceva il prologo; invece il fatto
che egli citi insieme, sotto il comune titolo di Teologia di Ari-
stotele, sia la Teologia che un passo del Proclo Arabo ci dice che
ancora alla sua epoca, circa un secolo dopo al-Kindi, Plotino e
Proclo erano insieme nel “Kindi’s metaphysics file” indivi-
duato da Zimmermann. Questo ci consente di concludere,

72 Lo scritto farabiano Sugli scopi della Metafisica (Fi agrid al-hakim fi kulli
magqdlati mina |-kitdbi al-mawsiimi bi-l-hurif) contiene 'affermazione che ci si &
ingannati sugli scopz dell’opera aristotelica, e una descrizione degli oggerti in essa
trattati (cfr. F. DIETERICL, al-Farabi’s Philosophische Abhandlungen aus Londoner,
Leidener und Berliner Handschriften [Leiden 1890] 34.3, 6; 38.6 [garad]; 34.22;
35.14, 15, 22; 36.9 [mawdi]). Nella propria autobiografia, Avicenna afferma di
aver capito gli scopi della Metafisica grazie a questo scritto: il passo di Avicenna
¢ stato commentato in relazione al F7 agrid farabiano da D. GUTAS, Avicenna
and the Aristotelian Tradition. Introduction to Reading Avicenna’s Philosophical
Works (Leiden-New York-Kobenhavn-Ksln 1988), 238-254, e da A. BERTOLACCI,
The Reception of Aristotle’s Metaphysics in Avicenna’s Kitab al-Sifi". A Milestone of
Western Metaphysical Thought (Leiden-Boston 2006), 72-79.

7% D. GUTas, op. cit. (n. 72), 239.

7 V. sopra, p. 145; v. anche p. 146 e 147.



LA TEOLOGIA NEOPLATONICA DI “ARISTOTELE” 183

nani gigantium humeris insidentes,” che quando al-Kindi scrive
nel prologo della Teologia che lo scopo (garad) di questo libro
¢ il primo discorso sulla sovranita divina’® — lasciando cosi
intendere che ci saranno altri “discorsi” — sta annunciando
un insieme di testi aperto dalla 7eologia e completato da altri.

Non credo che sia possibile andare oltre, con i dati attual-
mente noti; ma un elemento fornito dalla storia posteriore
della filosofia merita di essere ricordato. Fra tutte le opere
di questo insieme, la pitu efficace e la pitt matura ¢ il Liber
de Causis, che tanto negli statuti delle universita del XIII
secolo quanto nella valutazione dei filosofi medievali servi
appunto a completare la Mezafisica. Per brevitd, lo lascerd
dire a Egidio Romano, il quale riprende un’idea di Alberto
Magno:

“Si risponda: poiché i modi in cui essenzialmente si presenta la
filosofia sono tre, come si dice nel sesto della Mezafisica, vale a
dire fisico, matematico e divino, ossia metafisico, la scienza
esposta in questo libro sta all’interno di quella parte della filoso-
fia che si definisce “divina” o metafisica, e di questa parte rap-
presenta per cosi dire il fiore. Infatti la parte pili elevata della
metafisica consiste nel trattare di Dio e delle sostanze separate.
Ebbene, siccome nel dodicesimo della Metafisica si tratta di tali
entita in certo modo secondo le tesi di Aristotele stesso, mentre
nel tredicesimo e nel quattordicesimo si parla di queste sostanze
separate secondo le dottrine altrui, era proprio opportuno che vi
fosse nel patrimonio tramandatoci un libro nel quale si parlasse
di queste entitd simpliciter e in sé e per sé. E proprio cio che
accade in questo libro; ecco la vera ragione per cui ¢ detto Flores
divinorum, ossia delle conoscenze metafisiche: perché si tratta
della parte pil elevata della metafisica.””’

7> Bernardo di Chartres, apud GIOVANNI DI SALISBURY, Metalogicon, 111 4,
46-48 HaLL (C.C. continuatio mediaevalis, Turnhout 1991).

% N sopra, p. 147; l'aggettivo “primo” (#l-awwal), presente nelle due edi-
zioni (3.13 D = 6.7 B), ¢ omesso dal ms Cairo, Taymir, Hikma 102, f. 21'8, ma
si trova negli altri che ho potuto consultare.

77 AEGIDIUS ROMANUS, Super Librum de causis (Venetiis 1550, rist. an.
Frankfurt a.M. 1968), Proem., Y-Z. Egidio riprende e amplifica le considerazioni
di Alberto Magno: De causis et processu universitatis a prima causa edidic W.
FAUSER = Alberti Magni Opera Omnia XVIL.2 (Miinster 1993), 59.34-60.5.



184 CRISTINA D’ANCONA

Dato che scrive dopo Tommaso, Egidio sa benissimo che il
Liber de Causis non ¢ di Aristotele; eppure pensa che questo
libro rappresenti il culmine teologico dell’indagine aristotelica
in metafisica. Indicando in questo modo le ragioni di conti-
nuitd tra le due opere, egli riproduce senza saperlo un’idea
kindiana che ha orientato gran parte della filosofia arabo-
musulmana posteriore.



LA TEOLOGIA NEOPLATONICA DI “ARISTOTELE”

185

TABELLA I

Elementatio theologica

56. nav to Omo TOY Odevtépry
Tapayduevoy xal Gmo Ty mpo-
téowy xal alTiwTEQWY TAPAYETAL
74 3 2 . \ \ ’
uelovwg, ad’ ov xal ta dedtepa

mapryeto. (57. 60. 70. 71.)

88. mav 10 dvrwes Ov 1) MO al®vig
ot 1) &y T® aidve 1) petéyoy
aidvoc. (87.)

201. nacow ai Oeiar yoyal Towwdag
Eyovot évepyeiag, Tag wev wg poyal,
Tag 0& wg vodv drodebauevar Hetoy,
Tag 08 g Oedv éénornuéva.

138. mavrwy tdv upereyovrwv g
Ociag  idd6TnTog xal  Exleovuévwy
TODTIOTOY E0TL xal axpdTATOY TO O
(177. 176. 125.) 182. ndg Oeioc voic
b7t yoydw peréyeraw Heiwy. (183.)
123. mar o Ogiov adto uéy oo Try
vepovoloy  Evwow  dpenTov  E0TL
xal dyvwotoy Tact Tois OevTépols
GeohbB1 18 )

171. mdg vodg duépiotdc
ovoia. (15.)

173. mag vods voepdig ot xal Ta
PO avTOD xal TA UET avTOY- T

3>
EOTL

usy yéo éoti xatr’ aitiav, doa ust’

3 / \ A \ / C [v4 \
adTov, Ta 0¢ xata uébelw, doa moo
avTod.

177. nag vovs ndnowua v eiddv,

€\

\ [ 4 / e\ a\
o6 uey oAxawTéQWY, ) é
UEQIHWTEQWY  EOTL  TLEQLEXTINOG
eio.

Liber de Causis

1. Omnis causa primaria plus est
influens super causatum suum quam
causa universalis secunda.

2. Omne esse superius aut est supe-
rius aeternitate et ante ipsam, aut
est cum aeternitate, aut est post
aeternitatem et supra tempus.

3. Omnis anima nobilis tres habet
operationes: nam ex aperz'bus etus
est operatio animalis et operatio
intellectibilis et operatio divina.

4. Prima rerum creatarum est esse et
non est ante ipsum creatum aliud.

5. Causa prima superior est omni
narratione.

6. Intelligentia est substantia quae
non dividitur.

7. Omnis intelligentia scit quod est
supra se et quod est sub se; verumta-
men scit quod est sub se quoniam est
causa ei et scit quod est supra se quo-
niam acquirit bonitates ab eo.

8. Ommnis intelligentiae fixio et
essentia est per bonitatem puram
quae est causa prima.

9. Omnis intelligentia plena est for-
mis; verumtamen ex intelligentiis
sunt quae continent ﬁ)fmtzs MInUs
untversales et ex ets sunt quae conti-
nent formas plus universales.



186

172. #mac wodg aidiwy ol

~ A > '4 b4
moooEYDG xal AuETAfANTWY xat

odolay dmoordrns. (174.)

103. mdvra év maow, oilxeiwe 0é év
EXACTQ.

167. mac vovs éavtoy voei. (169.

168. 173.)

195. naca yvyn mdavra éoti Ta
TEAYUATA, TLAPAOELY UATIHDG  UEY
Ta alobnta, elxwvinds 08 Ta vonTd.

83. mav 1o éavtod yrwoTixoy mPog
EQUTO TTAVTY) ETUOTEENTIXOY ECTIY.

92. mav 1o mAijfos TV dmeipwy

CRISTINA D’ANCONA

10. Omnis intelligentia intelligit res
sempiternas quae norn destruuntur
neque cadunt sub tempore.

11. Primorum omnium quaedam
sunt in quibusdam per modum quo
licet ut sit unum eorum in alio.

12. Omnis intelligentia intelligit
essentiam suam.

13. In omni anima res sensibiles
sunt per hoc quod sunt exemplum ei
et res intellectibiles in ea sunt quia
Scit eas.

14. Omnis sciens qui scit essentiam
suam est rediens ad essentiam suam
reditione completa.

15. Omnes virtutes quibw non est

dvvauewy puds EEfjmran Tijs modTyg finis pendentes sunt per infinitum

amewplag T oDy G UETEYOUEN
dvvauic EoTw.

95. Iaca ddvaus évixwtéoa odoa
T1jg mAnBuvouérns ametpotépa.

102. mavra uév ta omwoody dvra
éx mépatic EoTL xal amelpov dia TO
mowTws Ov mavra 08 ta Cavra
EavT @Y nvnTixd éoti dua Ty Cwny
TNY WEWTNY" TAVTA 08 TG YYWOTIXA
Yroews ueTéyel e Tov vody TOV
TOWTOY.

111. maons tijs voepas ocelpds oi
uév elov Betor voeg, Vmodelauevor
Oewy pebéeis, oi ¢ voeg uovoy.

122. nav 1o Oeiov xal moovoel TV
devtéowr xal E&nonTar Ty mEO-
vOOUUEVWY.

primum qui est virtus virtutum.

16. Omnis virtus unita plus est infi-
nita quam virtus multiplicata.

17. Res omnes habent entia propter
ens primum et res vivae omnes sunt
motae per essentiam suam propter
vitam primam et res intellectibiles
omnes habent scientiam  propter
intelligentiam primam.

18. Ex intelligentiis est quae est
intelligentia divina, quoniam ipsa
recipit ex bonitatibus primis quae
procedunt ex causa prima receptione
multa, et de eis est quae est intelli-
gentia tantum, quoniam non recipit
ex bonitatibus primis nisi mediante
intelligentia prima.

19. Causa prima regit res creatas
omnes praeter quod commisceatur
cum eis.



LA TEOLOGIA NEOPLATONICA DI “ARISTOTELE”

127. may to Beioy amlody mowTwg
éotl xal pdiiora, xal o TodTO
adrapxécTaToy.

131. (...) ofite yao to &ldeimov
toig Oeolg olre 10 mAfjoeg
70 uéy yap EAdeimov maw
3 A < /. \ 14 4
atedéc Ovmapyet, xai dAdo tédeiow
molely, adto un télewov Vmagyov,
aunyavov.

oixeloy
ubdvov.

134. ndg Oelog volig voel uéy g
vodg, mpovoel 0é g feds.

142. (... ) naot pév oi Oeol mdpet-

[ 4 /7 3 / A
oy woavTwW, ov TovTa o¢

€ 4 ~ ~ 14 > 2
woavTws Tols Beols mapeotiv, GAL

Exaocta xata Ty avtdv tabw Te
dvaury  upetalayyaver  Tig
éxelywy mapovoiag.

xai

45. nav 1o adbvmboraroy ayévnrdy
éoTuw.

46. nav 16 adbvnéorarov ddbapTdy
éoTuy.

48. mav v wi aidov 1) otvherdy
N

éotw ) &y dAAw DpécTmxey.

47. nav o adbvmbéorarov duepés
g0t xal amAody.

51. way 76 avbvmooTatov EnenTa
T@Y DO YpOVOV UETOOVUEVWY XATA
™Y 0doiay.

187

20. Primum est dives per sez;z)mm et
est dives maius.

21. Causa prima est super omne
nomen quo nominatur, quoniam
non pertinet ei diminutio neque
complementum  solum, quoniam
diminutum est non completum et
non potest efficere operationem
completam quando est diminu-
tum.

22. Ommnis intelligentia divina scit
res per hoc quod ipsa est intelligen-
tia et regit eas per hoc quod est
divina.

23. Causa prima existit in rebus
omnibus secundum  dispositionem
unam, sed res omnes non existunt in
causa prima secundum dispositio-
nem unam.

24. Substantiae unitae intellectibiles
non sunt generatae ex re alia.

25. Omnis substantia stans per
seipsam est non cadens sub corrup-
tione.

26. Omnis substantia destructibilis
non sempiterna aut est composita
aut est delata super rem aliam.

27. Omnis substantia stans per
essentiam suam est simplex et non
dividitur.

28. Omnis substantia simplex est
stans per seipsam, scilicet per essen-
tiam suam; nam ipsa est creata sine
tempore et est in substantialitate
sua  superior substantiis tempora-

libus.



188

55. may to xara yodvov vdeoTos §
Tov el yoovov Eotw 1) TOTE &y
uéoet  yoovov  THY  VmOCTACW
KEXTNUEVOV.

106. mavtog o mavry alwviov
xatd te ovolay xai évépysiay xal
Tob T odalay Eyovros év yobvw
uéooy éoTi TO T WEv aldwviov, i)
0& yoovw petpovusvoy.

107. méay to 7ufj pév aiwviov, mjj 0¢
Eyyoovoy 8y Té doTw Gua xal yéve-
olG.

116. mag Oeog uebextés éote, whny
100 év6s. (3. 4.)

CRISTINA D’ANCONA

29. Omnis substantia creata in tem-
pore aut est semper in tempore et
tempus non superfluit ab ea, quo-
niam est creata et tempus aequalz'ter,
aut superfluit super tempus et tem-
pus superfluit ab ea, quoniam est
creata in quibusdam horis temporis.

30. Inter rem cuius substantia et
actio sunt in momento deternitatis
et inter rem cuius substantia et actio
sunt in momento temporis existens
est medium, et est illud cuius sub-
stantia est in momento aeternitatis
et operatio in momento temporis.

31. Omnis substantia cadens in
quibusdam dispositionibus suis sub
aeternitate et cadens in quibusdam
dispositionibus suis sub tempore est
ens et generatio simul,



LA TEOLOGIA NEOPLATONICA DI “ARISTOTELE”

El. Th.

56, 37560, 70, 71

88, 87
201

138, 177, 176, 125,

182, 183
123, 11, 18

Ll 13
L

177
172, 174
103

167, 169, 168, 173

195
83
922
95
102
111
122

V27
131
134

142
45
46
48

TABELLA II

Plotino arabo

Th. Ar. IX, IT
Th. Ar. VIII, 111

Th. Ar. VI, Sapiente Greco,
Th. Ar. 11

Epi se div,, Th. Ar, VI, VIII,
Sapiente Greco

Th. Ar. 1, 111, VIIL, X, Sapiente
Greco, Ep. sc. div.

Sapiente Greco, Ep. sc. div.
Sapiente Greco

Ep. sc. div., Sapiente Greco, Th.
Ar. V, X

Ep. sc. div., Th. Ar. VIII
Ep. sc. div., Th. Ar. X

Th. Ar. 111, VIII, Ep. sc. div.,
Sapiente Greco

1

2
3
4

10
1
12
13
14
15
16
17
18
19

20
21
22

23
24
25
26

189

Liber de Causis



190

47

51

55

106

107, 116, 3, 4

CRISTINA D’ANCONA

27
28
29
30
31



DISCUSSION

P. Adamson: When 1 worked on the Theology some years ago
I had the impression that the first mimar looks deliberately
doxographical: that is, it covers a stretch of text with an unu-
sually high concentration of allusions to the views of previous
philosophers. Furthermore the citations in question mostly
concern the soul, which is the main topic in the Theology as we
have it. That made me wonder whether the first chapter might
have been intended, in imitation of Aristotle, to provide a
doxographical survey which would introduce a selection of
texts from the Enneads on the topic of soul. On the one hand
this seems congenial to your interpretation, since you do see
the chapters as deliberately extracted sections with their own
unity. On the other hand I take it you do not think that the
first mimar was originally intended as the first chapter, or that
it was supposed to mimic Aristotle’s policy of starting works
with a doxographical overview.

C. D’Ancona: 1l primo capitolo della Teologia consta di due
parti tratte da Plotino e una del tutto indipendente (aggiunta
secondo alcuni dal traduttore, secondo altri dall’autore del pro-
logo; quanto a me, credo che sia il prologo che questa parte
siano opera di al-Kindi); I'aspetto marcatamente dossografico &
presente nella seconda parte, tratta da Plotino, e nella terza,
quella indipendente. La prima parte riprende una questione
sollevata da Plotino alla fine del trattato Sullimmortalitia dell a-
nima e sviluppata nel trattato Sulla discesa dell’ anima nei corpi:
se la nostra anima appartiene al mondo intelligibile, perché si
trova qui? Nella Discesa dell’anima nei corpi la risposta inizia
con un excursus dossografico sui filosofi greci che hanno rispo-
sto alla domanda: Eraclito, Empedocle, Pitagora, e — pil e



192 DISCUSSION

meglio di chiunque altro — Platone (per inciso, la presenta-
zione plotiniana di queste auctoritates nella sequenza “Eraclito,
Empedocle, Pitagora” — che ¢ tipica della tradizione alessan-
drina, come ha mostrato W. BURKERT, “Plotin, Plutarch und
die platonisierende Interpretation von Heraklit und Empedo-
kles”, in Kephalaion. Studies in Greek Philosophy and its Conti-
nuations offered to Prof. C.]. de Vogel, ed. by J. MANSFELD and
L.M. DE RIK [Assen 1975], 137-146) — & con ogni probabi-
lita all’origine della confusione cronologica tipica delle dosso-
grafie arabe che fanno di Empedocle il maestro di Pitagora:
I"“imbroglio chronologique” & stato esaminato da D. DE SMET,
Empedocles Arabus. Une lecture néoplatonicienne tardive [Brus-
sels 1998], 51-52). Nella parte indipendente dal greco, il
modello dossografico tratto da Plotino ¢ ripreso e applicato
ampiamente a Platone: un autore posteriore a Platone e legato
a lui da un rapporto di discepolo a maestro ne loda le dottrine,
attribuendogli tesi chiaramente legate all’excursus dossografico
di Metaph. A 3, 983 b 6-11. Quindi si, sono d’accordo: I'imi-
tazione dell’inizio della Metafisica & presente nel primo capitolo
della Teologia. Quanto alla posizione che esso doveva occupare
nell'insieme dell’opera, solo un esame completo della tradi-
zione manoscritta ci potrd eventualmente dire se la 7eologia ¢
giunta sino a noi in una forma alterata rispetto all’ordine origi-
nario, ma per quanto ho potuto vedere sinora, non mi pare;
I'indizio di cui parlo sopra, nella nota 44, mi sembra piu la
reazione di un lettore attento che la traccia di una ricomposi-
zione di materiali dispersi.

C. Riedweg: Zur Theologie als “Krone” der Philosophie
mochte ich darauf hinweisen, dass schon Aristoteles diesen Teil
der Philosophie “epoptisch”, mithin als Hoéhepunkt der
metaphorisch verstandenen Einweihung in die Philosophie,
bezeichnet haben soll (Ei8nuoc, fr. 10 Ross = Plu. de Is. 382d-
e).

Mir scheint, dass die literarische Maske des Werkes noch

stiarker ausgewertet werden sollte. Es handelt sich ja zunichst



LA TEOLOGIA NEOPLATONICA DI “ARISTOTELE” 193

einmal um ein weiteres Beispiel eines Aristoteles zugeschriebe-
nen Werkes, wie die ps.-aristotelische Alexanderrhetorik oder
De mundo. Was mag den Autor veranlasst haben, sich als Ari-
stoteles auszugeben: Ist es lediglich das Bemiihen, seiner Kom-
pilation die Aura des Philosophen par excellence zu verleihen,
oder hatte er vielleicht nicht doch auch gewisse inhaltliche
Griinde? Zu beachten ist auf jeden Fall, dass einige der in der
“Theologie” abgehandelten Themen ebenfalls im einflussrei-
chen Werk De mundo anklingen, welches in der Spitantike als
echt aristotelisch galt.

Zur Frage der Identifikation des “reinen Seins” mit dem
Demiurgen ist auch auf die christliche Tradition zu verweisen,
welche die gottliche Selbstoffenbarung von Ex. 3,14 konse-
quent mit dem Platonischen 6 8vrwe &v in Verbindung

gebracht hat.

C. D’Ancona: L’idea della teologia come parte suprema della
filosofia ¢ certamente aristotelica: nel capitolo I del libro E
della Mezafisica, dopo aver enunciato il primato della filosofia
prima sulle altre scienze teoretiche, Aristotele designa diretta-
mente la filosofia prima come Beoovyixy (scil. prrosopio: 1026
a 19), e A.J. FESTUGIERE, La Révélation d’Hermes Trismégiste.
II. Le Dieu cosmique [Paris 1949], 600-601, considera questo
passo come un punto essenziale di svolta fra I'antico significato
di Ocoroyie come sinonimo di puboroyie (ancora presente in
Platone) e il significato che si imporra in seguito, “scienza che
ha per oggetto I'essere divino”. Quando i testi greci vengono
trasmessi al mondo di lingua araba, questo significato ¢ ormai
consolidato da secoli e non appartiene pil a una singola scuola
filosofica; la lettura della Metafisica, che ¢ stata una delle prime
opere tradotte, non poteva che confermare l'idea che questo
fosse esattamente il pensiero di Aristotele. A cid si collega
anche il tema degli pseudepigrafi aristotelici come il De
mundo: ne esistono una traduzione siriaca e una araba (cfr.
W. RAVEN, “De mundo. Tradition syriaque et arabe”, in
DPhA, Supplément [Paris 2003], 481-483), ed esse avranno



194 DISCUSSION

sicuramente contribuito a creare I'immagine di un Aristotele
che ricapitola in sé tutta la filosofia greca, inclusi gli sviluppi
tipici dell’eta post-classica.

Quanto all'identificazione di Dio con listanza prima e
suprema dell’essere, che caratterizza una parte del platonismo
pre-plotiniano (Plutarco, De E ap. Delph., ad es.) e si collega
nel pensiero filosofico cristiano all’esegesi di Esodo 3, 14, sono
d’accordo nel sottolinearne la somiglianza con le modifiche
apportate al testo di Plotino nella Zeologia. Non penso perd
che linfluenza sia stata diretta; ho cercato altrove di sostenere
che I'esempio pilt prossimo alla rielaborazione araba di Plotino
¢ lo pseudo-Dionigi Areopagita, che applica al primo principio
la denominazione di évrwe &v (De Div. Nom. V 4, 182.17-
183.1 SUCHLA).

U. Rudolph: Wie Thre detaillierten Ausfithrungen bestitigen,
gibt es gute Griinde, zwischen den arabischen Plotin- und
Proklosparaphrasen und ihren griechischen Vorlagen keine
syrischen Zwischenstufen zu vermuten. Welche Bedeutung
kommt dann den Syrern bei der Uberlieferung der Neoplato-
nica noch zu? Die iltere Forschung verwies in diesem Zusam-
menhang auf die Texte des Ps.-Dionysios und die zugehorigen
Scholien des Johannes von Skythopolis, die jeweils auf Syrisch
erhalten sind, und vermutete in deren Hintergrund ein chri-
stlich-neuplatonisches Milieu, das bei den Arabern fortgewirkt
haben konnte. Spielen solche Uberlegungen angesichts des
heutigen Forschungsstandes noch eine Rolle?

C. DAncona: Sebastian Brock ha riesaminato di recente
tutto il dossier del cosiddetto “intermediario siriaco” nella crea-
zione della Teologia, giungendo alla conclusione che “While
the existence of a Syriac intermediary now appears unlikely,
Christian Neoplatonist circles of the sixth century do seem to
provide a milieu that could explain a number of features in the
Theology and related texts ” (S. BROCK, “A Syriac Intermediary
for the Arabic Theology of Aristotle? In Search of a Chimera”, in



LA TEOLOGIA NEOPLATONICA DI “ARISTOTELE” 195

The Libraries of the Neoplatonists [...] ed. by C. D’ANCONA
[Leiden 2007], 293-306, la citaz. a p. 305). Un ambiente cul-
turale cristiano decisamente influenzato dalla teologia tardo-
neoplatonica dello pseudo-Areopagita sembra trasparire dalle
scelte terminologiche e dottrinali del traduttore delle Enneadi,
il cristiano Ibn Na“ima di Emesa. Non credo necessario imma-
ginare che egli avesse davanti a sé¢ una copia dei Nomi Divini
per aggiungere all’espressione “Uno vero” anche “Essere puro”;
penso piuttosto che questo modo di concepire il primo princi-
pio facesse parte della sua cultura teologica. Darei una spiega-
zione analoga anche della presenza nella 7eologia dell’idea
tipicamente post-procliana e “dionisiana” della creazione adtd
v elvow (bi-anniyatibi fagat). Ad altro proposito, raggiungono
conclusioni simili anche C. BUCUR e B. G. BUCUR, “The Place
of Splendor and Light. Observations on the Paraphrasing of
Enn. 4.8.1. in the Theology of Aristotle”, in Muséon 119 (20006),
271-292.






	La Teologia neoplatonica di "Aristotele" e gli inizi della filosofia arabo-musulmana

