
Zeitschrift: Entretiens sur l'Antiquité classique

Herausgeber: Fondation Hardt pour l'étude de l'Antiquité classique

Band: 57 (2011)

Artikel: La Teologia neoplatonica di "Aristotele" e gli inizi della filosofia arabo-
musulmana

Autor: D'Ancona, Cristina

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-660788

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-660788
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


IV

Cristina D'Ancona

LA TEOLOGLA NEOPLATONICA DI "ARISTOTELE" E
GLI INIZI DELLA FILOSOFLA ARABO-MUSULMANA

Verso la metä del IX s., a Bagdad, un gruppo di traduttori il
cui lavoro e stato almeno in un caso commissionato e almeno in
un caso rivisto da al-Kindl ha messo in circolazione in lingua
araba un gruppo di testi da cui dipende la nascita stessa della
filosofia arabo-islamica.1 Fra questi testi hanno un ruolo centrale
due opere neoplatoniche: le Enneadi, edizione sistematica degli
scritti di Plotino realizzata da Porfirio, e gli Elementi di teologia
di Proclo, compendio di tesi metafisiche in forma di assiomi.
Nell'ambito del "circolo di al-Kindf', queste due opere sono
state trasformate rispettivamente nella Teologia di Aristotele1 e

1 G. ENDRESS, Proclus Arabus. Zwanzig Abschnitte aus der Institutio Theolo-

gtca in arabischer Ubersetzung (Wiesbaden-Beirut 1973); Id., "Die wissenschaftliche

Literatur", in Grundriß der arabischen Philologie. II, hrsg. von H. GaTJE
(Wiesbaden 1987), 400-506: III, hrsg. von W. FISCHER (Wiesbaden 1992),
3-152; Id., "The Circle of al-Kindl. Early Arabic Translations from the Greek
and the Rise of Islamic Philosophy", in The Ancient Tradition in Christian and
Islamic Hellenism, Studies on the Transmission of Greek Philosophy and Sciences

dedicated to H.J. Drossaart Lulofs on his ninetieth birthday, ed. by G. ENDRESS

and R. KRUK (Leiden 1997), 43-76. La traduzione commissionata da al-Kindl b

quella della Metafistca di Aristotele (cfr. Ibn al-Nadlm, Kitäb al-Fihrist, 251.26-
27 Flügel, e le importanti osservazioni di M. BOUYGES, Averrois. Tafiir ma ba'd
at-tabi'at, texte arabe inedit etabli par M.B., tome V, 1. Notice (Beyrouth 1952),
CXDC-CXXI; la traduzione da lui rivista b quella delle Enneadi (v. piii avanti).

2 Ne esistono due edizioni: F. DlETERICI, Die sogenannte Theologie des Aristoteles

aus arabischen Handschriften zum ersten Mal herausgegeben (Leipzig 1882, rist.
Amsterdam 1965) e A. BaDAWI, Aflütin 'inda l-'arab. Plotinus apud Arabes. Theo-

logia Anstotelis etftagmenta quae supersunt (AI Qähira 1966). L'European Research

Council ha approvato un progetto di ncerca (Advanced Grant 249431, Greek into
Arabic) per l'edizione critica di questo scritto (http://www.greekintoarabic.eu).



136 CRISTINA D'ANCONA

nel Libro di Aristotele sull'esposizione del Bene Puro, o Liber de

Causis (la denominazione prevalente che questo testo ha assunto
nella tradizione latina). In cio che segue, tratterö principal-
mente della natura della Teologia di Aristotele e della sua posi-
zione neH'ambito delle opere tradotte in questo circolo, per
venire infine a parlare anche del Liber de Causis.

II materiale a partire dal quale e stata creata la Teologia di
Aristotele e costituito dalla traduzione araba di parti delle Enne-
adi IV, V e VI. Questa conclusione, ora fermamente stabilita,
non e stata raggiunta subito negli studi: al contrario, ha sop-
piantato altre ipotesi, che erano state formulate per prime
appunto perche il testo arabo presenta un tale disordine rispetto
alia sua fönte greca, che la sua dipendenza dalle Enneadi non e

riconoscibile a prima vista. Ripercorrere per sommi capi la sto-
ria dei primi studi sulla Teologia di Aristotele ci aiuterä a cogliere
il punto sul quale vorrei fondare la mia presentazione: la natura
e la finalitä — se riusciro a mostrare che una finalitä esiste —
della riorganizzazione del materiale estratto da Plotino.

I dubbi sulla paternitä aristotelica della Teologia sono anti-
chi praticamente quanto la circolazione latina dell'opera,3 ma
la prima menzione precisa delle Enneadi quale sua fonte si

deve a Thomas Taylor (1758-1835), lo studioso inglese di Pla-

tone e dei neoplatonici che dedicö nel 1812 una Dissertation
anche ad Aristotele: vi trova posto un esame della Teologia e

l'indicazione delle principali corrispondenze fra il testo arabo e

3 La profonda differenza fra d pensiero di Aristotele e la dottrina della
Teologia era stata colta da Francesco PATRIZI, agli albori della circolazione del testo
in Europa Nella Nova de universisphilosophia (ed. del 1593), nella cui Appen-
dice figurava la versione latina della Teologia, Patrizi aveva elaborato una solu-
zione concordista, su cui cfr. PLOTINO, La discesa dell'anima nei corpi (Enn. IV
8[6]). Plotiniana Arabica (pseudo-Teologia di Aristotele, capitoli 1 e 7, "Detti del
Sapiente Greco"), a cura di C D'ANCONA et al. (Padova 2003), 81-82 e n. 216.
Sulla recezione della Teologia nella prima eta moderna cfr J. KRAYE, "The
Pseudo-Aristotelian Theology in Sixteenth- and Seventeenth-Century Europe",
in Pseudo-Aristotle m the Middle Ages The Theology and Other Texts, ed. by J.
Kraye, W. F. Ryan and C.-B. Schmitt (London 1986), 265-286, e P. Fen-
ton, "The Arabic and Hebrew Versions of the Theology ofAristotle", ibid.,
241-264.



LA TEOLOGIA NEOPLATONICA DI "ARISTOTELE' 137

le opere di Plotino.4 La Dissertation di Taylor non fu utilizzata
dall'editore del testo arabo, F. Dieterici, il quale notö sia il
carattere neoplatonico dello scritto che la presenza di prelievi
testuali dalle Enneadi, ma senza svolgere comparazioni siste-
matiche, convinto com'era che l'antecedente greco della Teolo-

gia fosse uno scritto perduto di Porfirio.5 A partire dalla tradu-
zione tedesca del testo arabo, pubblicata da Dieterici un anno
dopo l'edizione princeps, Valentin Rose (1829-1916) moströ
di nuovo — e a quanto pare indipendentemente da Taylor
— il legame letterale fra la Teologia e Lopera di Plotino.6 Ciö
indusse gli editori delle Enneadi a prendere in considerazione
la versione araba nella sua qualitä di testimonianza indiretta
del testo plotiniano: utilizzata occasionalmente da Richard
Volkmann,7 la Teologia fu studiata nel suo rapporto con il
testo greco di Plotino dai due autori dell'edizione definitiva
delle Enneadi, Paul Henry e Hans-Rudolf Schwyzer. Essi tut-
tavia pervennero, almeno inizialmente, a conclusioni diffe-
renti. La presenza di modifiche dottrinali e la diversa disposi-
zione del testo nella versione araba rispetto all'originale greco

4 Th. TAYLOR, A Dissertation on the Philosophy of Aristotle in Four Books,

(London 1812, rist. Kila, MT 2003), Book III, ch. Ill, 402-414.
5 Dieterici aveva pubblicato nel 1882 1'editio princeps della Teologia (cit. alia

n. 2) e l'anno successivo pubbhco la traduzione tedesca: Die sogenannte Theologie
des Aristoteles aus dem arabischen ubersetzt und mitAnmerkungen versehen (Leipzig
1883, rist. Hildesheim 1969). Nella prefazione alla traduzione, egli aveva parlato
di una "plotinische Färbung" della Teologia (p. v); a p. 182 notö il legame letterale

con alcuni passi di Plotino, che riteneva fossero inclusi nello scritto porfi-
nano al quale faceva nsalire la Teologia.

6 V. ROSE, recensione di F. DIETERICI, "Die sogenannte Theologie des
Aristoteles aus dem Arabischen ubersetzt und mit Anmerkungen versehen", in
Deutsche Literaturzeitungfur Kritik der internationalen Wissenschaft A (1883), col.
843-46. Rose non menziona Taylor, e parla del fatto che la Teologia consista da

cima a fondo di estratti delle Enneadi come di una grande sorpresa.
7 Plotini Enneades praemisso Porphyru de vita Plotini deque ordine librorum

eius libello edidit Ricardus VOLKMANN (Lipsiae 1883-1884). Volkmann utilizzö
in qualche occasione la traduzione tedesca di Dieterici a sostegno di lezioni o

congetture: cfr. ad es. t. I, Praefatio, XXVII, e piü ampiamente l'introduzione a

PLOTINO, L'immortalitä dell'anima, (TV 7[2]). Plotimana Arabica (pseudo-Teolo-

gia di Aristotele, capitoh 1, 3, 9), in corso di stampa nella collana "Greco, Arabo,
Latino. Le vie del sapere" (Pisa).



138 CRISTINA D'ANCONA

indussero Henry — il quale studiava, all'epoca, la tradizione
indiretta e la circolazione del testo enneadico8 — a ipotizzare
che la Teologia risalisse a uno stadio antichissimo, addirittura
pre-enneadico, dell'opera di Plotino: i resoconti delle sue
lezioni, messi per scritto dal discepolo Amelio nei cento qua-
derni di cui si park nella Vita di Plotino9 e portati in seguito
in Oriente, quando Amelio lascio Roma per Apamea.10 La sco-

perta da parte di Paul Kraus11 della versione araba di un trat-
tato scritto da Plotino dopo la partenza di Amelio da Roma12

invalidö questa ipotesi; contemporaneamente, la dipendenza
della Teologia dalle Enneadi — cioe dall'edizione porfiriana
degli scritti di Plotino — venne dimostrata da Schwyzer.13
Come fu riconosciuto in seguito da Henry stesso,14 era stato
cosi stabilito un punto fermo nella ricerca sulla Teologia: la
versione araba dipende dalle Enneadi, ossia dall'edizione siste-
matica degli scritti di Plotino prodotta da Porfirio secondo un

8 P HENRY, Plotin et ['Occident Firmicus Maternus, Marius Victorinus, saint
Augustin et Macrobe (Louvain 1934), Id., Recherches sur la Preparation Evangili-
que d'Eusibe et l'idition perdue des ceuvres de Plotm publiee par Eustochius (Paris
1935).

9 Vita Plotini 3.46-48
10 P. HENRY, "Vers la reconstitution de l'enseignement oral de Plotin", in

BAB 23 (1937), 310-342, Id., Etudes Plotimennes I Les etats du texte de Plotin
(Paris-Bruxelles 1938), XIV' "Une oeuvre arabe, Ie Livre de la Thiologie, primiti-
vement anonyme, devenue cdlebre sous le titre de Theologie dAristote, n'est

qu'un fragment des Notes de cours d'Amelius, le principal disciple de Plotin, et
nous restitue le texte original de vingt lemons du maitre".

11 P. KRAUS, "Plotin chez les Arabes. Remarques sur un nouveau fragment
de la paraphrase arabe des Enntades", m BIE 23 (1940-41), 263-295, nst. in
P. Kraus, Alchemte, Ketzerei, Apokryphen im frühen Islam, Gesammelte Auf-
satze hrsg u eing. von R BRAGUE (Hildesheim-Zurich-New York 1994), 313-
345.

12 Sl tratta dl V 3[49], Ilse: töv Yvtopumxciv ÜTTOcrrderecov xai toü etoxeiva
13 H.-R SCHWYZER, "Die pseudoanstotelische Theologie und die Plotin-

Ausgabe des Porphynos", in RhM 90 (1941), 216-236. Gia Kraus aveva soste-
nuto la dipendenza della Teologia dall'edizione porfiriana dell'opera dl Plotino:
v. P. KRAUS, "Un fragment pretendu de la recension d'Eustochius des Oeuvres de

Plotin", in RHR 113 (1936), 207-218, nst. in Alchemte, Ketzerei, Apokryphen
(cit. allan 11), 301-312

14 P. HENRY, "The Oral Teaching of Plotinus", in Dionysius 6 (1982), 3-12,
in part 5 n 9.



LA TEOLOGLA NEOPLATONICA DI "ARISTOTELE" 139

preciso piano dottrinale.15 Ma se e cosl, per quale motivo la

disposizione del testo arabo e tanto alterata rispetto alla fönte
greca?

Rispetto al testo di partenza — ossia gli scritti di Plotino
raggruppati da Porfirio in un ordine ascendente, daH'uomo
sino al Primo Principio — la Teologia presenta o un caos totale

(ipotesi maggioritaria) oppure una struttura differente e difficile

da cogliere (e l'ipotesi che vorrei sostenere qui). La prima
ipotesi ci porta in direzione di un rimaneggiamento incompe-
tente oppure di un danno materiale nella trasmissione del testo,
spiegazioni che sono state entrambe avanzate autorevolmente
dagli studiosi;16 la seconda solleva la questione del progetto che
ha ispirato la nuova struttura.

Nella Teologia, la traduzione ampiamente rimaneggiata di
un certo numero di trattati delle Enneadi IV, V e VI e intro-
dotta da un prologo17 indipendente dal testo di Plotino, che va
dunque considerato come un prodotto originale del suo autore.
Nella prima parte cercherö di mostrare che il prologo presenta

15 P HadOT, "La metaphysique de Porphyre", in Porphyre. Entretiens sur
PAntiquite classique XII (Vandoeuvres-Gen£ve 1966), 127-163; H-D SAFFREY,

"Pourquoi Porphyre a-t-il edite Plotin? Reponse provisoire", in PORPHYRE, La
Vie de Plottn, II Etudes d'introduction, texte grec et traduction fran9aise, com-
mentaire, notes complementaires, bibhographie, par L BriSSON, J.-L CHERLON-

NEIX, et al (Paris 1992), 31-57.
16 Era l'opinione dl Rose (cit alia n 6), col 844. "Die ursprüngliche

Anordnung des Buches ist natürlich verloren gegangen" (Popera onginaria era
secondo Rose una parafrasi greca dl Plotino che includeva vari materiah, tra cui
frammenti della <|hA6<jo<|>oc; m-topla di Porfirio) In seguito, il caos della Teologia
e divenuto un tema ricorrente negli studi su questo scritto, anche se le spiegazioni

proposte dagli studiosi sono molto differenti fra loro, e vanno dall'ipotesi
di una frode dehberata che il caos avrebbe dovuto mascherare, rendendo lrrico-
noscibile la vera ongine del testo (P KRAUS, art cit (n 13), 211, 305 della nst),
a quella dl una dispersione dei fogli della prima stesura, seguita da una ricompo-
sizione maldestra cosi F W ZIMMERMANN, "The Origins of the so-called Theology

ofAristotle", in Pseudo-Aristotle in the Middle Ages the "Theology" and Other
Texts (cit. alla n 3), 110-240, in part 130 Per una panoramica delle opiniom
cfr. M. Aouad, "La Theologie dAristote et autres textes du Plotinus Arabus", in
DPhA I (Pans 1989), 541-590, in part 557

17 Per una panoramica delle opiniom sul prologo della Teologia cfr M Aouad,
art cit (n. 16), 546-548.



140 CRISTINA D'ANCONA

una bozza di cio che la Teologia avrebbe dovuto contenere,
nelle intenzioni di questo autore. II prologo delinea un ordine
discendente, dalla Causa Prima sino agli individui sensibili,

con un'attenzione particolare al destino delle anime umane,
scandito dalla loro discesa nel mondo del divenire e dal loro
ritorno nel mondo intelligibile. Cercherö dapprima di mostrare
che la serie degli argomenti toccati nei dieci capitoli della
Teologia18 si spiega come il tentativo, in certa misura abortito, di
distribuire il materiale tratto dalla versione araba delle Enneadi

IV-VI secondo il progetto delineato nel prologo. Nella seconda

parte, cercherö di mostrare che questo progetto si ispira agli
Elementi di teologia di Proclo e trova la sua realizzazione non
nella sola Teologia, ma in un insieme di testi, il principale dei

quali e il Liber de CausisP Vedremo inoltre che in questa
realizzazione ha giocato un ruolo anche la traduzione di due que-
stioni di Alessandro di Afrodisia.20

18 La Teologia consta di dieci capitoli nella recensione araba, mentre la traduzione

latina consta di 14 capitoli e presenta vane differenze rispetto al testo
arabo Per una panoramica degli studi cfr. M. AOUAD, art cit (n 16), 564-570

19 L'ipotesi di una serie di testi prodotti nell'ambito del circolo dl al-Kindl e

accomunati dal titolo "Teologia dl Aristotele" e fondata essenzialmente su due
fatti (l) la scoperta da parte di G ENDRESS, Proclus Arabus (cit alia n 1) dell'e-
sistenza di un gruppo di traduzioni con caratten comuni e legate ad al-Kindl, (il)
il fatto che la collezione di scritti di Alessandro e Proclo a cui accenno qui sotto
nella n 20 si intitola "Ciö che Alessandro ha estratto dal libro di Aristotele mti-
tolato Teologia" Su questa base, F W ZIMMERMANN, art cit. (n 16), 122-135,
ha formulato l'idea convincente di un gruppo di testi destinati a completare la

Metafisica di Aristotele ("Kindl's metaphysics file", 131) Per una presentazione
generale del De Causis e dei suoi problemi si pub vedere C D'ANCONA e R
TAYLOR, "Le Liber de Causis', in DPhA, Supplement (Paris 2003), 599-647

20 Le due questioni fanno parte di una collezione che unisce, in traduzione
araba, alcum scritti di Alessandro e alcune proposizioni degli Elementi di Teologia
di Proclo La collezione, scoperta da F ROSENTHAL, "From Arabic Books and

Manuscripts V A One-Volume Library of Arabic Philosophical and Scientific
Texts in Istanbul", in JAOS 75 (1955), 14-23, e stata studiata da ] VAN Ess,
"Uber einige neue Fragmente des Alexander von Aphrodisias und des Proklos m
arabischer Ubersetzung", in Isl 42 (1966), 148-168, e soprattutto da G ENDRESS,

Proclus Arabus (cit alia n 1), 33-61 Fra gli studi successivi, cfr FW ZIMMERMANN,

art cit (n 16), 184-188, S FAZZO e H WlESNER, "Alexander of Aphrodisias

in the Kindl circle and in al-Kindl's cosmology", in ASPh 3 (1993), 119-
153, F W ZIMMERMANN, "Proclus Arabus Rides Again", in ASPh 4 (1994), 9-51.



LA TEOLOGIA NEOPLATONICA DI "ARISTOTELE" 141

I

II prologo della Teologia e in un certo senso uno degli scritd
piü noti neU'ambito degli studi sulla trasmissione greco-araba
delle opere filosofiche, e a buon diritto, perche le informazioni
che contiene sono al tempo stesso importanti e controverse.
Esso e aperto da un incipit che e stato analizzato a piü riprese,
e dal quale si apprendono il nome del traduttore: Ibn Nä'ima
al-HimsI; quello del revisore: al-Kindl; del destinatario:
Ahmad, figlio del califfo al-Mu'tasim (r. 833-842), informazioni,

queste, che consentono di fissare la data approssimativa
della traduzione agli anni '40 del IX s. L'incipit afferma perb
che l'opera tradotta e del filosofo Aristotele e il commento e di
Porfirio; che il titolo dell'opera in greco e Teologia (Utülügiyä),
termine che significa al-rubübiyya, "sovranitä divina": come e

stato notato,21 informazioni storiche del tutto degne di fede

sono intrinsecamente connesse a evidenti falsitä, e ciö ha inge-
nerato la serie di ipotesi di cui ho dato solo un esempio sopra.
Mentre questi aspetti del prologo sono stati attentamente
analizzati,22 ai temi di dottrina che vi si trovano esposti e stata
dedicata minore attenzione. Per gli scopi di questo studio e

invece utile esaminare le tesi che l'autore espone e il progetto
che annuncia.

II prologo si suddivide in due parti facilmente riconoscibili,
la prima delle quali23 colloca la Teologia nell'insieme delle
scienze filosofiche, mentre la seconda descrive gli argomenti e

l'ordine espositivo che essi seguiranno.24

21 F.W. Zimmermann, art cit (n. 16), 113.
22 Si trovera un'analisi dettagliata di questi elementi in F.W. ZIMMERMANN,

art. cit. (n. 16), 118-128; fra gli studi successivi, si puö vedere il mio "Pseudo-
Theology of Aristotle, Chapter I; Structure and Composition", in Onens 36
(2001), 78-112.

23 F. Dieterici, op. cit. (n. 2), 1.12-2.10 A. BadawT, Aflütin 'inda l-'arab
(n. 2), 4.2-5-9. In ciö che segue, utilizzo le sigle D e B.

24 2.11-4.11 D 5.10-7.10 B.



142 CRISTINA D'ANCONA

La prima parte si apre su una tesi attribuita al "Sapiente, al-
Hakim-P il fine che e primo nell'ordine assiologico e l'ultimo
ad essere conseguito nell'ordine cronologico, mentre il fine che

viene ricercato e conseguito per primo non e che 1'ultimo
nell'ordine assiologico.26 Questa tesi serve come punto di par-
tenza per una presentazione della struttura del sapere filosofico,
del quale la Teologia rappresenta, secondo l'autore, il corona-
mento. Egli non si limita ad affermare che la scienza presentata
in questo libro costituisce il fine ultimo del sistema del sapere,
ma elabora un'argomentazione a sostegno di questa tesi: & il fine
che determina le azioni volte al suo conseguimento, tanto
nell'ambito dell'agire in senso proprio, quanto nell'ambito della
scienza; percio il desiderio di conseguire il fine e "causa" solo in
senso derivato, mentre in senso proprio la causa e il fine stesso.
Se dunque il fine non e stabilito chiaramente, anche la ricerca
scientifica e vana.27 Ora, i filosofi piü eminenti (afädil al-fala-
sifa) hanno convenuto che le cause eterne dell'universo sono

quattro: la materia, la forma, l'agente e il fine; la natura di cia-

scuna, la distinzione e la gerarchia fra di esse sono studiate dal
filosofo, una volta ammesso (come e implicito in quanto
precede) che conoscere consiste nel conoscere la causa. L'autore

25 1.12 D 4.33 B.
26 La storia letteraria del detto, da Filopono agli autori arabi ed ebraici, b

stata studiata da S.M. STERN, "The First in Thought is the Last in Action: the
History of a Saying attributed to Aristotle", in JSS 7 (1962), 234-252. Stern non
cita il prologo della Teologia fra i testi arabi che utilizzano il detto attribuito ad

Aristotele, ma alcuni fra gli esempi di utilizzazione che egli cita sono di poco
anterion alia Teologia e indmduano un contesto molto vicino ad al-Kindl: in
particolare, Ibn al-Muqaffa", che ne fa uso nel suo compendio di logica, e

Muhammad ibn al-Gahm al-Barmakr, un membro dell'influente famigha del
Barmecidi, a cui gli storici attribuiscono un ruolo importante negli indirizzi del

primo califfato 'abbäside.
27 Discuto il rapporto fra questo tema del prologo e lo scritto di al-Kindl

Sulla filosofia prima in "Al-Kindl on the Subject-Matter of the First Philosophy.
Direct and Indirect Sources of al-Falsafa al-ülä, Chapter One", in Was ist Philosophie

im Mittelalter? Akten des X. Internationalen Kongresses für mittelalterliche

Philosophie hrsg. von J. A. AERTSEN und A. SPEER (Berlin-New York
1998), 841-855. Cfr. anche P. ADAMSON, The Arabic Plottnus. A Philosophical
Study of the Theology ofAristotle (London 2003), 30-42.



LA TEOLOGIA NEOPLATONICA DI "ARISTOTELE" 143

afferma che questa ricerca e stata svolta "nel nostro libro che

viene dopo le realtä naturali,fikitäbinäalladl ba'dal-tabTiyyäf .28

Benche il titolo punti inequivocabilmente verso la Metafisica, i
contenuti che vengono presentati subito dopo non sono quelli
dell'opera di Aristotele, perche l'autore afferma di avervi ordinato
le quattro cause ora elencate "secondo Fordine divino e intelligi-
bile (al-tartib al-ilähi al-'aqlt)"29 e seguendo un criterio di esposi-
zione (fisard) che comprende l'anima, la natura e le rispettive
azioni30 — temi che non si ritrovano certo nella Metafisica, come

pure non vi si ritrovano gli altri argomenti toccati nel prosieguo
immediato del passo: la necessitä che colui che dispone dei mezzi

possieda anche il fine e la non-reciprocitä nella relazione tra il fine
e le cose ad esso ordinate.31 Concluso questo breve excursus, l'autore

torna alia tesi gia enunciata: la natura certa e determinata dei

saperi nei vari ambiti32 dimostra che deve esserci un fine supremo,
dal momento che la conoscenza implica l'esistenza di un fine e

che l'infinito non puö essere "traversato" da ciö che e finito. Questo

argomento all'apparenza maldestro si fonda su Metaph. a 2,

28 2.11-12 D 5-1-2 B L'espressione, traduzione letterale (sino nella resa del

plurale) del sintagma xa pexä xa <j>u<rnta, £ una delle possibili designazioni della

Metafisica nelle traduzioni greco-arabe. cfr. M. BOUYGES, op cit (n. 1), Notice,
cxxiv-cxxvn Per le ragioni cronologiche ricordate sopra, b probabile che questa
sia se non la prima in assoluto, almeno una fra le prime occorrenze dell'espres-

sione, in seguito piü diffusa al singolare (K fi mä ba'd al-tabfa) L'autore del

prologo si presenta quindi come autore anche della Metafisica, e ciö gli ha attirato
l'accusa di essere un falsario' si veda in particolare Th TAYLOR, op cit (n 4), III,
402. Contrario all'idea di un falso dehberato, F.W. ZIMMERMANN, art cit (n. 16),
123, ha sostenuto che usando la prima persona l'autore del prologo non voleva
farsi passare per Aristotele, ma msenre la Teologia nell'insieme delle opere di scuola
aristotehca. Tuttavia l'impersonare Aristotele e cosl consonante con il celebre

sogno dl al-Ma'mün (nel quale Aristotele in persona appare al califfo e ne avalla
le scelte politico-teologiche), da suggenre che il "noi d'autore" in questo passo
vada inteso nel suo senso piü naturale e indichi un tratto caratteristico dell'elite di
corte animata da al-Kindl: quello di engere Aristotele a modello idealizzato del

sapere greco Si veda su questo G. EndRESS, "L'Aristote arabe. Reception, autont^
et transformation du Premier Maltre", in Medioevo 23 (1997), 1-42

29 2.12 D 5.2 B.
30 2 13 D 5.2-3 B
31 2.13-16 D 5.3-5 B.
32 2 16 D 5.5-6 B



144 CRISTINA D'ANCONA

994 b 27-31, e mira a dedurre dalla natura determinata della

conoscenza scientifica — la quale, implicando la scoperta delle

cause, non puo avere un oggetto indeterminato — la necessitä
dell'esistenza di un fine ultimo, che l'autore intende evidente-

mente come il compimento della conoscenza, unendo di nuovo
nella nozione di "fine" sia il senso di "scopo" che quello di "limite
ultimo".33 Infine, egli aggiunge una distinzione fra due ambiti del

sapere che considera propedeutic! alia conoscenza dei fini, equiva-
lente per lui alia conoscenza simpliciter (ma'rifat al-say' al-matlüb,
2.18-19 D 5.8 B): le scienze logiche e le scienze naturali.34

I temi ora elencati rappresentano per lui le premesse (muqaddimät)
necessarie per afifrontare la "teologia".

II ragionamento condotto sin qui dall'autore del prologo
fornisce due elementi: il primo e che si tratta di una persona
con letture e competenze filosofiche tali da consentirgli di orga-
nizzare un'argomentazione che, pur basata su tesi altrui, e sua

propria. Si puo discutere se egli sia buon filosofo o no, ma si

tratta di un filosofo.35 II secondo e che questo filosofo presenta

33 Come ha mostrato H.A. DAVIDSON, Proofi for Eternity, Creation and the
Existence of God in Medieval Islamic and Jewish Philosophy (New York-Oxford
1987), 96-116, il tema dell'impertransibilita dell'infinito, usato da Filopono
contro Aristotele, £ presente nella Filosofia Prima kindiana.

34 2.18-3.1 D 5.7-9 B. All'inizio di questa frase ("L'approfondimento sui
principi delle scienze 4 la premessa di cui ha bisogno colui che vuole ottenere la

conoscenza della cosa desiderata"), ambedue le edizioni presentano la lezione fa-l-
mimarfiawä'ilal-'ulüm, "il capitolo sui principi delle scienze"; i manoscritti Cairo,
Dar al-kutub, Hikma, Tal'at 384, f. Iv9 e Istanbul, Aya Sofya 2457, f. 105vl3
hanno mvece la lezione fa-l-tabahhur fi awail al-'ulüm, "l'approfondimento sui

principi delle scienze", lezione riflessa nella traduzione di G. Lewis, "research into
the principles of the sciences": cfr. Plotiniana Arahica ad codicum fidem anglice
vertit G. Lewis, in Plotim Opera II, Enneades IV-V ediderunt P. HENRY et H.-R.
SCHWYZER (Paris-Louvam 1959), 487. Gli altri manoscritti che ho potuto consul-
tare, Paris, Bibliotheque Nationale de France, suppl. pers. 1640, f. 393v4 e Paris,

Bibliotheque Nationale de France, ar. 2347, f. 2C13, hanno la lezione fa-l-mimar.
35 Per questo motivo non penso, come fa invece F.W. ZIMMERMANN, art. cit.

(n. 16), 122 e 128, che l'autore del prologo sia il traduttore, 'Abd al-Maslh ibn
Nä'ima al-HimsI, del quale non 4 attestata un'attivitä nel campo della trattati-
stica filosofica. Ho presentato in "Pseudo-Theology ofAristotle, Chapter I" (cit.
sopra, n. 22) le ragioni per le quali penso, come altri (cfr. M. AOUAD, art. cit.
(n. 16), 546), che l'autore del prologo sia al-Kindl.



LA TEOLOGIA NEOPLATONICA DI "ARISTOTELE" 145

se stesso come Aristotele, come e reso chiaro dal fatto che si

attribuisce la paternitä della Metafisica.
La seconda parte del prologo, che comincia qui, enuncia

l'argomento del libro e il suo contenuto:

"dato che abbiamo concluso le premesse abituali (taqdim min al-
muqaddimät), cioe i principi che aprono la strada all'esposizione
(;ibäna) di ciö che vogliamo esporre in questo nostro libro (ß kitä-
binä häda), lasciamo perdere la prolissitä in questa parte (al-fann),
dato che abbiamo giä dato chiarimenti nel libro "Metafisica"
(:matätäfiislqä): ci limiteremo dunque a ciö che abbiamo svolto lä.

Menzioniamo ora lo scopo [garad) che vogliamo esporre in questo

nostro libro, vale a dire la scienza universale {'ilm kullt): essa e

l'oggetto con il quale portiamo a compimento l'insieme della
nostra filosofia [mawdu li-stifrägnä gumlatafalsafatina), ed e verso
di esso che abbiamo orientato la totalitä3 delle cose contenute
negli oggetti che abbiamo trattato (3.2-7 D 5.10-6.1 B)."

II libro presentato contiene dunque una scienza i cui presup-
posti si trovano nella Metafisica — indicata questa volta con la

traslitterazione del titolo greco — ma che, in se considerata, e

ulteriore rispetto a quella esposta nella Metafisica. La scienza
della Teologia e universale; inoltre, essa porta a compimento
l'insieme della filosofia — la "nostra" filosofia: gumla falsafa-
tinä — e rappresenta percio la causa finale del sistema del

sapere messo insieme da "Aristotele", il quale ha orientato verso
di essa tutte le conclusioni stabilite nelle altre scienze. Questa
scienza universale e dunque architettonica rispetto alle altre,
delle quali si compone l'insieme della filosofia. II modello
seguito e owiamente quello della Metafisica aristotelica per
quanto riguarda 1'esigenza di una scienza universale che sovrain-
tenda alle scienze particolari.37 Si potrebbe anche dire che e la

36 E la lezione scelta da Badawl, 'ämma\ la si legge nel ms Istanbul, Aya Sofya
2457, f. 106'5; Dieterici, invece, sceglie gäya (lezione attestata, oltre che dal ms
utilizzato da Dieterici, dai mss Paris, Bibliotheque Nationale de France, suppl.

pers. 1640, f. 393v12, e Paris, Bibliotheque Nationale de France, ar. 2347, f. 2V5)

e traduce: "Darauf richten wir als Endziel alles, was..." (F. DIETERICI, op. cit. (n.
5), 3).

37 Metaph. V 1, 1003 a 21-32.



146 CRISTINA D'ANCONA

struttura stessa del corpus aristotelico ad essere richiamata qui:
come si e appena visto, la logica e la scienza della natura sono

presentate — in quest'ordine — come le conoscenze prelimi-
nari richieste per lo studio della metafisica. Tuttavia, secondo

"Aristotele", la scienza universale e architettonica non e esposta
nella Metafisica (che ne contiene soltanto le premesse, muqad-
dimät), bensl in "questo nostro libro", la Teologia. Esso e stato

composto per esporre un oggetto, mavudu, verso il quale si

orienta tutta la scienza filosofica, concepita come un insieme

completo e ordinato. Segue la presentazione di ciö che "Aristotele"

si propone di fare nella Teologia.

"Premettiamo dunque a cio la menzione complessiva dello scopo
{garad) al quale abbiamo diretto questo nostro libro, e deline-
iamo innanzitutto ciö che intendiamo esporre in esso, nelle sue
linee essenziali e con un riassunto succinto, sintetico e compren-
dente tutto cid che e contenuto nel libro; menzioneremo poi i
"capi delle questioni" che vogliamo commentare, riassumere ed
esaminare; inizieremo poi ad esporre il discorso su ciascuna que-
stione, con un discorso esatto e approfondito, se Dio Altissimo
lo vuole (3.8-12 D 6.3-6 B)."

I "capi delle questioni, ru us al-masd'iT annunciati qui sono
un sommario analitico della parte centrale di un lungo scritto
di Plotino, Aporie sull'anima, sotto forma di lemmi di lun-
ghezza variabile. Origine e finalitä di questa componente della
Teologia non sono chiare,38 ma e sicuro che essa esisteva prima
della scrittura del prologo, dato che vi e menzionata. Come si

e appena visto, "Aristotele" promette di iniziare a spiegare le

dottrine riassunte nei "capi delle questioni" (3.10-11 D 6.4
B). Se questi due elementi — "capi delle questioni" e "discorso"
su di essi — cadono al di fuori del prologo, cio che invece si

38 Panoramica degh studi in M. AOUAD, art cit. (n. 16), 548-550; cfr. anche
P. ADAMSON, op. at. (n. 27), 42-48, e il mio "The Textual Tradition of
the Graeco-Arabic Plotinus.The Theology of Aristotle, its "Headings of the

Questions", and the Greek model of the Arabic version", in corso di stampa
negli atti del colloquio diretto da A. VAN OPPENRAAY e R. FONTAINE, The Letter
Before the Spirit, The Hague, June 2009.



LA TEOLOGIA NEOPLATONICA DI "ARISTOTELE" 147

trova al suo interno e il primo dei punti che "Aristotele" annun-
cia di voler trattare, ossia l'esposizione concisa ma completa
dello scopo (ancora una volta, garad) della Teologia.

"II nostro scopo {garad) in questo libro e il primo discorso sulla
sovranitä divina (al-rubübiyya) e la sua esposizione, ossia il fatto
che essa e la Causa Prima, che l'etemitä e il tempo sono al di
sotto di essa, che essa e la causa delle cause e il loro Creatore per
creazione, e che la potenza luminosa si estende a partire da essa

sull'Intelletto, e a partire da essa con la mediazione dell'Intelletto
suU'anima universale celeste; a partire dall'Intelletto, con la
mediazione dell'anima, sulla natura; a partire dall'anima, con la
mediazione della natura, sulle cose generabili e corruttibili; inol-
tre, che questa azione e compiuta dall'Intelletto senza alcun
movimento, e che il movimento di tutte le cose proviene da esso

e dalla sua causa, e che le cose sono mosse verso di lui al modo
del desiderio e dell'attrazione (3.13-19 D 6.7-12 B)."

Lo scopo del libro e l'esposizione della sovranitä divina, al-
rubübiyya: la teologia razionale, dunque, il cui contenuto e

enunciato secondo un ordine sistematico che parte da ciö che

e primo e supremo nella gerarchia dell'essere e discende verso
i gradi inferiori. In primo luogo, si tratterä di stabilire che

Dio e la Causa Prima; in altre parole, che vi e identitä refe-
renziale tra il Dio della rivelazione e il primo principio della
filosofia greca. In secondo luogo, si tratterä di stabilire che

questo principio primo e assoluto trascende sia il tempo che

l'eternitä. Si esaminerä in seguito il sistema gerarchico delle

cause, stabilendo che Dio e la causa delle cause — il che signi-
fica che le altre cause sovrasensibili, Intelletto e Anima, non
sono "cause" se non per la potenza che deriva dalla Causa

Prima, secondo l'immagine neoplatonica ben nota della diffu-
sione della luce a partire da una fönte luminosa (al-quwwa
al-nüriyyd). Dio e presentato come il creatore delle cause, e

ciö comporta dislivello ontologico fra la Causa Prima e gli
altri principi, che trascendono il mondo sensibile, ma sono e

rimangono delle creature. Ambedue create, le cause successive
al primo principio — l'Intelletto e l'Anima — non sono alio
stesso livello: la prima creatura che riceve la comunicazione



148 CRISTINA D'ANCONA

della causalitä divina e l'lntelletto, ed e con la mediazione
dell'Intelletto che la potenza causale di Dio si effonde sull'A-
nima. Ora, la causalitä divina e universale: essa deve raggiun-
gere anche le cose generabili e corruttibili, e ciö awiene con la
mediazione dell'Anima universale, che comunica agli indivi-
dui sensibili l'azione causale divina ricevuta dall'Intelletto e la

trasmette agli esseri generabili e corruttibili attraverso la

natura. Non si deve credere pero che la trasmissione dell'a-
zione causale divina ai gradi inferiori di realtä comporti un
qualche mutamento nell'Intelletto: la sua azione e descritta
nei termini inequivocabilmente aristotelici della causalitä del
Motore Immobile, verso il quale tutto tende "al modo del
desiderio e dell'attrazione (bi-naw' al-sawq wa-l-nuzüT)n. E
cosl che si muove tutto ciö che si muove nell'universo: ad

opera della natura, che trae la sua capacitä causale dall'Anima
cosmica, la quale a sua volta dipende dall'Intelletto, di modo
che tutto dipende, per gradi, dall'unica e immobile causalitä
della Causa Prima.

La teologia razionale e dunque un sistema coerente e com-
pleto di spiegazione della causalitä divina. Dio, trascendente e

solo detentore della capacitä di creare tutte le altre cause, dif-
fonde la sua potenza causale con la mediazione di altre cause
sovrasensibili, l'lntelletto e l'Anima: questo e ciö che dimostra
la Teologia, ed in questo senso si concatena alia Metafisica, il
cui contributo principale alia teologia razionale e l'idea che il
movimento dell'universo dipende da un motore primo e immobile

che e causa bi-naw' al-sawq (esq spcogsvov).
L'ordine sistematico della teologia razionale, in cui consiste

l'esposizione (ibdna) della sovranitä divina, richiede che i gradi
dei principi sovrasensibili che trasmettono la potenza causale di
Dio siano descritti partendo dal piü elevato e prossimo a Dio
stesso, l'lntelletto, per passare poi all'Anima. E questa gerar-
chia, enunciata nel passo appena citato, che "Aristotele"
dichiara di voler seguire. Nella parte finale del prologo, che

contiene il programma dell'autore, ho aggiunto una numera-
zione dei punti principali.



LA TEOLOGLA NEOPLATONICA DI "ARISTOTELE" 149

"(i) Poi menzioneremo, dopo di cid, il mondo intelligibile
(,al-'älam al-'aqlt), e ne descriveremo lo splendore, la nobiltä e la
bellezza; e menzioneremo le forme divine, belle, perfette e splendide

che vi si trovano; e diremo che ne provengono l'ornamento
e la bellezza di tutte le cose, e che tutte le cose sensibili sono simili
a loro, benche per la molteplicitä dei loro rivestimenti (qusür)
non se ne possa dare una rappresentazione vera a partire dalla
loro descrizione. (ii) Poi menzioneremo l'Anima universale celeste

e descriveremo anche in che modo la potenza si effonde su di
essa a partire dall'Intelletto, e in che modo essa e simile a quello;
e menzioneremo la bellezza degli astri, il loro ornamento e lo
splendore delle forme che sono negli astri. (iii) Poi menzioneremo

la natura che e in movimento al di sotto della sfera della
Luna, e diremo in che modo la potenza celeste giunge sino ad

essa, come essa la riceve, le somiglia e ne rende evidente l'im-
pronta nelle cose sensibili, materiali e corruttibili. (iv) Poi
menzioneremo la condizione di queste anime razionali nella loro
discesa dal loro mondo originario verso il mondo corporeo, la
loro ascesa, e la causa di ciö; e menzioneremo l'anima nobile e

divina, che si congiunge alle perfezioni intelligibili e non si

immerge nei piaceri del corpo; menzioneremo anche la condizione

delle anime degli animali e delle piante, quella dell'anima
della terra e del fuoco, e altre cose ancora (3.19-4.11 D 6.12-
7.10 B)."

La successione dei temi e dettata, come si vede, dalla gerar-
chia discendente dei gradi di realtä; l'ordine assiologico che

parte da ciö che e piu elevato in grado per giungere a ciö che lo
e meno e stabilito dal fatto che il soggetto eminente della
scienza trattata in questo libro e la Causa Prima. II progetto
delineato nel prologo si inscrive dunque in modo del tutto
naturale nel quadro della teologia razionale le cui premesse
sono state poste, secondo "Aristotele", nella Metafisica. Queil'o-
pera insegna l'esistenza di un principio primo di tutta la realtä,
la conoscenza del quale costituisce il culmine della filosofia e di
conseguenza il fine supremo della vita umana; questo "nostro
libro" e stato invece composto alio scopo di descrivere la Causa

Prima, la sua azione e il modo in cui la sua causalitä si espande
in tutto l'universo, con la mediazione dei principi ad essa

subordinati: Intelletto, Anima, natura.



150 CRISTINA D'ANCONA

II modello neoplatonico della fine dell'antichitä, nel quale
l'esposizione della gerarchia dei principi divini e presentata
come il coronamento della metafisica aristotelica, che a sua
volta comprende e articola il sistema delle conoscenze scientifi-
che, trova qui una delle sue riproposizioni piü eloquenti. Tut-
tavia il testo della Teologia, cosi come e giunto sino a noi, non
sembra affatto seguire l'ordine espositivo annunciato nel pro-
logo: al contrario, il testo si presenta in un disordine dispe-
rante, tanto da ingenerare l'ipotesi che la disposizione attuale
sia effetto del caso.39

La questione, che riguarda primariamente la storia testuale
della Teologia, ha rilevanti conseguenze anche dal punto di vista
della storia della filosofia fra antichitä e Medioevo. Se infatti le

idee enunciate nel prologo non hanno un rapporto intrinseco
con la disposizione attuale della Teologia, e piü facile pensare
che il prologo rappresenti una giustificazione surrettizia,
aggiunta a posteriori nell'intento di attribuire ad Aristotele una
dottrina che gli e visibilmente estranea. Se invece il prologo si

rivela intrinsecamente connesso alia disposizione dei materiali
tratti da Plotino che incontriamo nella Teologia, lo storico della
filosofia puö trarre la conclusione che nell'ambito del circolo di
al-Kindl si segui il modello tardo-neoplatonico nel quale la

metafisica, scienza architettonica rispetto a ogni altro sapere,
prelude alia teologia razionale dei principi sovrasensibili.

Al punto (i) del programma delineato nel prologo, l'autore
dichiara di voler trattare del "mondo intelligibile {al-älam
al-'aqltf, del suo "splendore (bahä)", della sua "nobiltä (sarafi"
e "bellezza (husn)". L'argomento e svolto nel capitolo IV, Sulla
nobiltä e la bellezza del mondo intelligibile (fi sarafi 'älami l-'aqli
wa-husnihi), capitolo che riproduce 1'inizio del trattato V 8 [31],
Ilspi. TOÜ votjtou xaXXoup.

Ft sarafi 'älami l-'aqli wa-husnihi
44.1-54.2 D 56.1-64.5 B Fiept rou votjtou xaXXou<; (V 8[31 ])

1.1-4.6

39 V. sopra, n. 16.



LA TEOLOGIA NEOPLATONICA DI "ARISTOTELE" 151

II contenuto di questa pericope plotiniana — circa tre capi-
toli — e abbastanza riconoscibile nel passo del prologo nel

quale "Aristotele" annuncia la sua intenzione di rrattare del
mondo intelligibile. Come si e appena visto, sarä questione
delle "forme divine, belle, perfette e splendide che vi si tro-
vano", del fatto che "ne provengono l'ornamento e la bellezza

di tutte le cose", nonche del rapporto di somiglianza fra le cose
sensibili e i loro modelli intelligibili; si tratterä anche della dif-
ficoltä di cogliere esattamente cio che queste forme sono in se

e per se, "per la molteplicita dei loro rivestimenti (qusür)".
Questa serie di temi da toccare corrisponde in modo
abbastanza fedele al contenuto dei capitoli iniziali del trattato Sulla
bellezza intelligibile. La questione che Plotino solleva all'inizio
di questo scritto, tc5<; av ti? to xaXXoc; toü voö xal toö xocrpoo
exslvoo öeaoaiTo (1.5-6), e in efifetti discussa a partire dall'os-
servazione che la bellezza delle cose sensibili non si spiega se

non tramite la presenza in esse delle forme intelligibili, situate
nell'Intelletto, o meglio, coincidenti con esso (1.7-3.10). Dopo
aver stabilito che se vi e bellezza nelle cose sensibili, ciö si deve
al fatto che l'Intelletto divino (o cxei voö<; xod oi> tcots voöc;, 3.10)
e principio della bellezza presente neü'Anima, Plotino solleva la

questione: vlva av oöv sixova tic; aÜTou Xaßoi; che immagine
possiamo avere di un simile principio? Per rispondere a questa
questione, egli ricorre a un'analogia con il rapporto fra un
campione d'oro e l'oro in se stesso: tramite un processo di
purificazione, si puö separare in un campione cio che e massa

petrosa e cio che e oro. Questa analogia e il processo che
conduce alia scoperta della bellezza intelligibile sono richiamati
dall'accenno del prologo al fatto che non e facile cogliere le

forme intelligibili presenti nel sensibile, a causa dei loro molte-
plici "rivestimenti".

In questo caso, si pub concludere che a un tema enunciato nel

prologo corrisponda una precisa unita testuale, il capitolo IV
della Teologia. Passando invece al punto (ii), le cose si compli-
cano. Vi si preannunciava infatti, dopo la descrizione del mondo
intelligibile, un esame dell'anima cosmica, che ne avrebbe



152 CRISTINA D'ANCONA

mostrata la dipendenza dall'Intelletto ("in che modo la potenza
si effonde su di essa a partire dall'Intelletto") e avrebbe descritto
il rapporto di modello e immagine vigente fra questi due principi
sovrasensibili ("in che modo essa e simile a quello"); sarebbe

seguita una trattazione cosmologica ("e menzioneremo la bel-
lezza degli astri, il loro ornamento e lo splendore delle forme che

sono negli astri"). Ora, nella Teologia sembra non trovarsi niente
del genere. In base al titolo, si potrebbe pensare al capitolo VII,
Sull'anima nobile (fi l-nafi al-sarifa); ma questo capitolo, formato
degli ultimi capitoli del trattato Sulla discesa dell'anima nei corpi
(IV 8 [6]), riproduce la tematica plotiniana della natura volonta-
ria o involontaria della discesa dell'anima. None dunque il capitolo

VII della Teologia ciö a cui fa allusione il passo del prologo.
Non lo e neppure il capitolo VI, benche il suo titolo, Sugli astri

(fi l-kawäkib), sembri avere a che fare con i temi descritti nel

punto (ii): destinato a confutare il determinismo astrale, il capitolo

VI della Teologia riprende una parte del "trattato" IV 4[28]40
in cui Plotino nega che gli astri influiscano sugli eventi.41 £ piut-
tosto il capitolo VIII — quello che fra tutti e il piu caotico, e la

40 Ossia le linee 1-4 del capitolo 32 e l capitoli da 39 a 45, praticamente per
mtero.

41 Ho usato le virgolette perche IV 4 [28] non ö un trattato in senso proprio,
ma b stato reso tale da Porfirio Egli ha suddiviso in tre parti, engendo ciascuna
al rango di "trattato", un vasto scntto plotimano intitolato Aporte sull'anima, le
ha trasformate cosl nei "trattati" 3, 4 e 5 della IV Enneade Anche la serie crono-
logica nella quale questi trattati sarebbero il 27°, 28° e 29° b vera solo convenzio-
nalmente non e mai esistito un momento in cui Plotino abbia scritto un "trattato

28", perche la divisione fra il "trattato 27" e il "trattato 28" cade all'interno
di una frase, spezzandone la sintassi £ appunto questa divisione innaturale,
riprodotta ed enfatizzata nella Teologia, uno degli irrefragabih argomenti con cui
H -R SCHWYZER, art cit (n 13) ha dimostrato che la Teologia dipende dall'edi-
zione porfiriana degli scntti di Plotino La questione sollevata nella sezione

ripresa in arabo e la seguente gli astri non sono cause efficienti degli eventi del
mondo sublunare e non hanno una volonta relativa a tall eventi, in che senso,
dunque, sono "cause"? (IV 4[28], 32 1-4) La nsposta (IV 4[28], 39 1-2) consi-
ste nel dire che siccome tutto l'umverso visibile e eternamente ordinato dai principi

mtelhgibih, gli astri non producono gli eventi, ma li rivelano a chi sappia
studiarli Segue una discussione della magia, nella quale Plotino sostiene che l
fenomeni magici si spiegano con il legame di tutte le parti dell'universo le une
con le altre



LA TEOLOG1A NEOPLATONICA DI "ARISTOTELE' 153

cui sequenza di argomenti sembra dawero poter essere spiegata
soltanto come un assemblaggio casuale di gruppi di fogli dispersi
— a contenere i temi elencati nel punto (ii). Esso e formato da
estratti di quattro trattati delle Enneadi: VI 7 [38], sul mondo
intelligibile; IV 4 [28], una delle tre parti in cui Porfirio ha sud-
diviso le Aporie sull'anima plotiniane; V 1 [10], il trattato sui tre
principi Uno, Intelletto, Anima; infine, V 8[31], lo scritto sulla
bellezza intelligibile che abbiamo giä incontrato.

Fl sifat al-när
85.7-94.7 D 92.1-99.8 B TO -TtXrjOoc; twv lSscsv

105.5-112.10 D 108.17-114.18 B
112.11-120.3 D 114.19-120.18 B IIcpl TOO votjtou xdXAoup (V

8[31]), 10.18-13.22

Nel testo come e giunto sino a noi, il capitolo VIII della

Teologia ha un titolo surrettizio, Descrizione del fuoco (fi sifat
al-när), e si apre ex abrupto su di una fräse che appartiene a

un'argomentazione svolta nella parte centrale del trattato VI
7[38]. Plotino sta discutendo la presenza nell'intelligibile dei
modelli eidetici di realtä sensibili, come gli animali e gli ele-

menti stessi.42 Nel punto in cui egli afferma che nel mondo
intelligibile si trova la terra in se (cojty] yy]) e sta per dire che vi
e anche il fuoco in se, cade la cesura che ha dato origine al

capitolo VIII della Teologia. Esso inizia dunque, come si vede

nello schema, con la ripresa della pericope 11.36-14.23 di VI
7[38], Qui Plotino sta descrivendo il mondo delle Idee, e per
farlo collega fra loro il Fedro e il Timeo. Poiche, come insegna il

94.8-97.19 D 99-9-102.12 B
97.19-104.8 D 102.12-108.4 B Ilspi 4,UX'*)<» (XTCOpicov ß' (IV

4[28]), 5.9-8.39
104.9-105.5 D 108.5-17 B Ilspt TCOV TplCOV äp^lXWV

U7TO<JT0t<je(üV (V 1[10]), 3.12-
6.20)

42 Si veda il magistrale commento di P. HadOT, Plotin, Traite 38 (VI, 7).
Introduction, traduction, commentaire et notes (Paris 1988).



154 CRISTINA D'ANCONA

Timeo, la varietä e la ricchezza del cosmo visibile dipendono
dal modello intelligibile, il mondo delle Idee e un vivente che

comprende in se le forme molteplici e varie di tutti i tipi e

livelli di essere che si trovano nel mondo sensibile. Per questo
motivo nel Fedro Platone presenta il luogo intelligibile come
una pianura, traversando la quale l'lntelletto divino e il corteo
di dei e anime che lo segue vedono molteplici Idee. Sulla frase

in cui Plotino commenta questa immagine platonica si inter-

rompe il legame fra il capitolo VIII della Teologia e VI 7[38].
Segue una vasta interpolazione, intitolata da Dieterici Sulla

potenza e l'atto.Ai Questa sezione porta le tracce di una perples-
sitä antica circa la sua natura e la sua collocazione.44 Il passo
interpolato non e privo di legami con il testo greco, che pure a

partire da qui viene abbandonato: mentre nel seguito del capitolo

14 di VI 7[38] Plotino compara l'armonia perfetta del
mondo intelligibile alia dispersione e suddivisione del sensibile,

l'interpolazione compara il primato della potenza rispetto
all'atto, che caratterizza il mondo intelligibile, al primato
dell'atto sulla potenza, tipico del mondo sensibile. L'autore
dell'interpolazione introduce qui il tema, gia incontrato nel

prologo, dei "rivestimenti, qusür" che awolgono le forme intel-
ligibili nel mondo sensibile, rendendo difficile il loro riconosci-
mento da parte dell'anima.45 E solo con grande sforzo, si legge

43 F. DiETERICI, Die sogenannte Theologie des Aristoteles, op cit (n 5), 96, n. 1

44 In uno dei manoscritd della Teologia, Istanbul, Suleymaniye, Hamidiyye
717, f. 33v9 si legge all'inizio dell'interpolazione- "per questo capitolo (bäh) non
si b trovato il capo (ras) nel modello (ß l-nushati)" Nel ms Istanbul, Suleymaniye,

Aya Sofya 2457, f 157vl 3-14 si legge: "per questo paragrafo (bäb) non si

e trovato il capo (ra's), cosl da sapere cbe cosa manca, oppure qual b ll suo
numero (fa-yu'raf nuqsänuhu aw 'alä kam huwa mm al-'adad)". Nota marginale
entrata nel testo, questa osservazione puö avere lmplicazioni abbastanza lmpor-
tanti, ma ad un proposito diverso da quello esaminato qui: ne parlo piü a lungo
nell'articolo citato alia n 38.

45 L'immagine dei "rivestimenti" (qisr, pl qusür, lett "scorze") b peculiare.
non proviene da Plotino, e collega in modo diretto l'interpolazione e ll prologo
Ch GENEQUAND, "La memoire de l'äme. Porphyre et la Theologie dAristote", in
BEO 48 (1996), 102-113, 111, ne rileva l'uso nella Teologia e nelle Muqäbasät
di al-Tawhldl, e la collega al tema porfinano della purificazione intesa come uno
svestirsi del corpo



LA TEOLOGIA NEOPLATONICA DI "ARISTOTELE" 15 5

nell'interpolazione, che l'anima puö ritrovare la capacitä di
vedere le forme intelligibili nella loro purezza, al di lä di tutti i
loro "rivestimenti"; ma per poter fare questo occorre un'ascen-
sione: e quella di cui park il capitolo 5 di IV 4 [28], al quale si

ricollega l'interpolazione. Essa si colloca in effetti fra la fine di
VI 7[38], 14 e la linea 9 del capitolo 5 di IV 4[28], in cui Plo-
tino paragona coloro che vogliono conoscere gli intelligibili a

coloro che hanno scalato una montagna, e possono dunque
vedere cose che chi e rimasto in pianura non puö vedere.

L'interpolazione sviluppa un'idea esposta subito prima di questo
paragone: Plotino sta parlando di colui che ha la capacitä di
contemplare gli intelligibili (o Suvapav L/zi tocxsT OewpsTv, IV
4 [28], 5.8), ed e da qui che prende spun to lo sviluppo sulla

potenza e l'atto presentato nell'interpolazione. Destinata a col-
legare fra di loro il capitolo 14 di VI 7[38] e il capitolo 5 di IV
4 [28], essa puö certo essere filosoficamente maldestra, ma non
e priva di senso e la sua presenza qui non e fortuita: essa collega
la descrizione del mondo intelligibile e il tema della memoria
che l'anima ne conserva, una volta discesa nel sensibile. Questo
e il tema dei capitoli 5-8 di IV 4 [28], che contengono una
discussione della presenza o meno della memoria nelle anime
non umane (anima cosmica e anime degli astri), e costituiscono
il secondo prelievo dalle Enneadi nel cap. VIII.

II terzo passo proviene da uno dei piü importanti scritti di
Plotino, V 1 [ 10], Le tre ipostasi che sono principi. Ne ritro-
viamo nel capitolo VIII la pericope 3.7-6.20. Di nuovo, la
transizione fra un prelievo e l'altro e affidata a un passo
interpolate: la parte di testo compresa fra le linee 5 e 17 della
pagina 108 B D 104.9-105.5) non ha alcun corrispondente
in greco. II testo di Plotino ripreso nella Teologia dopo
l'interpolazione si apre sulle parole di V 1 [10], 3.7 eixtiv xLc,

ecttl vou {seil. l'Anima), riprese alla lettera: "... 'alä l-nafsi,
fa-innahä mitälun mina 1-aqF (105.5 D 108.17-18 B).
Anche questo passo interpolato, come il precedente, e colle-

gato al testo plotiniano: ne fornisce un'anticipazione e, al

tempo stesso, un adattamento molto caratteristico. Si tratta di



156 CRISTINA D'ANCONA

uno dei passi piü eloquenti circa il punto di vista dell'autore
delle interpolazioni.

"Diciamo che il Creatore primo, dato che e perfetto e al culmine
dell'eccellenza, colui la cui perfezione e piü elevata e piü com-
pleta di ogni altra cosa che possieda la perfezione, essendo causa
della perfezione di tutte le cose perfette che sono al di sotto di
lui poiche e la loro causa mentre esse sono causate, dev'essere
colui che effonde per primo la vita e la perfezione su tutte le cose
che sono al di sotto di lui, dato che esse sono causate, cosicche

egli si effonde su di loro secondo il loro grado e hvello. Ciö che
fra esse e maggiormente recettivo e piü degno di awicinarsi a lui
ed e la prima realtä recettiva, per la nobiltä della sua sostanza e

la bellezza del suo splendore e della sua stabilitä, e per questo
motivo e per la sua medieta46 fra il Creatore e gli altri effetti
questa cosa nobile, la cui sostanza e perfetta, (e degna) di essere

posta come la prima che riceve la vita e la perfezione che egli
effonde su di lei, ed e lei che, dopo di cio, effonde su cio che e

al di sotto di lei cio che ha ricevuto dal Creatore altissimo, e la

sua recezione della vita e delle perfezioni effuse su di essa da

parte del Creatore e perenne, e il suo riversarsi ed effondersi sulle
cose che vengono dopo di lei b perenne. Ma se essa e la prima
realtä recettiva ed e al massimo grado prossima al Creatore
altissimo, e necessario che sia piü completa e piü perfetta di tutto cio
che e al di sotto di lei, per la sua prossimitä al Creatore, per la
nobiltä della sua sostanza e per la bellezza con cui riceve perfezione

e vita. Ecco perche questa realtä ha lo stato di immagine
prima, nella quale sono visibili le perfezioni del Creatore sublime,
e sulla quale egli effonde le perfezioni nobili; ed ecco perche e

necessario che da questa realtä, che e l'lntelletto, ci sia un'effu-
sione sull'Anima (104.9-105-5 D 108.5-17 B)."

Si tratta dunque di una ripresa della dottrina plotiniana dei

tre principi, Uno, Intelletto e Anima. Ii passo e in stretto rap-
porto con le tesi espresse nel prologo, cosl da suggerire che
l'autore delle interpolazioni e quello del prologo siano la stessa

46 In seguito alia discussione durante gli Entretiens, per la quale ringrazio tutti
i partecipanti e in particolare per questo passo Carlo Scardino, ho controllato i

manoscritti a mia disposizione m questo momento e corretto il testo sia di Diete-
rici che di Badawl in questo punto. La traduzione che presento segue il testo sta-
bilito sulla base dei mss Pans, Bibliotheque Nationale de France, suppl pers
1640, £ 464" 1 e Paris, Bibliotheque Nationale de France, ar 2347, £ 56v2.



LA TEOLOGIA NEOPLATONICA DI "ARISTOTELE' 157

persona. In ambedue i passi la Causa Prima e il Creatore; la sua

prima e piü elevata creatura e l'Intelletto, e con la mediazione
dell'Intelletto la potenza creatrice della Causa Prima si effonde
sui gradi inferiori dell'essere, il primo dei quali e l'Anima. E

importante osservare che questa inrerpolazione e stata scritta da

qualcuno che aveva gia letto V 1 [10] almeno fino alle linee
14-15 del capitolo 6, linee che cadono aH'interno del testo che

segue l'interpolazione: l'espressione al-mitäl al-awwal (105.3 D
108.6 B), riferita all'Intelletto, non e altro che una ripresa

letterale del plotiniano ayaXpa to Tcpwxov exc[>avsv (V 1 [ 10],
6.14-15). Plotino sta paragonando l'Uno alia divinirä che

rimane invisibile all'interno dell'adyton e l'Intelletto alia statua
principale, che fa vedere all'esterno qual e il dio al quale e dedi-
cato il tempio. Nella traduzione araba di questo passo il tema
non e particolarmente sottolineato; e al contrario messo in evi-
denza nell'interpolazione che abbiamo appena letto, e che precede

il prelievo da V 1 [10]. L'autore dell'interpolazione ha dun-

que scelto, a partire dalla sua lettura di V 1 [10] almeno sino al

capitolo 6, di introdurre con un riassunto della dottrina dei tre
principi Uno, Intelletto e Anima la pericope V 1 [10], 3-6, che

espone appunto quella dottrina e si apre (tanto in greco quanto
in arabo) con le parole "l'Anima e immagine dell'Intelletto".

Ricordiamo a questo punto che nel passo (ii) del prologo gli
argomenti da trattare a proposito dell'anima erano esattamente
1'efFusione su di essa della potenza causale dell'Intelletto e il
rapporto modello/immagine. Questi due punti di dottrina for-
mano l'argomento dei capitoli 3-6 di V 1 [10], e l'interpolazione

che Ii precede, nel capitolo VIII della Teologia, serve a

collocare la discussione del modo in cui l'anima puo conoscere
gli intelligibili — che e il tema dei capitoli 5-8 di IV 4[28] —
nel suo contesto dottrinale, quello delle tre ipostasi e del

rapporto fra l'anima e l'Intelletto.
La ripresa di V 1 [10], 3-6 termina con il tema della natura

non-temporale del processo di generazione di un principio a

partire dall'altro. Le parole di Plotino, sx-rroSwv §e Yjp.iv Icrxco

ysvscrK; y\ sv ypovco xov Xoyov 7tspl xaiv äst övxcov Ttoioupsvotp (V



158 CRISTINA D'ANCONA

1 [10], 6.19-20), sono state riprese dall'autore delle interpola-
zioni con adesione intellettuale profonda: ne aveva bisogno per
risolvere le aporie implicate nella nozione di creazione, e vi
ricorre anche altrove.47 Anche qui il passo plotiniano e amplifi-
cato tramite una breve digressione, che applica all'azione del
Creatore il tema plotiniano dell'intemporalitä nella "genera-
zione" dell'Intelletto dall'Uno e dell'Anima dall'Intelletto.48 A
quest'amplificazione si collega direttamente l'ultimo prelievo
testuale del capitolo VIII della Teologia, quello dal trattato
Sulla bellezza intelligibile, V 8 [31], che aveva gia fornito mate-
riali al capitolo IV della Teologia, come si e visto prima. Qui
nel capitolo VIII ne viene ripresa la parte conclusiva, annessa
direttamente a V 1 [10], 3-6 (v. la tabella a p. 153).

II passaggio fra V 1 [10] e V 8 [31] effettuato nel capitolo
VIII della Teologia e brusco, ma non insensato. Nella parte
conclusiva del trattato Sulla bellezza intelligibile, Plotino sta rie-
laborando il mito del Fed.ro per trarne una descrizione del
mondo intelligibile. II passo ripreso nel capitolo VIII inizia con
le parole "... ole, izoXka. tjSy) w<|>07) Ivapyy] Oeapaxa, ot Ss Oeoi

xaO' sva xat 7ra<; optou, at i[>uyai od 7tavxa Ixsft öpwcrat, per
coloro che hanno giä contemplato molte splendide visioni, cioe
i singoli dei e il dio universale, e le anime, che nell'intelligibile
vedono tutte le cose" (V 8[31 ], 10.17-19). Nella ripresa araba,

47 £ ciö che fa, in particolare, in un'importante pericope indipendente dal

greco, situata alia fine del capitolo I della Teologia; cfr. "Pseudo-Theology of
Aristotle, Chapter One" (cit alia n. 22), e PLOTINO. La discesa deU'amma net corpi
(cit. alia n. 3), 234-238 (testo e trad.), e 302-317 (comm.)

48 "£ necessario che tu elimini daila tua immaginazione (wahm) tutto ciö che

viene ad esistere nel tempo, se vuoi sapere in che modo sono stati creati gli essen

ven, eterni e nobili (al-anniyyät al-haqqiyya al-dä'ima al-sanfa) dal Creatore
Primo, dato che essi sono stau da lui generati (kuwwmat) intemporalmente {mm
gayr zamän), sono stati creati per creazione e prodotti con un'azione tale per cui
fra essi e ll Creatore che agisce non c'ö alcun intermediario, assolutamente
Come potrebbe la loro generazione (kawn) awenire nel tempo, dato che essi

sono la causa del tempo, delle generazioni temporali, del loro ordine e della loro
nobilrä? La causa del tempo non cade sotto il tempo {tahta l-zamän)\ al contrario,

essa esiste in modo piü elevato e sublime, come l'ombra e ciö che la proietta"
(112.4-10 D 114.14-18 B).



LA TEOLOGIA NEOPLATONICA DI "ARISTOTELE' 159

gli dei e le anime di Plotino sono stad trasformati nei "signori
degli astri e le anime, sädat al-nugüm uia-l-anfus" (112.11 D
114.19 B); il passo plodniano e poi ripreso fedelmente sino alia
fine. II filo conduttore dei capitoli conclusivi di V 8 [31] e la
derivazione della bellezza dell'universo da quella del modello
intelligibile; ora, la bellezza del cosmo sensibile e prodotta
dall'Anima universale (y] 'yu"/7j y\ toü tcolvzoc,, 13.15; nafsal-älam
al-samäwi, 119.11 D 120.10 B), appunto in quanto essa ha
in se una "traccia" deü'Intelletto (i'/yrK ctüzfj aö-roo, 13.13-14;
sanam, 119.10 D 120.9 B). Mi sembra che se ne possa con-
cludere che l'ultimo argomento del punto (ii) nel passo del

prologo ("e menzioneremo la bellezza degli astri, il loro orna-
mento e lo splendore delle forme che sono negli astri") si rife-
risca a questa pericope, con la quale finisce il capitolo VIII.

Fra il programma enunciato dall'autore del prologo e la

disposizione nella Teologia dei passi provenienti dalle Enneadi
sembra dunque sussistere un legame riconoscibile, almeno per
quanto riguarda i due primi punti. Temi specifici menzionati
nel prologo si ritrovano nelle unitä letterarie artificiali che risul-
tano dal prelievo di parti di un trattato plotiniano (nel caso del

capitolo IV della Teologia) o dal prelievo e riassemblaggio di
parti di trattati diversi (nel caso del capitolo VIII).

Ci sono perö anche dei temi annunciati nel prologo che non
sono toccati nel testo della Teologia. Nel punto (iii) della sud-
divisione proposta sopra, si prometteva l'esame della "natura
che e in movimento al di sotto della sfera della Luna", e piü
specificamente l'esame del modo in cui "la potenza celeste

giunge sino ad essa, come essa la riceve, le somiglia e ne rende
evidente l'impronta nelle cose sensibili, materiali e corrutti-
bili". Questo argomento non e toccato in nessun capitolo della

Teologia, e ciö non sorprende, dato che non c'e alcun trattato
di Plotino dal quale si possa ricavare una trattazione del tema.
E vero che nelle Enneadi la hüniq compare talvolta come prin-
cipio che governa e armonizza tutti i processi di generazione e

corruzione, al punto che gli studiosi si sono chiesti se essa sia

per Plotino un quarto principio, oppure solo un modo di pre-



160 CRISTINA D'ANCONA

sentare la causalitä dell'Anima cosmica; ma non c'e nessun
trattato o sezione di trattato in cui Plotino esponga il modo in
cui la natura trasmette agli enti del mondo sublunare la potenza
causale dei principi sovrasensibili. Malgrado cio, non credo
che l'autore del prologo abbia inserito questo punto (iii) solo

per ragioni di coerenza generale, come se, avendo deciso di
esporre le dottrine delle Enneadi secondo un piano discendente
dall'Uno agli individui sensibili, egli avesse sentito la necessitä

un po' astratta di colmare una lacuna. Penso piuttosto che il
punto (iii) si riferisca ad un altro scritto, nel quale e effettiva-
mente toccato questo tema, ma vorrei rimandare la discussione
alia seconda parte di questo studio.

II quarto e ultimo punto del programma indicato nel pro-
logo riguarda la "condizione di queste anime razionali nella
loro discesa dal loro mondo originario verso il mondo corpo-
reo, la loro ascesa, e la causa di ciö", e questo punto corri-
sponde a unitä letterarie presenti nel testo che e giunto sino a

noi. Abbiamo qui un altro esempio del procedimento di "taglia
e incolla" che ha dato origine al capitolo VIII della Teologia: la
discesa e l'ascesa delle anime individuali sono trattate nel capitolo

I, che risulta dall'accorpamento degli ultimi tre capitoli di
IV 7[2], L'immortalitä dell'anima, con i due primi capitoli di
IV 8 [6], La discesa dell'anima nei corpi.

Fl l-nafs
4.12-8.3 D 18.11-21.7 B

8.4-11.18 D 22.1-25.14 B

11.18-14.9 D 25.15-28.3 B

Ilepl äOavaaia«; (IV' 7[2]),
13.1-15.12
ITspl tt)<; ei«; fa oiofxaToc xaGoSou tt)<;

(IV 8[6])> 1-1-2.8

La successione dei temi del capitolo I della Teologia e presen-
tata in modo molto preciso nel punto (iv) del prologo. La

sequenza IV 7 [2], 12-15 - IV 8 [6], 1-2 crea un'unitä letteraria

nuova, il cui primo argomento e la discesa dell'anima e il
secondo la sua ascesa; anche l'allusione alle "cause" di questo
tragitto discendente e ascendente compiuto dall'anima riflette



LA TEOLOGIA NEOPLATONICA DI "ARISTOTELE" 161

un elemento effettivamente presente nel trattato sulla Discesa

dell'anima nei corpi e nella sua resa araba. E degno di nota che

il procedimento di "taglia e incolla" in questo caso sia diretta-
mente suggerito dalla disposizione porfiriana degli scritti di
Plotino: i due trattati L'immortalitä dell'anima e La discesa

dell'anima nei corpi sono contigui nell'ordine enneadico (set-

timo e ottavo della IV Enneade), ed e facile accorgersi, leggendo
i due scritti in successione, che gli ultimi tre capitoli di IV 7 [2]
annunciano il tema di IV 8 [6]. Colpito da questa connessione

cost intrinseca fra i due scritti, l'autore della riorganizzazione
del materiale proveniente dalle Enneadi ha prodotto un'unitä
testuale nuova: il capitolo I della Teologia. II fatto che la successione

degli argomenti di questa unita testuale — discesa, ascesa,

cause dell'una e delfaltra — sia riprodotta cosi esattamente nel

prologo fornisce un ulteriore indizio in favore dell'ipotesi che

l'autore della riorganizzazione sia anche l'autore del prologo.
II secondo argomento annunciato nelfultimo punto del pro-

gramma e Tanima nobile e divina, che si congiunge alle perfe-
zioni intelligibili e non si immerge nei piaceri del corpo". Questo

tema e svolto nel capitolo VII della Teologia, in cui sono
ripresi i capitoli finali del trattato sulla Discesa dell'anima nei

corpi.

Fl l-nafs al-sarifa
75.16-85.6 D 84.1-91.21 B IIspl tyjp eic, xa cwfiaTa xa0o8ou -rrjc;

(IV 8[6]), 5.24-8.23

Plotino presenta qui la sua soluzione del problema al quale e

dedicato il trattato, ossia l'apparente disaccordo fra il Timeo e

gli altri dialoghi platonici in cui si park della congiunzione fra
l'anima e il corpo. Platone sembra contraddirsi, perche in scritti
come il Fedone, il Fedro o la Repubblica la presenza dell'anima
nel corpo e considerata una sventura, mentre il Timeo descrive
tale presenza come l'effetto dell'invio prowidenziale dell'anima
da parte di un intelletto divino che e buono e non vuole ne fa

altro se non cio che e ottimo. Ma Platone non si contraddice
affatto, secondo Plotino, perche l'anima di cui si parla non e la



162 CRISTINA D'ANCONA

stessa: quella che viene confusa e contaminata dall'unione con
il corpo e l'anima individuale, mentre quella la cui unione con
il corpo e prowidenziale e voluta dall'Intelletto divino e l'a-
nima cosmica, il cui corpo (cioe l'universo) e perfetto ed eterno.
Questa soluzione, esposta nei capitoli conclusivi di IV 8 [6], e

stata estrapolata dal resto del trattato ed ha dato origine al capi-
tolo VII della Teologia, intitolato L'anima nobile, fi l-nafi al-
sartfa. Gli altri argomenti menzionati, ossia "la condizione delle
anime degli animali e delle piante, quella deH'anima della terra
e del fuoco, e altre cose ancora", non hanno invece riscontro
nel testo della Teologia.

A cid si deve aggiungere che si incontrano nella Teologia
delle unitä testuali coerenti, i cui argomenti non sono perö
menzionati nel passo del prologo che ha guidato tutta questa
discussione. £ il caso dei capitoli III e IX, ambedue dedicati
all'immortalitä dell'anima, e dei capitoli V e X, sulla Causa

Prima.
II capitolo III contiene la parte centrale del trattato sxiW'Im-

mortalitä dell'anima (IV 7 [2]), la cui parte conclusiva, come si

e visto, e servita per la costruzione del capitolo I della Teologia.

32.8-35-19 D 45.1-48.8 B üspl äOavacrlat; (IV 7[2]),
81.1 -82.11

35.19-37.2 D 48.8-49.9 B TlspL ä0avacda<; (IV 7[2]),
8.36-44

37-2-43.19 D 49.9-55-19 B Ilspi <x0avacua<; ^UX% (IV 7[2]),
82.15-85.20

Questa parte del trattato ha una particolare importanza nella
storia della trasmissione del testo di Plotino, perche e perduta
nella tradizione diretta delle Enneadi ed e recuperata in greco
soltanto grazie a Eusebio, che ne ha tratto due lunghe citazioni
nel libro XI della Praeparatio evangelica. Il capitolo III della

Teologia contiene una parte della pericope plotiniana perduta
nella tradizione diretta, il che dimostra che il manoscritto delle
Enneadi utilizzato per la traduzione araba era integro, a diffe-
renza dell'archetipo della tradizione diretta, nel quale si deve



LA TEOLOGIA NEOPLATONICA DI "ARTSTOTF.I .F.' 163

supporre una vasta lacuna. L'autore della riorganizzazione del
materiale plotiniano in arabo ha estrapolato gli argomenti con
i quali Plotino dimostra che l'anima non puö essere ne un
corpo ne una funzione del corpo, e non puö nemmeno essere

definita come l'entelechia del corpo, se non in un senso
speciale. Questa parte del trattato e stata evidentemente conside-

rata come un'unitä dottrinale e ha dato origine a un capitolo
della Teologia, il terzo. Anche l'inizio del trattato e stato ripreso,
e ha dato origine, assieme ai capitoli finali di V 1 [10], al capitolo

IX della Teologia, dedicato all'immortalitä dell'anima
razionale.

Ft l-naß al-nätiqa wa-innahä lä tamüt
125.4-130.11 D 121.1-129.7 B nepl dc0avacna<; (IV 7[2]),

1.1-4.34
130.12-135.11 D 129.9-133.3 B ELpl twv xpiwv äp^ixcöv imo-

aracjewv (V 1 [10]), 11.1-12.20

All'inizio del trattato IV 7[2] fa seguito la fine del trattato V
1 [10], i cui capitoli 3-6 sono stati utilizzati, come si e visto, nel

capitolo VIII della Teologia. Ancora una volta questo accorpa-
mento si spiega sulla base del contenuto filosofico: l'ultimo
argomento utilizzato da Plotino contro la dottrina stoica dell'anima

corporea consisteva nel sostenere che ogni corpo non ha
che una potenza propria e specifica (ad es., un corpo natural-
mente caldo non puö che riscaldare), mentre l'anima e capace
di svolgere molte funzioni di volta in volta differenti. II capitolo

11 di V 1 [10], che segue il prelievo da IV 7 [2] nel capitolo
IX della Teologia (v. la tabella qui sopra), inizia affermando che

se l'anima puö svolgere dei ragionamenti utilizzando le forme
intelligibili, ciö e reso possibile dalla presenza di tali forme in
lei (V 1 [10], 11.1-4). La ripresa di questo capitolo e dei due
successivi e introdotta dalla seguente osservazione:

"Diciamo che fra le prove che l'anima e in questo mondo per
alcune delle sue facoltä e nel mondo intelligibile per altre sue
facoltä vi sono la giustizia, la bontä e le altre virtü (130.13-14 D

129.10-11 B)."



164 CRISTINA D'ANCONA

L'intenzione di collegare i tre capitoli conclusivi di V 1 [10]
alle prove dell'incorporeitä e dell'immortalita dell'anima e

evidente: il collegamento e stabilito attraverso il tema delle facoltä

o potenze dell'anima, che, in quanto incorporee, ne dimostrano
l'appartenenza al mondo intelligibile. II capitolo IX non e certo
effetto del caso, cosl come non lo sono gli altri; tuttavia una
trattazione specifica deH'immaterialitä e deH'immortalitä dell'anima

non e annunciata nel prologo.
Una situazione analoga si verifica nei due capitoli dedicati

alia Causa Prima, il quinto e il decimo. II capitolo V della Teo-

logia proviene dall'inizio del trattato VI 7[38].

Fl dikri l-bärl wa-ibdä'ihi mä
abda'a wa-häli l-asyä'i 'indahu
54.3-63.16 D 65-1-73.16 B Ilwi; TO 7IXT]0O<; TÜV ISs&v utccttt)

xoci Tcspt TOU ivoq (VI 7[38]) 1.1-
2.50

La creazione di questa unitä testuale e effetto di una scelta.

II trattato VI 7[38] inizia con l'interpretazione proposta da
Plotino del Aoyurpoc; del Demiurgo nel Timeo. Tutto lo
svolgimento iniziale, dedicato al tema della prowidenza
demiurgica, offriva ai lettori arabi un esempio eloquente
della teodicea dei Greci. Con qualche rimaneggiamento —
come la sostituzione, nella prima fräse, dell'espressione o 0so<;

7] 0eo? tic, con l'espressione "il Creatore, al-bärf — questo
svolgimento e divenuto, come dice il titolo del capitolo V,
una trattazione del "Creatore, della sua creazione delle cose
che ha creato, e dello stato delle cose presso di lui". Come
abbiamo visto anche in altri casi, il trattato VI 7 [3 8] e stato
suddiviso in parti, ed esse sono divenute gli elementi di un
disegno nuovo. L'inizio (1.1-2.50) e divenuto il capitolo V
della Teologia. La pericope 2.51-11.36 e stata utilizzata all'in-
terno del capitolo X, come vedremo tra poco; infine, la pericope

11.36-14.23 e stata utilizzata all'interno del capitolo
VIII, come si e visto sopra. II resto del trattato non e stato
utilizzato.



LA TEOLOGIA NEOPLATONICA DI "ARISTOTELE" 165

Fi l-'illati l-ülä wa-l-asyä'i allati ubtudi'at minhä
136.1-141.18 D 134.1-139.5 B IIspl ysvsaetot; xa! ra^swt; twv

(iEia TO TUpWTOV (V 2[1 1]), 1.1-
2.23

142.1-160.12 D 139.6-154.9 B ricop to 7tXrj0o<; twv ISetöv

OTceoTT) xai 7tspl too evop (VI
7[38]), 2.51-11.36

160.12-170.18 D 154.9-163.2 B llepl toü votjtou xaXXoup (V
8[31]), 4.7-7.22

II capitolo X della Teologia e il risultato dell'accorpamento di
parti provenienti da tre scritti di Plotino (v. la tabella qui
sopra). II primo elemento e il breve trattato V 2[11], ripreso
per intero. II titolo di questo scritto e Ilspl ysvEcreu)c, xai xa^scot;

tcöv ustoc to -rcpcoTov, e il capitolo X della Teologia ha un titolo
che se ne ispira, e al tempo stesso lo modifica in modo caratte-
ristico: "La Causa Prima e le cose che sono state create da essa".

Segue la parte di VI 7 [3 8] immediatamente successiva a quella
che era stata ripresa nel capitolo V. Si tratta di un ampio
estratto, pari a una decina di capitoli del testo greco: sono
quelli nei quali Plotino esamina in che senso si possa parlare di
forme di enti naturali nel mondo intelligibile. II legame fra V
2[11] e questa sezione di VI 7[38] e affidato a un'interpola-
zione, nella quale si afiferma che l'anima — chiamata in causa
alia fine di V 2[11] — proviene dall'Intelletto, e l'Intelletto, a

sua volta, proviene dalla Causa Prima. Essa ha creato l'Intelletto

e, aH'interno dell'Intelletto, ha creato tutte le forme intel-
ligibili, di cui si parlerä nella parte di VI 7[38] collocata qui.
Alia parte estratta da VI 7 [3 8] e infine aggiunto un ultimo
brano, tratto dallo scritto Sulla bellezza intelligibile, V 8 [31],
che, come si e visto, ha giä fornito elementi al capitolo IV della

Teologia. I capitoli 4-7 di V 8 [31] — nei quali Plotino sostiene
che e la realtä intelligibile stessa quella aofyLa. senza la quale
l'immensa opera d'arte che e l'universo non esisterebbe — sono
stati utilizzati per suggellare la dottrina della derivazione di
tutta la realtä dalla Causa Prima. La do^la plotiniana e attri-
buita al Creatore: egli, come l'Intelletto divino di Plotino, crea



166 CRISTINA D'ANCONA

senza bisogno di svolgere un ragionamento con premesse, con-
clusioni, calcolo di opportunitä, vantaggi e svantaggi nelle solu-
zioni prescelte. II Creatore della Teologia di "Aristotele" crea

per il suo stesso essere, come i principi intelligibili di Plotino.
E evidente che l'assemblaggio degli elementi provenienti da V
2[11], VI 7[38] e V 8[31] risponde a un disegno, e che la strut-
tura del capitolo X della Teologia b tutt'altro che casuale; tutta-
via il modo della creazione divina e il modo d'essere delle idee
nella Causa Prima non rientrano fra i temi annunciati nel
prolog»-

Piü in generale, il tentativo di trovare nella sequenza dei

capitoli della Teologia un piano che corrisponda al progetto
delineato nel prologo e destinato al fallimento: pur costituendo
ciascuno un'unitä di significato chiaramente riconoscibile, i
capitoli si succedono senza ordine, ed e questo che ha suggerito
1'ipotesi della dispersione materiale del testo e della sua ricom-
posizione incoerente. Ho gia detto altrove perche questa spie-
gazione non mi pare giusta, ma non ho proposto una spiega-
zione alternativa, e vorrei cercare di farlo ora.

II

L'analisi condotta sin qui autorizza le seguenti conclusioni:
(a) se si considera la struttura interna di ciascun capitolo, la

disposizione degli argomenti della Teologia segue un piano
dettato dal contenuto filosofico. Evidente nel caso del capitolo
I, che risulta dall'assemblaggio di due scritti di Plotino conti-
gui nelle Enneadi e direttamente collegati per contenuto, questa

conclusione sembra ragionevole anche in altri casi. II capitolo

VIII, citato talvolta ad esempio del caos della Teologia,49

appare governato da una logica interna probabilmente difet-
tosa nel risultato, ma chiara nelle sue intenzioni. I capitoli IX
e X sono stati costruiti con un procedimento di "taglia e

49 P. Adamson, op. cit.(n. 27), 13-14.



LA TEOLOGIA NEOPLATONICA DI "ARISTOTELE" 167

incolla" che ha prodotto delle unitä testuali inesistenti nelle
Enneadi e dotate di un senso proprio, certamente dilettantesco
se paragonato con gli scritti di Plotino, ma riconoscibile. £
rilevante a questo proposito la presenza di interpolazioni che

collegano fra loro i passi estratti da vari trattati, e che sono
talvolta collegate al prologo da elementi terminologici o dot-
trinali tipici e inesistenti in Plotino (come nel caso del termine
qusür').50 Altre unitä testuali che non risultano dallo stesso pro-
cedimento, ma dall'estrapolazione di parti di trattati plotiniani
— come accade nei capitoli IV, V e VII — sono anch'esse
effetto di un intervento deliberato sul testo di partenza, cioe la

traduzione araba di Enneadi IV-VI. (b) Se perö si considera la
successione di queste unitä testuali, e evidente la mancanza di
un ordine sistematico. Non c'e modo di spiegare la successione

dei capitoli in base alia sequenza concettualmente ben

strutturata che e esposta nel prologo. Essa serve da guida, e in
modo preciso, per riconoscere le unitä testuali che l'autore ha
voluto ottenere, ma non spiega la posizione di tali unitä
testuali le une rispetto alle altre. L'unione di (a) e (b) suggeri-
sce di vedere nello stato attuale della Teologia l'esito di una
riorganizzazione imperfetta dei materiali tratti da Plotino. II
fatto che le unitä testuali derivanti dal procedimento di "copia
e incolla" siano al tempo stesso guidate da una riconoscibile
logica interna e coerenti con le indicazioni del prologo esclude

l'idea di una riassemblaggio casuale di fogli dispersi: sarebbe

infatti un caso ben strano quello che lasciasse intatti proprio i

raggruppamenti di passi plotiniani all'interno delle singole
unitä testuali, sconvolgendo perö la successione delle unitä
testuali Stesse. Ma come si spiega allora la composizione attuale
della Teologia? Ampliando il confronto ad altri testi che sono
stati tradotti in arabo nello stesso periodo e nello stesso

ambiente, e in particolare gli Elementi di teologia di Proclo e

alcune Questioni di Alessandro di Afrodisia, si delinea una pos-
sibile risposta.

50 V. sopra, n. 45.



168 CRISTINA D'ANCONA

Come e stato dimostrato dalla ricerca decisiva per tutto questo
settore di studi, il Proclus Arabus di G. Endress, gli Elementi di
teologia di Proclo sono stati tradotti in arabo nell'ambito del cir-
colo di al-Kindl. £ da questa traduzione, in parte ancora esi-

stente, che dipende il Liber de Causis, legato al Plotino arabo e al

Proclo arabo tanto per il lessico quanto per la dottrina. Resti
della traduzione degli Elementi di teologia sono giunti sino a noi
in una collezione dal titolo Cid che Alessandro ha estratto dal libro
di Aristotele intitolato "Teologia", nella quale venti teoremi degli
Elementi di teologia sono intercalati con questioni autenticamente
alessandriste.51 La traduzione presenta caratteristiche terminolo-
giche e adattamenti dottrinali del tutto simili a quelli che si

incontrano nella resa araba delle Enneadi.''2 Dato che vi sono
teoremi comuni a questa collezione e al Liber de Causis, ma il De
Causis utilizza teoremi piu numerosi e provenienti da tutte le

parti degli Elementi di teologia, si e autorizzati a concludere che

l'opera di Proclo fu tradotta per intero;53 dato che gli adattamenti

sono identici a quelli che si riscontrano nella traduzione
delle Enneadi, si e autorizzati a concludere che fu tradotta nello
stesso ambito;54 dato che anche alcune Questioni di Alessandro di
Afrodisia presenti nella collezione condividono gli stessi adattamenti,

si e autorizzati a concludere che anche tali Questioni
hanno la stessa origine.55 Vorrei avanzare qui l'ipotesi che il piano
tracciato da "Aristotele" nel prologo della Teologia sia ispirato alia

struttura degli Elementi di teologia-, che sia strettamente connesso
con il Liber de Causis-, che, infine, tenga conto di almeno due
delle Questioni di Alessandro presenti nella collezione di cui

sopra. A questo scopo, iniziero con un breve esame del Liber de

Causis e del suo rapporto con gli Elementi di teologia di Proclo.

51 V. sopra, n. 20.
52 G. ENDRESS, Proclus Arabus (cit. alia n. 1), 62-241.
53 Ho cercato di dimostrarlo in "Le fonti e la struttura del Liber de Causis",

in Medioevo 15 (1989), 1-38.
54 G. ENDRESS, Proclus Arabus-, Id., "The Circle of al-Kindl" (cit. alia n. 1).
55 S. FAZZO e H. WlESNER, art. cit. (n. 20); F.W. ZIMMERMANN, art. cit.

(n. 20).



LA TEOLOGIA NEOPLATONICA DI "ARISTOTELE" 169

Gli Elementi di teologia di Proclo constano di 211 teoremi,
modellati sugli Elementi di geometria di Euclide e compren-
denti perciö un lemma, una dimostrazione e talvolta un corol-
lario. II Liber de Causis consta di 31 proposizioni, che seguono
10 stesso modello. Se si giudica soltanto a pardre dai suoi
lemmi, il De Causis sembra incoerente e ripetidvo, e cid ha

fatto pensare che il passaggio dai 211 teoremi greci alle 31

proposizioni arabe indicasse o la trasmissione di un testo mutilo, o
la ripresa caotica di un materiale di cui non si dominava bene
11 senso complessivo. L'ordine delle proposizioni del Liber de

Causis infatti non segue quello degli Elementi di teologia, e non
e nemmeno facile, a prima vista, capire a quale logica risponda.
Se perö si osserva nel dettaglio il modo in cui l'autore ha
costruito sia i lemmi che la loro dimostrazione, ci si accorge
che l'intero Liber de Causis e stato costruito con un procedi-
mento identico a quello della Teologia. II suo autore ha prele-
vato da ogni parte degli Elementi procliani teoremi o parti di
teoremi, che sono stati ricomposti sino a formare unitä testuali
inesistenti nell'opera di partenza, o perche le tesi di Proclo sono
state modificate dottrinalmente, o perche sono state ricompo-
ste fra loro in una nuova struttura, che risulta spesso dalla
fusione di parti di teoremi. Nell'Appendice si troverä una
tabella che mostra questa procedura nelle sue linee essenziali

(Tabella I).
Se il modo di agire dell'autore del De Causis e uguale a

quello dell'autore della Teologia, il suo grado di indipendenza
rispetto alia fönte e il dominio che egli ha del materiale origi-
nario sono superiori: come l'autore della Teologia, egli preleva
parti da un insieme e le ricompone secondo un proprio dise-

gno, aggiungendo passi di collegamento fra un prelievo e l'altro
e intervenendo con frasi proprie per piegare il senso dei passi
che utilizza nella direzione voluta; a differenza di quanto accade

nella Teologia, il nuovo disegno e compiuto e ben riconoscibile,
purche ci si collochi dal punto di vista dell'autore e si seguano
le indicazioni che egli fornisce, soprattutto nelle frasi autonome
dalla fönte procliana. Un'altra differenza e data dal fatto che



170 CRISTINA D'ANCONA

l'autore del Liber de Causis impiega anche altre fonti, oltre alia
traduzione araba degli Elementi di teologia\ e significativamente
presente nel Liber de Causis, infatti, anche la traduzione araba

delle Enneadi IV-VI; in particolare, una proposizione del De
Causis che non ha alcuna fonte procliana dipende integral-
mente dal Plotino arabo, nella dottrina e nella terminologia.56
Nell'Appendice si troverä una tabella che riassume le fonti del
Liber de Causis (Tabella II).

Poiche ho parlato di disegno compiuto e ben riconoscibile,
evocando pero anche una communis opinio contraria che vede
nel De Causis un insieme incoerente e ripetitivo, vorrei giustifi-
care la mia affermazione, prima di proseguire nella compara-
zione con il progetto delineato nel prologo della Teologia.

II Liber de Causis si apre con la tesi del primato causale del

principio primo e piü lontano dall'effetto, rispetto ai principi
secondari e piü prossimi all'effetto. Per stabilire il primato della

causa trascendente e prima, l'autore del De Causis si e servito di
un gruppo di teoremi situati verso la metä della prima parte
degli Elementi di teologia, e raggruppati dall'editore, Eric R.

Dodds, sotto le denominazioni di "Grades of Causality" e

"Whole and Parts". Si pub pensare che l'autore del De Causis

abbia fatto questo perche non aveva a disposizione 1'inizio degli
Elementi di teologia, in cui Proclo enuncia la tesi dalla quale
dipende l'intera struttura della sua opera, ossia l'universale par-
tecipazione all'unitä di tutto cio che e molteplice. Non e cosi,

pero, perche l'autore del De Causis conosce e utilizza ad altri
propositi i teoremi 3, 4, 11, 18. Egli dunque conosceva la
sezione iniziale degli Elementi di teologia, ma ha scelto di aprire
il proprio scritto riprendendo le tesi sulla causalitä, situate piü
avanti. Dopo aver stabilito che la causa piu importante per l'ef-
fetto non e quella prossima, ma la causa prima e trascendente,

egli enuncia i tre gradi fondamentali della causalitä sovrasensi-
bile: servendosi non senza importanti modifiche dei teoremi 88

56 Ho cercato di mostrarlo in "Cause prime non est yliathim. Liber de Causis,

prop. 8[9]: le fonti e la dottrina", in DSTFM 1 (1990), 327-351.



LA TEOLOGIA NEOPLATONICA DI "ARISTOTELE" 171

e 87 degli Elementi di teologia e anche del Plotino arabo, egli
afferma che quell'essere puro e supremo che e la Causa Prima e

anteriore sia all'eternitä che al tempo, mentre l'Intelletto coincide

con l'eternitä, e l'Anima e situata sull'orizzonte fra l'eter-
nitä e il tempo.57 Nella terza proposizione, sostiene che l'azione
universale della Causa Prima si esercita attraverso intermediari:
l'Inrelletto e l'Anima. La gerarchia delle cause intermedie —
l'Intelletto e le altre sostanze separate, l'Anima cosmica e le
altre anime — e disegnata nella quarta proposizione. Ma al di
lä e al di sopra di questo sistema di cause sovrasensibili rimane
la Causa Prima, trascendente e inaccessibile: essa non puö
essere descritta da alcun nostro discorso e trascende tutti gli
attributi (sifät, un termine chiave nell'elaborazione teologica
dell'epoca) con i quali vorremmo tentare di descriverla. L'inef-
fabilitä del primo principio e stabilita nella proposizione 5, che

riprende e adatta ai nuovi scopi il teorema 123 degli Elementi
di teologia. L'enunciazione del principio di teologia negativa
costituisce un fondamentale snodo del De Causis. Dal momento
che la Causa Prima non puö essere descritta tramite una lista di
attributi che ci dicano come essa e e come opera, la sua natura
e la sua causalitä saranno presentate non direttamente, ma
attraverso i suoi effetti, e in particolare attraverso la sua crea-
tura prima e piu elevata in grado, l'Intelletto. Per spiegare che

cosa sta facendo e perche, l'autore abbandona il teorema 123

degli Elementi di teologia e prende la parola direttamente. Nella
citazione che segue, le parole in corsivo derivano da Proclo; il
resto e intervento dell'autore.

"Ora, la Causa Prima e al di sopra di tutte le cose, perche ne e

la causa. Per questo motivo essa non cade sotto il senso ne l'imma-
ginazione ne il pensiero ne I'intelletto ne la ragione; non e possi-
bile dunque darne una descrizione. Dico inoltre che una cosa e

o sensibile, e allora cade sotto i sensi, o immaginabile, e allora
cade sotto l'immaginazione, oppure e stabile e sussistente in un

57 Su questo punto si puö vedere il mio "Esse quod est supra eternitatem. La
Cause premiere, l'etre et l'eternite dans le Liber de Causis et dans ses sources", in
AHMA 59 (1992), 41-62.



172 CRISTINA D'ANCONA

unico stato, senza mutamento, e allora e intelligibile, oppure e

mutevole e corruttibile, soggetta a generazione e corruzione, e allora
cade sotto ilpensiero. La Causa Prima invece e al di sopra sia delle
cose intelligibili ed eterne che delle cose corruttibili, e per questo
motivo non possono coglierla ne i sensi, ne rimmaginazione, ne
il pensiero, ne I'intelletto. Per certo, dunque, si hanno informa-
zioni su di essa a partire dalla causa seconda, che e I'intelletto
(yustadallu 'alayhä mina l-'illati al-tßniyyati wa-hiya l-'aql), ed

essa e denominata con il nome del suo primo effetto in modo
pill elevato e pill perfetto, perche ciö che l'effetto e, lo e anche la

causa, ma in modo piü elevato, piü perfetto e piü nobile, come
abbiamo mostrato. 8

Anche piü avanti l'autore prenderä la parola per spiegare che

se si attribuisce alia Causa Prima la conoscenza, lo si deve fare

sempre tenendo conto del criterio qui stabilito: siccome la

conoscenza di una cosa si ottiene solo attraverso la conoscenza
della sua causa, la causa prima e suprema non puo essere cono-
sciuta, dal momento che non ha causa. La via eminentiae —
corollario di ogni formulazione della via negationis che faccia

parte di un discorso non mistico, ma teologico — consentirä di
dire che la Causa Prima "conosce", certo, ma in un modo
incomparabile rispetto al tipo di conoscenza che ci e familiare.59

Qui, alia fine della proposizione 5, l'autore sostiene con padro-
nanza filosofica che, dato lo statuto trascendente della Causa

Prima, noi possiamo essere informati su di essa soltanto attraverso

il suo primo prodotto, I'intelletto. Questa interpolazione
spiega l'ordine dei successivi prelievi dagli Elementi di teologia:
le proposizioni 6-12 del Liber de Causis, tratte dai teoremi 171

e 15; 173; 177; 172 e 174; 103; 167; 169 e 168 degli Elementi
di teologia, descriveranno I'intelletto, il suo modo di essere, di
conoscere e di esercitare la sua causalitä intelligibile, e tratte-
ranno anche delle altre sostanze separate di natura intellettiva,
subordinate all'Intelletto. Poiche pero nella proposizione 3 si era

58 O. BARDENHEWER, Die pseudo-artstotelische Schrifi Ueber das reine Gute
bekannt unter dem Namen Liber de Causis (Freiburg i. B. 1882), prop. 5, 70.8-
71.9.

59 Liber de Causis, prop. 8, 78.5-8 BARDENHEWER.



LA TEOLOGIA NEOPLATONICA DI "ARISTOTELE" 173

detto che oltre all'Intelletto anche l'Anima esercita la sua media-
zione nel trasmettere la causalitä universale dell'Uno, dopo la
descrizione deU'Intelletto e delle altre sostanze separate segue la
descrizione dell'Anima e delle anime (prop. 13-14). II secondo

gruppo di proposizioni (dalla 15 alla 31, l'ultima) verte sull'a-
zione causale dei principi sovrasensibili. Questo gruppo di
proposizioni si apre sulla tesi del teorema 92 di Proclo, profonda-
mente rimaneggiato sino a trasformarsi nell'attribuzione della

potenza infinita alla Causa Prima, che viene definita "potenza di
tutte le potenze". Non si tratta di una mera eulogia: il seguito
delle proposizioni del De Causis, sino alia fine, e destinato a

mostrare che attraverso tutti i gradi gerarchici della realtä, e gra-
zie alla causalitä esercitata da un principio sull'altro, e sempre la
Causa Prima che agisce, sino a raggiungere anche l'infimo grado
dell'essere, gli individui del mondo sublunare, soggetti alla gene-
razione e alla corruzione. Ii lemma della proposizione 15 del
Liber de Causis afferma:

"Tutte le potenze che non hanno fine dipendono dall'infinito
primo, che e potenza delle potenze (88.2-3 Bardenhewer)."

Queste "potenze" sono le sostanze separate, il cui essere e il
cui movimento non hanno mai fine: nella proposizione 29
l'autore usa il teorema 55 degli Elementi di teologia — dedicato
alia distinzione fra due generi di perennitä (atSioxY)«;), l'una
propriamente eterna (oucovioq) perche immobile, e l'altra
temporale (xaxa xpovov) — per sostenere che vi e un grado di
realtä il quale, pur essendo creato, e eterno in senso proprio; un
grado, creato anch'esso, che e sempiterno, ossia dura per tutta
la durata del tempo; un grado, infine, che e creato per durare
soltanto un determinato periodo di tempo. La fräse in cui si

afferma cid e, ancora una volta, una sintesi dell'autore:

"E dunque ormai chiaro che fra le sostanze alcune sono eterne al
di sopra del tempo, mentre altre sono eterne ma uguali al tempo,
senza che qualcosa di esse ecceda il tempo, ne vi sia qualcosa che

manca rispetto al tempo, cosl che il tempo sia eccedente rispetto
a loro; ve ne sono poi altre che sono separate dal tempo, e il



174 CRISTINA D'ANCONA

tempo e eccedente rispetto ad esse sia superiormente che infe-
riormente, e queste sono le sostanze che cadono sotto la genera-
zione e la corruzione (prop. 29, 113.5-8 Bardenhewer)."

La gerarchia dell'universo descritta nel Liber de Causis com-
prende dunque la Causa Prima, trascendente sia rispetto all'e-
ternitä che al tempo; al di sotto di essa, la prima creatura e

mediatore universale: l'Intelletto, eterno e immobile; poi l'A-
nima cosmica, al confine fra l'eternitä e il tempo; infine, la
sfera sublunare, generabile e corruttibile, sede delle sostanze
che durano soltanto per un certo tempo: quando esse sono

generate, il tempo esiste giä; quando si corrompono, il tempo
continua ad esistere. L'autore sottolinea con insistenza che
anche le sostanze generabili e corruttibili sono raggiunte dalla
causalitä della Causa Prima. Benche siano infime nell'ordine
dell'essere, il principio primo e supremo esercita su di esse la

sua azione causale, anteriore e piü universale rispetto a quella di
tutte le cause seconde. Per sostenere cio, l'autore ha cercato
negli Elementi di teologia delle tesi delle quali ha significativa-
mente cambiato il senso, facendo dire al teorema 107 di Proclo
che bessere di ogni cosa — eterna o temporale che sia —
dipende dall'Essere puro, e collegando a questa tesi un passo
del teorema 116, da cui trae l'idea che e necessario che esista

quell'Uno primo e vero dal quale tutte le cose, per infime che

siano, traggono la partecipazione all'unita, mentre esso stesso

non trae la propria unitä da nient'altro. La fine della compila-
zione si ricollega cosl al principio: ogni realtä deve ciö che le e

piu essenziale alia Causa Prima, che e causa in modo piü intrin-
seco all'effetto, pur essendo trascendente e quindi piü lontana
dall'effetto rispetto alle cause prossime di quest'ultimo.

Questo insieme coerente e guidato da un progetto filosofico

segue a grandi linee il modello gerarchico degli Elementi di
teologia, che procede dall'Uno sino alle anime discese nel divenire.
Benche il materiale tratto da Proclo sia riorganizzato in modo
originale rispetto alia fonte, il Liber de Causis mantiene il
modello procliano, nel quale l'ordine dell'esposizione segue



LA TEOLOGIA NEOPLATONICA DI "AJRISTOTELE" 175

l'ordine gerarchico della realtä. Torniamo ora al programma di
lavoro esposto nel prologo della Teologia: si puö subito osser-
vare che mentre il materiale da organizzare proviene dai trattati
di Plotino, la loro disposizione secondo la gerarchia discen-
dente che conduce dalla Causa Prima all'Intelletto, all'Anima,
e infine alla natura si ispira agli Elementi di teologia, ed e realiz-

zata meglio nel Liber de Causis di quanto non lo sia nella
Teologia. I trattati plotiniani riuniti da Porfirio nelle Enneadi IV, V
e VI seguono un ordinamento tematico che risale dall'anima
all'Intelletto e dall'Intelletto all'Uno, ed e in quest'ordine che Ii
ha incontrati l'autore della traduzione araba. Ora, la Teologia

non segue ne il piano enneadico originario, ne l'ordinamento
gerarchico dei temi da trattare esposto nel suo prologo. II Liber
de Causis, invece, condivide con il Plotino arabo terminologia,
dottrina e procedimento di composizione, ma segue l'ordine
espositivo dettato dagli Elementi di teologia. Ora, la sequenza
dei temi del De Causis — l'Uno, l'Intelletto, l'Anima, la

natura, le cose generabili e corruttibili — e anche identica a

quello che troviamo nel prologo della Teologia. Se, come risulta
dai dati sin qui raccolti, l'autore del prologo conosceva gli
Elementi di teologia, egli Ii conosceva dunque nel loro ordine,
non sotto forma di proposizioni sparse; tuttavia la somiglianza
nella formulazione della gerarchia dei principi e, soprattutto, la

presenza sia nel prologo della Teologia che nel Liber de Causis

del caratteristico tema della mediazione universale dell'Intel-
letto mostrano che il legame piu chiaro e diretto sussiste non
tra il prologo e gli Elementi di teologia, ma tra il prologo e il
Liber de Causis.

Si puö andare anche oltre, e affermare che l'autore del
prologo della Teologia non soltanto condivideva i principi ispira-
tori del De Causis, ma ne conosceva il testo. Compare infatti nel

prologo un tema tipico ed esclusivo del De Causis-. l'anterioritä
della Causa Prima rispetto aH'etemitä e al tempo. Si ricorderä
che nel prologo della Teologia "Aristotele" si proponeva di

esporre la sovranitä divina {al-rubübiyyd), mostrando che



176 CRISTINA D'ANCONA

"essa e la Causa Prima, che l'eternitä e il tempo sono al di sotto
di essa"

Questo punto non e sviluppato nei capitoli della Teologia,
bensl nella proposizione 2 del Liber de Causis, che utilizza il
teorema 88 degli Elementi di teologia. Certo, tanto il Plotino

greco quanto il Proclo greco abbondano di affermazioni della
trascendenza del principio primo non solo e owiamente rispetto
al mondo sensibile, ma anche rispetto al mondo intelligibile,
affermazioni dalle quali e possibile ricavare la tesi dell'anteriorita
della Causa Prima sia rispetto al tempo che rispetto all'eternita;
ma e nel De Causis che questa tesi appare formulata come tale:

"Tutto l'essere che e veramente tale e o superiore all'eternita e

anteriore ad essa, o assieme con l'eternitä, o posteriore all'eternita
ma superiore al tempo. Ora, quell'essere che e anteriore all'eternita

e la Causa Prima, perche ne e la causa. Invece l'essere che e

assieme con l'eternitä e 1'Intelletto, perche e essere che sta fisso
secondo un unico stato, senza subire nulla ne venire distrutto.
L'essere, poi, che e posteriore aH'etemitä ma superiore al tempo e

l'Anima, perche essa e sull'orizzonte dell'eternitä, verso il basso,

ma e al di sopra del tempo (prop. 2, 61.11-62.4 Bardenhewer)."

E quindi al De Causis che rinvia 1'autore del prologo, quando
afferma che nel suo libro tratterä delfanterioritä della Causa
Prima rispetto all'eternita e al tempo. L'idea che la Teologia di
"Aristotele" consti non di un'unica opera, ma di una serie di

opere destinate a completare la Metafisica con una trattazione di
teologia razionale, avanzata da F.W. Zimmermann, ha gettato
realmente luce sulla natura di questo scritto; come si e visto,
Zimmermann pensa che il "Kindt's metaphysics file" originario
sia stato smembrato e ricomposto piü tardi in modo incoerente,
quando il senso del progetto kindiano si era perduto. Ma su questo

punto si pub forse prospettare una ricostruzione diversa.
Fra i testi tradotti e rielaborati nel circolo di al-Kindl si

incontrano anche, come ho accennato sopra e come e stato
messo in luce dalle ricerche decisive di Endress,60 alcune delle

60 V. sopra, note 1 e 20.



LA TEOLOGIA NEOPLATONICA DI "ARISTOTELE" 177

Questioni di Alessandro di Afrodisia. Due in particolare toc-
cano temi di cosmologia che presentano una parentela lingui-
sdca e dottrinale con le rielaborazioni di Plotino e di Proclo: le

Questioni II 3 e II 19, ambedue conservate in greco,61 e la cui
versione araba e stata studiata.62

La Q. II 19 contiene l'essenziale della dottrina alessandrista

della prowidenza. Non e il Motore Immobile ad esercitare la

Ttpovota: esso rimane infatti assolutamente trascendente rispetto al

cosmo e non prowede alle realtä sublunari. Neppure le conosce,
infatti, visto che l'oggetto di pensiero di cid che e ottimo non puo
essere altro se non cio che e ottimo, e tale e soltanto il Motore
Immobile stesso. Cio non porta tuttavia a negare che esista una

mpovoia relativa agli enti del mondo sublunare, tesi incompatibile
con l'ordinamento teleologico della natura che e un punto chiave

dell'interpretazione alessandrista di Aristotele. La soluzione elabo-

rata da Alessandro consiste nel sostenere che la parte perfetta ed

eterna del cosmo, dotata del movimento perfetto ed eterno che

risulta dalla sua tensione verso il Motore Immobile, esercita la

7ip6voi.a nei confronti della parte mutevole e imperfetta, cioe la

sfera sublunare. Per sviluppare questo argomento, Alessandro
definisce la -rrpovoia come azione volta a produrre o Pslvoa, o 1'sO

elvat di una cosa; dato che il cosmo non ha bisogno che venga
prodotto ne il suo elvoa (in quanto e eterno) ne il suo s5 elvoa (in

quanto e perfetto), non vi sarä alcuna 7tpovo(.ot relativa alia parte
eterna e perfetta del cosmo; vi sarä invece, per elfetto stesso della

perfezione di questa parte, una -rrpovota di questa parte nei
confronti del mondo generabile e corruttibile. Nella versione araba,
Alessandro alferma invece che un mudabbir 7tpovooöv) o crea,

oppure conduce la cosa creata verso la sua perfezione ultima.63

61 Alexandn Aphrodisiensis praeter commentaria Scripta Minora. Pars II,
Quaestiones. De fato. De mixtione edidit I. BRUNS (Berolini 1892), 47.28-50.27
(Q. II 3); 63.8-28 (Q. II 19).

62 S. Fazzo e H. Wiesner, art. cit. (n. 20).
63 V. sopra, n. 20, per la coilezione intitolata "Cio che Alessandro ha estratto

dal libro dl Aristotele detto Teologia"; il passo che segue b tratto dal ms Istanbul,
Suleymaniye Kutuphanesi, Carullab 1279, ff. 63v21-64'13, Sezione sul cosmo e

quale delle sue parti ha bisogno per la sua stabilitä e permanenza di essere governata



178 CRISTINA D'ANCONA

II legame con il Liber de Causis e chiaro non soltanto per la

trasformazione in senso creazionista che ambedue le versioni
arabe — di Alessandro e di Proclo — introducono nella
nozione di rrpovota, ma anche per la terminologia.64 Si puo
pensare che tale modifica si sia prodotta parallelamente nei due

testi, l'Alessandro arabo e il De Causis, senza che cid implichi la

conoscenza dell'uno da parte dell'altro; ma il fatto che le modi-
fiche introdotte nella Q. II 19 di Alessandro presuppongano
la conoscenza del Liber de Causis e provato da una citazione

esplicita di questo scritto, citato qui non con il suo titolo piii
diffuso nella (scarsa) tradizione testuale araba, cioe Libro di
Aristotele sull'esposizione del Bene Puro, ma con quello che

diverra il titolo corrente nel mondo latino: Kitäb al-iläli, Liber
de Causis.65

Cid consente di proporre una cronologia relativa dei tre
testi: il Plotino arabo, il Liber de Causis, le Questioni alessandri-

ste di provenienza "kindiana". Dato che il Liber de Causis

dipende dal Plotino arabo per la proposizione 8 (cfr. le tabelle

I e II nell'Appendice), esso b posteriore al Plotino arabo; dato

da altre parti (faslfi l-'älami wa-ayyu agzä'ihi tahtaguß tabätihi wa-dawämihi ilä
tadbiri agzä'in ubrä), in part. f. 63v23-27' "Voghamo sapere quail parti del

cosmo hanno bisogno del governo di altre parti per la stabilitä della loro origine
e per la loro permanenza, e quail parti invece non hanno bisogno del governo dl
altre parti per la stabilitä della loro origine e per la loro permanenza E diciamo
che ogni reggitore (mudabbir) o e un reggitore che crea la cosa — e dico che crea
bessere della cosa — oppure b reggitore dell'abbelhmento dell'essere della cosa e

del suo ordme — e dico che abbelhsce la cosa e la regge e la conduce sino al

limite massimo della bellezza e della perfezione, e se e cosl, ncapitohamo e

diciamo che tutto ll cosmo ha un reggitore in due modi, intendo. un creatore e

un adornatore e perfezionatore, proprio come ha detto ll Sapiente nel suo libro
detto Libro dell'ordme" La versione araba della Q II 19b stata tradotta in inglese
da H Wiesner, art cit. (n 20), 152-153.

64 Per citare solo una fra le molte somiglianze terminologiche, nel Liber de

Causis, prop. 19, il prochano 7tpovoeiv b reso con il verbo dabara II (da cui
mudabbir)-. 95.2-3 BARDENHEWER La fine della prop 19, che non ha cornspon-
dente in Proclo, b molto simile per lessico e dottnna alla versione araba della Q
II 19 non posso sviluppare qui il confronto, e mi limito a dire che la Causa

Prima vi b descritta come il vero reggitore (mudabbir haqqari) che agisce per ll
suo stesso essere (97.1-9 BARDENHEWER).

65 Ms Istanbul, Suleymaniye Kutuphanesi, Carullab 1279, f. 64'4.



LA TEOLOGIA NEOPLATONICA DI "ARISTOTELE" 179

che l'Alessandro "kindiano" cita il De Causis, gli e posteriore.
Ma il prologo della Teologia e posteriore ad ambedue. Che sia

posteriore al De Causis, lo si e giä visto: nel programma di
lavoro fissato da "Aristotele" e utilizzata la proposizione 2 del
De Causis, gia con i suoi caratteristici adattamenti rispetto al

teorema 88 degli Elementi di teologia. Provo ora a mostrare che

il prologo della Teologia e posteriore anche alle Questioni ales-

sandriste citate.
Nella Q. II 3, la cui versione araba condivide con quella

della Q. II 19 gli aspetti lessicali caratteristici delle produzioni
del circolo di al-Kindl, Alessandro spiega in che modo si eser-
cita la —povoi.a non deliberante dalla quale egli fa dipendere il
buon ordine del cosmo aristotelico teleologicamente struttu-
rato. Cid awiene perche la Suvapiq divina esercitata dai cieli
con i loro movimenti si trasmette al mondo generabile e cor-
ruttibile tramite le qualitä dei corpi elementari. La Q. II 3 si

apre con la domanda:

"Qual e la potenza che si ingenera a partire dal movimento del

corpo divino nel corpo mortale vicino ad esso, che b soggetto al
divenire? (47.28-29 Bruns)."

La risposta e che la Suvapip divina raggiunge gli enti del
mondo sublunare in modi diversi, informando i corpi semplici
talora con le forme del caldo e del secco, talora con le forme

opposte, a seconda della relazione dei corpi celesti con la materia

del mondo sublunare, relazione che varia a seconda del
variare della posizione dei corpi celesti sullo zodiaco.66 La
versione araba della Q. II 3, intitolata Sezione sulla potenza prove-
niente dal movimento del corpo nobile verso i corpi soggetti a gene-
razione e corruzione (fasl ß l-quwivati l-ätiyati min harakati
l-girmi l-sartfi ilä l-agrämi l-wäqica tahta l-kawni wa-l-fasäd) ,67

66 49.25-50.27 BRUNS.
67 II titolo della Q. II 3 b il seguente: nq ä-nrö tt)? xiVY)aecoi; roü Oslou acofia-

roq kyyivv'taevrj tivvy.uiq rö) ystxvifcivTi auxoj 0vy)tcö te xal ev yevEtjei
(47.4-5 BRUNS): sulla sostituzione di 0eTo<; con Äzrz/^inobile), tipica di tutti questi
testi, cfr. G. ENDRESS, Proclus Arabus (cit. alia n. 1), 128-131.



180 CRISTINA D'ANCONA

pur presentando alcune differenze rispetto all'originale, riflette
in modo fedele questa dottrina. Si ricorderä che fra i punti da

esaminare nel trattato di teologia razionale con cui "Aristotele"
si proponeva di portare a compimento tutta la sua filosofia vi
era anche l'esame della

"(...) natura che e in movimento al di sotto della sfera della
Luna, e diremo in che modo la potenza celeste giunge sino ad

essa, come essa la riceve, le somiglia e ne rende evidente 1'im-

pronta nelle cose sensibili, materiali e corruttibili"68

e si ricorderä che una trattazione corrispondente a questo punto
del programma non era stata trovata fra i capitoli della Teologia.

Alia luce di quanto si e visto ora, si puo dire che lo scritto
al quale pensava l'autore di queste righe fosse la trattazione
cosmologica alessandrista, riveduta e corretta ad hoc. o la Q. II
3, o un insieme piü vasto di questioni, comprendente oltre alia

Q. II 3 almeno la Q. II 19, che si situa per lessico e dottrina
accanto al De Causis. E al De Causis, come si e visto sopra, che
allude l'autore del prologo quando annuncia di voler mostrare
che la Causa Prima e anteriore sia al tempo che all'eternitä; e

probabilmente alia Q. II 3 che egli allude quando procede,
nell'elenco dei punti da trattare, sino al mondo sublunare gene-
rabile e corruttibile. Tanto il Liber de Causis quanto le
questioni alessandriste rimaneggiate avrebbero dovuto dunque tro-
vare posto nella Teologia, in un'opera d'insieme che non si e

forse mai realizzata nella forma di un testo continuo, ma della

quale non sfugge il senso globale.
Zimmermann, al quale, come ho detto, deve molto chiunque

studi la Teologia, si e chiesto: "What, if anything, was the point
of uniting Proclus with Alexander in a single compilation?
And how did alpha — vale a dire la traduzione araba degli Ele-
menti di teologia — relate to the K-circle Plotinus?"69 II piano
tracciato nel prologo della Teologia risponde, mi sembra, ad

ambedue le domande. Tan to il senso della congiunzione di Pro-

68 V. sopra, p. 149-
69 F.W. ZIMMERMANN, "Proclus Arabus Rides Again" (cit. alia n. 20), 41.



LA TEOLOGIA NEOPLATONICA DI "ARISTOTELE" 181

clo con Alessandro, quanto la relazione fra la traduzione araba

di Proclo e quella di Plotino si possono cogliere a partire dal

prologo della Teologia, in cui "Aristotele" descrive il proprio
sistema dei principi sovrasensibili — la Causa Prima, l'Intelletto
eterno e immobile, l'Anima eterna ma confinante con il tempo
e il divenire, il mondo sublunare generabile e corruttibile —
servendosi di una compilazione di temi tratti dalle Enneadi, dal
De Causis e dalle questioni alessandriste citate. Tutti questi
scritti insieme costituivano, con gradi diversi di successo nella

comune procedura di selezione, riaccorpamento e riscrittura, il
culmine teologico della metafisica di "Aristotele".

A riprova di questo, si puö osservare il fatto, messo in luce
dallo studioso che piü di ogni altro ha contribuito alla cono-
scenza di questa fase cruciale della storia della filosofia arabo-
musulmana, che quando al-Färäbl cita la Teologia di Aristotele,
egli accosta al Plotino arabo anche proposizioni del Proclo ara-
bo.70 Se ne puö trarre la conclusione che questi due testi erano
ancora accomunati dalla denominazione di "Teologia di
Aristotele" all'epoca di al-Färäbl. Naturalmente occorre ammettere
che l'opera nella quale ciö awiene — il Libro dell'armonia fra
le opinioni dei due filosofi, il divino Piatone e Aristotele — sia

farabiana, e grandi sforzi sono stati dispiegati per negarlo,
facendo valere, fra altri argomenti, anche quello secondo il
quale si tratterebbe dell'unico scritto in cui al-Färäbl farebbe

uso della Teologia.71 Non mi pare sia mai stato notato che per
formulare la distinzione fra metafisica e teologia, nello scritto
(di indiscussa autenticitä) Sugli scopi della Metafisica, al-Färäbl
ricorre esattamente alia coppia di termini del prologo della

70 G. ENDRESS, Proclus Arabus ((cit. alia n. 1), 246; v. anche F.W. ZIMMERMANN,

art cit. (n. 16), 129-130.
71 Per una panoramica recente sul tema, che discute tutti gh studi anterion,

cfr. C. MARTINI Bonadeo (ed.), Al-Färähi, L'armoma delle opintoni det due

sapienti, il divino Piatone e Aristotele, pref. di G. ENDRESS (Pisa 2008). AI temine
dl una rigorosa analisi, C. Martini Bonadeo considera autentico lo scritto; l'opi-
nione contraria & stata sostenuta da M. RASHED, "On the Authorship of the
Treatise On the Harmonization of the Opinions of the Two Sages attributed to al-
Färäbl", in ASPh 19 (2009), 43-82.



182 CRISTINA D'ANCONA

Teologia, parlando di scopo {garad) e oggetto {mawdu) della
metafisica e della teologia in Aristotele.72

La novitä del punto di vista farabiano rispetto a quello di
al-Kindl e stata sottolineata: invece di confondere fra loro lo

scopo della metafisica e quello della teologia, come fece al-

Kindl, al-Färäbl vide con chiarezza che i due ambiti discipli-
nari avevano oggetti diversi. Lo scritto di al-Färäbl e stato con-
siderato come il preludio della distinzione avicenniana fra lo

scopo della metafisica {garad) e il suo oggetto {mawdu)P
L'eco del passo del prologo citato sopra, in cui l'autore accosta
garad e mawdu della metafisica e della teologia di Aristotele,74
e chiara. Certo, al-Färäbl ha un'opinione diversa rispetto
all'autore del prologo, perche insiste sulla distinzione fra metafisica

e teologia, invece che sulla loro continuitä; ma e qui che
ha trovato sia il tema, sia i termini. Non e che un dettaglio
nella storia della Teologia di "Aristotele", ma e interessante

notare che anche un tipico sviluppo farabiano ha in questo
testo fondatore della falsafa il suo punto di partenza. Questo

prova che al-Färäbl conosceva il prologo; invece il fatto
che egli citi insieme, sotto il comune titolo di Teologia di
Aristotele, sia la Teologia che un passo del Proclo Arabo ci dice che

ancora alia sua epoca, circa un secolo dopo al-Kindl, Plotino e

Proclo erano insieme nel "Kindl's metaphysics file" indivi-
duato da Zimmermann. Questo ci consente di concludere,

72 Lo scritto farabiano Sugh scopi delta Metafisica {Fi agräd al-hakim fi kulh
maqälati mtna l-kttäbt al-mawsümi bt-l-hurüfi contiene l'affermazione che ci si e

ingannati sugli scopi dell'opera aristotelica, e una descrizione degli oggetti in essa

trattati (cfr. F. DlETERICI, al-Färäbi's Philosophische Abhandlungen aus Londoner,
Leidener und Berliner Handschriften [Leiden 1890] 34.3, 6; 38.6 \garad\-, 34.22;
35.14, 15, 22; 36.9 [mawdu1]). Nella propria autobiografia, Avicenna afferma di
aver capito gli scopi della Metafisica grazie a questo scritto: il passo di Avicenna
& stato commentato in relazione al Fi agräd farabiano da D. GUTAS, Avicenna
and the Aristotelian Tradition. Introduction to Reading Avicenna's Philosophical
Works (Leiden-New York-Kobenhavn-Köln 1988), 238-254, e da A. BERTOLACCI,
The Reception ofAristotle's Metaphysics in Avicenna's Kitäb al-Sifä'. A Milestone of
Western Metaphysical Thought (Leiden-Boston 2006), 72-79.

73 D. Gutas, op. cit. (n. 72), 239.
74 V. sopra, p. 145; v. anche p. 146 e 147.



LA TEOLOGIA NEOPLATONICA DI "ARISTOTELE" 183

nam gigantium humerts msidentesP che quando al-Kindl scnve
nel prologo della Teologia che lo scopo (garad) dl questo hbro
e ll primo discorso sulla sovranitä divina76 — lasciando cosi
intendere che ci saranno altri "discorsi" — sta annunciando
un insieme di testi aperto dalla Teologia e completato da altri.

Non credo che sia possibde andare oltre, con i dati attual-
mente noti; ma un elemento fornito dalla storia posteriore
della filosofia merita di essere ricordato. Fra tutte le opere
di questo insieme, la piu efficace e la piü matura e ll Liber
de Causis, che tanto negli statuti delle universitä del XIII
secolo quanto nella valutazione dei filosofi medievah servl

appunto a completare la Metafisica. Per brevitä, lo lascerö
dire a Egidio Romano, il quale riprende un'idea di Alberto
Magno:

"Si risponda: poiche 1 modi in cui essenzialmente si presenta la
filosofia sono tre, come si dice nel sesto della Metafisica, vale a
dire fisico, matematico e divino, ossia metafisico, la scienza
esposta in questo libro sta aü'intemo dl quella parte della filosofia

che si defimsce "divina" o metafisica, e dl questa parte rap-
presenta per cosi dire il fiore Infatti la parte piu elevata della
metafisica consiste nel trattare di Dio e delle sostanze separate.
Ebbene, siccome nel dodicesimo della Metafisica si tratta di tali
entitä in certo modo secondo le tesi di Aristotele stesso, mentre
nel tredicesimo e nel quattordicesimo si park di queste sostanze

separate secondo le dottrine altrui, era proprio opportuno che vi
fosse nel patrimonio tramandatoci un libro nel quale si parlasse
di queste entitä simpliciter e in se e per se. E proprio ciö che
accade in questo libro; ecco la vera ragione per cui e detto Flores
divmorum, ossia delle conoscenze metafisiche: perche si tratta
della parte piü elevata della metafisica."77

75 Bernardo di Chartres, apud GIOVANNI Dl SALISBURY, Metalogicon, III 4,
46-48 HALL (C C continuatio mediaevalis, Turnhout 1991)

76 V sopra, p 147, l'aggettivo "primo" (al-aurwal), presente nelle due edi-
zioni (3 13 D 6 7 B), e omesso dal ms Cairo, Taymur, Hikma 102, f 21v8, ma
si trova negli altri che ho potuto consultare

77 AEGIDIUS Romanus, Super Librum de causis (Venetiis 1550, nst an
Frankfurt a M 1968), Proem Y-Z Egidio riprende e amphfica le considerazioni
di Alberto Magno De causis et processu universitatis a prima causa edidit W
FauSER Alberti Magni Opera Omnia XVII 2 (Munster 1993), 59 34-60 5



184 CRISTINA D'ANCONA

Dato che scrive dopo Tommaso, Egidio sa benissimo che il
Liber de Causis non e di Aristotele; eppure pensa che questo
libro rappresenti il culmine teologico dell'indagine aristotelica
in metafisica. Indicando in questo modo le ragioni di conti-
nuitä tra le due opere, egli riproduce senza saperlo un'idea
kindiana che ha orientato gran parte della filosofia arabo-
musulmana posteriore.



LA TEOLOGIA NEOPLATONICA DI "ARISTOTELE" 18 5

TABELLA I

Elementatio theologica Liber de Causis

56. näv tö vno rüv bsvTEgmv 1. Omnis causa primaria plus est

7iagayojievov xai äno tmv ngo- influens super causatum suum quam
TEgmv xai aiTicatEQCov nagayetai causa universalis secunda.

ßEL^ovmg, &(/>' cbv xai ra bevtega
nagfjyETo. (57. 60. 70. 71.)

88. näv to ovtcuq bv fj ngo almvbg 2. Omne esse superius aut est supe-
eotlv fj bv reo aimvi fj jiBTEgov rius aeternitate et ante ipsam, aut
almvog. (87.) est cum aeternitate, aut est post

aeternitatem et supra tempus.

201. näoai at Belai yw/ai xgmXäg 3. Omnis anima nobilis tres habet

e%ovm EVEgyeiag, rag juev wg yv%ai, operationes: nam ex operibus eins

rag de mg vovv vitods^äftEvai deiov, est operatio animalis et operatio
rag bk mg 6emv e^rjgTrj/aevai. intellectibilis et operatio divina.

138. TiävTmv rmv fteTEyovTrnv tfjg 4. Prima rerum creatarum est esse et
Oeiag IbioTrjTog xai Exdeovftevmv non est ante ipsum creatum aliud.

Jigmriorov eoti xai axgoTaTov To ov.

(177. 176. 125.) 182. näg Belog vovg
bito yw%mv jiETExeTai Oeimv. (183.)

123. Ttäv to detov avTo /xev biä rfjv 5. Causa prima superior est omni

vjisgovoiov svmoiv aggrjTov eoti narratione.
xai ayvmoTov näoi toiq bevTegoig

(11. 18.)

171. nag vovg apLegioTog eoti 6. Intelligentia est substantia quae
ovoia. (15-) non dividitur.

173. stag vovg voegmg eoti xai tä 7. Omnis intelligentia seit quod est

itgo avrov xai to. /het' aveov- Ta supra se et quod est sub se; verumta-
jj,ev yag eoti xaT' ahiav, ooa /list

' men seit quod est sub se quoniam est

avTov, ra de xaxä /usds^iv, ooa ngo causa ei et seit quod est supra se quo-
avTov. niam acquirit bonitates ab eo.

8. Omnis intelligentiae fixio et
essentia est per bonitatem puram
quae est causa prima.

177 näg vovg nXfjgmfta mv eibmv, 9. Omnis intelligentia plena est for-
o /iiEv oXixmTEgmv, o be mis; verumtamen ex intelligentiis
jiEgixmTEgmv tori negiexrixog sunt quae continent formas minus
eibmv. universales et ex eis sunt quae conti¬

nentformas plus universales.



186 CRISTINA D'ANCONA

172. näg vovg aid'uvv earl
jigoae%ä>g xal ä/teraßlfjrcov xar
ova'iav vjioarärr/g. (174.)

103. nävra ev jiäatv, olxeimg <5e ev

exäarm.

167. näg vovg eavrov voet (169.
168. 173.)

195. näaa yn>xrj nävra earl rä
ngäy/iara, nagadeiy/tar ixmg /uev

ra alaßr/rä, eixatvixcbg de rä vor/rä.

83. näv rö eavrov yvcoanxov ngog
eavro nävrrj eniargenrtxov eariv.

92. näv rö nAfjdog rcbv äneiqtov
dwä/tecov /näg e^fjnrai rfjg ngibrr/g
äneigiag rjng ov% djg /lerexo/xevr/
ävva/iig eariv.

95. Iläaa dvva/ag evixtarega ovaa
rfjg nlr/dvvo/ievr/g äneigorega.

102. nävra /rev rä oncoaovv ovra
ex negarog ean xal änetgov diä rö
nqcbraig öv nävra de rä t,ö>vra
eavrcöv xivr/rixä ean diä rfjv t,cofjv

rfjv ngcorr/v nävra de rä yvworixä
yvcbaeiog /xereyei diä rov vovv röv
ngcbrov.

111. näar/g rfjg voegäg aeigäg oi
/rev eiai Qeioi voeg, vnode^ä/revoi
decöv /rede^eig, oi de vdeg /rovov.

122. näv ro deiov xal ngovoeT rcbv

äevregcov xal etjfiqr/rai rcbv ngo-
voov/revmv

10. Omms mtelligentia intelligit res

sempiternas quae non destruuntur

neque cadunt sub tempore

11. Primorum omnium quaedam
sunt in quibusdam per modum quo
licet ut sit unum eorum m alio.

12. Omnis mtelligentia intelligit
essentiam suam.

13. In omni anima res sensibiles

sunt per hoc quod sunt exemplum ei

et res mtellectibiles in ea sunt quia
seit eas

14. Omnis sciens qui seit essentiam

suam est rediens ad essentiam suam
reditione completa

15. Omnes virtutes quibus non est

finis pendentes sunt per infinitum
primum qui est virtus virtutum.

16. Omnis virtus unita plus est infi-
nita quam virtus multiplicata

17. Res omnes habent entia propter
ens primum et res vivae omnes sunt
motae per essentiam suam propter
vitam primam et res mtellectibiles
omnes habent scientiam propter
mtelligentiam primam

18. Ex intelligentus est quae est

mtelligentia divma, quoniam ipsa
recipit ex bonitatibus primis quae
procedunt ex causa prima receptione
multa, et de eis est quae est mtelligentia

tantum, quoniam non recipit
ex bonitatibus primis nisi mediante

mtelligentia prima.
19. Causa prima regit res creatas

omnes praeter quod commisceatur
cum eis



LA TEOLOGIA NEOPLATONICA DI "ARISTOTELE" 187

127. näv to BeXov änXovv ngdnutg
toxi xai jjäXioxa, xai ätä tovxo
aVTagXEOTOLTOV.

131. ovte yäg To kXXsXnov

oIxeXov xoXg deoXg ovte to nXrjgeg

juovov. to ftev yag EXXsmov näv
äxsXeg VTzagxsi, xal äXXo rkXeiov

tioieXv, avxo fxrj xsXeiov vnägxov,
ä/xrjxavov.

134. näg dsiog vovg voeX fikv wg

vovg, ngovosX de cbg dsog.

142. näoi psv ol dsol nägei-
otv dboavxwg, ov nävxa de

cboavrcog xoig OeoXg nägeaxiv, aXX'

Exaoxa xaxä xrjv avx&v xälgiv te
xai dvvajj.iv fJExaXayxavsi xfjg
exeivcov nagovoiag.

45. näv to avBvnoaxaxov äykvrjxov
EOT IV.

46. näv to avBvnooxaxov ä^Bagxöv
EOTIV.

48. näv to jir\ ätdiov f) ovvBsxov

eotiv fj ev aXXcg v<J>koxr]xev.

47. näv to avBvnoaxaxov a/jegsg
eoti xai änXovv.

51. näv to avBvnoaxaxov eijfigrjxai
xä)v vno xqovov jiETgovjjkvcov xaxä
TTjV ovoiav.

20. Primum est dives per seipsum et
est dives maius.

21. Causa prima est super omne
nomen quo nominatur, quoniam
non pertinet ei diminutio neque
complementum solum, quoniam
diminutum est non completum et
non potest efficere operationem
completam quando est diminutum.

22. Omnis intelligentia divina seit
res per hoc quod ipsa est intelligentia

et regit eas per hoc quod est

divina.

23. Causa prima existit in rebus

omnibus secundum dispositionem
unam, sed res omnes non existunt in
causa prima secundum dispositionem

unam.

24. Substantiae unitae intellectibiles
non sunt generatae ex re alia.

25. Omnis substantia stans per
seipsam est non cadens sub corrup-
tione.

26. Omnis substantia destructibilis
non sempiterna aut est composita
aut est delata super rem aliam.

27. Omnis substantia stans per
essentiam suam est simplex et non
dividitur.

28. Omnis substantia simplex est

stans per seipsam, scilicet per essentiam

suam; nam ipsa est creata sine

tempore et est in substantialitate
sua superior substantiis tempora-
libus.



188 CRISTINA D'ANCONA

55. nav to xarä xqovov v</>e<jTog fj
%ov ael xqovov sonv fj noxk ev

ftegei xqovov rfjv vnoaraoiv
xexzrjfievov.

106. navrog rov navrrj alcoviov

xara re ovoiav xai svsgysiav xai
rov rr)v ovoiav eyovrog ev yqovcg

fxeoov eorl ro nfj fxev alcoviov, nfj
de ygovco /lerqovfAevov.

107. näv ro nfj juev alcoviov, nfj de

eyxQovov ov re eoriv äfxa xai yeve-
oig.
116. näg Beog fxeBexxog sari, nXfjv
Tov kvog. (3. 4.)

29. Omnis substantia creata in
tempore aut est semper in tempore et

tempus non superfluit ab ea, quo-
niam est creata et tempus aequaliter,
aut superfluit super tempus et tempus

superfluit ab ea, quoniam est

creata in quibusdam horis temporis.

30. Inter rem cuius substantia et
actio sunt in momento aeternitatis
et inter rem cuius substantia et actio

sunt in momento temporis existens

est medium, et est illud cuius
substantia est in momento aeternitatis
et operatio in momento temporis.

31. Omnis substantia cadens in
quibusdam dispositionibus suis sub

aeternitate et cadens in quibusdam
dispositionibus suis sub tempore est

ens et generatio simul.



LA TEOLOGIA NEOPLATONICA DI "ARISTOTELE" 189

TABELLA II

El. Th. Plotino arabo Liber de Causis

56, 57, 60, 70, 71 1

88, 87 Th. Ar. IX, II 2

201 Th. Ar. VIII, III 3

138, 177, 176, 125,
182, 183

Th. Ar. VII, Sapiente Greco,
Th. Ar. II

4

123, 11, 18 Ep. sc. div., Th. Ar. VII, VIII,
Sapiente Greco

5

171, 15 6

173

Th. Ar. I, III, VIII, X, Sapiente
Greco, Ep. sc. div.

7

8

177 9

172, 174 10

103 11

167, 169, 168, 173 12

195 13

83 14

92 Sapiente Greco, Ep. sc. div. 15

95 16

102 Sapiente Greco 17

111 18

122 Ep. sc. div., Sapiente Greco, Th.

Ar. V, X
19

127 Ep. sc. div., Th. Ar. VIII 20

131 Ep. sc. div., Th. Ar. X 21

134 Th. Ar. III, VIII, Ep. sc. div.,
Sapiente Greco

22

142 23

45 24

46 25

48 26



190 CRISTINA D'ANCONA

47 27

51 28

55 29

106 30

107, 116, 3, 4 31



DISCUSSION

P. Adamson: When I worked on the Theology some years ago
I had the impression that the first mimar looks deliberately
doxographical: that is, it covers a stretch of text with an
unusually high concentration of allusions to the views of previous
philosophers. Furthermore the citations in question mostly
concern the soul, which is the main topic in the Theology as we
have it. That made me wonder whether the first chapter might
have been intended, in imitation of Aristotle, to provide a

doxographical survey which would introduce a selection of
texts from the Enneads on the topic of soul. On the one hand
this seems congenial to your interpretation, since you do see

the chapters as deliberately extracted sections with their own
unity. On the other hand I take it you do not think that the
first mimar was originally intended as the first chapter, or that
it was supposed to mimic Aristotle's policy of starting works
with a doxographical overview.

C. DAncona: II primo capitolo della Teologia consta di due

parti tratte da Plotino e una del tutto indipendente (aggiunta
secondo alcuni dal traduttore, secondo altri dall'autore del pro-
logo; quanto a me, credo che sia il prologo che questa parte
siano opera di al-Kindl); l'aspetto marcatamente dossografico e

presente nella seconda parte, tratta da Plotino, e nella terza,
quella indipendente. La prima parte riprende una questione
sollevata da Plotino alia fine del trattato Sull'immortalitä dell'a-
nima e sviluppata nel trattato Sulla discesa dell'anima nei corpi:
se la nostra anima appartiene al mondo intelligibile, perche si

trova qui? Nella Discesa dell'anima nei corpi la risposta inizia
con un excursus dossografico sui filosofi greci che hanno rispo-
sto alia domanda: Eraclito, Empedocle, Pitagora, e — piii e



192 DISCUSSION

meglio di chiunque altro — Platone (per inciso, la presenta-
zione plotiniana di queste auctoritates nella sequenza "Eraclito,
Empedocle, Pitagora" — che e tipica della tradizione alessan-

drina, come ha mostrato W. BURKERT, "Plotin, Plutarch und
die platonisierende Interpretation von Heraklit und Empedo-
kles", in Kephalaion. Studies in Greek Philosophy and its
Continuations offered to Prof. C.J. de Vogel, ed. by J. MANSFELD and
L.M. DE RlJK [Assen 1975], 137-146) — e con ogni probabi-
litä aH'origine della confusione cronologica tipica delle dosso-

grafie arabe che fanno di Empedocle il maestro di Pitagora:
l'"imbroglio chronologique" e stato esaminato da D. De SMET,

Empedocles Arabus. Une lecture neoplatonicienne tardive [Brussels

1998], 51-52). Nella parte indipendente dal greco, il
modello dossografico tratto da Plotino e ripreso e applicato
ampiamente a Platone: un auto re posteriore a Platone e legato
a lui da un rapporto di discepolo a maestro ne loda le dottrine,
attribuendogli tesi chiaramente legate all'excursus dossografico
di Metaph. A 3, 983 b 6-11. Quindi si, sono d'accordo: l'imi-
tazione dell'inizio della Metafisica e presente nel primo capitolo
della Teologia. Quanto alia posizione che esso doveva occupare
nell'insieme dell'opera, solo un esame completo della tradizione

manoscritta ci poträ eventualmente dire se la Teologia e

giunta sino a noi in una forma alterata rispetto all'ordine origi-
nario, ma per quanto ho potuto vedere sinora, non mi pare;
l'indizio di cui parlo sopra, nella nota 44, mi sembra piü la

reazione di un lettore attento che la traccia di una ricomposi-
zione di materiali dispersi.

C. Riediveg: Zur Theologie als "Krone" der Philosophie
möchte ich daraufhinweisen, dass schon Aristoteles diesen Teil
der Philosophie "epoptisch", mithin als Höhepunkt der

metaphorisch verstandenen Einweihung in die Philosophie,
bezeichnet haben soll (Eü8y];j.o<;, fr. 10 Ross Plu. de Is. 382d-
e).

Mir scheint, dass die literarische Maske des Werkes noch
stärker ausgewertet werden sollte. Es handelt sich ja zunächst



LA TEOLOGLA NEOPLATONICA DI "ARISTOTELE" 193

einmal um ein weiteres Beispiel eines Aristoteles zugeschriebenen

Werkes, wie die ps.-aristotelische Alexanderrhetorik oder
De mundo. Was mag den Autor veranlasst haben, sich als

Aristoteles auszugeben: Ist es lediglich das Bemühen, seiner
Kompilation die Aura des Philosophen par excellence zu verleihen,
oder hatte er vielleicht nicht doch auch gewisse inhaltliche
Gründe? Zu beachten ist auf jeden Fall, dass einige der in der

"Theologie" abgehandelten Themen ebenfalls im einflussreichen

Werk De mundo anklingen, welches in der Spätantike als

echt aristotelisch galt.
Zur Frage der Identifikation des "reinen Seins" mit dem

Demiurgen ist auch auf die christliche Tradition zu verweisen,
welche die göttliche Selbstoffenbarung von Ex. 3,14 konsequent

mit dem Platonischen to övtgx; Öv in Verbindung
gebracht hat.

C. D'Ancona: L'idea della teologia come parte suprema della
filosofia e certamente aristotelica: nel capitolo I del libro E
della Metafisica, dopo aver enunciato il primato della filosofia

prima sulle altre scienze teoretiche, Aristo tele designa diretta-
mente la filosofia prima come OsoXoyixT] (seil. <jxAocjo<|xa: 1026
a 19), e A.J. FESTUGIhRE, La Revelation d'Hermes Trismegiste.
II. Le Dieu cosmique [Paris 1949], 600-601, considera questo
passo come un punto essenziale di svolta fra l'antico significato
di OeoXoyla come sinonimo di poOoAoyla (ancora presente in
Piatone) e il significato che si imporrä in seguito, "scienza che
ha per oggetto l'essere divino". Quando i testi greci vengono
trasmessi al mondo di lingua araba, questo significato e ormai
consolidato da secoli e non appartiene piü a una singola scuola

filosofica; la lettura della Metafisica, che e stata una delle prime
opere tradotte, non poteva che confermare l'idea che questo
fosse esattamente il pensiero di Aristotele. A cid si collega
anche il tema degli pseudepigrafi aristotelici come il De
mundo-, ne esistono una traduzione siriaca e una araba (cfr.
W. Raven, "De mundo. Tradition syriaque et arabe", in
DPhA, Supplement [Paris 2003], 481-483), ed esse avranno



194 DISCUSSION

sicuramente contribuito a creare 1'immagine di un Aristotele
che ricapitola in se tutta la filosofia greca, inclusi gli sviluppi
tipici dell'etä post-classica.

Quanto all'identificazione di Dio con l'istanza prima e

suprema dell'essere, che caratterizza una parte del platonismo
pre-plotiniano (Plutarco, De E ap. Delph., ad es.) e si collega
nel pensiero filosofico cristiano all'esegesi di Esodo 3, 14, sono
d'accordo nel sottolinearne la somiglianza con le modifiche

apportate al testo di Plotino nella Teologia. Non penso perö
che 1'influenza sia stata diretta; ho cercato altrove di sostenere
che l'esempio piü prossimo alia rielaborazione araba di Plotino
e lo pseudo-Dionigi Areopagita, che applica al primo principio
la denominazione di Övrw<; ov {De Div. Nom. V 4, 182.17-
183.1 Suchla).

U. Rudolph: Wie Ihre detaillierten Ausführungen bestätigen,
gibt es gute Gründe, zwischen den arabischen Plotin- und
Proklosparaphrasen und ihren griechischen Vorlagen keine

syrischen Zwischenstufen zu vermuten. Welche Bedeutung
kommt dann den Syrern bei der Uberlieferung der Neoplato-
nica noch zu? Die ältere Forschung verwies in diesem
Zusammenhang auf die Texte des Ps.-Dionysios und die zugehörigen
Scholien des Johannes von Skythopolis, die jeweils auf Syrisch
erhalten sind, und vermutete in deren Hintergrund ein chri-
stlich-neuplatonisches Milieu, das bei den Arabern fortgewirkt
haben könnte. Spielen solche Überlegungen angesichts des

heutigen Forschungsstandes noch eine Rolle?

C. D'Ancona: Sebastian Brock ha riesaminato di recente

tutto il dossier del cosiddetto "intermediario siriaco" nella crea-
zione della Teologia, giungendo alla conclusione che "While
the existence of a Syriac intermediary now appears unlikely,
Christian Neoplatonist circles of the sixth century do seem to
provide a milieu that could explain a number of features in the

Theology and related texts " (S. BROCK, "A Syriac Intermediary
for the Arabic Theology ofAristotle? In Search of a Chimera", in



LA TEOLOGIA NEOPLATONICA DI "ARISTOTELE" 19 5

The Libraries of the Neoplatonists [...] ed. by C. D'Ancona
[Leiden 2007], 293-306, la citaz. a p. 305). Un ambiente cul-
turale cristiano decisamente influenzato dalla teologia tardo-
neoplatonica dello pseudo-Areopagita sembra trasparire dalle
scelte terminologiche e dottrinali del traduttore delle Enneadi,
il cristiano Ibn NT ima di Emesa. Non credo necessario imma-
ginare che egli avesse davanti a se una copia dei Nomi Divini
per aggiungere all'espressione "Uno vero" anche "Essere puro";
penso piuttosto che questo modo di concepire il primo princi-
pio facesse parte della sua cultura teologica. Darei una spiega-
zione analoga anche della presenza nella Teologia dell'idea

tipicamente post-procliana e "dionisiana" della creazione autü
tü e£vat [bi-anniyatihi faqat). Ad altro proposito, raggiungono
conclusioni simili anche C. BUCUR e B. G. Bucur, "The Place

of Splendor and Light. Observations on the Paraphrasing of
Enn. 4.8.1. in the Theology ofAristotle", in Museon 119 (2006),
271-292.



#5^1,

i i4äbß^dMm s® &
"

>f-J
& 'timmrj-'s.km^ "f.

"'«KwX •- • v-<- «?

'• " "SV V c-', - Ef; <

*•&** 3^SfS:feSSSÄ:J


	La Teologia neoplatonica di "Aristotele" e gli inizi della filosofia arabo-musulmana

