
Zeitschrift: Entretiens sur l'Antiquité classique

Herausgeber: Fondation Hardt pour l'étude de l'Antiquité classique

Band: 57 (2011)

Artikel: L'héritage de Platon et de Pythagore : la "voie diffuse" de sa
transmission en terre d'Islam

Autor: Smet, Daniel De

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-660740

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-660740
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


III

Daniel De Smet

L'HERITAGE DE PLATON ET DE PYTHAGORE:
LA "VOIE DIFFUSE" DE SA TRANSMISSION

EN TERRE D'ISLAM

"La science des lumieres [...] resulte de l'intuition (dawq) de
l'imam et maitre de la philosophie, Piaton, lui qui possedait
l'inspiration et la lumiere. II en Fit de meme des philosophes les

plus illustres, les piliers de la philosophie, qui Font precede dans
le temps, ä partir du pere de la philosophie, Hermes, jusqu'ä son

epoque, comme Empedocle, Pythagore et bien d'autres. Les

paroles des Anciens sont symboliques (marmüza) et elles ne sont
pas sujettes ä refutation. En effet, si on formule des objections
contre le sens apparent de leurs propos, on n'en detruit pas pour
autant les intentions, car il n'y a pas de refutation d'un Symbole
{Id radd 'ala l-ramz)."'

"[Platon] a formule sa philosophie ä l'aide de symboles; il l'a
cachee et en a parle de fa$on enigmatique, de sorte que son
intention n'est claire que pour ceux qui maitrisent la
philosophie."2

Le "divin Platon" {Aflätün al-ilähtj avait aupres des Arabes
la reputation d'un philosophe obscur, qui exprima sa pensee ä

l'aide de symboles et d'enigmes. Certains (dont al-Suhrawardl)
consideraient cela comme une grande qualite; d'autres, en
revanche, ont severement critique la confusion et le manque

1 Sihäb al-Dln al-Suhrawardl, Kitäb Hikmat al-Isräq, ed. par H. ZlAI (Provo
1999), 2.

2 Al-Mubassir ibn Fätik, Muhtär al-hikam, ed. por A. Badawi (Madrid
1958), 128.



88 DANIEL DE SMET

de rigueur demonstrative dont temoigneraient les ouvrages de
Piaton.3

Les Arabes ont beaucoup ecrit sur Piaton, mais avaient-ils un
acces direct aux dialogues? Avaient-ils reellement lu ses oeuvres?

La reponse ä cette question est loin d'etre evidente. En effet,

nous ne possedons aucune traduction integrale en arabe d'un
seul ouvrage de Piaton, ni meme de larges extraits prouvant
l'existence de telles traductions. Les sources bibliographiques
arabes fournissent ä ce sujet des informations ambigues et dif-
ficiles ä interpreter.

Certes, on a releve dans la litterature arabe, dans des ecrits

appartenant ä des genres et ä des disciplines tres divers, des

citations plus ou moins courtes tirees des dialogues de Piaton.
Celles-ci se presentent tantot comme des traductions litterales,
certaines ayant meme conserve la forme du dialogue, tantot
comme des paraphrases relativement eloignees du grec. Dans
bien des cas, la source de ces citations est difficile ä determiner.
Proviennent-elles de traductions arabes integrales ou partielles
des dialogues de Piaton ou plutot des resumes qu'en fit Galien?
Ont-elles ete puisees directement au texte grec par des auteurs
qui maitrisaient encore cette langue? Ont-elles ete tirees de
manuels tardo-antiques servant ä l'enseignement de la philosophic,

de doxographies, ou de gnomologies? Les a-t-on trouvees
dans des commentaires neoplatoniciens des oeuvres de Piaton?
Ou tout simplement dans les ouvrages d'Aristote, de Plotin et
des medecins grecs, en premier lieu Galien?4

3 Averroks notamment n'appreciait gu&re le "style" de Piaton, voir les

passages cites par D N HASSE, "Plato arabico-latmus Philosophy — Wisdom
Literature — Occult Sciences", m The Platomc Tradition in the Middle Ages, ed by
S. Gersh and M HOENEN (Berlin 2002), 36-37

4 La transmission de Platon dans le monde arabo-musulman a suscite une
abondante litterature Citons par ordre chronologique F ROSENTHAL, "On the
Knowledge of Plato's Philosophy in the Islamic World", in IslCult 14 (1940),
387-422, R WALZER, "Platonism m Islamic Philosophy", in Recherches sur la
tradition platonicienne, ed. par W GUTHRIE, O GlGON et W THEILER (Van-
doeuvres-Geneve 1957), 203-224, F KLEIN-FRANKE, "Zur Uberlieferung der
platonischen Schriften im Islam", in IOS 3 (1973), 120-139; F E. PETERS, "The
Origins of Islamic Platonism The School Tradition", in Islamic Philosophical



L'HERITAGE DE PLATON ET DE PYTHAGORE 89

L'analyse des sources bibliographiques et un inventaire non-
exhaustif des citations conservees, qui forment l'objet de la
premiere partie de cet article, montrent que toutes ces voies de

transmission doivent en effet etre prises en compte. Ii en resulte

que la transmission arabe de Piaton est un phenomene tres

complexe. En outre, eile s'avere en partie analogue ä celle de

Pythagore, que la tradition arabe associe intimement ä Piaton.

Compare ä Aristote, dont tous les ecrits (hormis la Politique)
ont ete traduits, les Arabes n'avaient de Piaton et de Pythagore
qu'une connaissance indirecte et "diffuse", puisee ä des sources

grecques et arabes en grande partie perdues, selon des voies de

transmission qui nous echappent encore largement. II s'ensuit

que des chercheurs ont ete amenes ä speculer sur le contenu
d'ouvrages dont nous ne connaissons que les titres, ä formuler
des hypotheses parfois hasardeuses, voire ä construire de veri-
tables mythes. Dans la seconde partie de mon expose, j'aborde-
rai trois hypotheses concernant la transmission de Piaton et de

Pythagore en terre d'Islam, hypotheses qui se recoupent par-
tiellement: (1) la transmission par "voie diffuse"; (2) le "syn-
cretisme hellenistique" et la "philosophie populaire"; (3) les

Sabeens de Harrän. Formulees principalement par des arabi-

sants, ces hypotheses tendent ä etre acceptees par les specialistes
de l'Antiquite comme des verites etablies, alors qu'elles s'averent

en realite bien fragiles sur de nombreux points.

La transmission de Piaton selon les sources bibliographiques

Le celebre Fihrist d'Ibn al-Nadlm, acheve vers 990 dans le

milieu meme des traducteurs greco-arabes de Bagdad, est gene-
ralement considere comme une source de premiere main.
Comparee ä la notice qu'Ibn al-Nadlm consacre ä Aristote et

Theology, ed. by P. MOREWEDGE (Albany 1979), 14-45; P. WALKER, "Platonisms
in Islamic Philosophy", in SI 79 (1994), 5-25; G. Strohmaier, "Piaton in der
arabischen Tradition", in W]A, N.F. 26 (2002), 185-200.



90 DANIEL DE SMET

qui contient des informations tres precises sur les traductions de

chacun de ses ouvrages et de leurs commentaires antiques, sa

notice sur Piaton s'avere plutot maigre. Elle comprend une liste
des dialogues qui est explicitement attribuee ä "Theon" — sans

doute Theon de Smyrne — et manifestement tiree du "Livre sur
l'ordre dans lequel il faut lire les ecrits de Piaton et sur les titres
de ses ouvrages", mentionne par Ibn al-Nadlm dans sa courte
notice sur le dit "Theon".5 Cette liste comporte vingt-neuf titres
transcrits du grec, ä l'exception des deux premiers, cites en arabe,

et sur lesquels Ibn al-Nadlm nous fournit quelques precisions:
"La Republique (Kitäb al-Siyäsa): Hunayn ibn Ishäq en a fait un
commentaire (fassarahu); les Lois {Kitäb al-Nawämis)\ Hunayn
l'a traduit {naqalahii), ainsi que Yahyä ibn Adl". La suite de la
liste ne comprend que de simples titres transcrits du grec, avec

parfois une vague indication concernant leur objet (p. ex. "Un
dialogue appele Theages, sur la philosophie").6 II y a cependant
trois exceptions: (1) le Sophiste, au sujet duquel Ibn al-Nadlm

remarque: "J'ai vu, ecrit de la main (bi-hatt) de Yahyä ibn 'Adl,
le Sophiste (Süfistis) qu'Ishäq [ibn Hunayn] a traduit (targama)
avec le commentaire (tafiir) d'Olympiodore"; (2) le Tirnee "que
Yahyä ibn Adl a corrige" (aslaha); (3) le Parmenide "dont Galien
a fait un sommaire {gawämifi

Curieusement, Ibn al-Nadlm fait suivre la liste de Theon par
une seconde liste, plus courte mais aussi plus problematique,
comportant des ouvrages de Piaton "que j'ai vus moi-meme ou
dont une personne digne de foi (tiqa) m'a rapporte qu'elle les

5 Ibn al-Nadlm, Kitäb al-Fihrist, ed. par R. TaGADDUD (Beyrouth 1988),
315; trad. angl. B. Dodge, The Fihrist ofal-Nadlm (New York—London 1970),
614. L'ouvrage de Theon n'a pas ete conserve en grec.

6 Sur l'ordre dans lequel figurent les dialogues de Piaton dans la liste de
Th^on et son rapport avec la classification de Thrasyllus, voir F. KLEIN-FRANKE,

art. cit. (n. 4), 127, et surtout H. TARRANT, Thrasyllan Platonism (Ithaca—London

1993), 58-72.
7 Ibn al-Nadlm, Fihrist, 306; trad. angl. 592-593- Sur le sens technique des

termes tafiir, sarh et gawämi', voir D. GuTAS, "Aspects of Literary Form and
Genre in Arabic Logical Works", in Glosses and Commentaries on Aristotelian
Logical Texts. The Syriac, Arabic and Medieval Latin Traditions, ed. by C.
BURNETT (London 1993), 32-38.



L'HfiRITAGE DE PLATON ET DE PYTHAGORE 91

avait vus". Cette liste contient dix titres, la plupart suivis par
des indications concernant leur transmission ä l'epoque d'Ibn
al-Nadlm:

"[1] Le Timee, en trois parties (maqäläi). Ibn al-Bitrlq l'a traduit
(;naqalahu) et Hunayn ibn Ishäq l'a traduit ou bien Hunayn a

corrige ce qu'Ibn al-Bitrlq avait traduit. [2] Le 'Livre des
relations' (Kitäb al-Munäsabät), dans un manuscrit copie par Yahyä
ibn 'Adl. [3] Le 'Livre de Piaton au Cretois concernant les lois',
dans un manuscrit copie par Yahyä ibn 'Adl. [4] Le 'Livre de
l'Unicite' (Kitäb al-Tawhtd), avec son discours concernant l'äme,
l'intellect, la substance et Faccident. [5] Le 'Livre de la sensation
et du plaisir' (Kitäb al-hiss wa-l-ladda), en une seule partie.
[6] Le 'Livre du Timee, dont parla Plutarque, dans un manuscrit

de Yahyä. [7] Le 'Livre Ststs (le SophisteT), qu'al-Masüdriyüs
a traduit (targama), dans un manuscrit copie par Yahyä.

[8] Le 'Livre de l'education des jeunes gens' (Kitäb ta'dib al-
abdät). [9] II existe egalement de lui [i.e. de Piaton] des lettres
(rasä'il) [10] Le 'Livre de Platon sur les principes de la

geometrie' (Usui al-handasa), traduit par Mattä [ibn Yünus]."8

Ce catalogue des ouvrages de Platon est deconcertant: l'iden-
tification de la plupart des titres n'est guere evidente et il est
fort probable que des apocryphes y figurent. Ainsi, dans les

notes ä son edition du Fihrist, Gustav Flügel propose de recon-
naitre en [2] le Cratyle (?); il considere le qawluhu fi l-nafs dans
le titre de [4] comme un dialogue distinct qu'il identifie avec le

Phedon;9 [5] serait le Philebe; pour [8] il nous laisse le choix
entre les deux Alcibiades, le Theages, le Laches ou le Lysis;10

[7] serait le Sophiste et al-Masüdriyüs une corruption pour
Olympiodore.11 Cette derniere identification semble en effet

8 Ibn al-Nadlm, Fthrtst, 306-307; trad. angl. 593-594. Pour le dernier

ouvrage, certains manuscrits donnent Qustä [ibn Lüqä] comme traducteur, au
iieu de Mattä [ibn Yünus].

9 Flügel semble suivre Ibn al-Qiftl qui mentionne successivement: le Kitäb
al-Tawhid\ le Kitäbfi l-aql wa-l-nafi iva-l-gawhar wa-l-'arad (Ta'rih al-hukamä',
hrsg. von J. LlPPERT [Leipzig 1903], 18); voir mfia, n. 17.

10 II s'agit en toute probability d'un apocryphe ndopythagoncien; voir infra,
n. 113.

11 Ibn al-Nadlm, Kitäb al-Fihrist, hrsg. von G. FLÜGEL (Leipzig 1871-1872),
vol. 2, 111-112.



92 DANIEL DE SMET

probable: il y aurait alors reference au meme ouvrage cite dans
la liste de Theon. Mais si al-Masüdriyüs n'est autre qu'Olym-
piodore, en quelle langue celui-ci aurait-t-il "traduit" le Sophiste?

Bayard Dodge, pour sa part, reprend dans sa traduction la plu-
part des identifications de Flügel, mais reconnait en [4] le
Timee et en [8] "most likely" le Lachest2 alors que [10] serait

un apocryphe.13 Toutes ces identifications demeurent haute-

ment problematiques. Quant au " Timee dont parla Plutarque"
[6], il s'agit probablement d'un commentaire de Plutarque sur
le Timee, qui devait etre accessible en arabe, puisqu'Ibn al-
Nadlm en cite un commentaire parmi les ouvrages d'Abü Bakr
al-RäzI: "Livre concernant le commentaire (tafsir) du livre de

Plutarque sur le commentaire du Timee" }A Mais, ä supposer
que ce "Plutarque" soit bien Plutarque de Cheronee, y a-t-il
reference au fiept ty)<; sv Ttptatco tpoyoyovtai; {De Animae pro-
creatione in Timaeo, conserve en grec) ou au Flspt. too yeyovevcct
xocTa nXaTwva tov xoaptov perdu? Par ailleurs, dans une liste
de traducteurs qui precede la notice sur Platon, Ibn al-Nadlm
mentionne un certain Abü Amr Yuhannä ibn Yüsuf al-Kätib et
precise: "il a traduit (naqala) le livre de Platon sur 1'education
des jeunes gens" {Kitäb Ädäb al-sibyän).15

11 ressort de tout cela une grande confusion qui temoigne de
la connaissance imparfaite qu'Ibn al-Nadlm avait de l'oeuvre de
Platon. II cite probablement un meme dialogue sous des titres
differents, selon les sources consultees, et semble n'avoir eu
qu'une idee tres vague du contenu des ecrits repertories. Un
nombre d'ouvrages qu'il pretend avoir vu lui-meme figuraient
dans des manuscrits copies par Yahyä ibn 'Adl, ce qui ne signi-
fie pas pour autant qu'ils etaient traduits en arabe: Yahyä avait

12 Voir supra, n 10.
13 B. Dodge, op cit (n. 5), 593-594.
14 Ibn al-Nadlm, Fthrist, 358. 21-22 (ed. citee n. 5); trad. angl. 706.
15 Ibn al-Nadlm, Fihrtst, 305. 4-5; trad. angl. 588. Dodge pense {ibid,

n. 61) qu'il pourrait s'agir de la deuxibme et troisieme partie de la Rtpublique,
mais plus probablement du Lachh. Or, il est tres probable que cet ouvrage soit
identique ä l'apocryphe neopythagoricien cite dans la seconde liste des ouvrages
de Platon [n° 8].



L'HfiRITAGE DE PLATON ET DE PYTHAGORE 93

dans sa bibliotheque un riche fonds de manuscrits grecs et il en
recopiait lui-meme afin d'enrichir sa collection.16 II est egale-

ment frappant qu'Ibn al-Nadlm ne mentionne aucune traduction

en syriaque d'un ouvrage de Piaton, alors qu'il le fait fre-

quemment pour d'autres auteurs, notamment Aristote.
Par consequent, les informations fournies par le Fihrist d'Ibn

al-Nadlm sont difficiles a interpreter et ä evaluer ä leur juste
valeur. Les dialogues dont il dit explicitement avoir vu une
version arabe (la Republique, les Lois, le Time,e) ont-ils ete traduits
en entier ou en partie, litteralement ou sous forme de
paraphrases, ä partir du texte de Piaton, d'un resume ou d'un com-
mentaire?

Les bibliographes ulterieurs ne nous eclairent guere davan-

tage. Ibn al-Qiftl (1172-1248) recopie les deux listes d'Ibn al-

Nadlm, tout en eliminant la plupart des references aux traductions.

II y a des variantes dans les titres, mais celles-ci sont
manifestement dues aux aleas de la transmission manuscrite.17
Le repertoire des ouvrages de Piaton dresse par Ibn Abi Usaybi'a
(1203-1270) ne fait aucune mention de traductions. II contient
des titres en arabe ou transcrits du grec, en partie identiques ä

ceux qui figurent dans la liste de Theon, mais classes selon un
ordre different. Ä la fin sont repris les titres arabes de la seconde
liste d'Ibn al-Nadlm.18

Une autre classification apparait dans la "Philosophie de
Piaton" {Falsafat Aflätün) d'al-Färäbl, petit traite qui decrit les

phases successives de la recherche philosophique de Piaton et
mentionne pour chacune d'elles les dialogues qui s'y rap-
portent, indiquant ainsi l'ordre de lecture.19 De toute evidence,

16 G. ENDRESS, The Works ofYahyä ihn 'Adt. An Analytical Inventory (Wiesbaden

1977), 6-7.
17 Ibn ai-Qiftl, Ta'rlh, 17-18.
18 Ibn Abl Usaybi'a, 'Uyün al-anba fi tabaqät al-atibhä', ed. par N. Ridä'

(Bayrüt [1965]), 85-86.
19 Al-Färäbl, Falsafat Aflätün, Alfarabtus de Platoms philosophia, ed.

F. ROSENTHAL et R. Walzer, (Londinii 1948); edition reprise par A. Badawi,
Aflätün fi l-Isläm (Teheran 1974), 5-27; trad. angl. M. ~M.AHm, Alfarabi's Philosophy

ofPlato and Aristotle (Ithaca 1962), 53-67.



94 DANIEL DE SMET

al-Färäbl s'est appuye sur un ecrit scolaire, une introduction ä

la philosophic platonicienne qu'on a voulu attribuer ä Theon
ou ä Galien, mais qui semble plutot issue de l'Ecole d'Alexan-
drie.20 Les titres sont transcrits du grec, mais al-Färäbl — ou
plutot un copiste — fait suivre la plupart d'entre eux par une
"traduction" arabe fantaisiste qui temoigne de son ignorance
quant au contenu des ouvrages cites.

Enfin, par leurs sources bibliographiques grecques, les

Arabes savaient egalement que les dialogues de Piaton etaient
classes en tetralogies (räbü).21 Iis connaissaient les noms grecs
de la plupart de ses ouvrages et ils les citent en des ordres
differents, reflets sans doute de classifications divergentes
remontant ä l'Antiquite. Mais, dans l'ensemble, ils n'avaient
qu'une vision tres imparfaite et indirecte du contenu du corpus

platonicien.
Par ailleurs, la liste des ouvrages de Piaton dressee par Ibn

Abi Usaybi'a lui attribue deux ecrits portant le titre de Timee-,

"Le livre 'Le Timee spirituel' {Ttmä'üs al-rühänt), concemant
l'agencement des trois mondes intelligibles qui sont: le monde
de la divinite, le monde de l'intellect et le monde de l'äme; le
livre 'Le Timee naturel' {Ttmä'üs al-tabit), quatre parties (maqä-
lät) sur la composition du monde de la nature; il a adresse ces
deux livres ä un de ses disciples appele Timee. Le but de Piaton
dans ce livre est de decrire la totalite de la science naturelle." 22

Cette distinction entre deux "Timees" nous conduit vers
Galien, comme le laisse entendre Ibn Abi Usaybi'a qui ajoute
aussitot: "Galien a ecrit un livre divise en quatre parties dans

lequel il a commente (fassara) la science medicale contenue
dans le Timee" ,23

20 F. Rosenthal et R. Walzer, op. cit. (n. 19), XV (Th&>n); H. Tarrant,
op. cit. (n. 6), 32-38 (Galien ou un auteur m^dio-platonicien dans l'entourage de

Galien); voir n. 90.
21 Ibn al-Nadlm, Fihrist, 307; trad. angl. 593-594; Ibn Abi Usaybi'a, 'Uyün,

81, passage tir^ de Mubassir, Muhtär, 128.
22 Ibn Abi Usaybi'a, 'Uyün, 85.
23 Ibid.



L'HfiRITAGE DE PLATON ET DE PYTHAGORE 95

L'attribution ä Piaton d'un double Timee est ancienne, car
eile apparait dejä dans le Kitäb al-Tanbih wa-l-isräf d'al-
Mas'üdl, ecrit vers 956, done avant le Fihrist d'Ibn al-Nadlm:

"Piaton a mentionne l'agencement (tartlb) des mondes dans son
livre appele 'Le Timee concernant la metaphysique' (Timä'üs fi
mä ba'da 1-tabTa): il est en trois parties (maqälät) adressees ä son
disciple Timee. II figure parmi ce que Yahyä ibn al-Bitriq a tra-
duit (targama). Ii est distinct de son livre 'Le Timee medical'
(Timaüs al-tibbt)1A dans lequel il mentionne la generation du
monde physique (al-älam al-tabfi) et ce qu'il contient: les

figures et les couleurs, ainsi que leur composition et leur
difference, et autres choses similaires. Galien l'a explique (sarahabu)
et Hunayn ibn Ishäq l'a commente (fassarahu). II mentionne
qu'il y manque deux cahiers (kurräsatän), le premier et le deu-
xieme. Ce qui existe de sa traduction {targama), ce sont quatre
parties (maqälät)."25

Ce passage, embrouille ä souhait, nous livre un element

important pour comprendre la transmission arabe de Piaton.
L'attribution a Platon d'un double Timee provient probable-
ment d'une confusion due au fait que Galien a consacre deux

ouvrages au Timee, tous deux traduits en arabe: "Sommaire
{Synopsis) du Timee de Platon" et "Sur la matiere medicale dans

le Timee de Platon".26 Les Arabes connaissant mal le Timee

original, ils en auraient deduit que Galien a commente ou abrege
deux ouvrages differents de Platon, d'oü le dedoublement du
Timee.17 En d'autres termes, les abreges de Galien ont ete
confondus avec les ouvrages memes de Platon. Se pose alors la

F. ZIMMERMANN, "The Origins of the so-called 'Theology of Aristode'",
in Pseudo-Aristotle m the Middle Ages, ed. by J. KRAYE, W.F. Ryan and C.B.
SCHMITT (London 1986), 150, propose de cornger al-tibbl en al-tabiT. Mais le

titre TimÄ'üs al-tibbl est ^galement cit£ par al-Blrünl; voir infra, p. 100.
25 Al-Mas'üdi, Kitäb al-Tanbih wa-l-isräf, ed. par M. J. DE Goeje (Lugduni

Batavorum 1894), 162-163.
26 A.J. FESTUGlfcRE, "Le Compendium Timaei de Galien", m REG 65 (1952),

97-99; V. BOUDON, "Galien de Pergame", in DPhA III (Paris 2000), 459.
27 Telle semble egalement etre l'opinion de C. D'ANCONA, "The Timaeus'

Model for Creation and Providence", in Plato's Timaeus as Cultural Icon, ed. by
G. J. Reydams-Schils (Notre Dame 2003), 230.



96 DANIEL DE SMET

question de savoir quel Timee a ete traduit par Yahyä ibn
al-Bitrlq "en trois parties" et retraduit ou corrige par Hunayn au
dire d'Ibn al-Nadlm.28 Que faut-il entendre par "en trois
parties"? Selon Dodge, il s'agirait de trois dialogues: le Timee, le

Critias et 1'Hermoerates, alors que D'Ancona suggere la Repu-
blique, le Timee et le CritiasP Or, il me parait improbable que
Yahyä ibn al-Bitrlq ait traduit integralement ces trois dialogues.
Par ailleurs, D'Ancona remarque avec raison que le debut du
"Sommaire du Timee" de Galien presente la Republique, le

Timee et le Critias comme trois ouvrages etroitement lies par le

contenu, ce qui aurait pu susciter 1'impression qu'il s'agit en fait
de trois parties d'un seul livre, celui dont Galien a fait le
resume.30 Des lors, ne serait-ce pas plutot le sommaire de Galien

que Yahyä ibn al-Bitrlq a traduit et non le Timee de Platon?
Galien joua ainsi un role de premier ordre dans la transmission

arabe de Platon. Hunayn ibn Ishäq, le "specialiste" des

traductions arabes de Galien, ecrit lui-meme dans sa Risäla ä

'All ibn Yahyä ibn al-Munaggim au sujet de ce qui a ete traduit
des oeuvres de Galien:

"Son livre sur ce que Platon a mentionne de la science medicale
en son livre intitule Timee. II a dispose ce livre en quatre parties
{maqäla). Je Tai trouve, mais il manquait une petite partie au
debut et je n'avais pas ete en mesure de le traduire. Plus tard, je
l'ai traduit (targama) en syriaque et j'ai complete ce qui manquait

au debut. J'en ai traduit la premiere maqäla en arabe, tan-
dis qu'Ishäq a traduit les parties restantes en arabe."31

Par consequent, il existait une version arabe integrale du
traite galenique "Sur la matiere medicale dans le Timee de
Platon". Hunayn poursuit:

28 Voir supra, p. 91.
25 B. Dodge, op. cit. (n. 5), 593 n. 79; C. D'Ancona, art. tit. (n. 27), 230-

23L
30 Gällnüs, Gawämi' Kitäb Timä'üs, ed. A. BadawI, op. tit. (n. 19), 87;

cf. C. D'Ancona, art. tit. (n. 27), 230-231.
31 G. BERGSTRÄSSER (Hrsg.), Hunayn Ibn Ishäq. Über die syrischen und

arabischen Galen-Übersetzungen (Leipzig 1925), 50 du texte arabe.



L'HfiRITAGE DE PLATON ET DE PYTHAGORE 97

"Parmi les livres du meme genre, j'en ai trouve un autre qui
contient quatre parties (maqälät) des huit dont se compose le
"Sommaire des livres de Piaton" (öawämi kutub Aflätün) par
Galien. Dans la premiere partie il y a le sommaire de cinq
ouvrages de Piaton, ä savoir le Cratyle sur les noms, le Sopbiste
sur la division, le Politique sur la regence, le Parmenide sur les

formes et YEuthydeme. La deuxieme partie contient le sommaire
de quatre parties du livre de Piaton sur la Republique (al-siyäsa)
et la troisieme partie le sommaire des six parties restantes de la
Republique, ainsi que le sommaire du livre intitule 'Le Timee, sur
la science naturelle'. Enfin, la quatrieme partie resume le sens
des douze parties [du livre] sur les Lois (al-siyar) de Piaton. J'ai
traduit les trois premieres parties en arabe pour Abü Ga'far
Muhammad ibn Müsä."32

II resulte de ce passage que la quatrieme partie, celle qui
contient le sommaire des Lois, n'a pas ete traduite par Hunayn.
Pourtant, il en subsiste un fragment en arabe et il est tres
probable qu'al-Färäbl ait utilise ce sommaire pour ecrire son abrege
des Lois,33 Comment interpreter la phrase qu'une main poste-
rieure a ajoutee ä la fin de la notice de Hunayn sur les som-
maires de Galien: "Isä a traduit le tout et Hunayn a corrige le

sommaire de la Republique"?34 Par ailleurs, il est tres probable

que le tafsir de la Republique attribue par Ibn al-Nadlm ä

Hunayn35 ne soit autre que sa traduction du sommaire de

Galien. Enfin, comment expliquer que dans la liste des ouvrages
de Galien dressee par Ibn al-Nadlm ne figure que le sommaire
du Timee, le seul qui nous a ete conserve?36

Les sources biographiques arabes ne nous offrent done

qu'une version confuse et incomplete de la transmission de Pla-

ton en terre d'Islam. La quasi totalite des traductions qu'ils
mentionnent ne nous etant pas parvenues, il s'avere tres diffi-

32 Ibid., 50-51 du texte arabe.
33 Voir infra, p. 107.
34 G. BERGSTRASSER, op. cit. (n. 31), 51 du texte arabe.
35 Voir supra, p. 90.
36 Ibn al-Nadlm, Fihrist, 349 ult.; trad. angl. 685. Dans la meme liste figure

egalement le traite "Sur les doctrines d'Hippocrate et Platon", en dix parties,
traduit en arabe par Hubays (Ibn al-Nadlm, Fihrist, 349-9-10; trad. angl. 684).



98 DANIEL DE SMET

eile, voire impossible, de verifier leurs propos. Compare aux
informations tres precises et exaetes que nous possedons au
sujet de la transmission arabe des ouvrages d'Aristote, un flou

regne autour du Plato Arabus. Toutefois, une conclusion semble

s'imposer: les Arabes, faute de traductions integrales des dialogues,

n'avaient qu'une connaissance indirecte et diffuse du corpus

platonicien.

La transmission arabe des dialogues de Piaton

Neanmoins, un nombre assez important de citations plus ou
moins litterales tirees des dialogues platoniciens a ete releve
dans la litterature arabe. Elles apparaissent dans des ecrits

appartenant ä divers genres et disciplines. S'il ne s'agit pas de

citations glanees dans les ouvrages d'Aristote ou autres auteurs

grecs transmis en arabe, leur source demeure difficile, sinon
impossible, ä etablir. Dans bien des cas, un meme ecrit contient
des citations provenant de plusieurs dialogues platoniciens, qui
y figurent cote-ä-cote avec des extraits tires d'autres auteurs

grecs ou arabes et dont l'unique point commun est de se

rapporter ä un meme theme. Des lors, l'explication la plus
probable est que ces citations proviennent de florileges, de doxo-
graphies, de dossiers thematiques, dont le materiel grec a ete

compile soit dans l'Antiquite tardive, soit ä l'epoque islamique
dans le milieu des tradueteurs qui disposaient encore d'une
riche collection de textes grecs, dont une partie importante ne
nous est pas parvenue.

Sans pretendre ä une exhaustivite meme approximative, il
est utile d'etablir un bref inventaire pour chaque dialogue dont
les Arabes avaient une certaine connaissance.

1. Le Timee

Le Timee jouissait aupres des Arabes d'une solide reputation
en tant que livre sur la cosmologie. Sans doute est-ce pour cette



L'HERITAGE DE PLATON ET DE PYTHAGORE 99

raison que le "Sommaire du Timee" est le seul des sommaires

galeniques des dialogues de Piaton ä nous etre parvenu en
arabe.37 Mais le Timee etait egalement prise comme livre de

medecine. Du traite de Galien "Sur la matiere medicale dans le

Timee de Piaton", six fragments arabes ont ete transmis dans le

"Livre des aphorismes sur la medecine" (Kitäb al-Fusülfi l-tibb)
de Ma'fmonide.38

Nous possedons la traduction arabe par Hubays du traite
"Sur les habitudes" (Ilspt eöwv) de Galien. II contient une
longue citation du Timee (89e-90c) traduite assez litteralement.39

Or, dans le Ms. Aya Sofya 3725 (fols. 214-218), la traduction du
texte grec de Galien est suivie d'un commentaire dans lequel le

passage du Timee est explique ä l'aide de 1 'In Timaeum de
Proclus.40 Certes, cela ne prouve pas que 1'In Timaeum a ete integra-
lement traduit en arabe. Mais cet exemple illustre parfaitement
la complexite de la transmission de Piaton: les Arabes (ou leurs

sources) lisaient Galien ä la lumiere de Proclus et connaissaient

par cette double voie un passage important du Timee.

37 Gällnüs, Gawämi Kitäb Timä'üs, ed. et trad, latine par P. KRAUS et
R. WALZER, Galem Compendium Timaei Piatonis aliorumque dialogorum synopsis

quae extant fragmenta (Londinii 1951); ed. A. BäDAWI, op. cit. (n. 19), 87-119.
Selon V. BOUDON, art cit (n. 26), 459, seuls "quelques fragments" en auraient
^t^ conserves en arabe. II me semble, au contrarre, que le texte arabe dont nous
disposons ne präsente gubre un aspect fragmentaire, mais contient probablement
l'ensemble du sommaire de Galien. C. D'ANCONA, art cit (n. 27), 229 n. 19,
est du meme avis. Le texte grec est perdu.

38 Ces fragments ont ete edites par P. KAHLE in H. O. SCHRÖDER, Galeni In
Platoms Timaeum Commentam Fragmenta, CMG Suppl. I (Leipzig-Berlin
1934), 97-99.

35 F. KLEIN-FRANKE, "The Arabic Version of Galen's Lisp! e0wv", in JSAI 1

(1979), 135-136 (trad, angl.), 148-149 (texte arabe).
40 Ce commentaire au Ilepl £0cöv a 6te traduit en allemand par F. PFAFF in

J. ScHMUTTE (ed.), Galeni De Consuetudimbus, CMG Suppl. III (Leipzig—Berlin
1941), 53-60, et en fran9ais par G. VAJDA in A.-J. FESTUGlfiRE, Proclus,
Commentaire sur le Timee, tome V (Paris 1968), 241-248. Qu'il s'agit bien de 1 'In
Timaeum ressort clairement du temoignage de Hunayn dans sa Risäla-, voir
G. BERGSTRASSER, op. cit. (n. 31), 26 du texte arabe; cf. G. ENDRESS, Proclus
Arabus (Beyrouth 1973), 24-25. Nous sommes done en presence d'un fragment
de la partie de l'ouvrage de Proclus qui est perdue en grec, la tradition manus-
cnte grecque n'allant pas au-dela de Ttmle 44d.



100 DANIEL DE SMET

Cette complexite se retrouve dans les nombreuses citations
de Piaton incluses dans le "Livre sur l'Inde" (Tahqiq mä li-l-
Hind) d'al-Blrüni (m. 1048), ouvrage dans lequel cet illustre
savant met en parallele les doctrines des sages de l'Inde et Celles

des Grecs, en premier lieu Piaton.41 Pour ce qui concerne le

Timee, sept passages s'y rapportent, mais il s'agit ä chaque fois
de references assez eloignees du texte grec. Deux citations sont
explicitement attributes au "Timee medical" (Timä'üs
al-tibbi),42 une au Timee,43 deux ä Piaton sans indication de

source,44 alors que les deux allusions restantes au Timee sont
citees sous le nom de Proclus.45 Elles proviennent probable-
ment de VIn Timaeum: Endress a en effet montre que la der-
niere n'est qu'une version legerement abregee de la citation
contenue dans le commentaire arabe du Ilepl eOcov de Gaben.46

Par consequent, al-Blrünl semble avoir puise sa connaissance
du Timee ä une source (doxographique?) proche des traduc-
teurs arabes de Galien.

2. Le Phedon

Bien qu'aucune traduction n'en soit attestee par les sources
bibliographiques, le Phedon est amplement cite par les auteurs
arabes comme un livre sur l'immortalite de l'äme et comme un

41 Al-Blrünl, Tahqiq mä li-l-Hmd, ed. by E. SACHAU (London 1887); trad,
angl. E. SACHAU, Alberum's India, 2 vols. (London 1888). La plupart des

citations de Piaton ont ete reunies par A. BadawI, op. cit. (n. 19), 123-135.
42 La premiere (17.6-13 SACHAU, 130-131 BADAWl) est composee de trois

parties, dont seule la deuxieme est identifiable dans le texte grec {Tim. 4la) alors

que les autres proviendraient, selon Zeller consult^ k ce sujet par Sachau, d'un
commentaire chretien sur le Timee (E. SACHAU, trad, angl., vol. 2, 271-272).
La seconde (164.16-17 SACHAU, 132 BADAWI,) se rapporte ä Tim. 42d-e.

43 Blrünl, Tahqiq, 110. 2-4 SACHAU, 131 BADAWI: il s'agit d'une allusion a

Tim. 36b-d.
44 Blrünl, Tahqiq, 21. 18 sq SACHAU: reference assez eloignee ä Tim. 77a-b;

Tahqiq, 114.24-115.1 SACHAU, 131-132 BadawI: traduction libre de Tim. 4la.
45 Blrünl, Tahqiq, 28.20-29.3 SACHAU: allusion a Tim. 44a-d; Tahqiq,

42.11-16 SACHAU: reference a Tim 90a.
46 G. Endress, op. cit. (n. 40), 25.



L'HfiRITAGE DE PLATON ET DE PYTHAGORE 101

temoin precieux de la vie — et surtout de la mort — de

Socrate. Les auteurs qui en citent des passages plus ou moins
litteraux, semblent les avoir trouves dans des doxographies ou
des commentaires neoplatoniciens.

Ibn al-Nadlm mentionne dans le Fihrist parmi les ouvrages
de Proclus: "Livre concernant le commenraire (tafsir) du Phedon

sur l'äme, en syriaque. Abü 'All ibn Zur'a en a traduit un

peu iyaslran) en arabe".47 Dans la meme liste figure un "Com-
mentaire des propos de Piaton que Fame n'est pas mortelle, en
rrois parties", qui selon Endress pourrait se referer au meme
ouvrage.48 Le In Phaedonem de Proclus n'etant pas conserve en

grec, il est difficile de mesurer son influence sur la transmission
du Phedon en arabe.

Dans son "Livre sur Finde", al-Blrünl donne un nombre

important de citations du Phedon. II s'agit tantot de traductions

tres litterales, tantot de paraphrases ou de simples
allusions. II est frappant que l'ordre du texte grec n'y est pas res-

pecte: des fragments provenant de differentes parties du

dialogue sont reunis en un remarquable patchwork, entrecoupe
de passages qui n'ont pas d'equivalent dans le texte de Piaton
et qui semblent provenir d'un commentaire.49 On a voulu
identifier la source d'al-Blrünl avec Yin Phaedonem de Proclus

ou le "Commentaire des propos de Platon que Fame n'est pas
mortelle" cite par Ibn al-Nadlm, qui serait alors un autre

47 Ibn al-Nadlm, Fihrist, 313; trad. angl. 608.
48 G. Endress, op. cit. (n. 40), 28. Le Kitäb al-Fawz al-asgar de Miskawayh

(ed. par S. 'Udayma et trad. fr. par R. ArnaldEZ [Tunis 1987], 81-88 [ed.],
46-51 [trad.]) contient deux chapitres qui pourraient dependre de cet ouvrage;
cf. L. G. WESTER]NK, "Proclus on Plato's Three Proofs of Immortality", in Zete-

sis. Fluide nan Prof. Dr. Emile De Strijcker (Antwerpen—Utrecht 1973), 296-306.
49 En voici quelques exemples: Blrünl, Tahqiq, 28.10-20 SACHAU (123-124

BadawI) est un collage de Phedon 70c, 72e et 73d; Tahqiq, 32.13-33ult. SACHAU

(124-126 BADAWI) est un collage de Phedon 81c-d, 81d-82a, 63b, 107d, 108c,
113d-114c; Tahqiq 35.7-12 SACHAU (126 BadawI) reumt Phedon 65b-d et 67a;
Tahqiq, 37.16-19 SACHAU (127 BadawI) correspond a Phedon 84e-85b; Tahqiq,
42.4-11 SACHAU (127 BadawI) cite dans le desordre Phedon 79d, 80b, 80a et
81a-b, Tahqiq, 282.14-16, 283.5-10, 284.18-20 Sachau (128-129 BadawI)
correspondent respectivement ä Phedon 81, 115c-l 16a, 42c-b.



102 DANIEL DE SMET

ouvrage de Proclus sur le Phedon.50 Tout cela demeure, bien
sür, hautement speculatif.

Le Kitäb al-Amad 'ala l-abad d'Abu 1-Hasan al-'Amiri est un
autre temoin de la transmission arabe du Phedon. L'analyse
profonde qu'Everett Rowson a consacree ä cet ouvrage montre
en effet que ce dialogue en est la source grecque principale.
Dans une grande partie du livre (notamment les chapitres 6 ä

10, 13, 14 et 16) le Phedon est omnipresent, mais il s'agit dans

la plupart des cas de paraphrases tres libres ou de simples resumes

d'arguments.51 Les citations plus litterales ne presentent
aucun rapport avec celles rapportees par al-Blrünl.52 L'ouvrage
d'al-'Amirl etant profondement impregne par des idees neopla-
toniciennes, on pourrait chercher la source des reminiscences

phedoniennes dans un commentaire neoplatonicien de ce

dialogue. Rowson a fait une comparaison avec l'unique commentaire

neoplatonicien du Phedon qui nous est parvenu — celui
de Damascius — et il a releve ä la fois des similitudes et des

differences. II opte enfin pour la possibilite que la source d'al-
'Amirl dependrait, d'une fa^on ou d'une autre, du commentaire

perdu de Jean Philopon sur le PhedonP Je pourrais ajou-
ter un argument en faveur de la these de Rowson. Un des

collages de citations phedoniennes dans le "Livre sur l'Inde"
d'al-Blrünl54 est immediatement precede par une mention de

Jean Philopon: "Void l'opinion des Grecs. Jean Philopon
(Yahyä al-Nahwl) rapporte au sujet de Platon qu'il etait d'avis

50 Telle semble etre l'opinion de E. SACHAU, trad, angl., vol. 2, 278, et de F.

ROSENTHAL, art. ctt. (n. 4), 395-396, alors que E.K. Rowson, A Muslim
Philosopher on the Soul and its Fate: al-Amiri's Kitäb al-Amad 'aid l-abad (New Haven
1988), 31-32, qualifie cette these de "peu probable".

51 E.K ROWSON, op at. (n. 50), 29-30, ainsi que ses commentaires aux
chapitres concernes.

52 Voir l'exemple de Phedon 63b cite par les deux auteurs, dans E.K. Row-
SON, op. cit. (n. 50), 38. En realite, la version d'al-'Amirl n'est pas une traduction,

mais une paraphrase explicative.
53 E.K. ROWSON, op. cit. (n. 50), 39-41. Sur l'attribution des "leijons sur le

Phidon" ä Damascius, plutot qu'a Olympiodore, voir P. HOFFMANN, "Damascius",

in DPhA II (Pans 1994), 581.
54 Blrünl, Tahqiq, 32.13 — 33 ult\ voir supra, note 49.



L'HfiRITAGE DE PLATON ET DE PYTHAGORE 103

que les ämes rationnelles prennent pour habits (Itbäs) des corps
d'animaux et qu'il suivait en cela les inepties de Pythagore.
Socrate dit en effet dans le Phedon.. .".55 Peut-on en deduire

qu'al-Blrünl a emprunte ses citations du Phedon ä Philopon?
Dans l'hypothese qu'al-Blrünl et al-'Amirl dependent d'une
meme source — un ouvrage de Philopon sur le Phedon — il est

clair que la version employee par al-'Amiri en represente une
elaboration arabe ulterieure, paraphrasee et islamisee.56

Toutefois, la transmission arabe du Phedon ne saurait se

reduire ä une source unique. En effet, le Kitäb Adab al-Tabib
du medecin Ishäq ibn 'All al-RuhäwI (IXe s.) contient une
breve doxographie de philosophes et de medecins, dans

laquelle Platon est cite d'apres le Phedon: apres une paraphrase
assez libre de 100a-c et 106c-107c, vient une traduction litte-
rale de 107d ä 108c. Johann Christoph Bürgel, qui a attire
l'attention sur ce passage, l'a compare aux citations correspon-
dantes donnees par al-Blrünl. Sa conclusion est nette: il n'y a

aucun rapport, les deux auteurs citent une traduction diffe-
rente.57 Or, Bürgel a decouvert dans un manuscrit de Bursa

(504/2) datant du XIVe siecle, une "traduction persane" du
Phedon, faite ä partir d'une traduction arabe. Rowson, qui a

ensuite consulte ce manuscrit inedit, en donne une description

plus precise: la "traduction" couvre ä peu pres un tiers du
Phedon-, eile contient des paraphrases parfois tres libres, ä

coloration neoplatonicienne, avec des interpolations absentes

du texte de Platon; en revanche, la partie qui correspond ä

55 Blrünl, Tahqiq, 32.12-13.
56 H.H BlESTERFELDT, "Phaedo Arabus: Elemente griechischer Tradition in

der Seelenlehre islamischer Philosophen des 10. und 11. Jahrhunderts", in Tod
und Jenseits im Altertum, hrsg. von G. BINDER und B. EFFE (Trier 1991), 190-
191, a bien remarque que la source phedonienne d'al-'Amirl contient des

elements islamiques.
57 J.C. BURGEL, "A New Arabic Quotation from Plato's Phaedo and its Relation

to a Persian Version of the Phaedo", in Actos IV Congresso de Estudos Ärabes

e Isldmicos Coimbra — Lisboa 1-8 sept 1968 (Leiden 1971), 285-286; trad, angl
de ce passage in M. LEVEY, Medical Ethics ofMedieval Islam, with Special
Reference to al-Ruhäwl's "Practical Ethics of the Physician" (Philadelphia 1967), 21.



104 DANIEL DE SMET

Phedon 107c-l 18a est traduite litteralement, avec preservation
de la forme dialoguee.58 Selon Burgel, cette version persane
n'a rien en commun avec les citations d'al-Blrünl, mais pre-
sente par contre des similarites frappantes avec la citation
litterale donnee par al-RuhäwI, ä tel point qu'il en conclut que
la version persane depend de la meme traduction arabe que
celle utilisee par le medecin du IXe siecle.59 Cette observation
ne vaut cependant que pour la partie du Phedon traduite
litteralement, celle qui couvre la fin du dialogue: le mythe concer-
nant la destinee des ämes et la mort de Socrate. Les

paraphrases neoplatonisantes de la version persane sont sans doute
tirees d'une autre source, qui serait toutefois distincte de celle

employee par al-'Amirl.60 Rien ne permet done de conclure ä

l'existence d'une traduction litterale et integrale du Phedon en
arabe. Les Arabes possedaient visiblement plusieurs
paraphrases ou resumes neoplatoniciens du Phedon, ainsi qu'une
traduction litterale de la partie finale du dialogue.

Enfin, les biographies arabes de Socrate ont largement fait
usage du Phedon, surtout pour ce qui concerne les derniers

moments de sa vie. II existe plusieurs versions de la "mort de

Socrate", dont les plus connues sont Celles rapportees par al-
Mubassir et Ibn Abi Usaybi a, ainsi que le recit plus circonstan-
cie cite par Ibn al-Qiftl.61 Cette derniere version est un montage

etonnant de paraphrases de passages tirees du Phedon et du
Criton, se terminant par une traduction plus fidele mais forte-
ment abregee de la partie finale du Phedon (115a ä 118a).62

58 EK Rowson, op cit (n 50), 32-35, cf J C Burgel, art at (n 57),
286-287.

59 J.C Bürgel, art cit (n 57), 287-288
60 Telle est la conclusion de E K ROWSON, op at (n 50), 38-39 Un exa-

men plus detaille de la version persane, avec Edition du texte, s'impose
61 al-Mubassir, Muhtär, 85-90, Ibn Abi Usaybi'a, 'Uyün, 70-76 (qui ne fait

que recopier le r^cit d'al-Mubassir), Ibn al-Qiftl, Ta'rth, 199-206, cf A Badawi,
op at (n 19), 136-145

62 Voir la trad angl du passage entier d'Ibn al-Qiftl dans I ALON, Socrates

tn Mediaeval Arabic Literature (Leiden—Jerusalem 1991), 68-75, qui mdique les

passages correspondants du Phedon et du Criton



L'HERITAGE de platon et de pythagore 105

Selon Bürgel et Rowson, cette "tradition de la mort de Socrate"

est independante de la version persane du Phedon, ainsi que de

celle citee par al-Amin.63 Par ailleurs, la version d'Ibn al-Qiftl
presente des differences avec celles d'al-Mubassir et d'Ibn Abi
Usaybi a, de sorte qu'elle pourrait deriver de sources differentes.
La question de l'identite de ces sources reste ouverte, mais on
admet generalement que le melange des citations du Phedon et
du Criton a ete opere dans l'Antiquite, dans un ecrit sur la

mort de Socrate dont dependraient les versions arabes. Selon

Rowson, il s'agirait d'un ecrit neoplatonicien tardif, proche du
commentaire du Phedon attribue ä "Olympiodore".64 Bie-
lawski, par contre, penche plutot en faveur de Galien, en parti-
culier son Sommaire du Phedon (dont rien ne nous est
parvenu), voire d'al-Kindl, auquel Ibn al-Nadlm attribue un
"Recit de la mort de Socrate" (Habar mawt Suqrät).65

3. Les Lois

La traduction arabe du "Sommaire des Lois de Platon" par
Galien est perdue, ä une seule citation pres, conservee dans un

ouvrage de Maimonide.06 Comme c'est le cas pour bien
d'autres dialogues platoniciens, Galien et la litterature medi-
cale arabe qui est issue de lui, semblent avoir joue un role

important dans la transmission des Lois. Ainsi, la Risäla fi
63 J C Bürgel, art cit (n 57), 288-289; E.K. Rowson, op. at (n. 50),

36-38
64 E.K. ROWSON, op at. (n. 50), 36-37. Cet ouvrage est de nos jours

generalement attribue k Damascius; voir supra, n. 53.
65 J BlELAWSKI, "Ph^don en version arabe et le Risälat al-Tuffäha", in Orien-

taha Htspanica, sive studia F M Pareja octogenarto dedtcata, ed. J M. BARRAL

(Lugduni Batavorum 1974), vol. 1, 126. D. GüTAS, "Plato's Symposion in the
Arabic Tradition", m Oriens 31 (1988), 45 n 39, accepte cette these: le "Recit
de la mort de Socrate" d'al-Kindl est "almost certainly a version of Plato's Phai-
dori' dont les versions arabes de la mort de Socrate pourraient deriver. Mais ll ne
va pas jusqu'ä affirmer qu'al-Kindl est l'auteur de cette interpretation du PhMon,
voir infra, p 123.

66 Elle a dte editee par P. KRAUS et R. WALZER, op at. (n 37), 39 du texte
arabe.



106 DANIEL DE SMET

l-tibb wa-l-ahdät al-nafsäniyya d'Abü !sä 'Ubayd Allah ibn
Gibrll ibn Bahtlsü' (m. vers 1058) contient une traduction
litterale de Lois 666a-c.67 II est probable qu'elle soit tiree d'un
des ecrits de Galien, generalement riches en citations platoni-
ciennes. La traduction arabe de son traite "Que les facultes de
l'äme suivent les temperaments du corps" en forme un bon
exemple: on y trouve plusieurs citations des Lois, du Timee et
de la Republique,68

Ce traite de Galien a ete exploite par la source (ou l'auteur)
du Kitäb al-Sacäda wa-l-iscäd, une doxographie sur l'ethique et
la politique longtemps attribuee ä al-'Amiri,69 qui renferme des

citations des Lois et de la Republique. Ainsi, le Sa'äda rapporte
explicitement comme etant tirees du livre de Galien "Que
l'äme suit les melanges du corps", les arguments de Piaton
contre la consommation du vin dans Lois 674a.70 Par ailleurs,
le Kitäb al-Sa'äda donne deux longues citations des Lois prove-
nant d'une source inconnue.71

Les passages des Lois traduits dans le "Livre sur finde" d'al-
Blrünl sont, de toute vraisemblance, eux aussi puises ä une

67 Ibn Bahtlsü", Rtsäla fl l-tibb wa-l-ahdät al-nafläniyya, id. par F. Klein-
FRANKE, Uber die Heilung der Krankheiten der Seele und des Korpers (Beyrouth
1977), 42-43 (texte arabe) 74 (trad, allem.); cf. F. KLEIN-FRANKE, art. cit. (n. 4),
130-131.

68 H.H. BlESTERFELDT (Hrsg.), Galens Traktat "Dass die Kräfte der Seele den

Mischungen des Körpers folgen" in arabischer Übersetzung (Wiesbaden 1973); le

texte cite, par exemple, Rip. 288e (p. 13 de la partie arabe); Tim. 43a-b, 44a-b
(p. 17-18) 86a et c (p. 23); Lois 747d (p. 33) et Tim. 69d (p. 41).

69 Sur les problimes lies ä ('attribution de cet ouvrage ä al-'Ämirl, voir
E.K. Rowson, op. cit. (n. 50), 15-17; E. Wakelnig (Hrsg.), Feder, Tafel,
Mensch. Al-'Amiri's Kitäb al-Fusül fl l-ma'älim al-ilähiya und die arabische Pro-
klos-Rezeption im 10. Jh. (Leiden — Boston 2006), 35-39. On trouvera un aper$u
du contenu et de la nature de cette importante doxographie dans A.J. ARBERRY,

"An Arabic Treatise on Politics", in IQ 2 (1955), 9-22.
70 Abu 1-Hasan al-'Amirl Kitäb al-Sa'äda wa-l-is'äd, ed. fac-simile par

M. Minovi (Wiesbaden 1957), 374.1-7 et 375.1-5; id. par A. BadawI, op. cit.

(n. 19), 166.20-167.4 et 167.16-168.4); ces passages correspondent k Gälinüs,
Quwä al-nafi, id. par H.H. BlESTERFELDT, op. cit. (n. 68), 36-37; cf. H.H. BlESTERFELDT,

"Gälinüs, Quwä al-nafs. Zitiert, adaptiert, korrigiert", in Isl 63 (1986), 128.
71 Al-'Ämiri Kitäb al-Sa'äda, 179-181 Minovi, 162-164 Badaw! Lots

713-714; 189-192 Minovi, 164-146 BadawI Lots 450.



L'HERITAGE DE PLATON ET DE PYTHAGORE 107

doxographie. En temoigne une citation composee d'un assemblage

de fragments epars tires de Lots 624a, 630d, 631b, 653d
et 553e-554a.72 Les autres citations sont tres confuses ou appa-
raissent sous une forme condensee.73

Le fameux manuscrit d'Oxford, Or. Marsh 539, represente sans

doute le genre de doxographies qui fournirent aux auteurs arabes,

comme al-Blrünl et al-'Amirl, des citations provenant de sources

antiques et arabes les plus diverses. Piaton y occupe une place

importante, notamment avec une paraphrase de Lois 631b-c.74

Enfin, il y a le "Compendium des Lois de Piaton" (Talhis
Nawämis Aflätüri) d'al-Färäbl.75 Cet ouvrage a recemment sus-
cite une polemique acerbe, notamment sur la question de

savoir si al-Färäbl a lu les Lois de Piaton; en d'autres termes: s'il
a tire son abrege d'une traduction arabe integrale des Lots ou
plutot d'un sommaire traduit en arabe. Sans vouloir entrer
dans cette polemique, il me semble evident ä la lecture du texte
qu'al-Färäbl a adapte et eventuellement abrege, selon les termes
et les notions propres a sa philosophic, un sommaire arabe des

Lois, qui pourrait etre celui de Galien.76

72 Blrünl, Tahqiq, 51.9-20 SACHAU, 133-134 Badaw!.
73 Ainsi, Blrünl, Tahqiq, 59.17-20 SACHAU, 134 BADAWl, est une adaptation

maladroite de Lois 717a; en revanche, Tahqiq, 193.11-15 SACHAU, 135 BADAWl,

tout en conservant la forme du dialogue, se presente comme une version trfes

abregee de Lots 677a-679c.
7 Voir le texte arabe et une trad angl. dans F. ROSENTHAL, art cit (n. 4),

396. Elvira Wakelmg prepare une ddition et une ^tude de ce tr£s important
manuscrit.

75 Al-Färäbl, Talhis Nawämis Aflätün, Alfarabius Compendium Legum Plato-
nis, ed. F GABRIELI (Londinu 1952), edition reprise par A Badaw!, op cit
(n 19), 34-83. Une nouvelle edition a ete faite sur une base manuscrite dlargie

par T.-A. DRUART, "Le Sommaire du Livre des Lois de Platon (Gawämi Kitäh
al-Nawämis h-Aflätün) par Abü Nasr al-Färäbl", in BEO 50 (1998), 109-155;
trad fr. par S. DlEBLER in A BENMAKHLOUF (ed.), Philosopher h Bagdad au
X' stiele (Paris 2007), 138-187.

76 Les arguments avances ä ce sujet par D. GUTAS, "Galen's Synopsis of
Plato's Laws and Färäbl's Talhis", in The Ancient Tradition in Christian and
Islamic Hellenism, ed. by G. ENDRESS and R. Kruk (Leiden 1997), 101-119 et
"Färäbl's Knowledge of Plato's Laws", in IJCT4 (1998), 405-411, me semblent

tout ä fait convaincants, ainsi que les conclusions similaires de S HARVEY, "Did
Alfarabi Read Plato's Laws?', in Medioevo 28 (2003), 61-65



108 DANIEL DE SMET

4. La Republique

La transmission arabe de la Republique presente beaucoup de

similarites avec celle des Lois. De la traduction du "Sommaire
de la Republique de Piaton" de Galien, seuls quelques fragments
nous sont parvenus.77

Le Kitäb al-Sa'äda attribue ä al-'Ämirl contient un tres long
passage qui rapporte les propos de Piaton dans la Republique.
Ii s'agit en fait d'une sorte de resume du dialogue, avec
quelques citations identifiables tirees de differentes parties de

l'ouvrage, mais presentees dans un certain desordre par
rapport au texte grec et dans une version parfois fortement abre-

gee.78 Bien que la forme du dialogue y soit preservee, la
traduction n'est pas litterale. Un second bloc de citations
(successivement Rep. 427, 421-422, 415-417, 420-421)
presente les memes caracteristiques: donnees dans le desordre,
elles sont reliees entre elles par des resumes dont l'origine est
difficile ä etablir.79 Arberry doute que la source directe en soit
le sommaire de Galien. Selon lui, il s'agit plutot d'un
fragment du Tafstr de la Republique de Hunayn mentionne par
Ibn al-Nadlm, ou plutot d'un remaniement de ce dernier par
une source intermediaire entre Hunayn et le Kitäb al-SaädaK
La question reste ouverte.

David Reisman a decouvert dans un manuscrit de Damas

[Zähiriyya 4871) du Kitäb ß masä'il al-umür al-ilähiyya d'Abü
Hamid al-Isfizärl, un "neoplatonicien assez obscur" du Xe

siecle, une traduction arabe de Republique 506d3 - 509b 10,

77 Iis ont eti edites par P. Kraus et R. WALZER, op cit (n. 37), 37-38. Un
extrait contenant une remarque de Galten sur les chretiens a fait l'objet de plusieurs
publications dont on trouvera les references dans V. BOUDON, art. at. (n. 26), 460.

78 Al-Ämiri Kitäb al-Sa'äda, 233-242 Minovi, 151-157 BadawI. Ce

large extrait a ete edite avec une trad. angl. (oü sont indiques les passages corres-
pondants de la Republique) par A. J. ARBERRY, "Some Plato in an Arabic
Epitome", in /Q 2 (1955), 86-99.

79 Al-'Ämirl Kitäb al-Sa'äda, 399-405 Minovi, 157-161 BadawI. II
serait utile de faire une etude plus poussee de ces passages.

80 A. J. Arberry, art at (n. 78), 86-87.



L'HRRITAGE DE PLATON ET DE PYTHAGORE 109

plus ou moins litterale et ayant conserve la forme du dialogue.81
Ce dernier fait exclut, selon Reisman, que la source en soit le

sommaire de Galien: par les fragments qui nous en sont parvenus

— en premier lieu le "Sommaire du Timee" — nous
sommes en droit de supposer que Galien supprima la forme
dialoguee et se contentait de resumer les arguments developpes

par Piaton. D'oü la conclusion: ce type de citations pourrait
provenir "from some sort of doxography or compendium of
political writings", qui aurait contenu des traductions assez lit-
terales des passages choisis.82

La litterature medicale semble avoir joue un role important
dans la transmission de ce genre de citations. En effet, la Risäla fi
l-tibb iva-l-ahdät al-nafiäniyya d'Abü 'Isä 'Ubayd Allah ibn Gibril
ibn Bahtlsü' donne une traduction, avec maintien du dialogue, de

Republique 402e-403c.83 Klein-Franke croit y decouvrir un
fragment de la "traduction" de la Republique par Hunayn; Reisman

envisage deux possibilites: le tafiir de Hunayn ou le "Sommaire de

Galien", cette derniere option me semblant en contradiction

flagrante avec ce qu'assume Reisman ailleurs dans son article sur la

nature des sommaires galeniques.84 En outre, le meme Ibn Bahtlsü'

cite en son commentaire de l'ecrit pseudo-galenique Tahrim

dafn al-ahyä' une paraphrase de Republique 6l4b-6l5d.85 II est

tres probable qu'elle provient d'un ecrit galenique.
Les Rasaillhwän al-Safä' contiennent une longue citation litterale

de la Republique (359c-360b). II s'agit de l'histoire de l'anneau
de Gyges. Elle est sans doute tiree d'une source doxographique.86

81 D. C REISMAN, "Plato's Republic in Arabic. A Newly Discovered
Passage", in ASPh 14 (2004), 263-300; le chapitre dans lequel apparait cette citation

est edite p. 283-292 et traduit p. 293-300.
82 D. C. Reisman, art cit (n. 81), 269-270.
83 Ibn Bahtlsü', Risäla fi l-tibb, 46-47 (texte arabe) 79-80 (trad, allem.); cf.

F. Klein-Franke, art at. (n. 4), 129-130.
84 D. C. REISMAN, art. at (n. 81), 268; voir supra, note 82
85 Le passage est traduit en allemand, en regard de la traduction du texte

grec, par F. KLEIN-FRANKE, art. ctt. (n. 4), 132.
86 Ihwän al-Safä', Rasä'il (Beyrouth 1957), vol. 4, 287.12-288 11; cf. G. DE

CALLATAY, "Plato Ikhwanianus. Retour sur le recit platonicien de l'anneau de Gyges
dans l'encyclopedie des Frires de la Purete", in Res Anttquae 7 (2010), 55-62.



110 DANIEL DE SMET

Tout comme dans le cas des Lois, al-Färäbl ne semble avoir
eu qu'une connaissance diffuse et indirecte de la Republique.
Le Kitäb al-Garn bayna ra'yay al-hakimayn qui lui est tradi-
tionnellement attribue,87 evoque ä plusieurs occasions la
Republique, mais il s'agit ä chaque fois d'allusions vagues et impre-
cises, plutot que de veritables traductions.88 Par ailleurs, il
attribue ä la Republique et au Politique (al-Bülitt) [?] de Piaton
une image qui provient en fait du De Moribus de Galien.89

Cette confusion pourrait indiquer qu'al-Färäbl s'appuie sur
une source galenique. D'une maniere generale, al-Färäbl
semble connaitre Piaton surtout ä travers Aristote et par des

extraits compiles dans des doxographies ou des manuels sco-
laires du genre "introduction ä la philosophic", issus de l'Ecole
alexandrine tardive.90

Le seul "Commentaire" d'un dialogue platonicien que les

Arabes nous ont legue est celui d'Averroes sur la Republique,
uniquement conserve dans une traduction hebrai'que.91 Bien

que le philosophe andalou n'appreciät pas beaucoup Piaton
— il le connaissait principalement par l'intermediaire
d'Aristote et ses commentateurs — il avait du se rabattre
sur la Republique faute d'avoir acces ä la Politique d'Aristote.

On admet generalement qu'Averroes s'est base sur un
sommaire de la Republique — probablement celui de

87 Ce n'est pas le lieu d'entrer dans la polemique soulevee par M. RaSHED,
"On the Authorship of the Treatise On the Harmonization ofthe Opinions of the
Two Sages Attributed to al-Färäbl", in ASPh 19 (2009), 43-82.

88 Al-Färäbl, L'harmonie entre les opinions de Piaton et d'Aristote (Kitäb al-
Gam' bayna ra'yay al-hakimayri), ed. et trad. fr. par F.M. NAJJAR et D. MALLET
(Damas 1999), 95, 109, 159; voir les notes ä chacun de ces passages, p. 170,
173, 192. Cela vaut d'ailleurs pour toutes les "citations" platoniciennes dans le
Gam', comme le montre bien P. VALLAT, Farabi et l'fcole d'Alexandne (Paris
2004), 47-58.

89 Al-Färäbl, Kitäb al-Gam', 109-111; cf. la note p. 173, ainsi que D.C.
REISMAN, art. cit. (n. 81), 266 n. 12.

90 P. Vallat, op. cit. (n. 88), 44-46, 59-64, 77-78.
91 Le texte hebreu a ete edit£, avec une trad, angl., par E.I.J. ROSENTHAL,

Averroes' Commentary on Plato's Republic (Cambridge 1956); une nouvelle trad,
a ete publiee par R. LERNER, Averroes on Plato's Republic (Ithaca—London 1974).



L'HfiRITAGE DE PLATON ET DE PYTHAGORE 111

Galien — qu'il cite d'ailleurs plusieurs fois dans son cora-
mentaire.92

5. Le Banquet

Dimitri Gutas a decouvert deux citations arabes du Banquet.
La premiere — une paraphrase abregee de 189d-192e — figure
dans l'ouvrage medical d'Abü 'Isä 'Ubayd Alläh ibn Gibrll ibn
Bahtlsü' dejä mentionne pour contenir des citations des Lois et
de la RepubliqueP La seconde — une traduction abregee de

217a-219d qui maintient la forme du dialogue — est incluse
dans un important manuscrit gnomologique d'Istanbul, le

Köprülii 1608, oil eile est introduite sous l'autorite d'al-Kin-
dl.94 Gutas deduit du fait qu'Ibn Bahtlsü' mentionne immedia-
tement apres le passage du Banquet qu'al-Kindl a ecrit un traite
sur ce sujet — il s'agit en apparence de l'amour — que les deux
citations proviennent d'une meme source. II identifie celle-ci

avec le Fi habar igtima al-faläsifa ala l-rumüz al-isqiyya, titre
cite dans la liste des ouvrages d'al-Kindl dans le Fihrist d'Ibn
al-Nadlm.95

Les voies multiples de la transmission arabe de Piaton

II ressort de ce tour d'horizon que les Arabes, ä defaut d'avoir
eu un acces direct aux dialogues de Piaton dans des traductions
integrales et litterales, n'avaient de sa philosophic qu'une
connaissance diffuse et de seconde main, transmise par une
multitude de voies: sommaires de Galien, ouvrages medicaux

92 R. BraGUE, "Averroes et la Ripublique", in Images de Piaton et lectures de

ses ceuvres. Les interpretations de Piaton k travers les sidles, dd. par A. NESCHKE-
HENTSCHKE (Louvain-Paris 1997), 99-114.

93 D. GUTAS, art. dt. (n. 65), 37 (trad. angl. du passage) 56 (texte arabe). Le

fragment est cite sous l'autorit^ de "certains savants sab^ens"; voir infra, p. 125-
94 D. GUTAS, art. cit. (n. 65), 38-39 (trad.), 57 (texte arabe).
95 D. Gutas, art. cit. (n. 65), 38-39; cf. Ibn al-Nadlm, Fihrist, 319.6; trad,

angl. 622.



112 DANIEL DE SMET

de tradition galenique souvent riches en citations de Piaton,
manuels et introductions ä la philosophic emanant de l'ensei-

gnement scolaire tardo-antique, commentaires neoplatoniciens,
auxquels s'ajoutent, bien sür, les temoignages et citations
incluses dans les ouvrages d'Aristote et de ses commentateurs,
ainsi que dans d'autres sources grecques traduites en arabe,
dont les doxographies (en particulier les Placita philosophorum
du Pseudo-Plutarque).96 C'est probablement ä base de ce materiel

heterogene que des anthologies, florileges, doxographies ou
dossiers thematiques ont ete constitues dans le milieu meme
des traducteurs greco-arabes (le cercle d'al-Kindl, Hunayn ibn
Ishäq, Yahyä ibn Adl, pour ne citer que les plus connus). Y
figuraient pele-mele des auteurs antiques les plus divers, ä cote
d'autorites arabes plus recentes. Le Ms. Marsh 539 et le Kitdb
al-Sa'äda attribue ä al-Amiri constituent des exemples precieux
de ce genre de florileges (bien qu'ils aient sans doute subi des

remaniements ulterieurs), auxquels des auteurs arabes comme
al-Blrünl et al-Amiri ont emprunte leur impressionnant stock
de citations "antiques", emanant de sources multiples qu'ils ont
difficilement pu depouiller eux-memes.

Pour completer leur materiel, les auteurs de ces florileges y
ont introduit des elements relevant de la litterature gnomolo-
gique arabe, dont Dimitri Gutas a montre la continuite avec la
tradition grecque.97 Les collections arabes anciennes contiennent
certes une multitude de dits et de maximes attribues ä Platon,98

qui ont profondement marque F image qu'on avait de lui dans
le monde arabo-musulman, mais par leur nature meme, elles

96 H. DaIBER, Aettus Arabus Die Vorsokratiker in arabischer Überlieferung
(Wiesbaden 1980). Pour un aperiju des doxographies antiques dont disposaient
les Arabes, voir H. DAIBER, "Hellenistisch-kaiserzeitliche Doxographie und
philosophischer Synkretismus in islamischer Zeit", m ANRWW, 36.7 (Berlin 1994),
4974-4992.

97 D. Gutas, Greek Wisdom Literature in Arabic Translation. A Study of the
Graeco-Arabic Gnomologia (New Haven 1975).

98 Le recueil edite et traduit par Gutas, Muhtär min kaläm al-hukama
al-arba'a al-akäbir, rapporte 87 dits attribuös ä Platon; voir D. GUTAS, op. cit
(n. 97), 116-157.



L'HfiRITAGE DE PLATON ET DE PYTHAGORE 113

n'offrent que tres peu de citations litterales tirees de ses oeuvres,
ni de renseignements precis sur sa philosophic ou le contenu
des dialogues. Or, dans l'inventaire des collections gnomolo-
giques arabes dresst par Gutas apparaissent plusieurs ouvrages
plus tardifs, que nous avons egalement mentionnes dans notre
apenju de la transmission arabe des dialogues platoniciens: le
Kitäb al-Saäda wa-l-uäd attribue ä al-Amiri, le Ms. Köprülii
1608, le Muhtär al-hikam d'al-Mubassir ibn Fätik et les 'Uyün
al-anba fi tabaqät al-atibbä' d'Ibn Abi Usaybi a." Par

consequent, il y a eu dans la tradition arabe une fusion entre deux

genres: les gnomologies et les doxographies. Cela ressort claire-

ment du Kitäb al-Sa'äda, qui contient un amalgame de
citations (identifiables ou non) et de sentences attributes ä

Porphyre, Aristote, Piaton, Empedocle, Gaben, Alexandre
d'Aphrodise, Themistius, Proclus, Socrate, le Coran, Homere,
Diogene, Abü Bakr al-RäzI, Solon, al-Kindl, Pythagore,
Orphee, Euclide, 'A'isa, Abü Bakr, 'All, le Prophete Muhammad,

Qustä ibn Lüqä, le tout dans un desordre deconcertant.100

Une meme disparite apparait dans le Ms. Köprülii 1608.101

Dans ce type d'ouvrages de compilation, Platon cotoie
Pythagore (et autres sages grecs), avec des citations tirees de
leurs ecrits respectifs ou presumes tels, de sorte que la transmission

arabe de Platon et de Pythagore a en partie suivi la meme
voie.

Le Pythagore arabe

De la litterature circulant dans l'Antiquite sous le nom de

Pythagore, les Arabes ont surtout traduit les Vers d'Or et ils
avaient une certaine connaissance diffuse des Symbola et des

recueils neopythagoriciens contenant des sentences attributes

99 D. Gutas, op. tit. (n. 97), 36-55.
100 A.J. Arberry, art. cit. (n. 69), 10-21.
101 D. Gutas, op. cit. (n. 97), 42-50.



114 DANIEL DE SMET

au philosophe de Samos. Ces Pythagonca, repris par les gnomo-
logies et les florileges arabes, ont connu une large diffusion
dans le monde arabo-musulman.

Les Vers d'Or (Xpuaä stctj) ont ete traduits en arabe dans l'en-

tourage de Hunayn ibn Ishäq,102 qui les a inclus dans sa collection

gnomologique intitulee Nawädir al-faläsifa.Wi Iis figurent dans le

recueil edite par Gutas, ainsi que dans le Ms. Köprülü 1608.104 Iis

sont cites non moins que quatre fois dans les Rasä'il Ihwän
al-Safä^°5 et apparaissent dans le chapitre consacre ä Pythagore
dans le Siwän al-hikma,w6 ainsi que dans des ouvrages A'adab

comme le Gäwtdän Hirad de Miskawayh.107 Leur renommee fut
telle que les Arabes nous en ont transmis deux commentaires neo-
platoniciens, l'un attribue ä Jamblique et l'autre ä Proclus.108

Quant a la transmission arabe des Symbola, eile semble s'etre
faite en partie par YHistoire des philosophes de Porphyre:109 le

chapitre sur Pythagore dans le Muhtär al-hikam d'al-Mubassir,
qui rapporte plusieurs "dits symboliques" du sage, pourrait
comporter des elements tires de cet ouvrage perdu de Porphyre.

102 Le traducteur serait, Selon Daiber, "einem (vielleicht alteren) Zeitgenossen

Hunayns", situe entre le "cercle d'al-Kindl" et Hunayn; voir les arguments
dans H. DaIBER, Neu-platonische Pythagonca in arabischem Gewände Der
Kommentar des Iambhchus zu den Carmina aurea (Amsterdam 1995), 13-15

103 Ce recueil ne nous est parvenu que dans une recension posterieure faite

par un certain al-Ansäri. II a ete edite par A Badaw!, Adäb al-faldsifa (Koweit
1985) La traduction des "Vers d'Or" s'y trouve p 116-119

104 D Gutas, op at (n. 97), 45, 56-57.
105 Ihwän al-Safä', Rasd'il, vol 1, 138 14-16, vol. 4, 35.22-36 4, 58 15-17,

175 12-13; cf. C. BAFFIONI, "Detti aurei dl Pitagora in trasmissione araba", in I
moderni ausilt all'ecdotica, a cura dl V PLACELLA e S MARTELLI (Napoli 1994),
107-131

106 Abü Sulaymän al-Sigistänl (attribue ä), Muntahab Siwän al-Hikma, ed

by D M Dunlop (The Hague 1979), 31-34 (§§34-38)
107 Miskawayh, al-Hikma al-Hälida aw Gäwldän Hirad, ed par A BadawI

(Beyrouth 1983), 225-228, cf. F. ROSENTHAL, "Some Pythagorean Documents
Transmitted in Arabic", in Onentaha 10 (1941), 105-115

108 Ces commentaires ont ete &ht& respectivement par H DAIBER, op cit
(n 102) (avec trad, all) et N LlNLEY (ed.), Ibn at-Tayyib, Proclus' Commentary
on the Pythagorean Golden Verses (Buffalo 1984) (avec trad angl.) Dans les deux
cas, 1'original grec est perdu.

109 Mentionnee par Ibn al-Nadlm, Fihnst, 305, 313, trad angl 590, 610



L'HfiRITAGE DE PLATON ET DE PYTHAGORE 115

En effet, Ibn Abi Usaybi'a, qui depend largement d'al-Mubas-
sir, mentionne ä ce sujet explicitement le Kitdbfi ahbär al-falä-
sifa de Porphyre.110 Mais c'est surtout par le biais des gnomo-
logies que des materiaux relevant de la tradition des Symbola
sont passes en arabe, bien que ce ne flit pas toujours sous le

nom de Pythagore. Dimitri Gutas a ainsi montre que dans le

recueil edite par lui, le dit n° 23 de Socrate derive en fait d'un
commentaire sur les Symbola pythagoriciens.111 En revanche,
les 33 dits attribues ä Pythagore en ce meme recueil ne semblent

pas avoir une source clairement identifiable dans la tradition
pythagoricienne grecque.112

Par ailleurs, les Arabes possedaient une vaste litterature d'ins-
piration neopythagoricienne, touchant principalement la

"philosophic pratique" (economie et ethique),113 dont les sources

grecques ne sont pas toujours faciles ä etablir. II faut y ajouter
1'Introduction a l'arithmetique du neopythagoricien Nicomaque
de Gerase, traduite par Täbit ibn Qurra.114

Une transmission par vote diffuse

Pythagore etait dans 1'Antiquite une figure mythique: les

ecrits rapportes sous son nom — en premier lieu les Vers d'Or
— sont tous apocryphes. II ne pouvait en etre autrement dans

110 Mubassir, Muhtär al-hikam, 52-72, Ibn Abl Usaybi'a, 61-70 (la mention
de Porphyre est ä la p 63, ligne 5).

111 D Gutas, op at (n. 97), 349-353.
112 Ibid, 268-275.
113 Pour un aper^u de cette litterature, voir D GUTAS, "Pre-Plotinian

Philosophy in Arabic (Other than Platomsm and Aristotehanism). A Review of the
Sources", in ANRWW, 37-7 (Berlin 1994), 4963-4964. Le Kitäb ta'dlb al-ahdät
mentionn^ par Ibn al-Nadlm parmi les ouvrages de Platon (voir supra, p 91),
releve en fait de cette tradition neopythagoricienne arabe Le texte est transmis

par Miskawayh, al-Hikma al-Hähda, 270-278, sous le titre. Wasiyyat Aflätün fi
ta'dib al-ahdät. La plupart des manuscnts pr^cisent qu'il fut traduit (naqala) par
Ishäq ibn Hunayn, cf F ROSENTHAL, art cit (n. 107), 383-395-

114 W KUTSCH, Täbit b Qurra's Arabische Ubersetzung der 'AQi6jj,r)Xixr)

Eloayoiyri des Nikomachos von Gerasa (Bayrut 1959)



116 DANIEL DE SMET

le monde arabe: sa transmission ne pouvait etre que diffuse, car
eile l'avait dejä ete chez les Grecs.

Mais que dire des dialogues de Piaton? Pourquoi connaissait-

on si mal son oeuvre? Pourquoi s'est-on rabattu sur des sources
indirectes — sommaires ou commentaires emanant d'epigones,
extraits d'anthologies — plutöt que de traduire directement les

ouvrages du maitre, comme on l'avait fait pour Aristote?
Differentes reponses ont ete proposees. Selon Franz Rosenthal,

c'etait surtout une question d'esthetique, les "Orientaux"
n'ayant aucun goüt pour la beaute de l'ecriture platonicienne.115
'Abd al-Rahmän Badawl, pour sa part, attribue le desinteret

pour les ouvrages de Piaton ä l'esprit rationnaliste des Arabes,

peu enclin ä se laisser seduire par les "enfantillages" de
Piaton.116 On a egalement evoque le fait que le genre du dialogue
etait peu repandu dans la litterature arabe — il n'y a pas de

theatre arabe ä l'epoque classique — et surtout que l'enracine-
ment profond de l'oeuvre platonicienne dans la culture et la

religion grecques paiennes passait plutöt mal aupres d'un public
arabe monotheiste. Ces arguments contiennent sans doute une

part de verite, mais ils ne sont pas probants. II est vrai que les

faläsifa preferaient en general Aristote (y compris les ouvrages
neoplatoniciens transmis sous son nom) ä Platon,117 mais cela

115 F. ROSENTHAL, art. cit. (n. 4), 392-393: "The Syrians and the Arabs had

no feeling for the aesthetic beauty of these dialogues Therefore, the marvellous

diction of Plato, his 'diffuseness', could not make any other impression on
the Orientals, as far as they were aware of it, but that of idle talk which merely
rendered difficult the search for the philosophical meaning".

116 A. BADAWi, La transmission de la philosophic grecque au monde arabe (Paris
21987), 87-88: le sort mediocre r&erv^ par les Arabes aux dialogues platoniciens
serait du au "peu de serieux de Platon, avec ses mythes, ses idees contradictoires,
sa dialectique troublante et perplexe, ses explications physiques enfantines (dans
le Timee) contraires ä l'esprit scientifique rigoureux qui domine la pensee
d'Aristote, sa methode rigoureuse, sa connaissance sure et appuyee sur les faits
reels et les observations düment controlees — ce sont done ces hautes qualites
scientifiques de l'oeuvre d'Aristote qui lui assura [sic\ l'immense succes dans le

monde arabe".
117 G. ENDRESS, "L'Aristote arabe. Reception et transformation du Premier

Maitre", in Medioevo 23 (1997), 20-21, 30, 35-36; D.N. HASSE, art. cit. (n. 3),
35-36.



L'HERITAGE DE PLATON ET DE PYTHAGORE 117

n'etait-il pas du en partie ä leur connaissance defective de ce
dernier? Nous avons vu que certains extraits de Piaton traduits
en arabe ont conserve la forme du dialogue; souvent les noms

grecs y sont simplement transcrits et les references aux divinites
pai'ennes (comme Zeus) maintenues. Si on jugeait utile de tra-
duire ces extraits, pourquoi ne pas avoir traduit les dialogues en
entier? Ne faudrait-il pas plutöt chercher les causes dans la
maniere dont Piaton etait rec^u dans les ecoles philosophiques
de l'Antiquite finissante, dont les Arabes sont les heritiers
directs? Y lisait-on encore les dialogues en entier, ou se conten-
tait-on de sommaires et de commentaires bases sur des extraits
choisis? La question merite d'etre prise en consideration.

Or, l'obscurite qui continue ä regner autour de la periode
precedant immediatement l'eclosion du mouvement de traduction

greco-arabe et qui marque le transfert de l'enseignement
philosophique "d'Alexandrie ou d'Antioche ä Bagdad"118 est

propice au developpement d'hypotheses parfois hasardeuses.

L'etat lacunaire de nos sources, tant grecques qu'arabes, n'ar-

range guere les choses. Les chercheurs sont bien souvent ame-
nes ä speculer sur le contenu d'ouvrages perdus, dont on ne sait
rien ou presque: la plupart des sommaires que Galien a faits
des dialogues platoniciens, 1 'Histoire des pbilosophes de

Porphyre, les commentaires de Proclus et de Jean Philopon sur le
Phedon ou d'Olympiodore sur le Sophiste, les ouvrages d'al-
Kindl dont seul le titre nous est parvenu, n'en sont que quelques
exemples.

Ä defaut de textes, on a cherche des explications alternatives.

Ainsi, Pierre Thillet a introduit la distinction entre "voie
erudite" et "voie diffuse". Selon lui, le transfert de l'heritage antique
au monde arabo-musulman ne se serait pas fait exclusivement

par le biais de la traduction de textes ("la voie erudite"): les

118 Cette question de la translatio studiorum reste tres d^battue; voir M. MEYER-

HOF, "Von Alexandrien nach Bagdad. Ein Beitrag zur Geschichte der
philosophischen und medizinischen Unterrichts bei den Arabern", in SPAW(1930), 389-
429; J. LAMEER, "From Alexandria to Baghdad: Reflections on the Genesis of a

Problematical Tradition", in G. ENDRESS and R. KRUK, op. cit. (n. 76), 181-191.



118 DANIEL DE SMET

echanges oraux ("la voie diffuse") entre savants venus d'horizons
divers, qu'ils soient chretiens, zoroastriens ou pai'ens, auraient
egalement joue dans les milieux cosmopolites dont est issue la
culture arabo-musulmane, un role de premier ordre.119 "Bien
sür, l'importance et le contenu de cette transmission de la

sagesse grecque par voie diffuse ne pourront jamais etre analyses
de maniere precise et exhaustive: il s'agissait surtout de traditions

orales, vehiculees sous formes de proverbes, d'adages sen-
tencieux, ou meme de manieres de vivre, de reagir aux evene-

ments, non formulees mais inscrites dans des comportements".120
Severement critiquee par Dimitri Gutas,121 la these de Thillet
est en effet intenable si on l'applique ä la transmission arabe de

philosophes grecs comme Piaton et Pythagore.122 Les textes que
nous avons pris en compte pour illustrer cette transmission
emanent tous — y compris les gnomologies et les doxographies
— du milieu des traducteurs de Bagdad: Ibn al-Bitriq et le

"cercle d'al-Kindl",123 Hunayn ibn Ishäq et son entourage, ainsi

que Yahyä ibn Adl. Si je maintiens neanmoins la notion de

"voie diffuse" pour caracteriser la transmission de Piaton et de

Pythagore, j'entends ce terme en un sens quelque peu different
de Thillet. II est indeniable que — comparee ä celle d'Aristote,

par exemple — la transmission de Piaton et de Pythagore est

beaucoup plus compliquee, qu'elle s'est faite par des voies indi-
rectes et multiples, "diffuses" done, ä partir de sources et selon
des modalites qui nous echappent en partie. Le role joue par des

florileges, des ouvrages de compilation, est lui aussi indeniable.
Ä en juger par les auteurs arabes qui y ont puise (al-Blrünx,

119 p "PhilLET, "Sagesse grecque et philosophic musulmane", in Les Mardis
de Dar el-Salam (1958), 57-93.

120 Ibid., 60-61.
121 D. Gutas, art. cit. (n. 113), 4944-4949.
122 Ce que Thillet ne fait pas! Son article ne traite pas de la transmission par

voie orale d'un enseignement philosophique, et encore moins d'ouvrages, mais

plutot d'idees et de sensibilites somme toute assez vagues.
123 Sur la connaissance que l'auteur (ou les auteurs) de la Theologie d'Aristote

avai(en)t du Timde, voir F. ZIMMERMANN, art. cit. (n. 24), 149-150, ainsi que
C. D'Ancona, art. cit. (n. 27), 229-231.



L'HfiRITAGE DE PLATON ET DE PYTHAGORE 119

l'auteur du Kitäb al-Sa'äda, al-'Amiri, mais aussi al-Mas'üdl, les

Ihwän al-Safa, Miskawayh, et bien d'autres), ces florileges
contenaient des extraits tires d'auteurs et d'ouvrages qui n'ont
probablement jamais ete traduits en arabe. Iis ont sans doute ete

composes dans l'entourage des traducteurs greco-arabes, par des

lettres lisant le grec et qui disposaient de sources grecques, sco-
laires ou autres, qui ne nous sont pas parvenues.

Le "syncretisme hellenistique" et le mythe des "Sabeens de Harrän"

Faute d'avoir une vision claire sur la nature et l'origine de

ces sources au contenu disparate, on en est venu ä construire
une autre hypothese, beaucoup plus repandue que la these de

Thillet, ä la fois parmi les arabisants et les hellenistes. Partant
de la constatation que Piaton, Pythagore et autres Presocra-

tiques sont plus presents dans des ouvrages de medecine, de
"culture generale" (adab), d'ethique, de magie ou d'alchimie

que dans les ecrits de philosophies "serieux" — ce qui est tres
discutable: al-Kindl, Abü Bakr al-Räz! et al-Färäbl s'interes-
saient beaucoup ä Piaton, pour ne pas parier des philosophes
chiites iraniens! — on en a deduit que leur transmission releve
de la "philosophic populaire".124 Ces dilettanti de la philosophic

auraient alors puise leur "Proletarierplatonismus"125 au
soi-disant "syncretisme hellenistique" dont un des foyers presumes

aurait ete la ville de Harrän. Ainsi, Louis Massignon qua-

124 Ainsi, p. ex., G. Endress, "Al-Kindl über die Wiedererinnerung der
Seele. Arabischer Piatonismus und die Legitimation der Wissenschaften im
Islam", in Onens 34 (1994), 177: alors que les Arabes consideraient Aristote
comme "Meister der Logik, Garant des kohärenten Weltbildes und Hermeneut
der anerkannten Paradigmata des rationalen Denkens, wurde Piaton in das

Reich der Popular- und Vulgarphilosophie abgedrankt; nicht die Philosophen,
sondern die Arzte — Junger des Platonikers Galen — waren die Platoniker des

nachalexandnnischen Spathellenismus, und auch nachmals waren es im Islam
nicht die Philosophen, sondern die dilettanti der Philosophie".

125 Terme horrible forgü par W. THEILER, "Gott und Seele im kaiserzeidi-
chen Denken", in W. GUTHRIE, O. GlGON et W. THEILER, op. cit. (n. 4), 78.



120 DANIEL DE SMET

lifie Harrän comme un de ces "centres medicaux, alchimiques
et semi-initiatiques" oü s'est constitue le "syncretisme oriental"
(terme qu'il emprunte ä Ernest Renan) et oü, des le VIe siecle,
fut traduit le corpus de textes aristoteliciens, neoplatoniciens,
hermetiques et manicheens "litteralement du grec en arameen,
ä la faveur du reveil national syriaque".126 Nous voilä de plain-
pied dans ce que je voudrais appeler "le roman des Sabeens de

Harrän".
En effet, je ne connais aucun texte — qu'il soit ecrit en grec,

en syriaque ou en arabe, par un auteur paien, chretien ou
musulman — qui fait etat d'une quelconque activite de traduction

ou d'enseignement philosophique ä Harrän ou qui atteste
l'existence dans cette ville d'une bibliotheque, voire d'une
"ecole platonicienne".127 Neanmoins, il s'agit lä d'un mythe
profondement ancre, dont les origines remontent en Occident
au moins jusqu'au XVIIIe siecle, et qui de nos jours est inlassa-
blement repete et presente comme une verite solidement eta-
blie par bon nombre de chercheurs, aussi bien arabisants

qu'hellenistes.128
Un des aspects de ce mythe est la these que les "Sabeens de

Harrän", representants par excellence du "syncretisme hellenis-

tique" — ils auraient professe un platonisme teinte d'herme-
tisme et de pythagorisme — auraient joue un role majeur dans

126 L MaSSIGNON, Essai sur les origines du lexique technique de la mystique
musulmane (Paris 1922, 21954), 55-56.

127 Ce n'est pas le lieu ici de refuter les theses emises par Michel Tardieu ä ce

sujet (voir, p. ex., M. TARDIEU, "Säbiens coraniques et 'Säbiens' de Harrän", in
JA 27A [1986], 1-44). D'autres l'ont fait avant moi, et avec beaucoup de succes
(notamment C. Luna in Mnemosyne 54 [2001], 482-504). J'ai montre ailleurs

que les commentaires donnes par al-Mas'üdl (Murüg al-dahab, ed. C. BARBIER

DE Meynard et PAVET DE CoURTEILLE, vol. 4 [Paris 1914], 64-65) de la maxime
platonicienne qu'il dit avoir vue sur le heurtoir de la porte du "heu de reunion"
(magna') des Sabeens ä Harrän, resultent d'un montage de textes qui temoigne
de l'erudition encyclopedique d'al-Mas'üdl plutot que de l'existence d'une ecole

(neo)platomcienne ä Harrän; voir mon article "Le Piaton arabe et les Sabeens de

Harrän", in ResAntiquael (2010), 73-86.
128 Dans un livre en preparation, j'essaierai de faire l'histonque de ce mythe

et d'en retracer les sources et les principales composantes.



L'HERITAGE DE PLATON ET DE PYTHAGORE 121

la transmission arabe de Piaton et de Pythagore. Ainsi, Yves

Marquet a voulu expliquer la presence de nombreux elements

pythagoriciens et platoniciens dans les Rasä'il Ihwän al-Safä' en

supposant que les Ihwän aient frequente les Sabeens de Harrän.
C'est ä Harrän qu'ils auraient ete inities ä la philosophic pytha-
goricienne et platonicienne: ä mesure qu'ils progressaient dans

leur initiation, les Sabeens leur montraient et leur expliquaient
certains livres de Piaton et de Pythagore.129 Sans y faire explici-
tement reference, Marquet nous ofifre une Variante de la "voie
diffuse" de Pierre Thillet: la transmission aurait ete faite par
voie orale, mais dans le cadre d'un enseignement initiatique.
De surcroit, il y aurait lä une transmission situee en-dehors du

mouvement de traduction greco-arabe ä Bagdad.
Les theories de Marquet seduisent certes par leur caractere

"romanesque",130 mais l'etude des Rasa il Ihwän al-Safä' ne per-
met pas de les etayer. Ii n'y a evidemment aucune preuve que
les Ihwän — dont on ignore d'ailleurs l'identite precise, si ce

n'est qu'ils etaient etablis ä Bassora, pas tres loin de Bagdad131

— aient jamais mis les pieds ä Harrän. Par leur nature encyclo-
pedique, les Rasä'il exploitent un nombre impressionnant de

sources antiques et arabes, souvent difficiles ä identifier, d'au-

tant plus que les Ihwän ont l'habitude de paraphraser leurs

sources, de les reformuler en des termes qui leur sont propres.
Ainsi, il y a de nombreuses "citations" de Piaton — c'est-ä-dire
des phrases introduites par qäla Aflätün ou Suqrät — mais hor-
mis le passage de la Republique concernant l'histoire de Gyges,132

129 Y Marquet, "Sabeens et Ihwän al-Safä", in SI 24 (1965), 33-80; 25
(1966), 77-109, Id., "Socrate et les Ihwan as-Safa", tn JA 286 (1998), 409-449,
et surtout son dernier livre, Les "Freres de la purete", pythagoriciens de l'Islam La

marque du pythagorisme dans la redaction des fpltres des Ihwän as-Safä' (Paris

2006), qui repose entierement sur cette supposition.
130 Ce qui n'exclut pas pour autant que ses publications contiennent de

nombreux elements valables; voir mon article "Yves Marquet, les Ihwän al-Safä'

et le pythagorisme", in JA 295 (2007), 491-500.
131 G. DE CäLLATAY, Ikhwan al-Safa' A Brotherhood on the Fringe of Orthodox

Islam (Oxford 2006), 2-11.
132 Voir supra, p 109.



122 DANIEL DE SMET

il n'y a pratiquement pas de citations litterales: dans la plupart
des cas, il s'agit d'allusions vagues que Ton peut ä la rigueur
mettre en rapport avec tel ou tel passage de Piaton. La majorite
de ces allusions semblent se referer au Timee, au Phedon, au
Phedre, ä la Republique et aux Lois,133 On y trouve egalement
une version tres abregee de la "mort de Socrate", combinant le
Phedon et le Criton,134 Quant ä Pythagore, nous avons vu que
les Ihwän citent les Vers d'Or ä quatre reprises; un passage
semble provenir de YHistoire des philosophes de Porphyre;135 par
ailleurs, il y a des allusions vagues ä Pythagore et aux pythagori-
ciens tirees de sources indirectes, notamment Aristote. Toute-
fois, la plupart des passages dans lesquels les Ihwän exposent la
doctrine des pythagoriciens et en revendiquent pour eux-memes
l'heritage, concernent l'arithmetique. Or ici, leurs sources sont
plus faciles ä identifier: Euclide et avant tout YIntroduction a
l'arithmetique du neopythagoricien Nicomaque de Gerase.

Meme en ce cas, les citations ne sont pas litterales, mais abre-

gees, paraphrasees, remaniees.136 Par consequent, il n'y a rien
dans les Rasä'il Ihwän al-Safä' concernant Piaton et Pythagore
qui permet de supposer une transmission de ces auteurs par des

canaux independants des traducteurs greco-arabes de Bagdad.
Les Ihwän semblent s'appuyer sur les memes sources que celles
utilisees par les autres auteurs arabes de l'epoque.

133 Voir la liste des reminiscences platoniciennes etablie par C BaFFIONI,
Frammenti e testimontanze dt auton anficht nelle Eptstole deglt Ihwän as-Safä'
(Roma 1994), 540-542 (dans beaucoup de cas il s'agit d'allusions tres indirectes,

qui peuvent Egalement se rapporter ä d'autres dialogues), ainsi que son article
"Frammenti e testimomanze platoniche nelle Rasa'tl degh Ikhwan al-Safa'", in
Auton classict in lingue del Vicino e Medio Oriente, a cura dl G. FlACCADORI

(Roma 2001), 163-178
134 Ihwän, Rasä'il, vol 4, 34.17-35 11
135 C Baffioni, op cit (n 133), 86-87.
136 Cela ressort clairement des analyses de C. BAFFIONI, "Citaziom dl autori

antichi nelle Rasä'il degh Ikhwän al-Safä\ il caso dl Nicomaco dl Gerasa", in
G Endress et R Kruk, op cit (n 76), 3-27; Ead "Fragments et temoignages
d'auteurs anciens dans les Rasä'il des Ikhwän al-Safä'", in Perspectives arabes et
mldievales sur la tradition scientifique et philosophique grecque, ed par A. Has-
NAW1, A. ELAMRANI-jAMAL et M AOUAD (Leuven—Paris 1997), 319-329



L'HfiRITAGE DE PLATON ET DE PYTHAGORE 123

L'Introduction ä l'arithmetique de Nicomaque de Gerase a

ete traduite ä Bagdad par Täbit ibn Qurra, un "Sabeen" origi-
naire de Harrän. Cela nous ramene ä la fois ä Bagdad et au role

presume joue par les "Sabeens de Harrän" dans la transmission
arabe de Piaton et de Pythagore.

Une Variante de la these harränienne consiste en effet ä sou-
tenir que les traducteurs "sabeens" originaires de Harrän et eta-
blis ä Bagdad — Täbit ibn Qurra et la "dynastie" qui lui a

succede137 — ont joue un role important dans la transmission
arabe de Piaton, et ce des l'epoque d'al-Kindl (qui etait plus ou
moins un contemporain de Täbit). Voici les principaux
arguments sur lesquels repose cette these, defendue entre autres par
Dimitri Gutas.

(I) Dans l'impressionnante liste des ouvrages d'al-Kindl
dans le Fihrist d'Ibn al-Nadlm figurent, parmi les "livres sur
des questions politiques" {al-siyäsiyyät), cinq titres qui se rap-
portent ä Socrate: (a) "Traite concernant le recit des vertus
de Socrate"; (b) "Traite concernant les paroles de Socrate";
(c) "Traite concernant le dialogue qui eut lieu entre Socrate et

Arslgänis [Archigenes]"; (d) "Traite concernant le recit de la

mort de Socrate"; (e) "Traite concernant [le dialogue] qui eut
lieu entre Socrate et les gardes {hurras)" Un des manuscrits
consultes par l'editeur du Fihrist, Ridä Tagaddud, donne la

lecture al-harräniyym au lieu de al-hurräs. Selon Gutas, cette
lecture est certainement la bonne, le terme de "harräniens"

etant synonyme de "pai'ens".139 Bien qu'il s'agisse lä de simples
titres d'ouvrages perdus, dont nous ignorons le contenu, Gutas
estime que (a) est base sur le Criton-, (b) serait une gnomolo-
gie; (c) serait une interpretation allegorique des Symbola

137 Voir R. RASHED, "Thäbit Ibn Qurra, Scholar and Philosopher" et "Thä-
bit Ibn Qurra: From Harrän to Baghdad", in Thäbit Ibn Qurra. Science and
Philosophy in Ninth-Century Baghdad, ed. by R. RaSHED (Berlin-New York
2009), 3-24.

138 Ibn al-Nadlm, Fihrist, 319-10-12; trad. angl. 623.
139 D. GuTAS, art. cit. (n. 65), 43. Je ne suis pas aussi convaincu que Gutas.

II faudrait bien sür une veritable edition critique du Fihrist pour pouvoir Mancher

la question.



124 DANIEL DE SMET

pythagoriciens, rapportee entre autres par al-Mubassir140 [?];
(d) serait une version du Phedon, ou du moins de sa partie
finale; (e) serait une paraphrase de 1'Apologie.141

(II) Un des rares textes arabes anciens, sinon le seul, ä expo-
ser d'une faijon quelque peu detaillee et explicite la "philosophic"

des Sabeens de Harrän, est un long recit rapporte dans le
Fihrist d'Ibn al-Nadlm.142 II est introduit comme suit: "Recit
tire de l'autographe (hatt) d'Ahmad ibn al-Tayyib [al-Sarahsl]
les concernant [i.e. les Sabeens de Harrän], qu'il rapporte sur
l'autorite d'al-Kindl". Nous savons par ailleurs qu'al-SarahsI,
disciple d'al-Kindl et collegue de Täbit ibn Qurra, a ecrit un
livre sur les Sabeens en invoquant l'autorite d'al-Kindl.143 Plu-
töt que d'etre un temoignage fidele de l'enseignement philoso-
phique ä Harrän, ce texte repondait ä mon avis ä un double
objectif. (a) Presenter le culte et la doctrine des Harräniens
sous des traits acceptables pour l'islam, afin d'appuyer l'identi-
fication de leur communaute avec les "Sabeens" mentionnes
dans le Coran comme faisant partie des ahl al-kitäb. (b) Mon-
trer que cette doctrine ne contredit en rien l'enseignement
d'Aristote (le texte ne parle en effet que d'Aristote, et pas de

Piaton!). II s'inscrit ainsi dans un double projet: (a) celui des

Sabeens de Bagdad, desireux de se legitimer dans un milieu
musulman et chretien; (b) celui d'al-Kindl et de son cercle,
soucieux de legitimer la philosophic grecque pai'enne dans un
contexte musulman. Ce projet peut se resumer par un simple
syllogisme: le sabeisme s'inscrit dans les limites tolerees par la

saria-, le sabeisme est en accord avec la philosophie; par consequent

la philosophie s'inscrit dans les limites tolerees par la

sana.

140 Voir supra, p. 114. Dodge, par contre, propose de lire Aeschines au lieu
de Archigenes: il s'agirait alors d'une allusion au Phedon (B. DODGE, op. ctt.
[n. 5], 623, n. 235).

141 D. Gutas, art. cit. (n. 65), 44-46.
142 Ibn al-Nadlm, Fihrist, 383-385.
143 F. ROSENTHAL, Ahmad b. at-Tayyib as-Sarahsi. A Scholar and Litterateur

of the Ninth Century (New Haven 1943), 41-42, 51; cf. D. GUTAS, art. cit.
(n. 65), 42.



L'HfiRITAGE DE PLATON ET DE PYTHAGORE 125

(III) Ä en croire les sources bibliographiques, Täbit ibn
Qurra aurait ecrit, ä l'instar d'al-Kindl, des ouvrages sur Socrate

et Piaton. Ibn al-Nadlm mentionne un "Traite sur la preuve
(.hugga) attribuee ä Socrate" — sans doute une reference ä la

"preuve socratique" deployee dans le Menon — et Ibn al-Qiftl
un "Traite concernant l'explication des symboles (hall rumüz)
de la Republique de Piaton".144

(IV) Ibn Bahtlsü' introduit sa citation du Banquet — proba-
blement tiree d'un ouvrage perdu d'al-Kindl — par la formule:
wa qawm min 'ulama al-säba ya'taqidün. Gutas envisage la

possibilite qu'al-säba serait une lecture corrompue d'al-diyäfa
("le banquet", le titre du dialogue), mais la considere nean-
moins comme peu probable.145 Nous ignorons toutefois si cette
formule introductive figurait dans la source d'Ibn Bahtlsü' ou
si eile est de son propre cru. Quoi qu'il en soit, "sabeen" etait
devenu en arabe — et certainement ä l'epoque d'Ibn Bahtlsü'

— un terme generique pour designer des pai'ens, qu'ils soient

grecs, egyptiens, hindous, chinois ou autres!146 II n'y a done

pas necessairement une reference aux "Sabeens de Harrän".
Ces elements, consideres dans leur ensemble, nous montrent

qu'il existait dans l'entourage d'al-Kindl et de ses successeurs
immediats (al-SarahsI et Täbit ibn Qurra) un interet certain

pour Piaton. Le fait qu'un des tradueteurs actifs dans ce milieu
— Täbit en l'occurrence — etait un "Sabeen" originaire de

Harrän, ne permet pas pour autant de conclure que la trans-

144 Ibn al-Nadlm, Fthrist, 331.26; trad. angl. 648; Ibn al-Qiftl, Ta'rih,
120.7. Gutas attire l'attention sur un traite geometrique de Täbit qui reflbterait
une connaissance directe du Menon dans l'expose de la celebre "preuve de

Socrate" (D. GUTAS, art cit [n. 65], 46 et n. 44). Täbit se distinguerait ainsi
d'al-Färäbi qui n'avait qu'une connaissance indirecte et vague de ce dialogue,
voir D BLACK, "Al-Färäbl on Meno's Paradox", in In the Age ofal-Färäbi Arabic

Philosophy in the Fourth/Tenth Century, ed. by P. ADAMSON (London-Torino
2008), 15-34.

145 D. Gutas, art. cit (n. 65), 41 n. 20.
146 En temoigne l'emploi de ce terme dans le "Guide des Agares" de Maimo-

nide; cf. S. STROUMSA, "Sabeens de Harrän et Sabeens de Maimonide", m Mai-
monide Phdosophe et savant (1138-1204), ed. par T. LfiVY et R RASHED (Leuven
2004), 335-352.



126 DANIEL DE SMET

mission arabe de Piaton serait passee par des voies harräniennes.
En d'autres termes, rien ne permet d'affirmer que Täbit aurait
ramene ä Bagdad des manuscrits de dialogues de Piaton conserves

dans les bibliotheques de Harrän.147 Certes, Gutas ne va

pas aussi loin, mais il se montre neanmoins seduit par l'idee
d'une "transmission harränienne". II emet ainsi l'hypothese —
avec prudence, il est vrai — que les ecrits sur Piaton et Socrate
d'al-Kindl pourraient dependre de "sources sabeennes" et que
les Sabeens de Harrän etaient particulierement attires par la

figure de Socrate ä cause du caractere pretendument herme-

tique de leur doctrine.148

Quoi qu'il en soit, al-Kindl et Täbit etaient actifs ä Bagdad.
La question reste ouverte de savoir si Piaton et autres philo-
sophes antiques ont ete transmis en arabe par des voies situees
en-dehors des cercles de traducteurs etablis dans la capitale
abbasside. Existait-il des "reseaux paralleles"? II faudrait pour
repondre ä cette question depouiller la vaste litterature relevant
des "sciences occultes", en premier lieu le corpus attribue ä

Gäbir ibn Hayyän, tres riche en citations d'auteurs antiques. II
faudrait prendre en compte les references platoniciennes dans
la litterature chiite, notamment chez les "Platoniciens de Perse"

et dans l'oeuvre immense de Mullä Sadrä Siräzl, qui accordent

une grande autorite ä Piaton et le citent inlassablement. Mais
ici, l'etude des sources n'a meme pas encore ete entamee.

147 En fait, l'unique mention que je connaisse d'un manuscrit qui provien-
drait de Harrän se trouve dans un des manuscrits de la Risäla de Hunayn. Dans
l'entrde sur le "Timte medical" citee supra, p. 96: " Son Iivre sur ce que Platon a

mentionne de la science m^dicale dans son livre intitule Timde. II a disposd ce
livre en quatre parties (maqäla). Je l'ai trouvd, mais il manquait une petite par-
tie...", ont ^te insures apres "je l'ai trouve" (wagadtuhu) les mots bi-Harräna, "ä
Harrän"; cf. G. BERGSTRASSER, Neue Materialien zu Hunain ibn Ishäq's Galen-
Bibliographie (Leipzig 1932), 23. Mais il s'agit-lä d'une Variante qui ne figure pas
dans les autres manuscrits de la Risäla et dont il ne faut, sans doute, pas trop
surestimer l'importance. Par ailleurs, il ressort des sources bibliographiques sur
Täbit ibn Qurra rdunies par R. RASHED, art. cit. (n. 137), qu'il a requ sa formation

philosophique et scientifique ä Bagdad et non ä Harrän.
"8 D. Gutas, art. cit. (n. 65), 45-47.



DISCUSSION

P. Adamson : I think it is worth emphasizing again something

you mention in your account of Plato's transmission into Arabic,

namely the central role of Galen in that transmission. In
fact, it seems to me that a thinker like Abü Bakr al-RazT shows

us that a central reason for interest in Plato was interest in
Galen. Authors who followed Galen were more likely to adopt
his positive attitude towards Plato, and perhaps to value Aristotle

rather less, especially if they were aware of Galen's defense

of the Platonic brain-centered theory against the Aristotelian
and Stoic heart-centered theory. But perhaps al-RäzI was simply
an unusual case, and formed an attitude towards the Greek
tradition that could have been, but was not, adopted more widely?

D. De Smet: II est indeniable qu'il existe un lien tres etroit
entre la transmission arabe de Galien et celle de Platon. Les

medecins qui etudiaient les ouvrages de Galien etaient naturel-
lement Orientes vers Platon, plutot que vers Aristote. Abü Bakr
al-RäzI en forme un exemple typique, mais il ne s'agit pas d'un
cas isole. La plupart des medecins arabes s'interessaient ä la

philosophic (Hunayn ihn Ishäq, les Bahtisü' et bien d'autres) et
il serait interessant d'etudier leurs ecrits d'un point de vue phi-
losophique. D'une maniere generale, l'influence de Galien —
et ä travers lui de Platon — sur des faläsifa comme Avicenne
est trop souvent oubliee ou sous-estimee.

U. Rudolph : Bei der arabischen Platon-Rezeption fallen zwei
Besonderheiten auf: Sie war vom Umfang her wesentlich geringer
als die Aristoteles-Rezeption, und sie war eng an die medizinischen

Studien gebunden. Kann es sein, dass die zweite Tatsache
die Erklärung fur die erste ist und dass mit der Emanzipation der



128 DISCUSSION

Philosophie von der Medizin, die spätestens im 10. Jahrhundert
stattfand, auch das Urteil über den arabischen Piaton gesprochen

war?

D. De Smet: L'emancipation de la philosophic par rapport ä

la medecine est relative. La plupart des faläsifa (Avicenne,
Averroes...) etaient medecins. Certes, l'influence d'Aristote et du
Pseudo-Aristote neoplatonicien devint dominante dans la fal-
safa, mais cela n'empeche qu'on continuait ä se referer ä Galien
et autres medecins grecs. Ainsi, la noetique d'Avicenne com-
porte des elements galeniques, notamment dans l'analyse du
fonctionnement du cerveau humain. Par le biais de Galien,
Avicenne introduit des notions platoniciennes dans sa theorie
de la connaissance qui depend largement de la tradition issue

du Traite de l'Äme d'Aristote. Ä mon avis, ce n'est pas le lien
entre Piaton et la medecine qui explique que les philosophes
arabes se sont davantage tournes vers Aristote, mais plutot le

fait que les dialogues platoniciens, pour des raisons historiques
qui meriteraient d'etre mieux etudiees, n'ont ete transmis que
d'une faijon indirecte et fragmentaire.

U. Rudolph. Sie haben deutlich gemacht, dass die Uberlieferung

bei Piaton und Pythagoras — im Vergleich zu Aristoteles

— viel komplizierter war, weil sie auf mehreren, indirekten und
kaum überschaubaren Wegen erfolgte. Andererseits ist die
Tradition auch bei Aristoteles nicht uniform, denn wir besitzen
nicht nur die arabischen Übersetzungen seiner Werke, sondern
auch andere Testimonien und vor allem eine ganze Reihe von
Pseudepigrapha (z.B. die Briefe an Alexander, die aus den Anfängen

der Rezeptionsphase stammen). Ist es möglich, dass der
arabische Aristoteles zunächst ebenfalls diffuse Züge trug und erst

später durch das detaillierte Studium seiner Schriften die klare
Kontur gewann, die wir an diesem Corpus so schätzen?

D. De Smet\ Ii est vrai qu'il existe egalement une transmission

indirecte et diffuse d'Aristote, qui est parallele ä celle de



L'HfiRITAGE DE PLATON ET DE PYTHAGORE 129

Platon et de Pythagore. Les florileges, gnomologies et autres

ouvrages de compilation que j'ai mentionnes, contiennent tous
des citations attributes a Aristote. Elles temoignent de la meme
disparite que les references ä Platon: des passages provenant
d'ouvrages authentiques, tantot traduits litteralement, tantot
paraphrases ou resumes, y cotoient des citations apocryphes.
Or, ces recueils ont ete constitues ou traduits dans le cercle des

traducteurs de Bagdad auxquels nous devons les versions arabes

de la plupart des ouvrages d'Aristote. II n'y a done aueun indice

que la transmission indirecte d'Aristote soit chronologique-
ment anterieure ä la traduction du corpus aristotelicien.

C. Riedweg-. Die Frage der Abgrenzung zwischen direkter
Quellenkenntnis und Vermittlung über Florilegien/Doxogra-
phien stellt sich ähnlich in der spätantiken, insbesondere der
christlichen Literatur: es ist oft sehr schwer zu entscheiden, ob
ein Zitat auf unmittelbare Lektüre Piatons zurückgeht oder
nicht. Die Florilegien können dabei durchaus auch eine pro-
treptische Funktion haben: so wurde etwa Kyrill von Alexandrien,

wie Richard Grant gezeigt hat, durch Eusebios' Zitate
dazu angeregt, die Quellen selbst zur Hand zu nehmen. Ist es

ausgeschlossen, dass Galien im arabischen Bereich ähnlich
gewirkt hat?

D. De Smef. II est bien sür possible que les references ä Platon

dans les ouvrages medicaux galeniques aient incite les mede-

cins-philosophes arabes ä traduire et ä etudier les sommaires des

dialogues platoniciens faits par Galien. Mais les sources dont
nous disposons ne nous permettent pas d'affirmer qu'ils se sont
mis ä lire les dialogues eux-memes, sans doute pour la simple
raison que ceux-ci n'etaient pas disponibles ä Bagdad.

C. Riedweg-. Was die Piatonkenntnis betrifft, so muss man m.
E. schon in der Spätantike klar zwischen heidnischen und christlichen

Schulen unterscheiden: in letzteren, die vorzüglich der

Ausbildung des Klerus dienten, dürfte Platon kaum mehr direkt



130 DISCUSSION

gelesen worden sein, was auch erklären mag, warum im syrischen

Bereich an Ubersetzungen fehlen. Ausserdem ist zu beachten,

dass Piaton auch in Byzanz als nicht unproblematischer, ja
z. T. gefährlicher Denker galt, der mit verschiedenen seiner Lehren

zu Häresien anstiften konnte (Polytheismus, Wiedergeburtslehre

- ganz zu schweigen von den platonischen Erotika).

D. De Smet: L'absence probable de manuscrits grecs,
syriaques ou arabes des dialogues de Piaton ä Bagdad pourrait
s'expliquer par le fait que ceux-ci n'appartenaient pas au
curriculum d'etudes dans les ecoles chretiennes du Moyen-Orient.
D'ailleurs, le texte grec de la plupart des ouvrages de Piaton ne
nous est parvenu que par un nombre tres restreint de manuscrits.

Ce choix au detriment de Piaton semble avoir ete fait
dans des milieux chretiens anterieurs ä l'islam, sans doute pour
des raisons dogmatiques, comme vous le soulignez. Certes, il y
a des auteurs musulmans, dont al-Blrünl, qui accusent Piaton
d'etre ä l'origine de la theorie de la metempsycose (tanäsuh),
une "heresie" professee par certains courants chiites. Mais,
d'une maniere generale, Piaton est considere en Islam comme
un sage, un ascete et un monotheiste, voire comme un musul-
man "avant la lettre" ayant puise sa sagesse ä la "niche de la
prophetie". Les philosophes lui reprochent avant tout d'expri-
mer ses idees d'une fa^on confuse, plutot que de soutenir des

doctrines immorales et incompatibles avec l'islam. II y a lä une

preuve de plus qu'ils n'avaient acces ä sa pensee que d'une
maniere indirecte et tres imparfaite.

C. Riedweg: Auf Piaton konnte man bei der Auslegung der
christlichen Denker verzichten, während die spätantike
heidnischen Kommentarliteratur für das Verständnis von Texten
wie Ps.-Dionysios Areopagita unerlässlich war.

D. De Smet: II en va de meme en Islam. On pouvait se

passer de Piaton, puisque la "theologie" censee couronner la

Metaphysique d'Aristote etait fournie par les paraphrases arabes



L'HfiRITAGE DE PLATON ET DE PYTHAGORE 131

de Plotin et de Proclus. Or, celles-ci ont ete islamisees — ou
du moins adaptees ä une doctrine monotheiste — notam-
ment en y introduisant des elements empruntes au corpus du
Ps.-Denys. Ainsi, la synthese entre aristotelisme et platonisme
qui caracterise l&falsafa a ete operee ä partir des textes d'Aris-
tote et des Neoplatonica Arabica, non ä l'aide des ouvrages de
Piaton.

C. DAncona: II passo d'apertura, di Suhrawardi, evoca a

proposito dei filosofi antichi e di Piatone un topos, quello del
discorso per simboli ed enigmi, il cui primo esempio nella fdo-
sofia araba si incontra nella pseudo- Teologia di Aristotele.

Riprendendo due affermazioni di Plotino nel trattato IV 8 [6],
La discesa dell'anima nei corpi, l'autore della Teologia fa dire al

suo protagonista — molto probabilmente "Aristotele" — che

gli antichi (Eraclito, Empedocle, Pitagora) e Piatone stesso si

sono espressi "per simboli ed enigmi, bi-l-rumüz wa-l-algäz".
In particolare, Plotino aveva usato il verbo aiviTTsaOca per Pitagora

e i suoi seguaci, mentre a proposito di Piatone aveva detto
che le sue opinioni sulla discesa dell'anima, appartentemente
dissonanti nei vari dialoghi, avrebbero fatto disperare di trarre
da lui una visione chiara e univoca. La somiglianza lessicale fra
il passo di Suhrawardi e la pseudo- Teologia ci deve far pensare
a una lettura diretta da parte di Suhrawardi, oppure questo
tema era diventato ormai un esempio di "voie diffuse"? Piü in
generale, il rapporto di Suhrawardi con la pseudo-Teologia e

stato sinora indagato sistematicamente?

D. De Smet: II ne s'agit certes pas d'un cas unique: le Kitäb
Hikmat al-isräq contient plusieurs passages qui semblent direc-
tement provenir de la Theologie dAristote. Al-Suhrawardl avait,
de toute evidence, lu le Plotin arabe. II faudrait depouiller
l'ensemble de son oeuvre, arabe et persane, ä la recherche de

reminiscences plotiniennes. Ce travail, qui reste ä faire, est

indispensable afin de pouvoir mesurer l'influence des Ploti-
niana Arabica sur la philosophic de Ylsräq. D'une maniere



132 DISCUSSION

generale, il me semble que le platonisme des penseurs iraniens
designes par Corbin comme "les Platoniciens de Perse" doit
plus aux textes neoplatoniciens arabes qu'aux ouvrages de Pla-

ton. Cela vaut egalement pour la soi-disant "ficole d'Ispahan",
au sein de laquelle on a beaucoup etudie et commente la Theologie

d'Aristote. Les philosophes iraniens posterieurs au XIP
siecle avaient-ils une connaissance plus etendue des ouvrages
de Platon que leurs collegues de Bagdad quelques siecles aupa-
ravant? A defaut d'etudes ä ce sujet, la question doit rester sans

reponse.

V. Boudon-Millot: Sur la question de savoir quel Timee a ete
traduit par Ibn al-Bitriq en trois parties, si on admet que
maqdla designe la partie (le livre) d'un ensemble plus vaste, on
peut emettre l'hypothese qu'Ibn al-Bitriq (comme Hunayn lui-
meme d'ailleurs) avait en realite traduit les trois premiers livres

sur les quatre que compte l'ouvrage de Gaben consacre aux
resumes des dialogues de Platon (le resume du Timee se situant
au livre III).

D. De Smet: Cette hypothese implique que l'ensemble des

sommaires de Gaben aurait circule sous le nom de Timee. II
n'est en effet pas impossible que le traducteur arabe ait change
l'ordre des resumes et mis le Timee en tete, vu l'importance que
les Arabes accordaient ä ce livre. Le recueil entier aurait alors

ete connu sous ce dtre. Tout cela demeure bien sür hautement
speculatif, car nous ignorons comment se presentait la version
arabe du sommaire de Gaben. L'etat lacunaire de nos sources
ne permet pas de lever la confusion qui regne ä ce sujet dans les

ouvrages bibliographiques arabes.

V. Boudon-Millot: Parmi les ouvrages de Gaben oü les

philosophes arabes ont puise leurs citations de Platon, je m'etonne
de ne pas avoir vu cite le grand traite Sur les opinions d'Hippo-
crate et Platon qui a pourtant ete traduit en arabe. Comment ä

votre avis peut-on l'expliquer?



L'HfiRJTAGE DE PLATON ET DE PYTHAGORE 133

D. De Smet: Ce traite a en effet ete traduit sous le titre Kitäb
Ära Abuqrät wa-Aflätün. Seuls quelques courts fragments en

ont ete conserves par des medecins arabes (voir M. ULLMANN,
Die Medizin im Islam [Leiden-Köln 1970], 40, n° 12). II
s'avere des lors tres difficile d'en mesurer l'importance pour la

transmission arabe de Piaton.



V ':<

r i
m iäd»ÄNhW*&s «^J»is«w!5fc $k-'K

UWkter&&piä3Bp
.-feälr-'äi; iU:h?i>h%


	L'héritage de Platon et de Pythagore : la "voie diffuse" de sa transmission en terre d'Islam

