
Zeitschrift: Entretiens sur l'Antiquité classique

Herausgeber: Fondation Hardt pour l'étude de l'Antiquité classique

Band: 57 (2011)

Artikel: Le mouvement des traductions syriaques : arrière-plan historique et
sociologique

Autor: Hugonnard-Roche, Henri

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-660683

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-660683
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


II

Henri Hugonnard-Roche

LE MOUVEMENT DES TRADUCTIONS SYRIAQUES:
ARRIERE-PLAN HISTORIQUE ET SOCIOLOGIQUE

Ii ne sera pas question ici de decrire le mouvement des
traductions d'oeuvres philosophiques du grec en syriaque, encore
moins d'enumerer les textes traduits, mais d'essayer de presenter

sommairement, comme l'indique le sous-titre de mon
expose, les conditions historiques et sociologiques dans les-

quelles ce mouvement s'est developpe. Et Ton essaiera de men-
tionner les circonstances qui ont pu favoriser ce mouvement ou
contribuer ä le declencher.

II me faut tout d'abord delimiter brievement dans le temps
et dans l'espace le champ de mon etude. Ceux que nous appe-
lons Syriaques sont les arameens chretiens qui se sont repan-
dus dans les pays du Croissant fertile, et dont la langue litte-
raire est, depuis leur conversion au christianisme, le parier
arameen d'Edesse. Apres la conquete d'Alexandre, l'ancienne
Urha'i avait regu le nom d'Edesse lors de sa fondation comme
ville grecque par Seleucos Ier, parce qu'elle rappelait ä ses sol-
dats l'Edesse de la Macedoine qu'ils avaient quittee. La ville
joua un role de forteresse militaire sous la dynastie macedo-
nienne des Seleucides. Mais eile n'etait que partiellement hel-
lenisee, et vers 132 av. J.-C. Edesse devint capitale d'un
royaume independant, dont les souverains etaient d'une
famille apparentee aux Parthes d'Armenie. L'un d'eux, Abgar
IX, se convertit au christianisme, vers 204. Edesse devint ainsi
la capitale d'un royaume d'Osrhoene, en Mesopotamie du



46 HENRI HUGONNARD-ROCHE

nord, favorable ä l'hellenisme et au moins partiellement
bilingue: les legendes des monnaies etaient ecrites en grec et
qualifiaient les rois d'amis des Grecs. Le royaume perdit son
independance en 213 quand Caracalla en fit une colonie
romaine. La ville resta alors partie de l'empire romain, puis
byzantin, jusqu'ä la conquete arabe en 639.

Le premier signe d'une activite savante a Edesse est lie ä la

personnalite de Bardesane, dont un disciple nomme Philippe
serait le redacteur au tournant du IIP siecle du Livre des lois des

pays, un dialogue philosophique sur le libre arbitre et l'omnipo-
tence divine, dans lequel Bardesane joue le role principal.1 Ce

texte, qui temoigne d'une connaissance certaine des procedes
de la rhetorique grecque, est l'indice de la presence ä Edesse

d'un interet pour les lettres de la part d'une aristocratie locale
cultivee. Toutefois, ä cette epoque, rien n'indique que la ville
possede une ecole oü la litterature, la rhetorique ou la philosophic

auraient ete enseignees.
La christianisation des pays du Proche-Orient ne peut, a vrai

dire, se comprendre independamment de la situation politique
et des querelies theologiques qui ont traverse les premiers siecles

de la chretiente. Jusqu'ä la conquete arabe, ces pays etaient
divises entre l'empire romano-byzantin et l'empire sassanide,

sans qu'une frontiere absolument fixe ne les separat. L'Euphrate
etait plus ou moins, dans son cours superieur, la ligne de
separation entre les deux empires, mais les regions avoisinantes, et
notamment la Haute-Mesopotamie, restaient l'enjeu de la

politique des puissances romaine et sassanide. Ainsi Nisibe, par
exemple, qui avait ete conquise par Lucullus en 67 av. J.-C.,
fut cedee aux Perses, apres la mort de l'empereur Julien, par
son successeur Jovien en 363. Cette region de Haute-Mesopotamie,

enjeu politique, devint aussi par la suite enjeu entre les

differentes eglises chretiennes. Et les populations passerent d'un
cote ä l'autre de la frontiere politique et religieuse selon les

1 On trouvera dans A. CAMPLANI, "Bardesane et les bardesanites", in AEHE,
V sect. 112 (2003-2004), 29-50, une mise au point sur le sujet.



LE MOUVEMENT DES TRADUCTIONS SYRIAQUES 47

aleas des conquetes ou des decisions prises par les eveques en
faveur de telle ou telle position doctrinale.

Eglises syriaques

Sans entrer ici dans les details, il faut rappeler quelques
elements de la genese des eglises chretiennes. Cette genese est liee
ä la reception des Peres grecs. Trois eglises se sont formees en
relation avec les decisions prises lors de plusieurs conciles,

notamment avec la formulation decidee a Chalcedoine en 451,
selon laquelle le fils est une personne unique douee de deux

natures reunies en une seule hypostase. En opposition ä l'eglise
chalcedonienne, fidele ä cette formulation, deux autres eglises

ont adopte des positions autres, mais opposees entre elles.

L'eglise syro-occidentale (appelee aussi syro-orthodoxe),
implantee dans l'empire byzantin, a adopte la theologie
miaphysite (qui soutient que dans la personne du fils la divinite
et l'humanite sont unies en une seule nature, sans separation ni
confusion) de Cyrille d'Alexandrie (mort en 444), interpretee

par Severe d'Antioche (mort en 538). A 1'oppose, l'eglise syro-
orientale, implantee dans l'empire sassanide, a adopte la theologie

dyophysite (qui soutient que le fils est de deux natures
distinctes et separees) des exegetes antiochiens Diodore de

Tarse, Theodore de Mopsueste et Nestorius.2 Ä ces divergences
theologiques se sont ajoutees, ou superposees, des divisions

politiques. Tres tot, en effet, les empereurs se sont soucies de

ces divergences de nature theologique, et certains se sont preoc-
cupes d'intervenir dans ces sujets, afin de preserver l'unite de la

chretiente, c'est-a-dire d'unir tous les chretiens dans l'eglise de

2 Sur les incertitudes qui ont entour^ la redaction des actes du concile de

Chalcedoine, dans lesquels les deux formules (tovoYevyj? kv. Suo (Jjüaecov ("fils
unique engende de deux natures") et (xovoycvyg ev Suo ^uascrt ("fils unique
engendre en deux natures") se sont trouvdes en concurrence et comment la
seconde s'est imposee, voir A. TuiLIER, "Le Substrat philologique et historique de

la definition de Chalcedoine", in POr 20 (1995), 309-324.



48 HENRI HUGONNARD-ROCHE

l'empire.3 De nombreux non-chalcedoniens se trouvaient dans
les patriarcats d'Alexandrie, Antioche et Jerusalem. Ainsi l'em-

pereur Justin voulut forcer les non-chalcedoniens ä se sou-
mettre, et sa politique fut poursuivie par son neveu Justinien.
Mais leur action aboutit plutot ä renforcer l'autonomie de ces

eglises ou ä faire fuir les recalcitrants. L'adoption de la langue
syriaque et le developpement d'une culture en cette langue
furent le moyen pour les communautes se reconnaissant dans

cette langue et cette culture de s'affranchir de l'hellenisme
imperial.4 Et parallelement, les deux eglises syriaques d'orient
et d'occident accrurent leur independance l'une par rapport ä

l'autre, les questions religieuses jouant un role fondamental
dans l'identification de chaque communaute.

Ainsi l'eveque Jean de Telia (483-538) refusa de signer le

Libellus fidei du pape Hormidas (518), formulaire reaffirmant
les enseignements de Chalcedoine que le Christ a une nature
divine et une nature humaine, unies hypostatiquement en une

personne. Prive de son siege en 521, il se refugia dans la mon-
tagne de la province d'Osrhoene, proche de la frontiere perse.
II faut souligner le role des moines et des monasteres de la

region d'Edesse et d'Amida (actuellement Diyarbakir) dans
l'etablissement d'une eglise non-chalcedonienne institutionna-
lisee dans les annees 520-530. La vie de Jean de Telia, compo-
see un peu apres 542 par un certain Elias qui se dit son
disciple, est un bon temoignage des dissensions entre groupes
religieux et de la constitution d'une communaute dissidente.

Jean, ne ä Callinice sur l'Euphrate dans une famille de notables,

qui avait ete eduque par sa mere et ses grands-parents "dans les

lettres et la sagesse des Grecs", avait renonce ä une carriere dans

3 Sur la tradition imperiale d'intervention dans les questions spirituelles et
d'etabiissement d'une monodoxie religieuse, on peut lire l'ouvrage suggestif de
P. AtHANASSIADI, Vers lapensee unique. La monlee de ['intolerance dans l'Antiquite
tardive (Paris 2010).

4 Sur l'etablissement de l'dglise syro-orthodoxe au cours du VIe sifecle, en
opposition ä l'eglise chalcedonienne de l'empire, voir V.L. Menze, Justinian and
the Making ofthe Syrian Orthodox Church (Oxford 2008).



LE MOUVEMENT DES TRADUCTIONS SYRIAQUES 49

l'administration romaine pour une vie ascetique. Et son hagio-
graphe rapporte que, dans sa jeunesse, Jean obtint de son pre-
cepteur (paidagögos) de negliger les lettres grecques en faveur de
l'etude des Psaumes, un langage plus utile ä son futur minis-
tere. Durant son exil dans la zone frontiere entre empires
romain et perse, Jean, entoure de nombreux compagnons, crea

avec Thomas de Dara ce que l'hagiographe nomme une poli-
teia, voulant designer par ce terme une communaute d'ascetes

et de pretres, reunis par un meme mode de vie et par la
participation ä une foi commune.5 Jean de Telia s'employa ä integrer

ä son reseau les habitants de part et d'autre de la frontiere

perse, et ä convertir les arabes nomades vivant dans la region.
L'appartenance ä cette communaute, ou ä ce reseau de com-
munautes, est determinee par la foi et le mode de vie ascetique,
et non par l'ethnicite, la culture ou la region d'origine. La fai-
blesse de la communaute anti-chalcedonienne de Jean de Telia,

pourtant, fut de n'avoir jamais ete integree dans les structures
d'aucun des deux empires, et eile ne survecut pas ä la capture
et ä la mort de Jean en 538.

L'eglise chalcedonienne, dans l'empire byzantin, utilisa la

langue grecque, tandis que l'eglise syro-occidentale, constitute
au depart de chretiens de langue grecque ou syriaque, trouva le

moyen de renforcer son autonomic ä l'interieur de l'empire par
l'usage de la langue syriaque qui devint dominant.

Pour leur part, les chretiens dyophysites formerent l'eglise
syro-orientale, implantee dans l'empire perse, oü eile fut parfois
persecutee, mais le plus souvent toleree, voire bien acceptee,
dans la mesure ou son opposition a l'eglise d'empire sur des

bases theologiques assurait de sa fidelite politique ä l'empire
sassanide. Ainsi l'adoption par le metropolite de Nisibe, Bar-

sauma, au synode de Beth Lapat (nom syriaque de Gundisha-
pur) en 484, d'une profession christologique — nestorienne

5 Sur la vie de Jean de Telia et la communaute qu'il fonda, voir N.J.
ANDRADE, "The Syriac Life ofJohn ofTelia and the Frontier Politeia in Hugoye
12 (2009), 199-234.



50 HENRI HUGONNARD-ROCHE

— differente de celle qui avait cours dans l'empire romain
contribua ä constituer l'eglise de Perse comme partie integrante
de la societe perse. Comme le remarque S. Brock, les chretiens
de l'empire sassanide ne divisaient pas le monde en rhomaye
(romains) et persaye (persans), mais entre le peuple de Dieu
(eux-memes) et ceux de l'exterieur (syro-orthodoxes). Et il sou-
ligne que le syriaque ne fut pas la seule langue culturelle de

l'eglise d'orient dans la periode sassanide, mais que le grec
continua d'etre le langage de la captivite et que le persan devint
ä partir du Ve siecle vehicule litteraire pour les chretiens.6

Dans chacune des deux eglises de langue syriaque, l'eglise
syro-occidentale miaphysite et l'eglise syro-orientale dyophysite
(nous laisserons de cote l'eglise chalcedonienne de langue

grecque qui n'entre pas dans le champ de notre expose), des

etudes ont ete developpees, qui ont ete favorisees par des traductions

et qui inversement ont suscite, du moins ä l'ouest, des

traductions. Ces deux eglises partagerent un patrimoine com-
mun, constitue evidemment en premier lieu des traductions

bibliques. Mais, — ce qui est plus important du point de vue
qui est le notre —, les traductions et l'etude des Peres jouerent
un role essentiel dans la formation d'une culture syriaque
savante.7 Comme on l'a dit, Cyrille d'Alexandrie pour les syro-
occidentaux, Diodore de Tarse et surtout Theodore de Mop-
sueste pour les syro-orientaux, furent les maitres lus dans les

monasteres en version syriaque. Les peres Cappadociens egale-

ment jouerent un role de premier plan dans l'education supe-
rieure dans la sphere syriaque, et parmi eux tout specialement
Gregoire de Nazianze. Ä son propos, Jean de Sicile ecrira au IXe
siecle qu'il "a depasse Piaton par son art du langage autant qu'il

6 Sur la position de l'eglise syro-orientale dans l'empire perse, voir S. BROCK,
"Christians in the Sasanian Empire. A Case of Divided Loyalties in Religion
and National Identity, ed. by S. Mews (Oxford 1982), 1-19; repr. in S. BROCK,

Syriac Perspectives on Late Antiquity (London 1984), VI.
7 Cf. J. WATT, "Les Pkres grecs dans le curriculum thrfologique et philolo-

gique des ecoles syriaques", in Les Peres grecs dans La tradition syriaque, ed. par
A. Schmidt et D. Gönnet (Paris 2007), 27-41.



LE MOUVEMENT DES TRADUCTIONS SYRIAQUES 51

Fa fait en theologie, et il a fait que Demosthene ressemble ä un
simple enfant".8 Avec l'etude des Peres grecs, traduits en

syriaque, ce sont des aspects de Peducation rhetorique et philo-
sophique superieure de 1'antiquite pai'enne qui ont ete incorpo-
res ou transformes en une nouvelle forme de cursus theologique.

Ecoles

La christianisation des pays du Proche-Orient amena evi-
demment des innovations dans le contenu des savoirs et de

nouveaux lieux de culture apparurent. Mais les nouvelles
institutions de savoir furent influencees par le cursus ancien de la
culture greco-romaine. La premiere institution de savoir dont
le nom est largement connu est la fameuse Ecole des Perses

d'Edesse. Le grand poete de langue syriaque Ephrem de Nisibe,
ne vers 306 dans cette ville oil il vecut d'abord, vint ensuite
s'etablir ä Edesse apres que Nisibe fut cedee aux Perses en 363.
Mais on ne sait rien de la vie intellectuelle ä Nisibe, centre
commercial et militaire de la Mesopotamie, ä Fepoque oil
Ephrem y vecut. Quant ä Edesse, au moment oil Ephrem y
vint, rien ne permet de savoir non plus qu'il y eüt une vraie
ecole.9 Toutefois on a pu mettre en evidence dans Foeuvre

d'Ephrem les traces d'une culture hellenique, notamment d'une
culture rhetorique.10 Un siecle plus tard, au Ve siecle, l'Ecole
des Perses etait semble-t-il l'une des ecoles d'Edesse, qui com-
portait aussi une ecole des Armeniens et une ecole des Syriens.

8 Cf. J. Wait, art. cit. (n. 7), 33.
9 Cf. U. POSSEKEL, Evidence ofGreek Philosophical Concepts in the Writings of

Ephrem the Syrian (Lovanii 1999), 24-25, qui critique 1'kLe dmise par H. Drij-
vers qu'fiphrem aurait enseigne dans une ^cole ayant dejä une structure sem-
blable ä celle qu'aura plus tard celle de Nisibe, et icrit: "The available sources,
however, do not provide sufficient evidence for more than a speculative
statement concerning the organizational form of the school".

10 Cf. U. POSSEKEL, op. cit. (n. 9), qui etudie la terminologie d'fiphrem
concernant des notions comme Celles d'etant, d'essence, de nature, d'hypostase,
en relation avec la terminologie grecque.



52 HENRI HUGONNARD-ROCHE

Ii s'agissait probablement d'un cercle intellectuel fonde sur
l'appartenance ethnique de ses membres. La ville devint au
cours du temps le centre d'une theologie antiochienne, insis-

tant sur l'humanite du Christ. Ä Edesse, les Peres 'nestoriens'
Diodore de Tarse et Theodore de Mopsueste furent traduits

par des studieux associes ä l'Ecole des Perses, mais ils ne furent

pas les seuls textes lus. Un manuscrit (BE Add. 12150), date de
411 et provenant d'Edesse, par exemple, contient des traductions

d'oeuvres de Basile, d'Eusebe de Cesaree et de Titus de

Bostra, ce dernier appartenant ä la tradition antiochienne.

Lorsque l'Ecole des Perses fut fermee en 489, sur l'ordre de

l'empereur Zenon et sous l'eveque miaphysite Cyrus, une par-
tie au moins de la communaute religieuse alia, deux cents
kilometres plus ä fest, refonder l'institution ä Nisibe, en territoire
perse.11 Sans doute existait-il dejä une ecole ä Nisibe, peut-etre
une ecole de village, avant l'arrivee de Narsai, le dernier chef de

l'Ecole des Perses d'Edesse. Mais c'est sous sa direction, et celle
de l'eveque Barsauma, que la communaute de Nisibe se donna
des regies semblables ä celles d'un monastere et devint le
premier centre de l'eglise de l'est ä la fin du Ve siecle. II est bien

connu que la reputation de l'ecole vint ä la connaissance de
Cassiodore lors de son sejour ä Constantinople, et qu'il ima-
gina de creer un centre semblable ä Vivarium.12

Curriculum scolaire

Ä Nisibe, la vie d'ecole etait semblable a la vie monastique.
Les canons reglementant la vie de l'ecole nous renseignent sur
cet aspect de la vie commune, les etudiants vivant ensemble et
les etudes se faisant en groupe, mais ils ne disent rien sur le cur-

11 Sur l'licole de Nisibe, l'ouvrage fondamental est maintenant celui d'A.H.
BECKER, Fear of God and the Beginning of Wisdom. The School of Nisibis and
Christian Scholastic Culture in Late Antique Mesopotamia (Philadelphia 2006).

12 Cf. G. FlACCADORI, "Cassiodorus and the School of Nisibis", in DOP 39
(1985), 135-137.



LE MOUVEMENT DES TRADUCTIONS SYRIAQUES 53

riculum disciplinaire. Les sources indiquent pourtant que plu-
sieurs titres etaient utilises pour designer les enseignants, qui
correspondaient sans doute ä differents niveaux d'etudes: un
niveau elementaire qu'aurait eu en charge un premier instruc-
teur (mhagyono), pour l'apprentissage de la lecture (dans le Psau-

tier, en particulier) et de l'ecriture; un niveau moyen correspon-
dant ä la charge du lecteur (maqryono), enseignant la grammaire;
et un niveau superieur correspondant ä celui de l'exegete
(;mphashqono) des Ecritures et des textes fondateurs des Peres.13

Ce Systeme ä trois degres etait en somme semblable au systeme
greco-romain: on commencyait par l'apprentissage de la lecture,

puis l'etude se poursuivait avec l'equivalent du grammatikos,
enfin eile s'achevait avec la rhetorique, voire avec la philosophie.
A bien des egards, l'institution scolaire et la pratique paraissent
proches de celles que 1'on connatt dans la tradition philoso-
phique grecque des ecoles neoplatoniciennes de 1'epoque tardo-
antique.14 La realite sociale de l'institution scolaire grecque, avec
sa structure de conventicule oil l'on pratique la vie commune,
son emploi du temps regie, qui etaient ceux des ecoles organisees

en lieux de vie commune (cruvoucha) n'est pas eloignee de la realite

que l'on devine ä travers les sources syriaques, ä la difference

pres que les ecoles philosophiques sont remplacees par des ecoles

monastiques. Mais la difference n'est peut-etre pas aussi grande
si l'on se souvient que la pratique de 1'exegese philosophique
chez les neoplatoniciens, comme Proclus ou Simplicius, etait

une modalite de la vie spirituelle. Cette activite se nourrissait de

textes canoniques, comme aussi l'activite exegetique dans les

ecoles monastiques, telle celle de Nisibe, se nourrissait de 1'exegese

des textes canoniques de la theologie antiochienne, ceux de

Theodore de Mopsueste ou de Diodore de Tarse.

13 Sur le curriculum des etudes ä lidesse et ä Nisibe, voir A.H. BECKER, op.
cit. (n. 11), 71, 87.

14 Voir, par exemple, Ph. HOFFMANN, "Les bibliothöques philosophiques
d'apres le temoignage de la litterature neoplatonicienne des Vc et VI® si&cles", in
The Libraries ofthe Neoplatonists, ed. by C. D'ANCONA (Leiden 2007), 135-153,

p. 137-139.



54 HENRI HUGONNARD-ROCHE

Dans le cursus, les etudes commen^aient par l'etude des

Psaumes, que les eleves devaient probablement apprendre par
cceur, puis venait l'etude du Nouveau Testament et de l'Ancien
Testament. II est possible que certains textes, dits de philosophic

populaire, aient ete lus dans certaines ecoles monastiques,
car des traductions syriaques existent, par exemple, du npöq
At](a6vixov apocryphe d'Isocrate, des traites riepl cfnAtaq et Hep!
äps-ryjp de Themistius, ou encore du Llspi. ao-XYjaecoq du Pseudo-

Plutarque.15 Neanmoins, les principaux ouvrages, qui pou-
vaient etre etudies dans une perspective rhetorique, etaient sans
doute les discours des orateurs chretiens Gregoire de Nazianze,
Basile de Cesaree, Gregoire de Nysse, ainsi que Jean Chrysos-
tome, dont il existait des traductions syriaques.

Un des principaux temoignages que Ton possede sur l'ensei-

gnement est un texte intitule "Cause de la fondation des

ecoles", compose entre 581 et 610 environ ä l'Ecole de Nisibe.16
Le terme de 'cause' designe un genre centre sur l'explication de

certaines pratiques, en l'occurrence le texte se rapporte ä l'ori-
gine d'une session scolaire de l'Ecole de Nisibe. II se presente
comme une schematisation pedagogique de l'histoire humaine

representee sous la forme d'une serie d'ecoles, depuis les 'ecoles'

bibliques de Mo'fse ou de Salomon, par exemple, jusqu'aux
ecoles philosophiques grecques de Piaton ou d'Aristote, et aux
ecoles chretiennes ä Alexandrie, Antioche ou Nisibe. L'ouvrage
fournit un exemple de dependance par rapport au curriculum
philosophique de l'antiquite grecque. On y trouve un usage de

15 Sur cette literature dite 'populaire', voir H. HUGONNARD-ROCHE, "Le

corpus philosophique syriaque aux VP-VIIe si£cles", in The Libraries of the Neo-
platomsts, op. cit. (n. 14), 279-291, p. 279-282; S. BROCK, "Syriac Translations
of Greek Popular Philosophy", in Von Athen nach Bagdad. Zur Rezeption
griechischer Philosophie von der Spatantike bis zum Islam, hrsg. von P. BRUNS (Bonn
2003), 9-28.

16 Traduction anglaise du texte dans Sources for the History of the School of
Nisibis, transl. with an introd. and notes by A.H. BECKER (Liverpool 2008),
94-160. L'auteur est traditionnellement identifid comme dtant un membre de

l'ficole, Barhadbeshabba 'Arbaya, qui est peut-etre la meme personne que Barhad-
beshabba, eveque de Halwan: cf. A.H. BECKER, ibid., 11-16.



LE MOUVEMENT DES TRADUCTIONS SYRIAQUES 55

la tradition du commentarisme neoplatonicien tardif, par
exemple sous la forme d'une version christianisee de l'arbre de

Porphyre, qui montre l'appropriation de la tradition neoplato-
nicienne par la tradition chretienne.17

On n'a toutefois aucune preuve que la philosophic ait fait
l'objet d'etude organisee ä Nisibe. Des elements textuels

montrent qu'il y eut une certaine connaissance de XOrganon
aristotelicien, mais on n'a pas de reference ä ce materiel dans
les sources concernant l'ecole. L'issue des etudes etait le plus
souvent la poursuite de la vie religieuse dans un monastere,
eventuellement comme maitre, ou l'integration dans la hie-
rarchie ecclesiastique. La contrepartie du succes de l'Ecole de

Nisibe fut que des anciens eleves devinrent eveques ou chefs de

monasteres et que des ecoles se repandirent en Mesopotamie
sassanide, dans des villes, ou rattachees ä des eglises de villages.
La necessite de lutter contre la diffusion de la doctrine miaphy-
site dans la partie Orientale de la chretiente fit eclore de nom-
breuses ecoles, particulierement dans les provinces du nord les

plus menacees. Ainsi que le rapporte la Vie de Marouta (eveque
miaphysite de Maipherkat/Martyropolis, puis metropolite de

Tigrit, mort en 649) ecrite par son successeur dans la charge de

metropolite miaphysite de Tigrit, Denha: "dans chacun de
leurs bourgs, pour ainsi dire, les nestoriens avaient pris soin de
fonder des ecoles oil ils enseignaient des hymnes, des cantiques,
des repons, des chants, que, d'un commun accord, on put
repeter dans toutes leurs provinces".18 Et l'eveque miaphysite
Jean d'Ephese (vers 507-vers 585) ecrit vers 550, ä propos de

l'influence de la capitale 'nestorienne': "Nisibe, dont tout ce

pays (la Perse) but le fiel au point que, meme dans notre pays,

17 Cf l'analyse de A.H BECKER, op cit (n 16), Appendix II, "The Tree of
Porphyry in the Cause ofthe Foundation ofthe Schools", 172-180, oil hauteur fait
observer que la subdivision de l'arbre est modifiee pour tenir compte de la

conception chretienne de Fame, differente de celle de la tradition neoplatoni-
cienne

18 Cf J Labourt, Le christianisme dans I'empire perse sous la dynastie sassanide

(224-632) (Pans 1904), 289



56 HENRI HUGONNARD-ROCHE

celui des Romains, quelques-uns en goütent".19 Deux etablisse-

ments seulement, toutefois, proposaient un enseignement
superieur, Nisibe et 1'ecole de Seleucie-Ctesiphon, creee par le

catholicos Mar Aba.
Au debut du VIP siecle, l'Ecole de Nisibe va traverser une

crise lorsque son chef Henana "curieux de la lecture des ecrits
heterodoxes, avait explique des choses contraires ä Theodore
l'Interprete, (et) s'etait ecarte de la verite pour adherer a des

doctrines heretiques",20 — entendons par lä la foi des melkites

(autrement dit de Chalcedoine). Plusieurs membres de l'Ecole
la quitterent alors avec Abraham de Kashkar (vers 502-588),
qui partit fonder un nouveau monastere sur le mont Izla, au
nord de Nisibe, oil le rejoignit son ancien eleve Babai le Grand
(mort en 628), Tun des piliers de la doctrine christologique
syro-orientale. Ce couvent s'illustra par l'habilete rhetorique de

ses moines et son rayonnement devait gagner tout 1'Iran sassa-

nide.21 Le couvent etait un centre de copie de manuscrits et la

formation y reposait sur les Peres antiochiens. Parmi les moines,
on rencontrait une elite cultivee provenant de la classe aisee de

la societe perse. Et l'eveque Thomas de Marga devait ecrire,
dans son Livre des Gouverneurs,22 ä propos du couvent d'Abra-
ham de Kashkar: "Et comme jadis celui qui desirait apprendre
et devenir maitre dans la philosophic paienne des Grecs allait ä

Athenes, la celebre cite des philosophes, pareillement dans ce

cas quiconque desirait etre instruit dans la philosophic
spirituelle se rendait au saint monastere de Rabban Mar Abraham

15 Cf. J.-M. FlEY, Nisibe, metropole syriaque Orientale, et ses suffragants des

origtnes h nos jours (Louvain 1977), 50.
20 Cf. Chronique de Seert, II, ed. par A. SCHER et R. Griveau, in PO 13, 4

(1918), 509.
21 Sur ce couvent, voir en particulier I'ouvrage de F. JüLLIEN, Le monachisme

en Perse La reforme d'Abraham le grand, pire des moines de l'Onent (Lovanii
2008).

22 Cet ouvrage, qui forme une histoire du monachisme de l'Eglise syro-orien-
tale, dans les regions situees ä Fest du Tigre, a ete edite par E.A.W. BUDGE, The
Book ofGovernors. The Historia Monastica ofThomas, Bishop ofMargä, A.D. 840,
2 vol. (London 1893).



LE MOUVEMENT DES TRADUCTIONS SYRIAQUES 57

et s inscrivait dans sa filiation".23 A la mort d'Abraham, en
588, Babai le Grand partit fonder un nouveau monastere et
une ecole dans sa region d'origine (Beth Zabdai) dans la partie
nord de la Mesopotamie, puis revint comme chef du monastere
du mont Izla en 604. Apres la mort de Henana ä Nisibe (vers
612), l'Ecole de ce lieu va subir un declin, peut-etre lie ä la

controverse qui entoura son chef accuse d'introduire des vues
heterodoxes dans l'exegese et la theologie.

Ä l'epoque oil decline l'Ecole de Nisibe dans l'empire sassa-

nide, l'Ecole du monastere syro-occidental de Qenneshre
trouve son plein essor, fonde par Jean bar Aphtonia, dans les

annees 520. Comme on le sait par une "Histoire de maitre
Jean, abbe du saint monastere d'Aphtonia, ecrite par un
disciple",24 Jean, originaire d'Edesse, appartenait ä une famille
cultivee. Apres la mort du pere, la mere de Jean envoya certains
de ses freres etudier aux ecoles la rhetorique et le droit. Jean

re^ut probablement une education grammaticale aupres de sa

mere, puis ä l'äge de 15 ans il entra au monastere de Saint-
Thomas de l'Oronte, pres d'Antioche. II y re9ut sans doute une
education bilingue, car le monastere etait connu comme centre
d'etude des letrres grecques, dont il devint plus tard abbe.

Apres que les chalcedoniens les eurent expulses du monastere
de Saint-Thomas, les moines, sous l'autorite de Jean bar
Aphtonia, allerem ä Qenneshre sur la rive est de l'Euphrate et y
construisirent un monastere vers 525-531, qui devint un haut
lieu des etudes greco-syriaques.

Jean ecrivit lui-meme en grec, tandis que son panegyriste
ecrivait en syriaque. Tous deux furent verses dans la rhetorique.
En effet, comme l'a montre John Watt, le portrait de Jean bar

Aphtonia peut etre analyse en termes de rhetorique epidictique
et il comporte nombre de topoi traditionnels de ce genre rhetorique:

origine et famille (ncurpiq et yevoc;), naissance et genre de

23 Nous citons la traduction de F. JULLIEN, op. cit. (n. 21), 239.
24 Cf. la traduction de F. Nau, "Histoire de Jean bar Aphtonia", in ROC 7

(1902), 97-135.



58 HENRI HUGONNARD-ROCHE

vie (ysvscru; et ocvarpocj)-/)), education, nature et occupations
(ntxtSsia, «JnSau;, eTc1.T75Seup.aTa), actions (7cpa^ei.<;) D'autres
topoi encore s'y rencontrent, qui se retrouvaient dejä chez les

Peres cappadociens, tels que la comparaison du soldat et du
saint, presente chez Basile de Cesaree, et developpee par l'ha-
giographe de Jean. Ce qui montre que la tradition rhetorique
litteraire etait largement cultivee par Jean et ses disciples, en

grec comme en syriaque. Un autre exemple, ä peu pres contem-
porain, est fourni par Zacharie le Scolastique, dans sa Vie de

Severe, le futur patriarche d'Antioche, perdue en grec, mais

conservee dans une version syriaque, qui illustre bien le role de

la rhetorique dans l'enseignement, en meme temps que la

diversite des textes lus, qui appartiennent aussi bien ä la tradition

'sophistique' qu'ä la tradition patristique. Voici, en effet,
ce que dit Zacharie des lectures de Severe, son condisciple:

"Affliges qu'une telle intelligence [ff. Severe] n'eüt pas encore
re£u le divin bapteme, nous conseillämes ä Severe d'opposer aux
discours du sophiste Libanios, qu'il admirait ä l'egal des anciens
rheteurs, ceux de Basile et de Gregoire, ces illustres eveques, et
de les comparer ensemble. Nous lui donnions ce conseil, afin
qu'il parvint, par la voie de la rhetorique qui lui etait chere, ä la
doctrine et ä la philosophie de ceux-ci. Lorsque Severe eut appris
ä connaitre ces ecrits, il fut entierement conquis par eux. On
l'entendit aussitot faire l'eloge des lettres adressees par Basile ä

Libanios et de Celles que Libanios ecrivit en reponse, dans les-

quelles il avouait avoir ete vaincu par Basile et accordait la vic-
toire aux lettres de celui-ci. Ii resulta de lä que Severe se plongea
ä partir de ce moment dans la lecture des ouvrages de l'illustre
Basile [,..]"25

Sans doute Severe effectua-t-il son education en grec et a

Alexandrie, mais il n'en reste pas moins que ce texte montre la

place centrale de la rhetorique dans la tradition scolaire et sug-
gere ses implications dans les controverses religieuses. Un
temoignage precis de la place de la rhetorique dans ces contro-

25 Cf. Vie de Sh/ire par Zacharie le Scholastique, ed. par M.-A. KuGENER, in
PO 2,1 (1907) 6-115, p. 12-13.



LE MOUVEMENT DES TRADUCTIONS SYRIAQUES 59

verses est donne par le discours compose dejä en syriaque, pro-
bablement vers 489, par Narsai, mentionne plus haut, alors
directeur de l'Ecole des Perses a Nisibe, pour la defense des

trois docteurs nestoriens, Theodore de Mopsueste, Diodore de
Tarse et Nestorius, au moment ou commen9aient les pole-
miques contre eux. L'analyse de ce discours montre, en efifet,

qu'il se conforme au modele du discours judiciaire selon la
description donnee par Quintilien dans YInstitutio Oratorio.,2G

par quoi Ton voit l'influence de la tradition scolaire grecque
dans l'education theologique, non plus en pays grec, mais en
orient syriaque meme.

Sous l'impulsion de Jean bar Aphtonia et de ses successeurs,
Qenneshre fut, des l'origine, un centre d'etudes grecques en
meme temps qu'un lieu de culture syriaque, oil les eleves sui-
vaient le cursus rhetorique et philosophique (au moins partiel)
recju de la tradition grecque. Le monastere s'illustra notamment
sous Severe Sebokt, originaire de Nisibe, qui eut pour eleve

Athanase de Balad, le futur patriarche Athanase II d'Antioche
(mort en 687), traducteur de plusieurs ouvrages logiques
d'Aristote, (en particulier les Topiques et les Refutations sophis-

tiques) et Jacques (ne dans un village pres d'Antioche) futur
eveque d'Edesse, l'auteur de la premiere grammaire syriaque
savante, qui contribua ä fixer la langue. On connait de Jacques
d'Edesse une lettre sur les points et une autre lettre, adressee a

son ami Georges, eveque de Sarough, sur 1'orthographe
syriaque. II fut aussi le traducteur/reviseur des Categories d'Aristote,

et le reviseur de diverses traductions du grec comme les

Homelies de Severe d'Antioche. Sans doute aussi Georges, futur
eveque des tribus arabes chretiennes de Mesopotamie, etudia-t-
il ä Qenneshre, lui qui traduisit et commenta plusieurs traites
logiques d'Aristote (Categories, Peri Hermeneias, Premiers Ana-
lytiques), et qui composa un discours epidictique sur Severe

26 Cf. K. McVEY, "The Memra of Narsai on the Three Nestorian Doctors as

an Example of Forensic Rhetoric", in III' Symposium Syriacum 1980. Les contacts
du monde syriaque avec les autres cultures, ed. par R. LAVENANT (Roma 1983),
87-96.



60 HENRI HUGONNARD-ROCHE

d'Antioche, selon les regies rhetoriques de ce type d'ouvrage.27
Thomas de Harquel (Heraclea), eveque de Mabboug et revi-

seur (en 616) de la traduction philoxenienne de la Bible, etait
egalement issu de Qenneshre.

Un large spectre de textes fut etudie a Qenneshre, tant en

grec qu'en syriaque. Severe Sebokt lui-meme composa un traite
d'astrolabe, inspire de celui de Theon d'Alexandrie, et des

ceuvres astronomiques ou cosmologiques inspirees de Ptole-

mee, et il y a tout lieu de penser que l'oeuvre de Ptolemee,

comme d'autres, etait lue directement en grec. L'un des buts de

la redaction ou de la traduction d'oeuvres scientifiques ou phi-
losophiques ä Qenneshre etait certainement de constituer en

langue syriaque un corpus savant couvrant un large eventail de

domaines. D'autres monasteres syro-orthodoxes, d'ailleurs,
furent de hauts lieux d'etude du grec, comme ceux de Mar
Jacques ä Kayshum, de Mar Eusebona ou de Tell 'Adda, que
frequenterent des moines issus de Qenneshre: Athanase de

Balad et Jacques d'Edesse, notamment, sejournerent ä Mar
Eusebona (pres de Qala'at Simon, au nord de la Syrie, 40
kilometres ä l'ouest d'Alep), le second y passant onze annees ä

enseigner le grec et ä commenter des auteurs grecs traduits en

syriaque comme les discours de Gregoire de Nazianze dans la

version revisee par Paul d'Edesse (executee en 623/624, durant
son exil ä Chypre pour echapper aux armees perses).28

Sur fond de ce panorama historique et sociologique, il
apparatt que les mouvements d'etudes etaient structures par la

separation des deux eglises syriaques, d'orient et d'occident.
Chacune de ces eglises avait ses propres ecoles, de ville ou de

village, et ses propres ecoles monastiques. Et chacune avait ses

27 Cf. l'edition et la traduction anglaise de K.E. McVey, George, Bishop ofthe
Arabs A Homily on Blessed Mar Severus, Patriarch ofAntioch (Louvanii 1993).

28 Pour des exemples de commentaires provenant de la tradition scolaire des

monastires syro-occidentaux oü Ton etudiait Gregoire de Nazianze dans la
version de Paul d'fidesse, voir A. DE HäLLEUX, "Les commentaires syriaques des

discours de Grigoire de Nazianze. Un premier sondage", in Muston 98 (1985),
103-147.



LE MOUVEMENT DES TRADUCTIONS SYRIAQUES 61

propres textes fondateurs pour sa theologie, Cyrille et Severe

d'Antioche pour les syro-occidentaux, Theodore de Mopsueste
et Diodore, notamment, pour les syro-orientaux. Mais ils
avaient aussi certaines oeuvres en commun, notamment celles
de Gregoire de Nazianze.

A propos de cet auteur, on peut citer le temoignage du metro-
polite deja cite de Tagrit, Mar Denha, qui rapporte que Marouta
(vers 565-649) demeura dix ans au monastere syro-orthodoxe de

Mar Zakkai, situe pres de Callinice, oti il lut "les livres des doc-

teurs orthodoxes et surtout de Gregoire le Theologien le Grand,
interprete et eclairci par Theodore, docteur et rabban dans le

monastere de Mar Zakkai, car les moines de ce monastere s'ap-
pliquaient constamment avec amour ä lire Gregoire".29

Le mouvement des traductions

Lors des querelies christologiques du Ve siecle, ces textes
fondateurs prirent une importance particuliere, car ils servaient ä

justifier les positions des uns ou des autres. Leur exegese etait
fondamentale, et 1'on en composa des florileges, tant du cote
pro-chalcedonien que du cote anti-chalcedonien.30 En meme

temps que s'accrut l'importance des citations patristiques dans

l'argumentation theologique, s'accrut l'exigence d'exactitude
des citations des textes de l'Ecriture et des textes des Peres.

Des la seconde moitie du Ve siecle, et au tournant du VT
siecle, la question philologique prit une importance particuliere

dans l'exegese religieuse. II importait, en effet, d'interpre-
ter de maniere exacte les textes grecs de la Bible, au-delä de

leur formulation syriaque dans les premieres traductions. On
se preoccupa alors de reviser ces traductions, et ce mouvement

29 Cf. Histoires dAhoudemmeh et de Marouta, mitropolitains jacobites de

Tagrit et de l'Orient (VT et VIT nicies), suivies du Traiti d'Ahudemmeh sur
l'homme, ed. par F. Nau, in PO 3, 1 (1905), 70.

30 Cf. D. KING, The Synac Versions of the Writings of Cyril ofAlexandria. A
Study in Translation Technique (Lovanii 2008), 5-11.



62 HENRI HUGONNARD-ROCHE

de revision s'accompagna d'une inflexion dans la methode de

traduction, que Sebastian Brock a decrite comme le passage
d'une traduction orientee vers le lecteur, ou paraphrastique, ä

une traduction orientee vers le texte, c'est-ä-dire une traduction

qui se voulait miroir de l'original grec.31 L'un des initia-
teurs de cette demarche fut Philoxene, eveque miaphysite de

Mabboug (Hierapolis, entre Antioche et l'Euphrate), qui ne

en Perse, fit ses etudes ä Edesse, oix il passa d'ailleurs de la

theologie antiochienne ä celle de Cyrille d'Alexandrie, et qui
fit executer une nouvelle traduction du Nouveau Testament

par son choreveque Polycarpe (en 507-508).
On conserve, par exemple, une lettre de l'auteur de la

traduction, executee vers la fin du Vc siecle ou le debut du VT
siecle, du commentaire de Gregoire de Nysse au Cantique des

cantiques, dans laquelle le traducteur note qu'il devait ajuster la

version biblique de la Peshitta au texte biblique de Gregoire,
sans quoi le commentaire suivi n'aurait pas eu de sens.32 Ainsi
la necessite de refaire des traductions de la Bible ä partir du

grec s'est imposee, sans quoi les arguments theologiques

empruntes aux Peres risquaient de perdre leur sens en syriaque.
La majorite des traductions, des revisions et des commen-

taires sur les oeuvres des Peres cappadociens fut executee dans
les monasteres syriaques syro-occidentaux. Mais de l'existence
de manuscrits copies et preserves au monastere chalcedonien
Sainte-Catherine du mont Sinai, il ressort que ces memes
traductions etaient aussi lues par les chalcedoniens syriacophones,
notamment pour ce qui concerne Gregoire de Nazianze.

Cette epoque de renovation des traductions, suscitee par les

besoins de l'exegese aux fins de controverse, est aussi celle,
notons-le, oil apparaissent les oeuvres de Sergius de Resh aina
dans le meme milieu syro-occidental. Traducteur des oeuvres

31 Cf. par exemple S. BROCK, "Towards a History of Syriac Translation
Technique", in IIP Symposium Syriacum 1980, op. cit. (n. 26), 1-14; repr. in S. BROCK,
Studies in Syriac Christianity. History, Literature and Theology (Aldershot 1992), X.

32 Cf. D.G.K. TAYLOR, "Les P£res cappadociens dans la tradition syriaque",
in Les Pbres grecs dans la tradition syriaque, (cite n. 7), 43-61, p. 53.



LE MOUVEMENT DES TRADUCTIONS SYRIAQUES 63

de Galien et commentateur des Categories d'Aristote, dans la

lignee d'Ammonius dont il fut presque sürement l'auditeur ä

Alexandrie, Sergius fut aussi le premier traducteur en syriaque
des traites du Pseudo-Denys. Recemment, on a mis en
evidence l'existence de tout un milieu savant auquel appartenaient
ces auteurs, Sergius, le Pseudo-Denys et Philoxene de Mab-
boug, notamment, qui ont suscite, chacun ä sa maniere, un
nouvel elan dans les entreprises tout ä la fois de traduction,
d'exegese et de theologie.33

Les traductions du grec en syriaque ont certes influence la
constitution de la terminologie syriaque dans le domaine theo-
logique, et plus largement philosophique, comme Sebastian
Brock l'a bien montre dans plusieurs de ses etudes.34 Mais Ton

peut dire aussi qu'ä l'inverse, des traductions nouvelles, ou des

revisions de traductions anciennes, ont ete suscitees par des

problemes de terminologie theologique. Ainsi, on trouve dans
les plus anciennes traductions du grec, chez les auteurs du IVe
siecle, pour rendre les mots grecs strapxcbGv] ou svav0pw7ty)07)

signifiant l'incarnation, un syntagme syriaque (Ibespagro) signi-
fiant "il s'est revetu d'un corps", qui est une approximation
paraphrastique des verbes grecs.35 Au cours du Ve siecle, les

traducteurs, soucieux de reproduire au plus pres le grec, en
raison des querelles christologiques,36 ont introduit pour rendre

33 Cf. la thfee (ä paraitre) d'E. FlORI, Dionigi l'Areopagita e I'ongentsmo
siriaco Edizione critica e studio storico-dottrinale del trattato sui Nomi divim nella
versione sinaca di Sergio di Res 'ayna (Bologna 2010)

34 Cf par exemple S BROCK, "Some Aspects of Greek Words in Syriac", in
Synkretismus im syrisch-persischen Kulturgebiet, hrsg von A. DIETRICH (Gottingen
1975), 80-108, repr in S. Brock, op cit (n. 6), IV.

35 Cf. S. BROCK, "L'apport des P£res grecs ä la litterature syriaque", in Les

Pires grecs dans la tradition syriaque, (cite n. 7), 9-26, p 13.
36 Au cours des Entretiens, C RlEDWEG a attire l'attention sur la subtilite

recherchee des traductions, en relation avec les querelles christologiques, en ces

termes: "Ich mochte gerne auf die Wichtigkeit einer möglichst präzisen,
'philologischen' Ubersetzung im Rahmen der chnstologischen Kontroversen hinweisen.

Denn diese waren durch z. T unglaubliche intellektuelle Akrobatik und
sprachliche Mikrodifferenzierungen gekennzeichnet: Die Grenzen zwischen
Orthodoxie und Heterodoxie konnten im 5 Jh. n. Chr. zwischen so nahe
verwandten Begriffen wie oÜyxuctk; und auyxpactK; verlaufen (Kynll von Alexan-



64 HENRI HUGONNARD-ROCHE

les mots grecs susdits des neologismes etbassar et etbarnasb, qui
sont des caiques semantiques du grec: le premier etbassar, verbe
denominatif forme sur la racine bsar signifiant "chair" (equivalent

du grec capä;), se traduit par "il fut fait chair"; le second,
verbe denominatif forme sur le syntagme barnoso, signifiant
"homme" (equivalent du grec av0pooTto<;), se traduit par "il fut
fait homme".37 Autre exemple, le mot syriaque utilise pour
"spirituel" chez Ephrem etait le mot kasyo signifiant "cache",38

qui fut remplace par ruhono, puis ruhonoyo, forme sur la racine
ruh ("souffle", ä l'origine). Plus tard, Jacques d'Edesse intro-
duisit une forme plus proche du grec voyjto?, ä l'aide d'un mot
derive de hawno, traduction semantique du grec vou?.39 Comme
on le voit sur ces exemples, la culture philosophique n'etait pas

etrangere aux choix effectues par les traducteurs des VIe et VIIe
siecles. Un exemple encore plus clair en est fourni par l'emploi
du mot dilonoyuto, signifiant "propriete", pour la traduction du

grec ü8[.6ty)<; (terme important en theologie), dont Jacques
d'Edesse dit qu'il etait inconnu des auteurs anciens jusqu'a

dnen) Zu erinnern ist im übrigen auch daran, welche Bedeutung eine
bestimmte Ubersetzung fur die christliche Tradition hatte diejenige der Septua-
ginta, die fur die Christen das hebräische Original ersetzte und deren wörtliche
Präzision im Laufe der Tradition zunehmend legendenhaft ausgeschmückt
wurde (gemäss einer der letzten Versionen sollen die Ubersetzer sogar getrennt
in einzelnen 'Häuschen' gearbeitet und dennoch Wort fur Wort exakt dasselbe

geschrieben haben Ps -Justin [Markeil von Ankyra'], Cohortatio ad Graecos, 13,
2)" D King, op cit (n 30), 142-143, montre que, dans les versions synaques
des ceuvres de Cyrille, les mots auyyucu; et cruyxpacic ne sont pas toujours clai-
rement distingues et peuvent etre traduits par des termes interchangeables

37 Sur les traductions syriaques du vocabulaire de l'incarnation, voir l'article
fondamental d'A DE HALLEUX, "La philoxenienne du Symbole", in Symposium
Synacum 1976 (Roma 1978), 295-315, qui a montre qu'au tournant du VT
Steele une nouvelle terminologie (comportant notamment les termes etbassar et
etbarnash), adoptee par Philoxene, s'impose dans le milieu miaphysite

38 Durant les Entretiens, C RlEDWEG a propose de rapprocher le terme
signifiant "cache" chez fiphrem du mot grec pucrrixoc, mais le mot kasyo est le

participe passe du verbe kso\ dans lequel nous voyons plutot un equivalent du
verbe grec xpu7rxco ("couvnr, cacher"), qui ne connote pas immediatement la

notion d'initiation attachee ä pucmxöp Quant ä ruhono, qui peut etre un
equivalent de Ttveupaxixoi;, comme le suggerait aussi C RlEDWEG, il est employe, ä la
place de kasyo, pour rendre "spirituel" au sens du grec voyjtoi;

39 Cf S Brock, art cit (n 35), 13-14



LE MOUVEMENT DES TRADUCTIONS SYRIAQUES 65

Philoxene compris, et des traductions anciennes du grec. II
n'est pas besoin d'insister sur la place que tient le "propre" dans
la theorie aristotelicienne des predicables, et sur le fait que cette
theorie est au coeur du premier traite lu dans tout cursus philo-
sophique dans l'antiquite tardive, X Isagoge de Porphyre. Et c'est

un terme de la meme racine, diloyuto, que Ton trouve pour
designer le "propre" (dans la liste des predicables porphyriens)

par exemple dans le texte syriaque du traite de logique de Paul
le Perse, probablement traduit du persan par Severe Sebokt, le

maitre de Jacques d'Edesse ä Qenneshre.
Philoxene, qui fut influence par la doctrine cyrillienne quand

il sejourna ä Edesse (dans les annees 450-460), eut acces a ses

oeuvres en syriaque. Ä propos de la traduction du Nouveau
Testament, il explique ainsi, sur un exemple, la necessite de suivre
aussi fidelement que possible le grec dans les traductions syriaques:

"Mais si ceux qui traduisirent supposerent qu'il n'est pas bien

que 1'on propose en langue syriaque le devenir du Christ ou de
Dieu ou du Fils, ils auraient du savoir que celui qui est preoc-
cupe de traduire le vrai doit, non pas decider quelles paroles
sont appropriees ä chacune des deux langues, mais chercher
quels sont les expressions et les noms qui furent enonces par
Dieu ou par son Esprit ä travers les prophetes ou les apotres. En
effet les paroles proposees dans les Ecritures saintes ne sont
point le rejeton de pensees humaines, qui admettraient d'etre
corrigees ou fabriquees par la science humaine. Or chez les

Grecs chacune des paroles et chacun des noms dont nous avons
rappele qu'ils furent dits par les Evangelistes et par l'Apotre
sont bien proposes comme nous l'avons dit: "II devint ä partir
de la semence de David selon la chair" [Rom 1,3] et non "il
naquit selon la chair" [Peshitta]... Et puisque c'est dans leur
langue ä eux que les livres du Nouveau Testament furent enonces,

c'est plutot aux termes proposes chez eux qu'on doit s'ac-
corder et non ä ceux qui furent traduits par n'importe qui, les-

quels sont l'expression de sa presomption ä lui et non de la
doctrine qui vient de l'Esprit.

40 Nous citons ce passage de Philoxene, tire du Commentaire sur le prologue
de l'Rvangile de Jean, d'apres A. JUCKEL, "La reception des Peres grecs pendant la
'Renaissance' syriaque: Renaissance — Inculturation — Identity", in Les Peres

grecs dans la tradition syriaque, (cite n. 7), 89-125, p. 93-94.



66 HENRI HUGONNARD-ROCHE

La christologie de l'incarnation doit done se fonder, selon

Philoxene, sur une lecture precise des sources grecques, dans

lesquelles furent enonces les livres sacres. En particulier, dans

Pexemple qui precede de XEpitre aux Romains, il faut lire ysvo-
uevou ("devenu") et non pas ysvvoyu.svou ("ne"), qui etait la

le^on de la Peshitta. Selon Philoxene, les anciens traducteurs
firent des fautes soit par ignorance, soit en raison de l'insuffi-
sance de leur outil linguistique. C'est pourquoi il etait
indispensable de refaire des traductions. Dans une Lettre aux moines
de Senoun, Philoxene argumente que l'erreur nestorienne pro-
vient d'une incomprehension du langage des Peres, etant donne

qu'il etait impossible de traduire exactement en syriaque les

termes grecs et que c'est la raison pour laquelle Ephrem semble
confondre les natures:

"Mais puisque notre langue syriaque n'avait pas pris l'habitude
d'employer les expressions precises appliquees chez les Grecs ä

l'inhumanation divine et [ä] l'union incomprehensible, au lieu
de [dire] que les natures furent unies (ethid), [expression alors]
inconnue au syriaque, le bienheureux Ephrem ecrivit qu'elles
furent melangees [etmezeg)

Fort de ces observations sur l'inadequation de la langue
syriaque, en comparaison du grec, pour parier de l'incarnation
notamment, Philoxene est favorable ä l'introduction de neolo-
gismes, qui sont des caiques semantiques des mots grecs, de
maniere ä remedier ä cette insuffisance du syriaque. La question

de l'union sans melange dans le Christ etait, evidemment,
source de difficulte pour les traducteurs.

Un exemple de ce meme effort pour adapter les traductions
syriaques ä leur modele grec est fourni par la version du
Discours theologique de Theodose, patriarche d'Alexandrie en 535
(disciple de Severe d'Antioche), ou 1'on peut lire:

"This treatise is rendered and translated from the Greek into
Syriac, so far as it was possible, word for word without any diffe-

41 Cf. la traduction franchise par A. DE HaLLEUX, Philoxbte de Mabbog. Lettre
aux moines de Senoun (Louvain 1963), 42; voir aussi D. KING, op. cit. (n. 30), 16.



LE MOUVEMENT DES TRADUCTIONS SYRIAQUES 67

rence, in order that it may show the Greek expressions not only
in [their general] meaning, but in the [Syriac] expressions
themselves. As a rule no word has been added or substracted, if the
necessities of the language did not oppose (such translation)."42

Plus tard, Jacques d'Edesse distinguera encore soigneuse-
ment, dans sa revision de la traduction par Paul de Callinice
des Homelies de Severe d'Antioche, entre ysvsrf.c (traduit par
hwoyo, de la racine hwo \ "etre", dont une forme passive rend ce

qu'exprime le latin factus est) et ysvvYjcm; (traduit par un autre
mot syriaque: yoldo, de la racine iled, "engendrer").43 Ce qui
montre 1'importance prise par les questions philologiques chez
les lettres syro-occidentaux.

II est remarquable, comme nous y avons fait allusion, que
l'epoque oil ce chantier de nouvelles traductions est entrepris,
dans le dessein de traduire plus exactement les oeuvres majeures
de la theologie ou des Peres, est aussi celle oil apparaissent en

syriaque les premieres traductions d'oeuvres philosophiques.
Les premieres traductions, conservees anonymement, des

Categories d'Aristote et de Xlsagoge de Porphyre datent du debut du
VIe siecle, selon toute vraisemblance. De la meme epoque
datent aussi les traductions du De mundo pseudo-aristotelicien
et du traite d'Alexandre dAphrodise Sur les causes du tout, par
Sergius de Resh'aina. Ce dernier est aussi l'auteur de deux com-
mentaires sur les Categories et, comme on l'a dit, de la premiere
traduction syriaque du Pseudo-Denys.44

Le mouvement de retraduction, ou de revision des traductions

anciennes, se poursuivit, voire prit un nouvel essor au

42 Cit^ d'apres D. KING, op. cit. (n. 30), 17-
43 Cf. C.J.A. LASH, "Techniques of a Translator: Work-Notes on the

Methods of Jacob of Edessa in Translating the Homelies of Severus ofAntioch",
m Uberlieferunvszeschichthcbe Untersuchungen hrsg. von F. PASCHKE (Berlin
1981), 365-383, p. 370.

44 On peut trouver une vue d'ensemble sur l'ceuvre de Sergius de Resh'aina
dans H. HUGONNARD-ROCHE, La logique d'Aristote du grec au syriaque. Ltudes

sur la transmission des textes de /Organon et leur interpretation philosophique (Paris
2004), 122-142: "Sergius de Res'aina, traducteur du grec en syriaque et com-
mentateur d'Aristote".



68 HENRI HUGONNARD-ROCHE

VIIe siecle, notamment dans le milieu de Qenneshre. Les
versions de Gregoire de Nazianze furent revues par Paul d'Edesse

en 623/624, le corpus dionysien par Phokas vers 685. Et le

corpus aristo telicien de logique ne fut pas en reste: Athanase
revisa la traduction de Ylsagoge de Porphyre, Jacques d'Edesse
celle des Categories d'Aristote, Georges des Arabes les versions
des Categories, du Peri Hermeneias et des Premiers Analytiques,45

Dans le meme ordre d'idee, il faut mentionner la traduction
en syriaque de la grammaire de Denys le Thrace par Joseph

Huzaya, qui appartient ä la meme periode, ainsi que les

premiers ecrits grammaticaux de Ahudemmeh, originaire de Balad,

qui devint eveque miaphysite de Tagrit (vers 559).46 La
concomitance des nouvelles traductions, suscitees par le souci d'exac-
titude philologique, et des oeuvres grammaticales de Ahudemmeh

et de Joseph Huzaya, n'est evidemment pas un hasard,
mais c'est le signe d'une meme tendance. Ces travaux grammaticaux

ont pour but de donner ä la langue syriaque les moyens
d'une analyse rigoureuse et de lui permettre d'atteindre a la

meme precision que la langue grecque.
Sur le milieu ecclesiastique et culturel, dans lequel Sergius

de Resh'aina se mouvait, YHistoire ecclesiastique du Pseudo-
Zacharie fournit des indications eclairantes.47 Dans le chapitre
huit, l'auteur donne une breve prosopographie miaphysite de

l'exil, ort sont mentionnes, entre autres, Philoxene de Mab-
boug, Jean bar Aphtonia, Mara d'Amida qui exile de son siege
avait trouve refuge au village de Qenneshre, avant d'aller ä

Petra, puis ä Alexandrie oil il mourut. De ce Mara, l'auteur

45 Un etat sommaire des traductions syriaques de YOrganon a ete procure par
S. BROCK, "The Syriac Commentary Tradition", in Glosses and Commentaries on
Aristotelian Logical Texts. The Syriac, Arabic and Medieval Latin Traditions, ed.

by Ch. Burnett (London 1993), 3-18.
46 Cf. les Histoires dAhoudemmeh et de Marouta (cite n. 29). Pour le texte de

J. Huzaya, voir l'edition et traduction greco-latine de A. Merx, Histona artis
grammaticae apud Syros (Leipzig 1889), 50-72 [syriaque], 9-24 [trad.].

47 Cf. PSEUDO-ZACHARIAS, Histona ecclesiastica Zachanae Rhetori vulgo ads-

cnpta, t. II, ed. E.W. BROOKS (Parisiis 1921), 78-87 et trad. lat. (Parisiis 1924),
53-60.



LE MOUVEMENT DES TRADUCTIONS SYRIAQUES 69

souligne l'habilete dans la langue grecque, reijue dans le

monastere de Seleucie sur 1'Oronte dirige par Jean bar Aphto-
nia, et il rapporte qu'il possedait une grande bibliotheque de

livres admirables. Parmi les figures dessinees par 1'auteur se

trouvent encore Jean bar Aphtonia, et Jean de Telia, dont le

disciple Elie de Dara a decrit la formation dans les lettres

grecques, comme on l'a vu plus haut. Cette prosopographie
dessine un milieu de lettres de langue syriaque, mais verses
dans la litterature grecque, dans la philosophic et l'exegese,

une elite ecclesiale dans laquelle a vu le jour l'oeuvre du
Pseudo-Denys, que S. Brock a pu qualifier de "plus hellenise
de tous les auteurs chretiens".48

Avant l'epoque dont nous parlons, il y eut bien influence de

la pensee grecque sur la culture syriaque, qui avait abouti ä la

creation d'une theologie en langue syriaque, et Ton a montre
que des concepts empruntes ä la philosophic grecque etaient

dejä presents dans l'oeuvre d'un Ephrem de Nisibe.49 Et la rhe-

torique faisait partie du cursus des etudes dans les ecoles supe-
rieures syriaques, ä l'egal de ce qui se produisait dans la tradition

grecque, oil l'apprentissage de la rhetorique precedait
l'etude de la philosophic. Pour ne retenir qu'un exemple proche
de l'epoque oil nous sommes, citons celui de Damascius qui
etudia la rhetorique, puis l'enseigna lui-meme durant neuf ans,

avant de se convertir ä la philosophic, au contact d'Isidore.50 Et
nous avons mentionne plus haut le temoignage de Zacharie le

Scolastique, dans sa Vie de Severe, sur le gout pour la rhetorique

du futur patriarche et ses lectures en la matiere, de meme

que le discours de Narsai, petri de culture rhetorique d'origine
grecque. Ce qui parait changer au tournant du VT siecle, c'est

que les ressources de la rhetorique ne paraissent plus süffisantes

48 S. BROCK, The Luminous Eye The Spiritual World Vision ofSaint Ephrem
(Kalamazoo 1992), cite d'apres E FlORI, op cit. (n. 33).

49 Cf U. POSSEKEL, op cit. (n 9)
50 Voir DAMASCIUS, Traite des premiers prtncipes, vol. I, ed. par L.G. WESTE-

R1NK et trad, fr par J. COMBES (Paris 1986), X sq., et la notice de Ph.
HOFFMANN, "Damascius", m DPhA II (Pans 1994), 541-593, p 543-545



70 HENRI HUGONNARD-ROCHE

ä certains dans les controverses religieuses, mais que les sources
textuelles sur lesquelles s'appuient les positions doctrinales
doivent faire l'objet d'analyses philologiques precises. Les debats

christologiques ont conduit ä un retour aux sources grecques et
ä la constatation d'une necessaire revision des traductions
anciennes. Ce retour aux sources et l'effort linguistique qu'il
supposait furent, dans l'ensemble, concomitants avec l'ouver-
ture ä la philosophic au sens technique, c'est-ä-dire ä la
philosophic aristotelicienne, ou plus specifiquement ä la logique
peripateticienne, qui formait la base du cursus des etudes supe-
rieures.

Ä cet egard, l'oeuvre de Sergius de Resh'aina occupe une
position remarquable dans ce mouvement de renouvellement
des instruments conceptuels par lesquels les lettres syriaques
apprehendent les questions theologiques et doctrinales. Comme
nous avons eu l'occasion de l'ecrire ailleurs, le prologue de

Sergius ä son commentaire des Categories d'Aristote, adresse a son

compagnon de travail, un certain Theodore, montre une par-
faite maitrise des procedes rhetorique de l'art de la preface et
des topoi usites en ce domaine. Mais, comme nous l'ecrivions,
"les ressources de la rhetorique sont utilisees par lui non pas ä

des fins apologetiques, mais en vue de l'introduction dans la
litterature syriaque d'une ceuvre philosophique dont il s'agissait
d'exposer le dessein propre".51 Aux yeux de Sergius, l'oeuvre
d'Aristote represente "l'origine et le commencement et le principe

de tout savoir" en philosophie. Reprenant un topos rhetorique,

Sergius decrit ainsi l'oeuvre du Stagirite:

"De meme, en effet, que ceux qui font des statues faqonnent ä

part chacune des parties de la forme par elle-meme, puis en les
assemblant l'une avec l'autre, ainsi que l'art le requiert, font la

statue achevee, de meme lui aussi assembla, ajusta et disposa
chacune des parties de la philosophie selon l'ordre requis par
eile, et il faqonna ä partir d'elles, dans tous ses livres, la forme
parfaite et admirable de la science de toutes les realites."52

51 H. Hugonnard-Roche, op. dt. (n. 44), 172.
52 Ibid., 168.



LE MOUVEMENT DES TRADUCTIONS SYRIAQUES 71

Le caractere novateur de la demarche de Sergius est souligne,
indirectement, par 1'auteur, dans la mise en garde que, dans la
suite du prologue, il adresse au lecteur de ne pas tomber "dans
les blames et les critiques steriles apres une seule lecture",53
mais de persister dans l'etude, meme s'il n'adhere pas ä la
doctrine d'Aristote. Au-delä du topos rhetorique, que Ton peut lire
dans ce passage, il y a lieu, nous semble-t-il, d'y voir la marque
de l'originahte de la demarche qui consiste a promouvoir
l'etude de la philosophic, celle d'Aristote en l'occurrence,
comme introduction ä la connaissance de toute realite, et non
pas seulement comme reservoir de quelques concepts logiques.
Ce qui ne veut pas dire, pour autant, que pour Sergius le savoir
s'arrete ä Aristote, sa traduction du Pseudo-Denys en est la
preuve.54 Et l'on peut se demander, avec Paolo Bettiolo, si le

Pseudo-Denys ne constitue pas pour Sergius le Plato chrtstianus

auquel l'Aristote platonise introduirait.55 Ajoutons la question:
ä la maniere dont la pseudo- Theologie d'Aristote couronnerait le

savoir dans "le cercle de Kindi"?
S'il est un lieu de culture syriaque oil l'entreprise, dont

Sergius se fait le heraut, fut realisee, c'est sans doute le monastere
de Qenneshre dejä mentionne, oil Severe Sebokt, autant que
les sources nous permettent de le savoir, donna une impulsion
remarquable ä l'etude des textes grecs. J'ai dejä mentionne

auparavant les noms des traducteurs Athanase de Balad, Jacques
d'Edesse ou Georges des Arabes, issus de ce cercle d'etudes

monastiques. Severe, lui-meme, on l'a dit, s'interessa aussi aux

53 Ibid, 169
54 Sur la figure de Sergius de Resh'aina, et sa reinterprdtation de la philosophic

grecque dans un contexte ascetique inspire par l'enseignement d'Evagre le

Pontique, ainsi que sur son rapport 4 l'oeuvre du Pseudo-Denys, on lira la these
(ä paraitre) de E FlORl, op at (n. 33).

55 Cf P BETTIOLO, "Scuole e ambienti intellettuali nelle chiese di Siria", in
Storia delta filosofia nell'Islam medievale, a cura di C D'ANCONA (Torino 2005),
vol I, 48-100- 98, ou, apris avoir presente la personne, l'oeuvre et la culture,
tant philosophique que th^ologique de Sergius, 1'auteur ecrit ä son propos "Difficile

perö sottrarsi anche all'impressione che lo Pseudo-Dionigi costituisca quel
Plato chrtstianus cui il 'platonico' Aristotele introduce"



72 HENRI HUGONNARD-ROCHE

sciences, astronomiques notamment. En somme, l'impulsion
donnee aux etudes philologiques dans les cercles miaphysites
du premier VP siecle se prolongea tout au long du VIIe siecle,
dans la meme eglise syro-occidentale, en lui donnant tout ä la
fois les bases de son identite theologique face aux chalcedo-
niens grecophones et les elements d'une identite culturelle
nourrie de lettres et de sciences grecques. Ce savoir etait aussi

1'instrument d'une identite syriaque revendiquant son ancien-

nete face aux traditions voisines, comme le revele tel texte de

Severe oü il proteste que:

"certains croient que les Grecs seuls savent faire des calculs
astronomiques, mais tous les ecrivains grecs reconnaissent que les

Babyloniens, puis les Egyptiens, ont precede les Grecs, or les

Babyloniens sont des Syriens. Ptolemee dans sa Syntaxe le

montre encore, puisqu'il fait le comput du soleil, de la lune et
des planetes d'apres les annees de Neboucadnesar, roi des
Assyriens, et non d'apres les annees des Grecs; il montre ainsi qu'il a

pris aux Babyloniens le fondement de ses calculs. Un oracle grec
dit aussi que la sagesse s'est trouvee chez les Chaldeens; mais

ceux-ci sont les Babyloniens et les Syriens."56

Les traductions d'ceuvres philosophiques du grec en syriaque
se sont developpees, ainsi qu'on le voit, dans la tradition syro-
occidentale, en relation avec les questions religieuses, mais aussi

grace ä la situation favorable offerte par la connaissance du grec
dans les regions geographiques oü l'eglise miaphysite etait
implantee, et par le voisinage avec des centres de formation des

elites de langue grecque, comme Alexandrie ou Beyrouth.
Qu'en etait-il alors de la tradition syro-orientale? On n'a pas de

temoignages sur un developpement comparable d'une activite
de traduction.57 D'apres Sebastian Brock, ce serait Mar Aba,

56 Cf. F Nau, "La cosmographie au VIP siecle chez les Syriens", in ROC 15

(1910), 225-254, p. 248-249
57 Notons ä ce propos que peu de manuscrits anterieurs au Xc siecle ont ete

conserves hors du chmat sec de l'Bgypte et que, pour ces manuscrits, nos sources
sont principalement limitees "ä deux bibliotheques, celle de Deir al-Sunan et
celle de Samte-Catherine au Sinai, l'une appartenant ä une communaute syrienne
orthodoxe, l'autre ä une communaute chalcddonienne. Cela signifie qu'ä de tr£s



LE MOUVEMENT DES TRADUCTIONS SYRIAQUES 73

catholicos de Seleucie-Ctesiphon entre 540 et 552, qui aurait
ouvert le monde scolastique syro-oriental ä la philosophic
pai'enne.58 Zoroastrien converti, Mar Aba re$ut une bonne
education, il etudia le grec ä Nisibe, puis voyagea vers l'ouest,
en Egypte, en Grece, ä Antioche, avant de revenir a Nisibe,
centre de formation des elites orientales, et d'etre enfxn elu
catholicos. L'ecole de Seleucie-Ctesiphon fut ainsi le second

centre d'etudes superieures dans l'orient syriaque. Nous avons
un temoignage precis, non pas sur cette ecole elle-meme, mais

sur la diffusion de la philosophic grecque dans l'entourage du
souverain sassanide, par l'ceuvre de l'auteur connu sous le nom
de Paul le Perse.59 Celui-ci dedia au souverain sassanide Chos-
roes Anushirvan (531-578/9) Tun de ses ouvrages, un "Traite
sur l'oeuvre logique d'Aristote", selon l'incipit du texte syriaque
aujourd'hui conserve. II s'agit d'une sorte de resume de logique
aristotelicienne comportant les elements tires de VIsagoge de

Porphyre, des Categories et du Peri Hermeneias, qui sont neces-
saires ä l'expose de syllogistique qui fait le coeur de l'ouvrage.60
Le prologue qui ouvre l'ouvrage, apres une dedicace ä Chos-

roes, peut se lire comme le pendant du prologue de Sergius ä

son commentaire des Categories. Comme celui de Sergius, le

prologue de Paul se situe dans la tradition du neoplatonisme
alexandrin, par ses themes, comme celui de la conversion
ethique prealable ä toute connaissance philosophique, et le

souci de soi entendu comme le souci de son äme qui seule est

rares exceptions pres, il y a un manque presque total de manuscrits anciens

appartenant ä la tradition litteraire de l'figlise d'Örient", ainsi que le fait observer
S. Brock, art. cit. (n. 35), 15.

58 Cf. S. BROCK, "From Antagonism to Assimilation: Syriac Attitudes to
Greek Learning", in East of Byzantium. Syria and Armenia in the Formative
Period, ed. by N.G. GARSOlAN, Th.F. MATHEWS and R.W. THOMSON (Washington

1982), 17-34, p. 21; repr. in S. BROCK, op. cit. (n. 6), V.
59 Sur cet auteur, on pourra lire la notice redigee par nous-meme, ä parattre

dans le prochain volume (V) du DPhA.
60 On peut lire une analyse du traite dans H. FlUGONNARD-RoCHE, "Le

traite de logique de Paul le Perse: une interpretation tardo-antique de la logique
aristotelicienne en syriaque", in DSTFM 11 (2000), 59-82; repr. in H. HUGON-
nard-Roche, op. cit. (n. 44), 233-254.



74 HENRI HUGONNARD-ROCHE

apte ä saisir les intelligibles. L'eloge de la philosophie s'y deve-

loppe ä partir de la comparaison d'inspiration platonicienne
entre l'oeil du corps et l'oeil de 1'äme:

"De meme que l'oeil du corps, en raison de la similitude de sa

nature avec la lumiere, voit ä l'exterieur, de meme l'oeil de l'äme,
en raison de son affinite avec la lumiere intelligible qui est en

tout, voit la lumiere qui est en tout. Et de meme que celui dont
les yeux du corps sont faibles relativement ä la lumiere sensible

ou bien ne voit rien du tout ou bien voit trfes peu, de meme
celui dont les yeux de l'äme ne sont pas entraines ä la lumiere
intelligible ou bien ne voit rien du tout ou bien voit peu de
choses."61

L'art de la preface dont temoigne le prologue est l'indice

patent de la formation rhetorique avancee dont Paul a benefi-
cie. Mais le prologue attire l'attention egalement par un trait
remarquable, la superiorite que l'auteur y affirme de la philosophie,

qu'il a definie comme la science vraie de toutes choses,

sur la foi. Paul ecrit:

"La science porte sur ce qui est proche et manifeste et connais-
sable, et la foi sur toutes les choses qui sont eloignees et
invisibles et non connaissables avec exactitude. Celle-ci comporte le

doute, celle-lä est depourvue de doute. Tout doute engendre la
dissension, l'absence de doute l'unanimite. La science done est

preferable ä la foi, et il est preferable de choisir celle-lä plutot
que celle-ci."62

Cette philosophie, qui est "la science exaete de toutes choses

sensibles et intelligibles" a pour premier instrument la logique,
dont Paul se propose de fournir ensuite l'expose.

Les deux autres ouvrages de Paul qui nous sont connus

portent egalement temoignage de la penetration de la philosophie

dans la culture syro-orientale. Une introduction ä la
philosophie d'Aristote, s'appuyant sur une classification des livres

61 Voir notre analyse du prologue, dans HUGONNARD-ROCHE, op. cit. (n.
44), 237-239.

62 Nous traduisons le texte £dit£ par J.P.N. LAND, Anecdota Syriaca, t. IV
(Lugduni Batavorum 1875), 1-32 [syriaque], p. 2-3.



LE MOUVEMENT DES TRADUCTIONS SYRIAQUES 75

du Philosophe, qui n'est conservee que dans une version arabe

incluse dans un ouvrage du philosophe et lettre persan Mis-
kawayh (mort en 1030),63 est tres etroitement inspiree des

discussions que Ton trouve sur le meme sujet dans les prolego-
menes ä l'etude de la philosophic d'Aristote, chez les

commentateurs alexandrins, et il y a lieu de penser qu'il s'agit
d'un fragment d'un ouvrage de plus grande ampleur sur le

modele des Prolegomenes de la tradition grecque neoplatoni-
cienne.64 On retrouverait aussi les memes fameux kephalaia,

par lesquels commen^aient les commentaires ä un ouvrage,
dans l'introduction du theologien syro-oriental Babai le Grand
ä son commentaire sur les Centuries d'Evagre.65

Le troisieme ouvrage connu de Paul le Perse, une "Elucidation

du Peri Hermeneias" montre non seulement une connais-

sance de la tradition du commentarisme grec sur ce traite, pour
ce qui touche par exemple ä l'enumeration des 'determinations
-onymes' ou ä la construction du carre logique des propositions

opposees, mais encore ä certains elements de la tradition
grammaticale grecque. En effet, a propos de la division des

especes du discours, la confrontation de la liste de Paul et des

termes qu'il utilise pour nommer ces especes avec les termes
utilises dans divers textes de philosophic ou de grammaire de

l'antiquite montre clairement que le texte de Paul se situe non
seulement dans la lignee d'Ammonius, mais — chose remar-
quable — qu'il s'apparente meme ä la tradition des scolies

grecques au Peri Hermeneias, qui fut done vraisemblablement

63 II s'agit de la Classification des bonheurs et hierarchie des sciences (Kitäb
Tartib al-sa'ädät wa-manäzil al-ulüm).

64 On peut lire l'analyse de ce texte dans D. GuTAS, "Paul the Persian on the
Classification of the Parts of Aristotle's Philosophy. A Milestone between
Alexandria and Bagdad", in Isl 60 (1983), 231-267.

65 Cf. S. BROCK, art. cit. (n. 58), 22. La presence des kephalaia a ete recem-
ment trouvee dans l'introduction de Sergius de Resh'aina ä sa traduction du
commentaire de Gaben ä un trait^ d'Hippocrate: cf. G. Bos and Y.T. LANGER-

MANN, "The Introduction of Sergius of Resh'ainä to Galen's Commentary on
Hippocrates' On Nutriment", in JSS 54 (2009), 179-204. Plus g^neralement, sur
la tradition des kephalaia chez les auteurs syriaques, voir E. RlAD, Studies in the

Syriac Preface (Uppsala 1988), 39-72.



76 HENRI HUGONNARD-ROCHE

connue dans le milieu des ecoles syriaques au VIe et au VIP
siecle.66

En somme, si les auteurs syro-orientaux n'ont pas traduit la

philosophic grecque, ä notre connaissance, du moins certains
de leurs ouvrages attestent que, dans la seconde moitie du VP
siecle, l'etude de certaines parties de cette philosophic, au
moins Y Organon d'Aristote (en son debut) et la litterature isa-

gogique, a ete accessible dans les ecoles de l'orient syriaque, ä

Nisibe certainement, et peut-etre en d'autres lieux comme
Seleucie-Ctesiphon.

Conclusion

Au terme de cet expose, il apparaxt que le mouvement des

traductions syriaques d'oeuvres philosophiques grecques s'est

developpe d'abord dans le milieu syro-occidental, au contact des

sources de l'ficole alexandrine. Plusieurs evolutions culturelles

ont suscite ou accompagne ce mouvement. Les debats christolo-
giques ont conduit, au tournant du VP siecle, certains theolo-
giens de langue syriaque ä se tourner a nouveau vers les origi-
naux grecs des textes sur lesquels portaient les discussions et ä

reviser les anciennes traductions, reconnues comme insuffisam-

ment precises. L'effort philologique accompli pour executer des

traductions "miroirs" refletant aussi exactement que possible le

sens des mots grecs s'est accompagne d'un renouvellement du
langage, et notamment de la creation d'un bon nombre de neo-
logismes. Parallelement a ce retour aux sources grecques, accompagne

d'exigences philologiques nouvelles dans la lecture et

1'interpretation des textes bibliques et patristiques, une autre

66 Voir sur ce point H. HUGONNARD-ROCHE, "Du commentaire ä la
reconstruction: Paul le Perse interprete d'Aristote (sur une lecture du Peri Hermeneias,

i propos des modes et des adverbes selon Paul, Ammonius et Boece)", in
Interpreting the Bible and Aristotle in Late Antiquity. The Alexandrian Commentary
Tradition between Rome and Baghdad, ed. by J. LöSSL and J. WATT (Aldershot
2011), ä paraltre.



LE MOUVEMENT DES TRADUCTIONS SYRIAQUES 77

evolution semble s'etre produite, touchant la forme d'expression
de la culture syriaque savante. C'est la rhetorique qui formait le

socle de 1'education avant le tournant du VIe siecle: Jean

Chrysostome, comme les Peres antiochiens Theodore de Mop-
sueste et Diodore, recpirent une education rhetorique. Et la

pratique antiochienne du commentaire porte de claires marques
des methodes rhetoriques de l'explication des textes litteraires.
Cette tradition rhetorique, qui plonge ses racines dans l'exegese

homerique alexandrine d'epoque hellenistique, n'etait pas
inconnue dans la cite tardo-antique. Mais les lettres syriaques
qui se tournerent vers Alexandrie ä l'oree du VT siecle pour
parfaire leur education en re^urent l'influence d'une forte tradition

philosophique, celle de l'ecole d'Ammonius. Sergius de
Resh aina en est la figure la plus emblematique. Et le programme
d'etude dont il se fait le defenseur ä travers son oeuvre est prin-
cipalement, la medecine de Galien mise ä part, de nature
philosophique: ce sont des oeuvres d'Aristote et d'Alexandre d'Aph-
rodise, ou le pseudo-aristotelicien De mundo, qu'il traduit,
adapte ou commente. Cette importance nouvelle de la philosophic,

incluant d'ailleurs la "philosophic naturelle", est un trait
qui caracterisera encore, au siecle suivant, les etudes poursuivies
au monastere de Qenneshre. Le mouvement des traductions
philosophiques fait partie de cette nouvelle figure de la culture
syriaque, dont il faudrait encore preciser les contours, qui prend
forme au tournant du VT siecle et qui est marquee par un retour
au grec, la recherche philologique, et le retrait de la rhetorique
devant la philosophic.



DISCUSSION

U. Rudolph: Wie Sie erwähnt haben, bezeichnete Sergius
Aristoteles als "das Prinzip allen Wissens". Sehen Sie hier einen
Unterschied zu dem Aristoteles-Bild, das wir bei den alexandri-
nischen Autoren des 6. Jahrhunderts antreffen? Und wie kann
man erklären, dass sich Sergius trotz dieser grundsätzlichen Eloge
auf Aristoteles auf die Lektüre des Organon beschränkt hat?

H. Hugonnard-Roche: Sous-jacente ä la premiere partie de la

question se trouve la question de l'eventuelle difference entre
les ecoles d'Athenes et d'Alexandrie. Mais si Ton comprend que
dans l'ecole d'Alexandrie Aristote tient une place eminente,
alors on peut rapprocher l'image d'Aristote proposee par Sergius

de celle qu'il pouvait avoir aux yeux des alexandrins, du
moins d'Arnmonius lui-meme considere comme un specialiste
d'Aristote et un savant (en astronomie, par exemple). II faut
aussi preciser que lorsque Sergius fait d'Aristote le principe de

tout savoir, il a notamment en vue la methode d'Aristote et

que c'est sur ce point que porte sa reponse ä son interlocuteur.
Ce qui m'amene ä la seconde question. La logique d'Aristote
etant l'introduction methodique ä la philosophie, il etait natu-
rel que Sergius commenQt par lä. Peut-etre n'a-t-il pas eu le
loisir d'entreprendre d'autres commentaires que ceux des

Categories67 ou ces commentaires sont-ils perdus. Quant aux autres

ouvrages d'Aristote, ceux de philosophie naturelle, il faut noter
qu'ils presentaient de notables difficultes doctrinales pour un
chretien et que ce n'est sans doute pas un hasard si Sergius a

traduit, tout en les adaptant, le De mundo et le traite Sur les

67 Sur les deux commentaires de Sergius aux Categories, voir les etudes que
nous avons r^unies dans H. HUGONNARD-ROCHE, op. cit. (n. 44).



LE MOUVEMENT DES TRADUCTIONS SYRIAQUES 79

causes du tout d'Alexandre,68 qui pouvaient sans doute s'accor-
der moins difficilement, moyennant des ajustements, aux
doctrines chretiennes sur le monde.69

U. Rudolph: In der Passage, die Sie von Paulus Persa zitiert
haben, wird die Philosophie ausdrücklich über den Glauben

gestellt. Gibt es weitere Zeugnisse dieser Art in der syrischen
Literatur des 6. Jahrhunderts? Könnte Paulus' Haltung damit
zu tun haben, dass er im Sassanidenreich (bzw. am Sassaniden-

hof) wirkte und dass dort mehrere Religionen nebeneinander
bestehen konnten?

H. Hugonnard-Roche: Je ne connais pas d'autre texte oü la

philosophic soit placee au-dessus de la foi dans la litterature
syriaque du Vle siecle. Sans doute y avait-il effectivement dans

l'empire sassanide plusieurs religions co-existantes (chretienne
et zoroastrienne), mais il y avait aussi plusieurs eglises tenant

pour des opinions diverses en matiere de doctrine religieuse,
christologique notamment. Plus generalement, Paul observe

que sur les sujets touchant l'etre divin, ses attributs, sa

puissance, la creation du monde ou la liberte humaine, les hommes

ne cessent de debattre sans parvenir ä s'accorder. Dans un
passage qui merite d'etre cite, il mentionne les

"gens qui s'opposent les uns aux autres et se refutent les uns les

autres, car certains dirent que dieu est un, d'autres qu'il n'est pas
un seulement; d'autres dirent qu'il a des contraires, d'autres que
non; d'autres dirent qu'il a pouvoir sur toutes choses, d'autres

qu'il n'est pas omnipotent; d'autres dirent qu'il est le createur du
monde et de tout ce qui est en lui, d'autres ont juge qu'il n'a pas

68 Signaions la parution recente de la premiere edition critique du texte
syriaque de ce traitd, avec traduction franchise, par E. FlORI, "L'epitome syriaque
du Traiti sur les causes du tout d'Alexandre d'Aphrodise attribue ä Serge de

Res'aynä", in Museon 123 (2010), 127-158.
69 Cf. D. KING, "Alexander of Aphrodisias' On the Principles of the Universe

in a Syriac Adaptation", in Musfan 123 (2010), 159-191, qui montre que
Sergius modifie le texte d'Alexandre, notamment en le christianisant (par exemple,
en rempla^ant 1'appellation "corps divin" appliqude aux corps celestes par une
expression signifiant "corps qui tournent").



80 DISCUSSION

ete le createur de toutes les choses qui existent. II y en a qui
dirent que le monde a ete fait de rien, et il y en a qui dirent que
<Dieu> l'a fait ä partir d'une matiere. Et il y en a qui dirent que
le monde est sans commencement et qu'il demeurera aussi sans
fin, d'autres ont enseigne autrement. <Et il y en a> qui dirent que
les hommes sont fibres dans leur volonte; et il y en a qui refu-
terent cela. Et il y a beaucoup d'autres choses encore comme
celles-ci qu'ils dirent et poserent dans leurs exposes, dans lesquels
on les voit se refuter Tun l'autre et s'opposer les uns aux autres."

C'est en consideration de l'impossibilite de parvenir ä une
connaissance en ces matieres de foi que Paul proclame la preference

qu'il faut accorder ä la science.

A propos de notre emploi du mot "foi", Christoph Riedweg,
qui ne disposait pas du texte que nous venons de citer, nous
avait fait la remarque suivante:

C. Riedweg: "Glaube" scheint mir an dieser Stelle nicht religiös

zu verstehen. Der Text fügt sich vielmehr ausgezeichnet in
die platonische Epistemologie ein, in der ja die tcIcttk; der im-
CTT7)p.7j klar untergeordnet ist (s. auch die diesbezüglich sehr

polemischen Äusserungen der kaiserzeitlichen Platoniker
gegenüber den Christen).

H. Hugonnard-Roche: A cela nous repondons que le terme
utilise par Paul (haymonuto), que nous avons traduit par "foi",
est effectivement l'equivalent du grec 7ucm<;. Dans le contexte
ou il est employe, cependant, il est manifeste qu'il se rapporte a
la foi religieuse, car ce sont des dogmes religieux qui sont l'occa-
sion des disputes auxquelles hauteur fait allusion dans les lignes
qui precedent sa declaration concernant les doutes touchant les

matieres qui sont l'objet des doctrines relevant de la foi.

P. Adamson: You mentioned that some Syriac translators

sought a very precise and exact rendering of Greek in order to
mirror as closely as possible the terminology used in theological
disputes. I wonder whether this tendency may underlie the



LE MOUVEMENT DES TRADUCTIONS SYRIAQUES 81

highly literal translation style we find in some (but not all)
Kindl-circle translations, such as their version of the Metaphysics?

This is a feature of their translations which has occasioned

some criticism, and it would be interesting if it turned out to

carry forward a deliberate policy which originally had theological

motives.

H. Hugonnard-Roche: La reponse ä cette question necessite-
rait une recherche que je n'ai pas faite. Le contexte est different:

les traductions litterales en syriaque sont appelees par des

controverses et representent des revisions de traductions ou de

modes de traductions anterieurs, ce qui n'est pas le cas des

traductions arabes du milieu d'al-Kindl, oil il s'agit de premieres
traductions, sans enjeu de competition. Comme vous le men-
tionnez, en outre, les traductions effectuees ä l'epoque d'al-
Kindl ne sont pas toutes de meme style, les unes etant plutot
paraphrastiques, d'autres plus litterales. Cela peut etre le fait de
la formation du traducteur et de sa competence, autant que
d'un choix delibere, un traducteur moins habile etant plus faci-
lement porte ä paraphraser. II faudrait verifier que les traductions

plus litterales se rencontrent surtout ä propos de textes

impliquant des options theologiques, ce qui reste ä prouver. De
fait, s'agissant de la Metaphysique d'Aristote, en particulier, il
ne semble pas que la traduction ancienne d'Ustät puisse etre
qualifiee de plus litterale que celle d'Ishäq ibn Hunayn.70

C. Riedweg: Wie ist das Verhältnis der christlichen Schule

von Nisibis zu derjenigen in Alexandrien zu beurteilen, welche
sich ja ebenfalls durch intensives philologisches Arbeiten
auszeichnete? Im übrigen berührt sich das hier von Nisibis
gezeichnete Bild mit Jamblichs Vita Pythagorica, die ihrerseits

70 Telle est la conclusion de la comparaison minutieuse effectuee entre les

traductions d'Ustät et d'Ishäq ibn Hunayn sur une portion de Metaphysique
Alpha Elatton par J.N. MATTOCK, "The Early Translations from Greek into Arabic.

An Experiment in Comparative Assessment", in Symposium Graco-Arabicum
II, hrsg. von G. ENDRESS (Amsterdam 1989), 73-102.



82 DISCUSSION

wohl bereits christlich-monastische Elemente in die Darstellung

der pythagoreischen Schule integriert haben dürfte.

H. Hugonnard-Roche: On a remarque que la Vie de Pytha-

gore s'apparentait aux vies de saints que commen^aient ä

composer les auteurs chretiens ä l'epoque de Jamblique, mais sans

pouvoir conclure ä une dependance de celle-lä par rapport ä

celles-ci. Et il faut aussi garder ä l'esprit que la description du
mode de vie pythagoricien est un morceau d'imagination qui
est un topos litteraire.71 Quant aux etudes au sein de l'Ecole de

Nisibe, le peu que nous en savons invite ä comparer leur derou-
lement ä celui des etudes dans les ecoles grecques tardo-antiques
plutot qu'aux pratiques quotidiennes des pythagoriciens selon

Jamblique. L'Ecole de Nisibe, d'autre part, est traditionnelle-
ment liee ä celle d'Antioche plus qu'ä celle Alexandrie: d'une

part, pour des raisons theologiques, puisque Nisibe a adopte la

christologie antiochienne; d'autre part, parce que la pratique
philologique antiochienne etait fondee non seulement sur une
approche historique des textes, mais aussi sur les methodes rhe-

toriques de leur analyse.72 C'est avec le tournant du VP siecle

qu'une approche philosophique, issue principalement d'Alexan-
drie, a penetre dans les ecoles syriaques, avec l'apport d'un
Aristote neoplatonise, insere dans le cursus.

V. Boudon-Millot: Sergius a traduit Galien en suivant un
plan bien defini (le canon alexandrin des oeuvres de Galien).

71 Sur ces deux points, voir A.J. FESTUGlhRE, "Sur le 'De vita Pythagorica'de
Jamblique", in REG 50 (1937), 470-494.

72 La vue traditionnelle selon laquelle la methode d'exegbse pratiquee ä

l'ficole d'Antioche se caractönserait comme historico-grammaticale a ^t^ remise
en cause (ä la suite de remarques deji presentes dans Chr. ScHAUBLIN, Untersuchungen

zu Methode und Herkunft der antiochenischen Exegese [Köln 1974]) par
F. YOUNG, "The Rhetorical Schools and their Influence on Patristic Exegesis", in
The Making of Orthodoxy. Essays in Honour ofHenry Chadwick, ed. by R.
WILLIAMS (Cambridge 1989), 182-199, qui a souligne le löle de l'education rh4to-
rique dans l'exegese patristique; voir aussi Ead., Biblical Exegesis and the Formation

of Christian Culture (Cambridge 1997), specialement 169-176.



LE MOUVEMENT DES TRADUCTIONS SYRIAQUES 83

Dans quelle mesure peut-on dire que Sergius a egalement suivi
un rel plan pour ses oeuvres philosophiques? Son entreprise
obeissait-elle ä un projet scientifique defini? Et si oui, dans

quelle mesure ce programme de traductions peut-il nous per-
mettre, avec toute la prudence requise, de reconstituer le milieu
scientifique, culturel et eventuellement scolaire dans lequel
evoluait Sergius?

H. Hugonnard-Roche: Sergius a, en effet, traduit tous les

traites de Galien inclus dans le canon alexandrin. S'agissant de
la philosophic, nous savons, par le prologue de son commen-
taire aux Categories, qu'il envisageait sans doute d'exposer, ä la
demande du dedicataire de son ouvrage, le contenu de l'Orga-
non ou d'une partie, au moins, de celui-ci. Pour le reste,
Sergius a traduit deux ouvrages de philosophic naturelle, touchant
la composition du monde, le traite anonyme De mundo et le

traite d'Alexandre d'Aphrodise Sur les principes du tout. Sergius
encore a traduit les ceuvres theologiques du Pseudo-Denys. Cet
ensemble de textes couvre les champs de la logique, de la
physique et de la theologie. Ii semble done bien que Sergius avait
ce que l'on pourrait appeler, avec prudence, un "programme"
de traductions, qui visait ä introduire en syriaque les elements

qu'il considerait comme essentiels de la culture grecque de son

temps. II faut noter, d'ailleurs, que certains des ouvrages qu'il
traduit ou commente (Aristote, Galien) sont l'objet de lectures

et de commentaires en grec, ä Alexandrie, a l'epoque meme de

Sergius, ou qu'ils sont de composition contemporaine ä Sergius
lui-meme (Pseudo-Denys). Le milieu culturel dans lequel
Sergius evolue, celui des lettres syro-occidentaux qui pronent le

renouveau des traductions greco-syriaques, est tout proche du
milieu savant grec qui lui est contemporain (Ammonius,
Pseudo-Denys). C'est bien cette proximite meme qui est la
condition du mouvement des traductions en meme temps que
d'une emergence de la philosophic proprement dite dans la
culture syriaque du VIe siecle. Quant aux ecoles, nous ne savons
rien de la presence d'un etablissement d'enseignement ä



84 DISCUSSION

Resh'aina. Mais il semble raisonnable de penser qu'un cercle

savant existait auquel participait Sergius et notamment les

dedicataires de ses Commentaires aux Categories, ou encore, le

nomme Etienne qui participa a la traduction du Pseudo-Denys.

D. De Smet: Vous mentionnez que des ouvrages "dits de

philosophic populaire" ont sans doute ete lus dans certaines
ecoles monastiques. Or, il y a un ouvrage de ce genre ecrit en
arabe, ä savoir le "Livre du Secret de la creation" (Kitäb Sirr
al-Hallqa) attribue ä Apollonius de Tyane (Balinäs), dans

lequel on a releve des sources syriaques. Une autre "encyclopedic

populaire", le "Livre des Tresors" de Job d'Edesse, qui pre-
sente de nombreuses similitudes avec l'ouvrage de Balinäs, a ete

redigee en syriaque en pleine epoque islamique (debut IXe

siecle). Ces deux textes utilisent notamment le De natura hominis

de Nemesius d'Emese. Cela signifie-t-il qu'un certain ensei-

gnement des sciences naturelles, profanes, d'origine grecque,
faisait partie de la formation des moines et des theologiens dans
les Eglises syriaques? En ce cas, que pouvait etre le projet scien-

tifique mene dans ces milieux monastiques?

H. Hugonnard-Roche: Des manuscrits nous ont conserve des

anthologies monastiques, contenant des textes de "philosophic
populaire" tels que sentences, dits, historiettes, etc., ainsi que
des discours d'ethique philosophique traduits du grec, tels que
le npo<; Ay]p6vixov apocryphe d'Isocrate ou le Ilspi. äcrx-rjcrscot;

du Pseudo-Plutarque.73 Ces compilations, ecrites par des

moines, refletent certainement une partie de leur culture et ont
vraisemblablement ete lues dans les ecoles. S'agissant des

sciences, il faut rappeler que les auteurs syriaques chretiens ont

73 H. TEULE, "Les compilations monastiques syriaques", in Symposium Syri-
acum VII, £d. par R. LAVENANT (Roma 1998), 249-284, ne s'interesse qu'aux
florileges qu'il qualifie d'asceto-mystiques, mais il note qu'il existait des floril&ges
plus larges contenant des admonitions öthiques ou philosophiques, comme Celles

que nous mentionnons. Sur cette literature, voir notamment S. BROCK, art. cit.
(n. 15).



LE MOUVEMENT DES TRADUCTIONS SYRIAQUES 85

compose des hexamerons, comportant des elements de philosophic

naturelle, comme celui compose par Jacques d'Edesse,
dont le contenu est d'ailleurs inspire de 1'Hexameron de Basile
de Cesaree, complete par d'autres sources telles que le De
mundo, le De lapidibus de Theophraste ou la Geographie de

Ptolemee, et la visee de l'auteur en composant cet ouvrage etait
clairement l'instruction de sa communaute.74 Ä propos de

Nemesius, il faut signaler que le De natura hominis fut ä l'ori-
gine d'un extrait mis sous le nom de Gregoire le Thaumaturge,
dont la version syriaque fut une source des traites syriaques sur
fame.75 Plus largement, les sciences profanes d'origine grecque
ont ete cultivees dans le monastere de Qenneshre ou Severe

Sebokt a compose des compilations de Ptolemee, un traite d'as-
trolabe, et divers textes d'astronomie, ou il faisait montre d'une
aptitude certaine ä utiliser les tables astronomiques.76

C. D'Ancona: La formazione ricevuta da Sergio di Res'aynä
ad Alessandria traspare da questo panorama cosl ampio e

approfondito. E quindi del tutto legittimo chiedersi perche egli
presenti Aristotele come il culmine del sistema del sapere, quasi
come se fosse estraneo alia visione dominante nelle scuole filo-
sofiche della fine dell'antichitä, per la quale Aristotele prepara
alio studio di Piatone. E percio molto seducente l'ipotesi, basata

sull'introduzione di Sergio alia propria traduzione delle opere
dello pseudo-Dionigi, che sia quest'ultimo, invece di Platone,
ad assicurare il coronamento teologico del sistema del sapere.
Ci si potrebbe domandare peraltro se cio rappresenti una pro-
spettiva elaborata in modo consapevole, o se questi due aspetti
dell'attivita di Sergio non riflettano piuttosto due componenti

7i A propos de l'ouvrage de Jacques, lire M. WlLKS, "Jacob of Edessa's Use
of Greek Philosophy in His Hexaemeron", in Jacob ofEdessa and the Synac Culture

ofHis Day, ed. by B. TER Haar Romeny (Leiden-Boston 2008), 223-238.
75 On peut lire quelques breves observations sur ce sujet dans notre texte sur

"La tradition syriaque des traites sur fame", ä l'adresse www.gral.unipi.it.
76 Cf. le bref survol que nous avons donne dans H. HUGONNARD-ROCHE,

"Matematica e astronomia", in Storia della scienza, a cura delPIsntuto della Enci-
clopedia Italiana, vol. IV, sezione 1, La scienza siriaca (Roma 2001), 36-41.



86 DISCUSSION

distinte della sua formazione: "aristotelica" ad Alessandria, e

neoplatonica nella dottrina teologica che gli era propria. I
legami dello pseudo-Dionigi Areopagita con la scuola di Atene
e in particolare con Proclo sono forti e documentati, e forse

Sergio ci attesta due diverse attitudini nel tardo neoplatonismo.
In fondo, la discussione piü tipicamente teologica svolta ad
Alessandria all'epoca di Sergio, quella suH'eternita o la crea-
zione del mondo, ha al centro Aristotele, e non Platone.

H. Hugonnard-Roche: Sergius se place ä un moment oil la

philosophic remplace la rhetorique. Le point de depart de la
reflexion concernant Sergius ne doit pas etre de le considerer

comme un apprenti neoplatonicien qui n'aurait pas suivi le

cursus normal, en omettant de commenter Platon apres avoir
etudie Aristote. II serait sans doute plus juste de le considerer

comme un "intellectuel" chretien qui participe au mouvement
qui conduit le milieu syro-occidental ä se tourner vers une nou-
velle exigence philologique et exegetique. Dans ce milieu
proche d'Alexandrie, par sa formation et par son activite de

medecin, Sergius a ete conduit ä reconnaitre la valeur episte-
mique de la methode aristotelicienne dans les sciences. Mais en

tant que chretien, Sergius reinterprete le cursus scolaire dans le

contexte d'un cursus ascetique modele sur la doctrine eva-

grienne des degres de la contemplation. Et si, d'autre part, cer-
taines doctrines procliennes sont reprises par le Pseudo-Denys,
elles sont reinserees par celui-ci dans une theologie fortement
philoxenienne. C'est dans ce milieu que se place aussi Sergius,

qui est moins le temoin de deux attitudes du neoplatonisme
tardif, que le temoin et l'acteur de la prise en compte par le

milieu syro-occidental de la philosophic grecque (logique
d'Aristote, et philosophic naturelle adaptee aux exigences de la

religion) et son insertion dans une theologie qui emprunte sans
doute ä Athenes, mais est reformulee par le milieu syriaque de

Philoxene et du Pseudo-Denys.


	Le mouvement des traductions syriaques : arrière-plan historique et sociologique

