Zeitschrift: Entretiens sur I'Antiquité classique
Herausgeber: Fondation Hardt pour I'étude de I'Antiquité classique
Band: 57 (2011)

Artikel: Le mouvement des traductions syriaques : arriere-plan historique et
sociologique

Autor: Hugonnard-Roche, Henri

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-660683

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-660683
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

II

HENRI HUGONNARD-ROCHE

LE MOUVEMENT DES, TRADUCTIONS SYRIAQUES:
ARRIERE-PLAN HISTORIQUE ET SOCIOLOGIQUE

Il ne sera pas question ici de décrire le mouvement des tra-
ductions d’ceuvres philosophiques du grec en syriaque, encore
moins d’énumérer les textes traduits, mais d’essayer de présen-
ter sommairement, comme l'indique le sous-titre de mon
exposé, les conditions historiques et sociologiques dans les-
quelles ce mouvement s’est développé. Et 'on essaiera de men-
tionner les circonstances qui ont pu favoriser ce mouvement ou
contribuer a le déclencher.

Il me faut tout d’abord délimiter bri¢vement dans le temps
et dans I'espace le champ de mon étude. Ceux que nous appe-
lons Syriaques sont les araméens chrétiens qui se sont répan-
dus dans les pays du Croissant fertile, et dont la langue litté-
raire est, depuis leur conversion au christianisme, le parler
araméen d’Edesse. Apres la conquéte d’Alexandre, 'ancienne
Urha avait recu le nom d’Edesse lors de sa fondation comme
ville grecque par Séleucos [, parce qu’elle rappelait 2 ses sol-
dats 'Edesse de la Macédoine qu’ils avaient quittée. La ville
joua un role de forteresse militaire sous la dynastie macédo-
nienne des Séleucides. Mais elle n’était que partiellement hel-
lénisée, et vers 132 av. J.-C. Edesse devint capitale d’un
royaume indépendant, dont les souverains étaient d’une
famille apparentée aux Parthes d’Arménie. L’'un d’eux, Abgar
X, se convertit au christianisme, vers 204. Edesse devint ainsi
la capitale d’'un royaume d’Osrhoene, en Mésopotamie du



46 HENRI HUGONNARD-ROCHE

nord, favorable a Ihellénisme et au moins partiellement
bilingue: les légendes des monnaies étaient écrites en grec et
qualifiaient les rois d’amis des Grecs. Le royaume perdit son
indépendance en 213 quand Caracalla en fit une colonie
romaine. La ville resta alors partie de 'empire romain, puis
byzantin, jusqu’a la conquéte arabe en 639.

Le premier signe d’une activité savante 2 Edesse est lié 2 la
personnalité de Bardesane, dont un disciple nommé Philippe
serait le rédacteur au tournant du III° siecle du Livre des lois des
pays, un dialogue philosophique sur le libre arbitre et 'omnipo-
tence divine, dans lequel Bardesane joue le réle principal.! Ce
texte, qui témoigne d’une connaissance certaine des procédés
de la rhétorique grecque, est I'indice de la présence 3 Edesse
d’un intérét pour les lettres de la part d’une aristocratie locale
cultivée. Toutefois, a cette époque, rien n’indique que la ville
possede une école ou la littérature, la rhétorique ou la philoso-
phie auraient été enseignées.

La christianisation des pays du Proche-Orient ne peut, 2 vrai
dire, se comprendre indépendamment de la situation politique
et des querelles théologiques qui ont traversé les premiers siécles
de la chrétienté. Jusqu'a la conquéte arabe, ces pays étaient
divisés entre I'empire romano-byzantin et 'empire sassanide,
sans qu’une frontiere absolument fixe ne les séparit. L’Euphrate
était plus ou moins, dans son cours supérieur, la ligne de sépa-
ration entre les deux empires, mais les régions avoisinantes, et
notamment la Haute-Mésopotamie, restaient I'enjeu de la poli-
tique des puissances romaine et sassanide. Ainsi Nisibe, par
exemple, qui avait été conquise par Lucullus en 67 av. J.-C,,
fut cédée aux Perses, apres la mort de 'empereur Julien, par
son successeur Jovien en 363. Cette région de Haute-Mésopo-
tamie, enjeu politique, devint aussi par la suite enjeu entre les
différentes églises chrétiennes. Et les populations passérent d’un
coté a l'autre de la frontiere politique et religieuse selon les

! On trouvera dans A. CAMPLANI, “Bardesane et les bardesanites”, in AEHE,
VE sect. 112 (2003-2004), 29-50, une mise au point sur le sujet.



LE MOUVEMENT DES TRADUCTIONS SYRIAQUES 47

aléas des conquétes ou des décisions prises par les évéques en
faveur de telle ou telle position doctrinale.

Eglises syriaques

Sans entrer ici dans les détails, il faut rappeler quelques élé-
ments de la genese des églises chrétiennes. Cette genese est lide
a la réception des Peres grecs. Trois églises se sont formées en
relation avec les décisions prises lors de plusieurs conciles,
notamment avec la formulation décidée 3 Chalcédoine en 451,
selon laquelle le fils est une personne unique douée de deux
natures réunies en une seule hypostase. En opposition a I'église
chalcédonienne, fidele a cette formulation, deux autres églises
ont adopté des positions autres, mais opposées entre elles.
L’église  syro-occidentale (appelée aussi syro-orthodoxe),
implantée dans l'empire byzantin, a adopté la théologie
miaphysite (qui soutient que dans la personne du fils la divinité
et ’humanité sont unies en une seule nature, sans séparation ni
confusion) de Cyrille d’Alexandrie (mort en 444), interprétée
par Sévere d’Antioche (mort en 538). A 'opposé, I'église syro-
orientale, implantée dans I'empire sassanide, a adopté la théo-
logie dyophysite (qui soutient que le fils est de deux natures
distinctes et séparées) des exégetes antiochiens Diodore de
Tarse, Théodore de Mopsueste et Nestorius.? A ces divergences
théologiques se sont ajoutées, ou superposées, des divisions
politiques. Trés tot, en effet, les empereurs se sont souciés de
ces divergences de nature théologique, et certains se sont préoc-
cupés d’intervenir dans ces sujets, afin de préserver 'unité de la
chrétienté, C’est-a-dire d’unir tous les chrétiens dans I'église de

2 Sur les incertitudes qui ont entouré la rédaction des actes du concile de
Chalcédoine, dans lesquels les deux formules povoyevic éx dbo dooewv (“fils
unique engendré de deux natures”) et povoyevig év 3bo diseot (“fils unique
engendré en deux natures”) se sont trouvées en concurrence et comment la
seconde s’est imposée, voir A. TUILIER, “Le substrat philologique et historique de
la définition de Chalcédoine”, in POr 20 (1995), 309-324.



48 HENRI HUGONNARD-ROCHE

Iempire.” De nombreux non-chalcédoniens se trouvaient dans
les patriarcats d’Alexandrie, Antioche et Jérusalem. Ainsi 'em-
pereur Justin voulut forcer les non-chalcédoniens a se sou-
mettre, et sa politique fut poursuivie par son neveu Justinien.
Mais leur action aboutit plut6t A renforcer 'autonomie de ces
églises ou 2 faire fuir les récalcitrants. L'adoption de la langue
syriaque et le développement d’une culture en cette langue
furent le moyen pour les communautés se reconnaissant dans
cette langue et cette culture de s’affranchir de I'hellénisme
impérial.4 Et parallelement, les deux églises syriaques d’orient
et d’occident accrurent leur indépendance 'une par rapport a
lautre, les questions religieuses jouant un role fondamental
dans l'identification de chaque communauté.

Ainsi I'évéque Jean de Tella (483-538) refusa de signer le
Libellus fidei du pape Hormidas (518), formulaire réaffirmant
les enseignements de Chalcédoine que le Christ a une nature
divine et une nature humaine, unies hypostatiquement en une
personne. Privé de son siege en 521, il se réfugia dans la mon-
tagne de la province d’Osrhoe¢ne, proche de la frontitre perse.
Il faut souligner le réle des moines et des monasteres de la
région d’Edesse et d’Amida (actuellement Diyarbakir) dans
I’établissement d’une église non-chalcédonienne institutionna-
lisée dans les années 520-530. La vie de Jean de Tella, compo-
sée un peu aprés 542 par un certain Elias qui se dit son dis-
ciple, est un bon témoignage des dissensions entre groupes
religieux et de la constitution d’'une communauté dissidente.
Jean, né 4 Callinice sur 'Euphrate dans une famille de notables,
qui avait été éduqué par sa mere et ses grands-parents “dans les
lettres et la sagesse des Grecs”, avait renoncé 2 une carriere dans

3 Sur la tradition impériale d’intervention dans les questions spirituelles et
d’établissement d’'une monodoxie religieuse, on peut lire 'ouvrage suggestif de
P. ATHANASSIADI, Vers la pensée unique. La montée de l'intolérance dans I'Antiquité
tardive (Paris 2010).

4 Sur Pérablissement de I'église syro-orthodoxe au cours du VI° siécle, en
opposition a I'église chalcédonienne de 'empire, voir V.L. MENZE, Justinian and

the Making of the Syrian Orthodox Church (Oxford 2008).



LE MOUVEMENT DES TRADUCTIONS SYRIAQUES 49

'administration romaine pour une vie ascétique. Et son hagio-
graphe rapporte que, dans sa jeunesse, Jean obtint de son pré-
cepteur (paidagdgos) de négliger les lettres grecques en faveur de
Pétude des Psaumes, un langage plus utile & son futur minis-
tere. Durant son exil dans la zone frontiere entre empires
romain et perse, Jean, entouré de nombreux compagnons, créa
avec Thomas de Dara ce que 'hagiographe nomme une po/i-
teia, voulant désigner par ce terme une communauté d’ascetes
et de prétres, réunis par un méme mode de vie et par la parti-
cipation 2 une foi commune.’ Jean de Tella semploya 2 inté-
grer a son réseau les habitants de part et d’autre de la frontiere
perse, et a convertir les arabes nomades vivant dans la région.
L'appartenance 2 cette communauté, ou a ce réseau de com-
munautés, est déterminée par la foi et le mode de vie ascétique,
et non par ['ethnicité, la culture ou la région d’origine. La fai-
blesse de la communauté anti-chalcédonienne de Jean de Tella,
pourtant, fut de n’avoir jamais été intégrée dans les structures
d’aucun des deux empires, et elle ne survécut pas a la capture
et a la mort de Jean en 538.

L’église chalcédonienne, dans 'empire byzantin, utilisa la
langue grecque, tandis que 'église syro-occidentale, constituée
au départ de chrétiens de langue grecque ou syriaque, trouva le
moyen de renforcer son autonomie a I'intérieur de 'empire par
P'usage de la langue syriaque qui devint dominant.

Pour leur part, les chrétiens dyophysites formerent I'église
syro-orientale, implantée dans U'empire perse, ou elle fut parfois
persécutée, mais le plus souvent tolérée, voire bien acceptée,
dans la 'mesure ol son opposition a I'église d’empire sur des
bases théologiques assurait de sa fidélité politique a 'empire
sassanide. Ainsi I'adoption par le métropolite de Nisibe, Bar-
sauma, au synode de Beth Lapat (nom syriaque de Gundisha-
pur) en 484, d’une profession christologique — nestorienne

> Sur la vie de Jean de Tella et la communauté qu’il fonda, voir N.J.
ANDRADE, “The Syriac Life of John of Tella and the Frontier Politeia”, in Hugoye
12 (2009), 199-234.



50 HENRI HUGONNARD-ROCHE

— différente de celle qui avait cours dans I'empire romain
contribua a constituer I'église de Perse comme partie intégrante
de la société perse. Comme le remarque S. Brock, les chrétiens
de Pempire sassanide ne divisaient pas le monde en rhomaye
(romains) et persaye (persans), mais entre le peuple de Dieu
(eux-mémes) et ceux de I'extérieur (syro-orthodoxes). Et il sou-
ligne que le syriaque ne fut pas la seule langue culturelle de
église d’orient dans la période sassanide, mais que le grec
continua d’étre le langage de la captivité et que le persan devint
3 partir du V© siécle véhicule littéraire pour les chrétiens.®
Dans chacune des deux églises de langue syriaque, 'église
syro-occidentale miaphysite et I'église syro-orientale dyophysite
(nous laisserons de coté I'église chalcédonienne de langue
grecque qui n’entre pas dans le champ de notre exposé), des
études ont été développées, qui ont été favorisées par des traduc-
tions et qui inversement ont suscité, du moins a l'ouest, des
traductions. Ces deux églises partagérent un patrimoine com-
mun, constitué évidemment en premier lieu des traductions
bibliques. Mais, — ce qui est plus important du point de vue
qui est le ndtre —, les traductions et I'étude des Peres jouerent
un rdle essentiel dans la formation d’une culture syriaque
savante.” Comme on I'a dit, Cyrille d’Alexandrie pour les syro-
occidentaux, Diodore de Tarse et surtout Théodore de Mop-
sueste pour les syro-orientaux, furent les maitres lus dans les
monasteres en version syriaque. Les peres Cappadociens égale-
ment jouerent un rdle de premier plan dans I'éducation supé-
rieure dans la sphere syriaque, et parmi eux tout spécialement
Grégoire de Nazianze. A son propos, Jean de Sicile écrira au IX¢
siecle qu’il “a dépassé Platon par son art du langage autant qu'’il

¢ Sur la position de I'église syro-orientale dans I'empire perse, voir S. BROCK,
“Christians in the Sasanian Empire. A Case of Divided Loyalties 7, in Religion
and National ldentity, ed. by S. MEWS (Oxford 1982), 1-19; repr. in S. BROCK,
Syriac Perspectives on Late Antiquity (London 1984), VI.

7 Cf. ]J. WATT, “Les Péres grecs dans le curriculum théologique et philolo-
gique des écoles syriaques”, in Les Péres grecs dans la tradition syriaque, éd. par
A. SCHMIDT et D. GONNET (Paris 2007), 27-41.



LE MOUVEMENT DES TRADUCTIONS SYRIAQUES 51

I’a fait en théologie, et il a fait que Démostheéne ressemble a un
simple enfant”.® Avec ['étude des Peéres grecs, traduits en
syriaque, ce sont des aspects de I'éducation rhétorique et philo-
sophique supérieure de I'antiquité paienne qui ont été incorpo-
rés ou transformés en une nouvelle forme de cursus théologique.

Ecoles

La christianisation des pays du Proche-Orient amena évi-
demment des innovations dans le contenu des savoirs et de
nouveaux lieux de culture apparurent. Mais les nouvelles insti-
tutions de savoir furent influencées par le cursus ancien de la
culture gréco-romaine. La premitre institution de savoir dont
le nom est largement connu est la fameuse Ecole des Perses
d’Edesse. Le grand poete de langue syriaque Ephrem de Nisibe,
né vers 306 dans cette ville ol il vécut d’abord, vint ensuite
s’établir 2 Edesse aprés que Nisibe fut cédée aux Perses en 363.
Mais on ne sait rien de la vie intellectuelle 4 Nisibe, centre
commercial et militaire de la Mésopotamie, a I'époque ou
Ephrem y vécut. Quant 3 Edesse, au moment ot Ephrem y
vint, rien ne permet de savoir non plus qu’il y elit une vraie
école.” Toutefois on a pu mettre en évidence dans I'ceuvre
d’Ephrem les traces d’une culture hellénique, notamment d’une
culture rhétorique.!® Un siécle plus tard, au V¢ siecle, I'Ecole
des Perses était semble-t-il I'une des écoles d’Edesse, qui com-
portait aussi une école des Arméniens et une école des Syriens.

8oCE |- WATT, gt ait, ¢m.'7); 3%

? Cf. U. POSSEKEL, Evidence of Greek Philosophical Concepts in the Writings of
Ephrem the Syrian (Lovanii 1999), 24-25, qui critique I'idée émise par H. Drij-
vers qu’Ephrem aurait enseigné dans une école ayant déja une structure sem-
blable 2 celle qu'aura plus tard celle de Nisibe, et écrit: “The available sources,
however, do not provide sufficient evidence for more than a speculative state-
ment concerning the organizational form of the school”.

10 Cf. U. POSSEKEL, gp. cit. (n. 9), qui étudie la terminologie d’Ephrem
concernant des notions comme celles d’étant, d’essence, de nature, d’hypostase,
en relation avec la terminologie grecque.



52 HENRI HUGONNARD-ROCHE

Il s’agissait probablement d'un cercle intellectuel fondé sur
Pappartenance ethnique de ses membres. La ville devint au
cours du temps le centre d’une théologie antiochienne, insis-
tant sur Phumanité du Christ. A Edesse, les Peres ‘nestoriens’
Diodore de Tarse et Théodore de Mopsueste furent traduits
par des studieux associés 2 I'Ecole des Perses, mais ils ne furent
pas les seuls textes lus. Un manuscrit (BL Add. 12150), daté de
411 et provenant d’Edesse, par exemple, contient des traduc-
tions d’ceuvres de Basile, d’Eusebe de Césarée et de Titus de
Bostra, ce dernier appartenant a la tradition antiochienne.

Lorsque I'Ecole des Perses fut fermée en 489, sur l'ordre de
Iempereur Zénon et sous I'évéque miaphysite Cyrus, une par-
tie au moins de la communauté religieuse alla, deux cents kilo-
metres plus a lest, refonder I'institution a Nisibe, en territoire
perse.'! Sans doute existait-il déja une école a Nisibe, peut-étre
une école de village, avant I'arrivée de Narsai, le dernier chef de
IEcole des Perses d’Edesse. Mais c’est sous sa direction, et celle
de I'évéque Barsauma, que la communauté de Nisibe se donna
des régles semblables a celles d’'un monastere et devint le pre-
mier centre de I'église de l'est & la fin du Ve siecle. Il est bien
connu que la réputation de I'école vint a la connaissance de
Cassiodore lors de son séjour a Constantinople, et qu’il ima-
gina de créer un centre semblable & Vivarium.'?

Curriculum scolaire

A Nisibe, la vie d’école était semblable 2 la vie monastique.
Les canons réglementant la vie de I'école nous renseignent sur
cet aspect de la vie commune, les étudiants vivant ensemble et
les études se faisant en groupe, mais ils ne disent rien sur le cur-

11 Sur 'Ecole de Nisibe, I'ouvrage fondamental est maintenant celui d’A.H.
BECKER, Fear of God and the Beginning of Wisdom. The School of Nisibis and
Christian Scholastic Culture in Late Antique Mesopotamia (Philadelphia 2000).

2. Cf. G. FiaccaDORI, “Cassiodorus and the School of Nisibis”, in DOP 39
(1985), 135-137.



LE MOUVEMENT DES TRADUCTIONS SYRIAQUES 53

riculum disciplinaire. Les sources indiquent pourtant que plu-
sieurs titres étaient utilisés pour désigner les enseignants, qui
correspondaient sans doute a différents niveaux d’études: un
niveau élémentaire qu’aurait eu en charge un premier instruc-
teur (mhagyono), pour I'apprentissage de la lecture (dans le Psau-
tier, en particulier) et de I'écriture; un niveau moyen correspon-
dant a la charge du lecteur (magryono), enseignant la grammaire;
et un niveau supérieur correspondant a celui de lexégete
(mphashgono) des Ecritures et des textes fondateurs des Péres.'?
Ce systeme 2 trois degrés était en somme semblable au systeme
gréco-romain: on commengait par 'apprentissage de la lecture,
puis I'étude se poursuivait avec I'équivalent du grammatikos,
enfin elle s’achevait avec la rhétorique, voire avec la philosophie.
A bien des égards, 'institution scolaire et la pratique paraissent
proches de celles que I'on connait dans la tradition philoso-
phique grecque des écoles néoplatoniciennes de I"époque tardo-
antique.'* La réalité sociale de I'institution scolaire grecque, avec
sa structure de conventicule ot I'on pratique la vie commune,
son emploi du temps réglé, qui étaient ceux des écoles organisées
en lieux de vie commune (suvousia) n’est pas éloignée de la réa-
lité que 'on devine 2 travers les sources syriaques, a la différence
pres que les écoles philosophiques sont remplacées par des écoles
monastiques. Mais la différence n’est peut-étre pas aussi grande
si 'on se souvient que la pratique de I'exégese philosophique
chez les néoplatoniciens, comme Proclus ou Simplicius, était
une modalité de la vie spirituelle. Cette activité se nourrissait de
textes canoniques, comme aussi l'activité exégétique dans les
écoles monastiques, telle celle de Nisibe, se nourrissait de 'exé-
gese des textes canoniques de la théologie antiochienne, ceux de

Théodore de Mopsueste ou de Diodore de Tarse.

13 Sur le curriculum des études A Edesse et & Nisibe, voir A.H. BECKER, op.
ootk 1 )7k, 8%

4 Voir, par exemple, PH. HOFFMANN, “Les bibliotheéques philosophiques
d’apres le témoignage de la littérature néoplatonicienne des V¢ et VI¢ siecles”, in
The Libraries of the Neoplatonists, ed. by C. D’ANCONA (Leiden 2007), 135-153,
p. 137-139.



54 HENRI HUGONNARD-ROCHE

Dans le cursus, les études commencaient par I'étude des
Psaumes, que les éleves devaient probablement apprendre par
cceur, puis venait I'étude du Nouveau Testament et de I’Ancien
Testament. Il est possible que certains textes, dits de philoso-
phie populaire, aient été lus dans certaines écoles monastiques,
car des traductions syriaques existent, par exemple, du Ilpdc
Aqp.bvixov apocryphe d’'Isocrate, des traités [lepl duriac et Iepl
&petic de Thémistius, ou encore du [lepl dox#oews du Pseudo-
Plutarque.”” Néanmoins, les principaux ouvrages, qui pou-
vaient étre étudiés dans une perspective rhétorique, étaient sans
doute les discours des orateurs chrétiens Grégoire de Nazianze,
Basile de Césarée, Grégoire de Nysse, ainsi que Jean Chrysos-
tome, dont il existait des traductions syriaques.

Un des principaux témoignages que I'on possede sur 'ensei-
gnement est un texte intitulé “Cause de la fondation des
écoles”, composé entre 581 et 610 environ A I'Ecole de Nisibe. !¢
Le terme de ‘cause’ désigne un genre centré sur I'explication de
certaines pratiques, en 'occurrence le texte se rapporte a lori-
gine d’une session scolaire de I'Ecole de Nisibe. Il se présente
comme une schématisation pédagogique de 'histoire humaine
représentée sous la forme d’une série d’écoles, depuis les ‘écoles’
bibliques de Moise ou de Salomon, par exemple, jusqu’aux
écoles philosophiques grecques de Platon ou d’Aristote, et aux
écoles chrétiennes a Alexandrie, Antioche ou Nisibe. L’ouvrage
fournit un exemple de dépendance par rapport au curriculum
philosophique de I'antiquité grecque. On y trouve un usage de

5 Sur cette littérature dite ‘populaire’, voir H. HUGONNARD-ROCHE, “Le
corpus philosophique syriaque aux VI®-VIIC siécles”, in The Libraries of the Neo-
platonists, op. cit. (n. 14), 279-291, p. 279-282; S. BROCK, “Syriac Translations
of Greek Popular Philosophy”, in Von Athen nach Bagdad. Zur Rezeption grie-
chischer Philosophie von der Spitantike bis zum Islam, hrsg. von P. BRUNS (Bonn
2003), 9-28.

'¢ Traduction anglaise du texte dans Sources for the History of the School of
Nisibis, transl. with an introd. and notes by A.H. BECKER (Liverpool 2008),
94-160. L’auteur est traditionnellement identifié comme étant un membre de

’Ecole, Barhadbeshabba ‘Arbaya, qui est peut-étre la méme personne que Barhad-
beshabba, évéque de Halwan: cf. A.H. BECKER, 7bid., 11-16.



LE MOUVEMENT DES TRADUCTIONS SYRIAQUES 55

la tradition du commentarisme néoplatonicien tardif, par
exemple sous la forme d’une version christianisée de 'arbre de
Porphyre, qui montre I'appropriation de la tradition néoplato-
nicienne par la tradition chrétienne.!”

On n’a toutefois aucune preuve que la philosophie ait fait
Pobjet d’étude organisée a Nisibe. Des éléments textuels
montrent qu’il y eut une certaine connaissance de I'Organon
aristotélicien, mais on n’a pas de référence & ce matériel dans
les sources concernant ['école. L'issue des études était le plus
souvent la poursuite de la vie religieuse dans un monastere,
éventuellement comme maitre, ou l'intégration dans la hié-
rarchie ecclésiastique. La contrepartie du succes de I'Ecole de
Nisibe fut que des anciens éleves devinrent évéques ou chefs de
monasteres et que des écoles se répandirent en Mésopotamie
sassanide, dans des villes, ou rattachées a des églises de villages.
La nécessité de lutter contre la diffusion de la doctrine miaphy-
site dans la partie orientale de la chrétienté fit éclore de nom-
breuses écoles, particulierement dans les provinces du nord les
plus menacées. Ainsi que le rapporte la Vie de Marouta (évéque
miaphysite de Maipherkat/Martyropolis, puis métropolite de
Tigrit, mort en 649) écrite par son successeur dans la charge de
métropolite miaphysite de Tigrit, Denha: “dans chacun de
leurs bourgs, pour ainsi dire, les nestoriens avaient pris soin de
fonder des écoles o ils enséignaient des hymnes, des cantiques,
des répons, des chants, que, d'un commun accord, on pit
répéter dans toutes leurs provinces”.!® Et 'évéque miaphysite
Jean d’Ephese (vers 507-vers 585) écrit vers 550, & propos de
influence de la capitale ‘nestorienne’: “Nisibe, dont tout ce
pays (la Perse) but le fiel au point que, méme dans notre pays,

17 Cf. l'analyse de A.H. BECKER, op. cit. (n. 16), Appendix II, “The Tree of
Porphyry in the Cause of the Foundation of the Schools”, 172-180, ol l'auteur fait
observer que la subdivision de I'arbre est modifiée pour tenir compte de la
conception chrétienne de I'dme, différente de celle de la tradition néoplatoni-
cienne.

'8 Cf. J. LABOURT, Le christianisme dans l'empire perse sous la dynastie sassa-
nide (224-632) (Paris 1904), 289.



56 HENRI HUGONNARD-ROCHE

celui des Romains, quelques-uns en gotitent”."” Deux établisse-
ments seulement, toutefois, proposaient un enseignement
supérieur, Nisibe et 'école de Séleucie-Ctésiphon, créée par le
catholicos Mar Aba.

Au début du VII€ siécle, I'Ecole de Nisibe va traverser une
crise lorsque son chef Henana “curieux de la lecture des écrits
hétérodoxes, avait expliqué des choses contraires 2 Théodore
IInterprete, (et) s’était écarté de la vérité pour adhérer a des
doctrines hérétiques”,”® — entendons par la la foi des melkites
(autrement dit de Chalcédoine). Plusieurs membres de 'Ecole
la quitterent alors avec Abraham de Kashkar (vers 502-588),
qui partit fonder un nouveau monastere sur le mont Izla, au
nord de Nisibe, ot le rejoignit son ancien éleve Babai le Grand
(mort en 628), 'un des piliers de la doctrine christologique
syro-orientale. Ce couvent s’illustra par I'habileté rhétorique de
ses moines et son rayonnement devait gagner tout I'lran sassa-
nide.?! Le couvent était un centre de copie de manuscrits et la
formation y reposait sur les Peres antiochiens. Parmi les moines,
on rencontrait une élite cultivée provenant de la classe aisée de
la société perse. Et 'évéque Thomas de Marga devait écrire,
dans son Livre des Gouverneurs,** A propos du couvent d’Abra-
ham de Kashkar: “Et comme jadis celui qui désirait apprendre
et devenir maitre dans la philosophie paienne des Grecs allait a
Atheénes, la célebre cité des philosophes, pareillement dans ce
cas quiconque désirait étre instruit dans la philosophie spiri-
tuelle se rendait au saint monastere de Rabban Mar Abraham

Y Cf. J.-M. FIEY, Nisibe, métropole syriaque orientale, et ses suffragants des
origines & nos jours (Louvain 1977), 50.

20 Cf. Chronique de Séert, 11, éd. par A. SCHER et R. GRIVEAU, in PO 13, 4
(1918), 5009.

21 Sur ce couvent, voir en particulier I'ouvrage de F. JULLIEN, Le monachisme
en Perse. La réforme d’Abrabam le grand, pére des moines de I'Orient (Lovanii
2008).

22 Cet ouvrage, qui forme une histoire du monachisme de I'Eglise syro-orien-
tale, dans les régions situées a I'est du Tigre, a été édité par E.A.W. BUDGE, The
Book of Governors. The Historia Monastica of Thomas, Bishop of Margd, A.D. 840,
2 vol. (London 1893).



LE MOUVEMENT DES TRADUCTIONS SYRIAQUES 57

et s’inscrivait dans sa filiation”.2> A la mort d’Abraham, en
588, Babai le Grand partit fonder un nouveau monastere et
une école dans sa région d’origine (Beth Zabdai) dans la partie
nord de la Mésopotamie, puis revint comme chef du monasteére
du mont Izla en 604. Apres la mort de Henana a Nisibe (vers
612), I'’Ecole de ce lieu va subir un déclin, peut-étre lié 2 la
controverse qui entoura son chef accusé d’introduire des vues
hétérodoxes dans I'exégese et la théologie.

A Iépoque ot décline I'Ecole de Nisibe dans 'empire sassa-
nide, I'Ecole du monastére syro-occidental de Qenneshre
trouve son plein essor, fondé par Jean bar Aphtonia, dans les
années 520. Comme on le sait par une “Histoire de maftre
Jean, abbé du saint monastere d’Aphtonia, écrite par un
disciple”,* Jean, originaire d’Edesse, appartenait a une famille
cultivée. Apres la mort du pere, la mere de Jean envoya certains
de ses freres étudier aux écoles la rhétorique et le droit. Jean
recut probablement une éducation grammaticale auprés de sa
mere, puis & 'dge de 15 ans il entra au monastere de Saint-
Thomas de I'Oronte, pres d’Antioche. Il y recut sans doute une
éducation bilingue, car le monastére était connu comme centre
d’étude des lettres grecques, dont il devint plus tard abbé.
Apres que les chalcédoniens les eurent expulsés du monastere
de Saint-Thomas, les moines, sous ['autorité de Jean bar Aph-
tonia, allerent & Qenneshre sur la rive est de 'Euphrate et y
construisirent un monastere vers 525-531, qui devint un haut
lieu des études gréco-syriaques.

Jean écrivit lui-méme en grec, tandis que son panégyriste
écrivait en syriaque. Tous deux furent versés dans la rhétorique.
En effet, comme 'a montré John Watt, le portrait de Jean bar
Aphtonia peut étre analysé en termes de rhétorique épidictique
et il comporte nombre de ropoi traditionnels de ce genre rhéto-
rique: origine et famille (ratpic et yévoc), naissance et genre de

23 Nous citons la traduction de F. JULLIEN, opsoat. (1. 21); 239.
24 CF. la traduction de F. Nau, “Histoire de Jean bar Aphtonia”, in ROC7
(1902), 97-135.



58 HENRI HUGONNARD-ROCHE

vie (yéveoic et dvatpod), éducation, nature et occupations
(roudetor, ddoig, émirmdeduata), actions (mpdfeic). D’autres
topoi encore s’y rencontrent, qui se retrouvaient déja chez les
Peres cappadociens, tels que la comparaison du soldat et du
saint, présente chez Basile de Césarée, et développée par I'ha-
giographe de Jean. Ce qui montre que la tradition rhétorique
littéraire érait largement cultivée par Jean et ses disciples, en
grec comme en syriaque. Un autre exemple, & peu pres contem-
porain, est fourni par Zacharie le Scolastique, dans sa Vie de
Sévére, le tutur patriarche d’Antioche, perdue en grec, mais
conservée dans une version syriaque, qui illustre bien le réle de
la rhétorique dans 'enseignement, en méme temps que la
diversité des textes lus, qui appartiennent aussi bien 2 la tradi-
tion ‘sophistique’ qu'a la tradition patristique. Voici, en effet,
ce que dit Zacharie des lectures de Sévere, son condisciple:

“Affligés qu'une telle intelligence [sc. Sévere] n’efit pas encore
recu le divin baptéme, nous conseillimes 4 Sévere d’opposer aux
discours du sophiste Libanios, qu’il admirait a I'égal des anciens
rhéteurs, ceux de Basile et de Grégoire, ces illustres évéques, et
de les comparer ensemble. Nous lui donnions ce conseil, afin
qu’il parvint, par la voie de la rhétorique qui lui était chere, a la
doctrine et a la philosophie de ceux-ci. Lorsque Sévére eut appris
4 connaitre ces écrits, il fut entierement conquis par eux. On
I'entendit aussitét faire 'éloge des lettres adressées par Basile a
Libanios et de celles que Libanios écrivit en réponse, dans les-
quelles il avouait avoir été vaincu par Basile et accordait la vic-
toire aux lettres de celui-ci. Il résulta de la que Sévere se plongea

a partir de ce moment dans la lecture des ouvrages de l'illustre
Basile [...]"%

Sans doute Sévere effectua-t-il son éducation en grec et a
Alexandrie, mais il n’en reste pas moins que ce texte montre la
place centrale de la rhétorique dans la tradition scolaire et sug-
gere ses implications dans les controverses religieuses. Un
témoignage précis de la place de la rhétorique dans ces contro-

3 Cf. Vie de Sévére par Zacharie le Scholastique, éd. par M.-A. KUGENER, in
PO 2,1 (1907) 6-115, p. 12-13.



LE MOUVEMENT DES TRADUCTIONS SYRIAQUES 39

verses est donné par le discours composé déja en syriaque, pro-
bablement vers 489, par Narsai, mentionné plus haut, alors
directeur de Ecole des Perses 4 Nisibe, pour la défense des
trois docteurs nestoriens, Théodore de Mopsueste, Diodore de
Tarse et Nestorius, au moment ol commengaient les polé-
miques contre eux. L’analyse de ce discours montre, en effet,
qu’il se conforme au modele du discours judiciaire selon la
description donnée par Quintilien dans I Znstitutio Oratoria,*®
par quoi 'on voit I'influence de la tradition scolaire grecque
dans I'éducation théologique, non plus en pays grec, mais en
orient syriaque méme.

Sous I'impulsion de Jean bar Aphtonia et de ses successeurs,
Qenneshre fut, des lorigine, un centre d’études grecques en
méme temps quun lieu de culture syriaque, ol les éleves sui-
vaient le cursus rhétorique et philosophique (au moins partiel)
recu de la tradition grecque. Le monastere s’illustra notamment
sous Sévere Sebokt, originaire de Nisibe, qui eut pour éleve
Athanase de Balad, le futur patriarche Athanase II d’Antioche
(mort en 687), traducteur de plusieurs ouvrages logiques
d’Aristote, (en particulier les Topiques et les Réfutations sophis-
tiques) et Jacques (né dans un village prés d’Antioche) futur
évéque d’Edesse, I'auteur de la premitre grammaire syriaque
savante, qui contribua 2 fixer la langue. On connait de Jacques
d’Edesse une lettre sur les points et une autre lettre, adressée a
son ami Georges, évéque de Sarough, sur lorthographe
syriaque. Il fut aussi le traducteur/réviseur des Cazégories d’ Aris-
tote, et le réviseur de diverses traductions du grec comme les
Homélies de Sévere d’Antioche. Sans doute aussi Georges, futur
évéque des tribus arabes chrétiennes de Mésopotamie, étudia-t-
il 2 Qenneshre, lui qui traduisit et commenta plusieurs traités
logiques d’Aristote (Catégories, Peri Hermeneias, Premiers Ana-
lytiques), et qui composa un discours épidictique sur Sévere

26 Cf. K. MCVEY, “The Memra of Narsai on the Three Nestorian Doctors as
an Example of Forensic Rhetoric”, in /11 ¢ Symposium Syriacum 1980. Les contacts
du monde syriaque avec les autres cultures, éd. par R. LAVENANT (Roma 1983),
87-96.



60 HENRI HUGONNARD-ROCHE

d’Antioche, selon les régles rhétoriques de ce type d’ouvrage.”
Thomas de Harquel (Heraclea), évéque de Mabboug et révi-
seur (en 616) de la traduction philoxénienne de la Bible, était
également issu de Qenneshre.

Un large spectre de textes fut étudié 4 Qenneshre, tant en
grec qu’en syriaque. Sévere Sebokt lui-méme composa un traité
d’astrolabe, inspiré de celui de Théon d’Alexandrie, et des
ceuvres astronomiques ou cosmologiques inspirées de Prolé-
mée, et il y a tout lieu de penser que I'ceuvre de Prolémée,
comme d’autres, était lue directement en grec. L'un des buts de
la rédaction ou de la traduction d’ceuvres scientifiques ou phi-
losophiques 2 Qenneshre était certainement de constituer en
langue syriaque un corpus savant couvrant un large éventail de
domaines. D’autres monastéres syro-orthodoxes, d’ailleurs,
furent de hauts lieux d’étude du grec, comme ceux de Mar
Jacques 2 Kayshum, de Mar Eusebona ou de Tell ‘Adda, que
fréquenterent des moines issus de Qenneshre: Athanase de
Balad et Jacques d’Edesse, notamment, séjournerent a Mar
Eusebona (pres de Qala’at Simon, au nord de la Syrie, 40 kilo-
metres 4 I'ouest d’Alep), le second y passant onze années a
enseigner le grec et & commenter des auteurs grecs traduits en
syriaque comme les discours de Grégoire de Nazianze dans la
version révisée par Paul d’Edesse (exécutée en 623/624, durant
son exil 2 Chypre pour échapper aux armées perses).?®

Sur fond de ce panorama historique et sociologique, il
apparait que les mouvements d’études étaient structurés par la
séparation des deux églises syriaques, d’orient et d’occident.
Chacune de ces églises avait ses propres écoles, de ville ou de
village, et ses propres écoles monastiques. Et chacune avait ses

7 Cf. lédition et la traduction anglaise de K.E. MCVEY, George, Bishop of the
Arabs. A Homily on Blessed Mar Severus, Patriarch of Antioch (Louvanii 1993).

8 Pour des exemples de commentaires provenant de la tradition scolaire des
monasteres syro-occidentaux ol 'on étudiait Grégoire de Nazianze dans la ver-
sion de Paul d’Edesse, voir A. DE HALLEUX, “Les commentaires syriaques des
discours de Grégoire de Nazianze. Un premier sondage”, in Muséon 98 (1985),
103-147.



LE MOUVEMENT DES TRADUCTIONS SYRIAQUES 61

propres textes fondateurs pour sa théologie, Cyrille et Sévere
d’Antioche pour les syro-occidentaux, Théodore de Mopsueste
et Diodore, notamment, pour les syro-orientaux. Mais ils
avaient aussi certaines ceuvres en commun, notamment celles
de Grégoire de Nazianze.

A propos de cet auteur, on peut citer le témoignage du métro-
polite déja cité de Tagrit, Mar Denha, qui rapporte que Marouta
(vers 565-649) demeura dix ans au monastére syro-orthodoxe de
Mar Zakkai, situé pres de Callinice, ot il lut “les livres des doc-
teurs orthodoxes et surtout de Grégoire le Théologien le Grand,
interprété et éclairci par Théodore, docteur et rabban dans le
monastere de Mar Zakkai, car les moines de ce monastere s’ap-

pliquaient constamment avec amour 2 lire Grégoire”.”

Le mouvement des traductions

Lors des querelles christologiques du V¢ siecle, ces textes fon-
dateurs prirent une importance particuliére, car ils servaient 2
justifier les positions des uns ou des autres. Leur exégese était
fondamentale, et I'on en composa des florileges, tant du coté
pro-chalcédonien que du co6té anti-chalcédonien.’® En méme
temps que s'accrut 'importance des citations patristiques dans
argumentation théologique, saccrut l'exigence d’exactitude
des citations des textes de 'Ecriture et des textes des Péres.

Des la seconde moitié du Ve siecle, et au tournant du VI¢
siecle, la question philologique prit une importance particu-
liere dans I'exégese religieuse. Il importait, en effet, d’interpré-
ter de manitre exacte les textes grecs de la Bible, au-dela de
leur formulation syriaque dans les premitres traductions. On
se préoccupa alors de réviser ces traductions, et ce mouvement

29 Cf. Histoires d'Ahoudemmeb et de Marouta, métropolitains jacobites de
Tagrit et de I'Orient (VI et VIF siécles), suivies du Traité d’Abudemmeh sur
lhomme, éd. par F. NAU, in PO 3, 1 (1905), 70.

3 Cf. D. KING, The Syriac Versions of the Writings of Cyril of Alexandria. A
Study in Translation Technigue (Lovanii 2008), 5-11.



62 HENRI HUGONNARD-ROCHE

de révision s'accompagna d’'une inflexion dans la méthode de
traduction, que Sebastian Brock a décrite comme le passage
d’une traduction orientée vers le lecteur, ou paraphrastique, a
une traduction orientée vers le texte, c’est-a-dire une traduc-
tion qui se voulait miroir de 'original grec.’! L'un des initia-
teurs de cette démarche fut Philoxene, évéque miaphysite de
Mabboug (Hiérapolis, entre Antioche et I'Euphrate), qui né
en Perse, fit ses études 3 Edesse, ot1 il passa d’ailleurs de la
théologie antiochienne a celle de Cyrille d’Alexandrie, et qui
fit exécuter une nouvelle traduction du Nouveau Testament
par son chorévéque Polycarpe (en 507-508).

On conserve, par exemple, une lettre de I'auteur de la tra-
duction, exécutée vers la fin du V¢ siecle ou le début du VIe
siecle, du commentaire de Grégoire de Nysse au Cantigue des
cantiques, dans laquelle le traducteur note qu’il devait ajuster la
version biblique de la Peshitta au texte biblique de Grégoire,
sans quoi le commentaire suivi n’aurait pas eu de sens.’” Ainsi
la nécessité de refaire des traductions de la Bible & partir du
grec sest imposée, sans quoi les arguments théologiques
empruntés aux Peres risquaient de perdre leur sens en syriaque.

La majorité des traductions, des révisions et des commen-
taires sur les ceuvres des Peres cappadociens fut exécutée dans
les monasteres syriaques syro-occidentaux. Mais de ['existence
de manuscrits copiés et préservés au monastere chalcédonien
Sainte-Catherine du mont Sinai, il ressort que ces mémes tra-
ductions étaient aussi lues par les chalcédoniens syriacophones,
notamment pour ce qui concerne Grégoire de Nazianze.

Cette époque de rénovation des traductions, suscitée par les
besoins de I'exégese aux fins de controverse, est aussi celle,
notons-le, ol apparaissent les ceuvres de Sergius de Resh‘aina
dans le méme milieu syro-occidental. Traducteur des ceuvres

31 Cf. par exemple S. BROCK, “Towards a History of Syriac Translation Tech-
nique”, in /11 ¢ Symposium Syriacum 1980, op. cit. (n. 26), 1-14; repr. in S. BROCK,
Studies in Syriac Christianity. History, Literature and Theology (Aldershot 1992), X.

32 Cf. D.G.K. TAYLOR, “Les Péres cappadociens dans la tradition syriaque”,
in Les Péres grecs dans la tradition syriague, (cité n. 7), 43-61, p. 53.



LE MOUVEMENT DES TRADUCTIONS SYRIAQUES 63

de Galien et commentateur des Catégories d’Aristote, dans la
lignée d’Ammonius dont il fut presque stirement l'auditeur a
Alexandrie, Sergius fut aussi le premier traducteur en syriaque
des traités du Pseudo-Denys. Récemment, on a mis en évi-
dence l'existence de tout un milieu savant auquel appartenaient
ces auteurs, Sergius, le Pseudo-Denys et Philoxéne de Mab-
boug, notamment, qui ont suscité, chacun a sa maniére, un
nouvel élan dans les entreprises tout 4 la fois de traduction,
d’exégese et de théologie.?

Les traductions du grec en syriaque ont certes influencé la
constitution de la terminologie syriaque dans le domaine théo-
logique, et plus largement philosophique, comme Sebastian
Brock I'a bien montré dans plusieurs de ses études.** Mais I'on
peut dire aussi qua I'inverse, des traductions nouvelles, ou des
révisions de traductions anciennes, ont été suscitées par des
problemes de terminologie théologique. Ainsi, on trouve dans
les plus anciennes traductions du grec, chez les auteurs du IV®
siecle, pour rendre les mots grecs 2oapxdi0y ou EvavBpwm 0y
signifiant I'incarnation, un syntagme syriaque (/bes’ pagro) signi-
fiant “il s’est revétu d’un corps”, qui est une approximation
paraphrastique des verbes grecs.>> Au cours du V¢ siecle, les
traducteurs, soucieux de reproduire au plus pres le grec, en rai-
son des querelles christologiques,®® ont introduit pour rendre

3 Cf. la these (2 paraitre) d’E. FIORI, Dionigi [’/Areopagita e lorigenismo
sirtaco. Edizione critica e studio storico-dottrinale del trattato sui Nomi divini nella
versione siriaca di Sergio di Res'ayna (Bologna 2010).

3% Cf. par exemple S. BROCK, “Some Aspects of Greek Words in Syriac”, in
Synkretismus im syrisch-persischen Kulturgebiet, hrsg. von A. DIETRICH (Géttingen
1975), 80-108; repr. in S. BROCK, op. cit. (n. 6), IV.

35 Cf. S. BROCK, “L’apport des Peres grecs a la littérature syriaque”, in Les
Peres grecs dans la tradition syriaque, (cité n. 7), 9-26, p. 13.

3% Au cours des Entretiens, C. RIEDWEG a attiré I'attention sur la subtilité
recherchée des traductions, en relation avec les querelles christologiques, en ces
termes: “Ich méchte gerne auf die Wichtigkeit einer méglichst prizisen, ‘philo-
logischen” Ubersetzung im Rahmen der christologischen Kontroversen hinwei-
sen. Denn diese waren durch z. T. unglaubliche intellektuelle Akrobatik und
sprachliche Mikrodifferenzierungen gekennzeichnet: Die Grenzen zwischen
Orthodoxie und Heterodoxie konnten im 5. Jh. n. Chr. zwischen so nahe
verwandten Begriffen wie olyyvoic und olyxpasig verlaufen (Kyrill von Alexan-



64 HENRI HUGONNARD-ROCHE

les mots grecs susdits des néologismes ezbassar et etbarnash, qui
sont des calques sémantiques du grec: le premier etbassar, verbe
dénominatif formé sur la racine bsar signifiant “chair” (équiva-
lent du grec cépk), se traduit par “il fut fait chair”; le second,
verbe dénominatif formé sur le syntagme barnoso, signifiant
[44 » Ve . 3/ - e
homme” (équivalent du grec &vpwmog), se traduit par “il fut

fait homme”.?” Autre exemple, le mot syriaque utilisé pour

“spirituel” chez Ephrem était le mot kasyo signifiant “caché”,’®

qui fut remplacé par rupono, puis ruponoyo, formé sur la racine
« 3 e gy Cos YT .
rup (“souftle”, a 'origine). Plus tard, Jacques d’Edesse intro-
duisit une forme plus proche du grec vontéc, a 'aide d’'un mot
dérivé de hawno, traduction sémantique du grec voi¢.>” Comme
on le voit sur ces exemples, la culture philosophique n’était pas
étrangere aux choix effectués par les traducteurs des VI¢ et VII®
siecles. Un exemple encore plus clair en est fourni par 'emploi
du mot dilonoyuto, signifiant “propriété”, pour la traduction du
I g
grec idu6tye (terme important en théologie), dont Jacques
d’Edesse dit qu’il était inconnu des auteurs anciens jusqu’a
q Jusq

drien). Zu erinnern ist im iibrigen auch daran, welche Bedeutung eine be-
stimmte Ubersetzung fiir die christliche Tradition hatte: diejenige der Septua—
ginta, die fiir die Christen das hebriische Original ersetzte und deren wértliche
Prizision im Laufe der Tradition zunehmend legendenhaft ausgeschmiicke
wurde (gemass einer der letzten Versionen sollen die Ubersetzer sogar getrennt
in einzelnen ‘Hiuschen’ gearbeitet und dennoch Wort fiir Wort exakt dasselbe
geschrieben haben: Ps.-Justin [Markell von Ankyra?], Cobortatio ad Graecos, 13,
2)". D. KING, ap. cit. (n. 30), 142-143, montre que, dans les versions syriaques
des ceuvres de Cyrille, les mots sdyyvoig et odyxpasic ne sont pas toujours clai-
rement distingués et peuvent étre traduits par des termes interchangeables.

37 Sur les traductions syriaques du vocabulaire de I'incarnation, voir l'article
fondamental d’A. DE HALLEUX, “La philoxénienne du symbole”, in Symposium
Syriacum 1976 (Roma 1978), 295-315, qui a montré qu'au tournant du VI°
siecle une nouvelle terminologie (comportant notamment les termes etbassar et
etbarnash), adoptée par Philoxéne, s'impose dans le milieu miaphysite.

*® Durant les Entretiens, C. RIEDWEG a propose de rapprocher le terme
sxgmﬁant ‘caché” chez Ephrem du mot grec pusrixéc, mais le mot kasyo est le
participe passé du verbe kso’, dans lequel nous voyons plut6t un équivalent du
verbe grec xpdmrw (“couvrir, cacher”), qui ne connote pas immédiatement la
notion d’initiation attachée & uvsrixés. Quant a rubono, qui peut étre un équi-
valent de mveupatinéc, comme le suggérait aussi C. RIEDWEG, il est employé, 2 la
place de kasyo, pour rendre “spirituel” au sens du grec vonréc.

33°CE. S. BROCK, art. ¢t (0. 35), 13-14.



LE MOUVEMENT DES TRADUCTIONS SYRIAQUES 65

Philoxéne compris, et des traductions anciennes du grec. Il
n’est pas besoin d’insister sur la place que tient le “propre” dans
la théorie aristotélicienne des prédicables, et sur le fait que cette
théorie est au cceur du premier traité lu dans tout cursus philo-
sophique dans I'antiquité tardive, I fsagoge de Porphyre. Et c’est
un terme de la méme racine, diloyuto, que 'on trouve pour
désigner le “propre” (dans la liste des prédicables porphyriens)
par exemple dans le texte syriaque du traité de logique de Paul
le Perse, probablement traduit du persan par Sévere Sebokt, le
maitre de Jacques d’Edesse 2 Qenneshre.

Philoxéne, qul fut influencé par la doctrine Cyrllhenne quand
il séjourna 2 Edesse (dans les années 450-460), eut acces a ses
ceuvres en syriaque. A propos de la traduction du Nouveau Tes-
tament, il explique ainsi, sur un exemple, la nécessité de suivre
aussi fidelement que possible le grec dans les traductions syriaques:

“Mais si ceux qui traduisirent supposerent qu’il n’est pas bien
que l'on propose en langue syriaque le devenir du Christ ou de
Dieu ou du Fils, ils auraient di savoir que celui qui est préoc-
cupé de traduire le vrai doit, non pas décider quelles paroles
sont appropriées a chacune des deux langues, mais chercher
quels sont les expressmns et les noms qui furent énoncés par
Dieu ou par son Esprit a travers les prophétes ou les apétres. En
effet les paroles proposees dans les Ecritures saintes ne sont
point le rejeton de pensées humaines, qui admettraient d’étre
corrigées ou fabriquées par la science humaine. Or chez les
Grecs chacune des paroles et chacun des noms dont nous avons
rappelé qu’ils furent dits par les Evangellstes et par 1Apotre
sont bien proposés comme nous I'avons dit: “Il devint a partir
de la semence de David selon la chair” [Rom 1,3] et non “il
naquit selon la chair” [Peshirza]... Et puisque c’est dans leur
langue a eux que les livres du Nouveau Testament furent énon—
cés, Cest plutot aux termes proposés chez eux qu’on doit s’ac-
corder et non a ceux qui furent traduits par n’importe qui, les-
quels sont lexpressmn de sa Eresomptlon 3 lui et non de la
doctrine qui vient de 'Esprit.’

40 Nous citons ce passage de Philoxene, tiré du Commentaire sur le prologue
de 'Evangile de ]ean, d’apres A. JUCKEL, “La receptlon des Peres grecs pendant la
‘Renaissance’ syriaque: Renaissanc , In Les Peéres

grecs dans la tradition syriaque, (cité n. 7), 89-125, p. 93-94.




66 HENRI HUGONNARD-ROCHE

La christologie de I'incarnation doit donc se fonder, selon
Philoxéne, sur une lecture précise des sources grecques, dans
lesquelles furent énoncés les livres sacrés. En particulier, dans
Pexemple qui précéde de I Epitre aux Romains, il faut lire yevo-
uévou (“devenu”) et non pas yewowpévou (“né”), qui érait la
lecon de la Peshitta. Selon Philoxéne, les anciens traducteurs
firent des fautes soit par ignorance, soit en raison de I'insuffi-
sance de leur outil linguistique. C’est pourquoi il était indis-
pensable de refaire des traductions. Dans une Lettre aux moines
de Senoun, Philoxeéne argumente que l'erreur nestorienne pro-
vient d’'une incompréhension du langage des Peres, étant donné
quil était impossible de traduire exactement en syriaque les
termes grecs et que c’est la raison pour laquelle Ephrem semble
confondre les natures:

“Mais puisque notre langue syrlaque n’avait pas pris I'habitude
d’employer les expressions précises appliquées chez les Grecs a
inhumanation divine et [a] I'union incompréhensible, au lieu
de [dire] que les natures furent unies (ezhid), [expressmn alors]
inconnue au syriaque, le bienheureux Ephrem écrivit qu'elles
furent mélangées (etmezeg).”*!

Fort de ces observations sur I'inadéquation de la langue
syriaque, en comparaison du grec, pour parler de I'incarnation
notamment, Philoxeéne est favorable a 'introduction de néolo-
gismes, qui sont des calques sémantiques des mots grecs, de
maniere a remédier a cette insuffisance du syriaque. La ques-
tion de 'union sans mélange dans le Christ était, évidemment,
source de difficulté pour les traducteurs.

Un exemple de ce méme effort pour adapter les traductions
syriaques a leur modele grec est fourni par la version du Dis-
cours théologique de Théodose, patriarche d’Alexandrie en 535
(disciple de Sévere d’Antioche), ot 'on peut lire:

“This treatise is rendered and translated from the Greek into

Syriac, so far as it was possible, word for word without any diffe-

41 Cf. la traduction francaise par A. DE HALLEUX, Philoxene de Mabbog. Lettre
aux. moines de Senoun (Louvain 1963), 42; voir aussi D. KING, op. cit. (n. 30), 16.



LE MOUVEMENT DES TRADUCTIONS SYRIAQUES 67

rence, in order that it may show the Greek expressions not only
in [their general] meaning, but in the [Syriac] expressions them-
selves. As a rule no word has been added or substracted, if the
necessities of the language did not oppose (such translation).”*?

Plus tard, Jacques d’Edesse distinguera encore soigneuse-
ment, dans sa révision de la traduction par Paul de Callinice
des Homélies de Sévere d’Antioche, entre yévesig (traduit par
hwoyo, de la racine hwo’, “étre”, dont une forme passive rend ce
qu’exprime le latin factus est) et yéwwnoug (traduit par un autre
mot syriaque: yoldo, de la racine iled, “engendrer”).43 Ce qui
montre I'importance prise par les questions philologiques chez
les lettrés syro-occidentaux.

Il est remarquable, comme nous y avons fait allusion, que
'époque otr ce chantier de nouvelles traductions est entrepris,
dans le dessein de traduire plus exactement les ceuvres majeures
de la théologie ou des Peres, est aussi celle ol apparaissent en
syriaque les premitres traductions d’ceuvres philosophiques.
Les premieres traductions, conservées anonymement, des Caté-
gories d’Aristote et de |'sagogé de Porphyre datent du début du
VI¢ siecle, selon toute vraisemblance. De la méme époque
datent aussi les traductions du De mundo pseudo-aristotélicien
et du traité d’Alexandre d’Aphrodise Sur les causes du tout, par
Sergius de Resh‘aina. Ce dernier est aussi 'auteur de deux com-
mentaires sur les Catégories et, comme on I'a dit, de la premiere
traduction syriaque du Pseudo-Denys.*

Le mouvement de retraduction, ou de révision des traduc-
tions anciennes, se poursuivit, voire prit un nouvel essor au

42 Cité d’apres D. KING, op. cit. (n. 30), 17.

¥ Cf. CJ.A. LasH, “Techniques of a Translator: Work-Notes on the
Methods of Jacob of Edessa in Translating the Homelies of Severus of Antioch”,
in Uberlieﬁ’mngsgexchicbtlic/ve Untersuchungen hrsg. von F. PASCHKE (Berlin
1981), 365-383, p. 370.

# On peut trouver une vue d’ensemble sur I'ceuvre de Sergius de Resh‘aina
dans H. HUGONNARD-ROCHE, La logique d’Aristote du grec au syriaque. Etudes
sur la transmission des textes de ['Organon et leur interprétation philosophique (Paris
2004), 122-142: “Sergius de Re§‘aina, traducteur du grec en syriaque et com-
mentateur d’Aristote”.



68 HENRI HUGONNARD-ROCHE

VII¢ siecle, notamment dans le milieu de Qenneshre. Les ver-
sions de Grégoire de Nazianze furent revues par Paul d’Edesse
en 623/624, le corpus dionysien par Phokas vers 685. Et le
corpus aristotélicien de logique ne fut pas en reste: Athanase
révisa la traduction de I'fsagoge de Porphyre, Jacques d’Edesse
celle des Carégories d’Aristote, Georges des Arabes les versions
des Catégories, du Peri Hermeneias et des Premiers Analytiques.

Dans le méme ordre d’idée, il faut mentionner la traduction
en syriaque de la grammaire de Denys le Thrace par Joseph
Huzaya, qui appartient 4 la méme période, ainsi que les pre-
miers écrits grammaticaux de Ahudemmeh, originaire de Balad,
qui devint évéque miaphysite de Tagrit (vers 559).% La conco-
mitance des nouvelles traductions, suscitées par le souci d’exac-
titude philologique, et des ceuvres grammaticales de Ahudem-
meh et de Joseph Huzaya, n’est évidemment pas un hasard,
mais c’est le signe d’'une méme tendance. Ces travaux gramma-
ticaux ont pour but de donner 2 la langue syriaque les moyens
d’une analyse rigoureuse et de lui permettre d’atteindre a la
méme précision que la langue grecque.

Sur le milieu ecclésiastique et culturel, dans lequel Sergius
de Resh‘aina se mouvait, I'Histoire ecclésiastique du Pseudo-
Zacharie fournit des indications éclairantes.*” Dans le chapitre
huit, auteur donne une bréve prosopographie miaphysite de
I'exil, ol sont mentionnés, entre autres, Philoxéne de Mab-
boug, Jean bar Aphtonia, Mara d’Amida qui exilé de son si¢ge
avait trouvé refuge au village de Qenneshre, avant d’aller a
Petra, puis a Alexandrie ou il mourut. De ce Mara, 'auteur

% Un état sommaire des traductions syriaques de |'Organon a été procuré par
S. Brock, “The Syriac Commentary Tradition”, in Glosses and Commentaries on
Aristotelian Logical Texts. The Syriac, Arabic and Medieval Latin Traditions, ed.
by CH. BURNETT (London 1993), 3-18.

46 Cf. les Histoires d’Aboudemmeh et de Marouta (cité n. 29). Pour le texte de
J. Huzaya, voir I'édition et traduction gréco-latine de A. MERX, Historia artis
grammaticae apud Syros (Leipzig 1889), 50-72 [syriaque], 9-24 [trad.].

47 Cf. PSEUDO-ZACHARIAS, Historia ecclesiastica Zachariae Rbetori vulgo ads-
cripta, t. 11, ed. EXW. BROOKS (Parisiis 1921), 78-87 et trad. lat. (Parisiis 1924),
53-60.



LE MOUVEMENT DES TRADUCTIONS SYRIAQUES 69

souligne Ihabileté dans la langue grecque, regue dans le
monastere de Séleucie sur 'Oronte dirigé par Jean bar Aphto-
nia, et il rapporte qu’il possédait une grande bibliotheque de
livces admirables. Parmi les figures dessinées par I'auteur se
trouvent encore Jean bar Aphtonia, et Jean de Tella, dont le
disciple Elie de Dara a décrit la formation dans les lettres
grecques, comme on I'a vu plus haut. Cette prosopographie
dessine un milieu de lettrés de langue syriaque, mais versés
dans la littérature grecque, dans la philosophie et 'exégese,
une élite ecclésiale dans laquelle a vu le jour I'ceuvre du
Pseudo-Denys, que S. Brock a pu qualifier de “plus hellénisé
de tous les auteurs chrétiens”.®

Avant I'époque dont nous parlons, il y eut bien influence de
la pensée grecque sur la culture syriaque, qui avait abouti 4 la
création d’une théologie en langue syriaque, et I'on a montré
que des concepts empruntés a la philosophie grecque étaient
déja présents dans I'ceuvre d’un Ephrem de Nisibe.’ Et la rhé-
torique faisait partie du cursus des études dans les écoles supé-
rieures syriaques, a I'égal de ce qui se produisait dans la tradi-
tion grecque, ol l'apprentissage de la rhétorique précédait
Iétude de la philosophie. Pour ne retenir qu'un exemple proche
de I'époque oli nous sommes, citons celui de Damascius qui
étudia la rhétorique, puis I'enseigna lui-méme durant neuf ans,
avant de se convertir 2 la philosophie, au contact d’Isidore.”® Et
nous avons mentionné plus haut le témoignage de Zacharie le
Scolastique, dans sa Vie de Sévére, sur le gott pour la rhéto-
rique du futur patriarche et ses lectures en la matiere, de méme
que le discours de Narsai, pétri de culture rhétorique d’origine
grecque. Ce qui parait changer au tournant du VI® siecle, c’est
que les ressources de la rhétorique ne paraissent plus suffisantes

8 S. BROCK, The Luminous Eye. The Spiritual World Vision of Saint Ephrem
(Kalamazoo 1992), cité d’apres E. FIORI, op. cit. (n. 33).

49 Cf. U. POSSEKEL, 0p. cit. (n. 9).

> Voir DAMASCIUS, Traité des premiers principes, vol. 1, éd. par L.G. WESTE-
RINK et trad. fr. par J. COMBES (Paris 1986), X sq., et la notice de PH. HOFE-
MANN, “Damascius”, in DPhA 11 (Paris 1994), 541-593, p. 543-545.



70 HENRI HUGONNARD-ROCHE

a certains dans les controverses religieuses, mais que les sources
textuelles sur lesquelles s’appuient les positions doctrinales
doivent faire 'objet d’analyses philologiques précises. Les débats
christologiques ont conduit & un retour aux sources grecques et
2 la constatation d’une nécessaire révision des traductions
anciennes. Ce retour aux sources et l'effort linguistique qu'il
supposait furent, dans I'ensemble, concomitants avec ['ouver-
ture 2 la philosophie au sens technique, c’est-a-dire 4 la philo-
sophie aristotélicienne, ou plus spécifiquement a la logique
péripatéticienne, qui formait la base du cursus des études supé-
rieures.

A cet égard, Pceuvre de Sergius de Resh‘aina occupe une
position remarquable dans ce mouvement de renouvellement
des instruments conceptuels par lesquels les lettrés syriaques
appréhendent les questions théologiques et doctrinales. Comme
nous avons eu 'occasion de I'écrire ailleurs, le prologue de Ser-
gius a son commentaire des Catégories d’Aristote, adressé a son
compagnon de travail, un certain Théodore, montre une par-
faite maitrise des procédés rhétorique de I'art de la préface et
des topoi usités en ce domaine. Mais, comme nous 'écrivions,
“les ressources de la rhétorique sont utilisées par lui non pas a
des fins apologétiques, mais en vue de l'introduction dans la
littérature syriaque d’une ceuvre philosophique dont il s’agissait
d’exposer le dessein propre”.’! Aux yeux de Sergius, 'ceuvre
d’Aristote représente “I'origine et le commencement et le prin-
cipe de tout savoir” en philosophie. Reprenant un zopos rhéto-
rique, Sergius décrit ainsi 'ceuvre du Stagirite:

“De méme, en effet, que ceux qui font des statues fagonnent a
part chacune des parties de la forme par elle-méme, puis en les
assemblant ['une avec l'autre, ainsi que l'art le requiert font la
statue achevée, de méme lui aussi assembla, ajusta et dlsposa
chacune des partles de la philosophie selon l'ordre requis par
elle, et il fagonna a partir d’elles, dans tous ses livres, la forme
parfaite et admirable de la science de toutes les réalités.”?

°1 H. HUGONNARD-ROCHE, 0p. cit. (n. 44), 172.
52 Ibid., 168.



LE MOUVEMENT DES TRADUCTIONS SYRIAQUES 71

Le caractere novateur de la démarche de Sergius est souligné,
indirectement, par I'auteur, dans la mise en garde que, dans la
suite du prologue, il adresse au lecteur de ne pas tomber “dans
les blames et les critiques stériles aprés une seule lecture”,>?
mais de persister dans I'étude, méme s’il n’adhere pas a la doc-
trine d’Aristote. Au-dela du ropos rhétorique, que I'on peut lire
dans ce passage, il y a lieu, nous semble-t-il, d’y voir la marque
de loriginalité de la démarche qui consiste & promouvoir
I'étude de la philosophie, celle d’Aristote en loccurrence,
comme introduction 2 la connaissance de toute réalité, et non
pas seulement comme réservoir de quelques concepts logiques.
Ce qui ne veut pas dire, pour autant, que pour Sergius le savoir
sarréte A Aristote, sa traduction du Pseudo-Denys en est la
preuve.54 Et I'on peut se demander, avec Paolo Bettiolo, si le
Pseudo-Denys ne constitue pas pour Sergius le Plato christianus
auquel I'Aristote platonisé introduirait.”®> Ajoutons la question:
a la maniere dont la pseudo-Théologie d’Aristote couronnerait le
savoir dans “le cercle de Kindi”?

§’il est un lieu de culture syriaque ot 'entreprise, dont Ser-
gius se fait le héraut, fut réalisée, c’est sans doute le monastere
de Qenneshre déja mentionné, ol Sévere Sebokt, autant que
les sources nous permettent de le savoir, donna une impulsion
remarquable a I'étude des textes grecs. J'ai déja mentionné
auparavant les noms des traducteurs Athanase de Balad, Jacques
d’Edesse ou Georges des Arabes, issus de ce cercle d’études
monastiques. Sévere, lui-méme, on I'a dit, s’intéressa aussi aux

53 Tbid., 169.

5% Sur la figure de Sergius de Resh‘aina, et sa réinterprétation de la philoso-
phie grecque dans un contexte ascétique inspiré par I'enseignement d’Evagre le
Pontique, ainsi que sur son rapport a I'ceuvre du Pseudo-Denys, on lira la these
(a paraitre) de E. FIORI, op. czz. (n. 33).

55 Cf. P. BETTIOLO, “Scuole e ambienti intellettuali nelle chiese di Siria”, in
Storia della filosofia nell’Islam medievale, a cura di C. D’ANCONA (Torino 2005),
vol. I, 48-100: 98, o, apreés avoir présenté la personne, I'ceuvre et la culture,
tant philosophique que théologique de Sergius, 'auteur écrit 4 son propos: “Dif-
ficile perd sottrarsi anche all’'impressione che lo Pseudo-Dionigi costituisca quel
Plato christianus cui il ‘platonico’ Aristotele introduce”.



72 HENRI HUGONNARD-ROCHE

sciences, astronomiques notamment. En somme, I'impulsion
donnée aux études philologiques dans les cercles miaphysites
du premier VI¢ siecle se prolongea tout au long du VII* siecle,
dans la méme église syro-occidentale, en lui donnant tout a la
fois les bases de son identité théologique face aux chalcédo-
niens grécophones et les éléments d’une identité culturelle
nourrie de lettres et de sciences grecques. Ce savoir était aussi
Pinstrument d’une identité syriaque revendiquant son ancien-
neté face aux traditions voisines, comme le révéle tel texte de
Sévere ou il proteste que:
“certains croient que les Grecs seuls savent faire des calculs astro-
nomiques, mais tous lg:s écrivains grecs reconnaissent que les
Babyloniens, puis les Egyptiens, ont précédé les Grecs, or les
Babyloniens sont des Syriens. Ptolémée dans sa Syntaxe le
montre encore, puisqu’il fait le comput du soleil, de la lune et
des planétes d’apres les années de Neboucadnesar, roi des Assy-
riens, et non d’apres les années des Grecs; il montre ainsi qu'il a
pris aux Babyloniens le fondement de ses calculs. Un oracle grec

dit aussi que la sagesse s’est trouvée chez les Chaldéens; mais
ceux-ci sont les Babyloniens et les Syriens.”®

Les traductions d’ceuvres philosophiques du grec en syriaque
se sont développées, ainsi qu’on le voit, dans la tradition syro-
occidentale, en relation avec les questions religieuses, mais aussi
grice 2 la situation favorable offerte par la connaissance du grec
dans les régions géographiques ot I'église miaphysite était
implantée, et par le voisinage avec des centres de formation des
élites de langue grecque, comme Alexandrie ou Beyrouth.
Qu’en érait-il alors de la tradition syro-orientale? On n’a pas de
témoignages sur un développement comparable d’une activité
de traduction.”” D’aprés Sebastian Brock, ce serait Mar Aba,

¢ Cf. F. NAU, “La cosmographie au VII® siécle chez les Syriens”, in ROC 15
(1910), 225-254, p. 248-249.

57 Notons a ce propos que peu de manuscrits antérieurs au X¢ siécle ont été
conservés hors du climat sec de 'Egypte et que, pour ces manuscrits, nos sources

. . LI «y L1t 3 . >

sont principalement limitées “4 deux bibliothéques, celle de Deir al-Surian et
celle de Sainte-Catherine au Sinai, ['une appartenant & une communauté syrienne
orthodoxe, ['autre & une communauté chalcédonienne. Cela signifie qu’a de trés



LE MOUVEMENT DES TRADUCTIONS SYRIAQUES 73

catholicos de Séleucie-Ctésiphon entre 540 et 552, qui aurait
ouvert le monde scolastique syro-oriental 4 la philosophie
paienne.”® Zoroastrien converti, Mar Aba regut une bonne
éducation, il étudia le grec a Nisibe, puis voyagea vers 'ouest,
en Egypte, en Grece, 2 Antioche, avant de revenir 2 Nisibe,
centre de formation des élites orientales, et d’étre enfin élu
catholicos. L’école de Séleucie-Ctésiphon fut ainsi le second
centre d’études supérieures dans ['orient syriaque. Nous avons
un témoignage précis, non pas sur cette école elle-méme, mais
sur la diffusion de la philosophie grecque dans I'entourage du
souverain sassanide, par I'ceuvre de I'auteur connu sous le nom
de Paul le Perse.” Celui-ci dédia au souverain sassanide Chos-
roes Anushirvan (531-578/9) I'un de ses ouvrages, un “Traité
sur 'ceuvre logique d’Aristote”, selon I'incipit du texte syriaque
aujourd’hui conservé. Il s’agit d’une sorte de résumé de logique
aristotélicienne comportant les éléments tirés de I'Zsagoge de
Porphyre, des Catégories et du Peri Hermeneias, qui sont néces-
saires & 'exposé de syllogistique qui fait le cceur de 'ouvrage.®
Le prologue qui ouvre 'ouvrage, apres une dédicace 2 Chos-
roes, peut se lire comme le pendant du prologue de Sergius a
son commentaire des Catégories. Comme celui de Sergius, le
prologue de Paul se situe dans la tradition du néoplatonisme
alexandrin, par ses thémes, comme celui de la conversion
éthique préalable a toute connaissance philosophique, et le
souci de soi entendu comme le souci de son 4me qui seule est

rares exceptions pres, il y a un manque presque total de manuscrits anciens
appartenant 2 la tradition littéraire de I’Eg[ise d’Orient”, ainsi que le fait observer
.. BRQCK, art. cit. (n: 35), 15.

% Cf. S. BROCK, “From Antagonism to Assimilation: Syriac Attitudes to
Greek Learning”, in East of Byzantium. Syria and Armenia in the Formative
Period, ed. by N.G. GARSOIAN, TH.F. MATHEWS and R.W. THOMSON (Washing-
ton 1982), 17-34, p. 21; repr. in S. BROCK, op. cit. (n. 6), V.

59 Sur cet auteur, on pourra lire la notice rédigée par nous-méme, a paraitre
dans le prochain volume (V) du DPAA.

% On peut lire une analyse du trait¢ dans H. HUGONNARD-ROCHE, “Le
traité de logique de Paul le Perse: une interprétation tardo-antique de la logique
aristotélicienne en syriaque”, in DSTFM 11 (2000), 59-82; repr. in H. HUGON-
NARD-ROCHE, 0p. cit. (n. 44), 233-254.



74 HENRI HUGONNARD-ROCHE

apte a saisir les intelligibles. L'éloge de la philosophie s’y déve-
loppe a partir de la comparaison d’inspiration platonicienne
entre I'ceil du corps et I'ceil de I'dme:

“De méme que I'ceil du corps, en raison de la similitude de sa
nature avec la lumiere, voit 4 'extérieur, de méme l'ceil de 'Ame,
en raison de son affinité avec la lumiere intelligible qui est en
tout, voit la lumiére qui est en tout. Et de méme que celui dont
les yeux du corps sont faibles relativement 4 la lumiere sensible
ou bien ne voit rien du tout ou bien voit tres peu, de méme
celui dont les yeux de '’Ame ne sont pas entrainés a la lumiére
intelligible ou bien ne voit rien du tout ou bien voit peu de
choses.”®!

L’art de la préface dont témoigne le prologue est I'indice
patent de la formation rhétorique avancée dont Paul a bénéfi-
cié. Mais le prologue attire I'attention également par un trait
remarquable, la supériorité que 'auteur y affirme de la philoso-
phie, qu’il a définie comme la science vraie de toutes choses,
sur la foi. Paul écrit:

“La science porte sur ce qui est proche et manifeste et connais-
sable, et la foi sur toutes les choses qui sont éloignées et invi-
sibles et non connaissables avec exactitude. Celle-ci comporte le
doute, celle-la est dépourvue de doute. Tout doute engendre la
dissension, I'absence de doute 'unanimité. La science donc est
préférable a la foi, et il est préférable de choisir celle-la plutée

que celle-ci.”®?

Cette philosophie, qui est “la science exacte de toutes choses
sensibles et intelligibles” a pour premier instrument la logique,
dont Paul se propose de fournir ensuite I'exposé.

Les deux autres ouvrages de Paul qui nous sont connus
portent également témoignage de la pénétration de la philoso-

phie dans la culture syro-orientale. Une introduction 2 la phi-
losophie d’Aristote, s’appuyant sur une classification des livres
P N

¢! Voir notre analyse du prologue, dans HUGONNARD-ROCHE, ap. cit. (n.
44), 237-239.

62 Nous traduisons le texte édité par J.P.N. LAND, Anecdota Syriaca, t. IV
(Lugduni Batavorum 1875), 1-32 [syriaque], p. 2-3.



LE MOUVEMENT DES TRADUCTIONS SYRIAQUES i

du Philosophe, qui n’est conservée que dans une version arabe
incluse dans un ouvrage du philosophe et lettré persan Mis-
kawayh (mort en 1030), est trés étroitement inspirée des dis-
cussions que l'on trouve sur le méme sujet dans les prolégo-
meénes a [étude de la philosophie d’Aristote, chez les
commentateurs alexandrins, et il y a lieu de penser qu’il s’agit
d’'un fragment d’un ouvrage de plus grande ampleur sur le
modele des Prolégomenes de la tradition grecque néoplatoni-
cienne.*® On retrouverait aussi les mémes fameux kephalaia,
par lesquels commencaient les commentaires 2 un ouvrage,
dans lintroduction du théologien syro-oriental Babai le Grand
A son commentaire sur les Centuries d’Evagre.®®

Le troisitme ouvrage connu de Paul le Perse, une “Elucida-
tion du Peri Hermeneias” montre non seulement une connais-
sance de la tradition du commentarisme grec sur ce traité, pour
ce qui touche par exemple a I'énumération des ‘déterminations
—onymes’ ou 2 la construction du carré logique des proposi-
tions opposées, mais encore 2 certains éléments de la tradition
grammaticale grecque. En effet, & propos de la division des
especes du discours, la confrontation de la liste de Paul et des
termes qu’il utilise pour nommer ces especes avec les termes
utilisés dans divers textes de philosophie ou de grammaire de
antiquité montre clairement que le texte de Paul se situe non
seulement dans la lignée d’Ammonius, mais — chose remar-
quable — qu’il s’apparente méme 2 la tradition des scolies
grecques au Peri Hermeneias, qui fut donc vraisemblablement

3 1l s'agit de la Classification des bonbeurs et hiérarchie des sciences (Kitab
Tartib al-sa‘ddat wa-mandazil al-‘uliim).

4 On peut lire 'analyse de ce texte dans D. GUTAS, “Paul the Persian on the
Classification of the Parts of Aristotle’s Philosophy. A Milestone between
Alexandria and Bagdédd”, in Is/ 60 (1983), 231-267.

65 Cf. S. BROCK, art. cit. (n. 58), 22. La présence des kephalaia a été récem-
ment trouvée dans l'introduction de Sergius de Resh‘aina 4 sa traduction du
commentaire de Galien 4 un traité d’Hippocrate: cf. G. Bos and Y. T. LANGER-
MANN, “The Introduction of Sergius of Résh‘aina to Galen’s Commentary on
Hippocrates’ On Nutriment”, in JSS 54 (2009), 179-204. Plus généralement, sur
la tradition des kephalaia chez les auteurs syriaques, voir E. RIAD, Studies in the
Syriac Preface (Uppsala 1988), 39-72.



76 HENRI HUGONNARD-ROCHE

connue dans le milieu des écoles syriaques au VI® et au VII*
siecle.%

En somme, si les auteurs syro-orientaux n’ont pas traduit la
philosophie grecque, a notre connaissance, du moins certains
de leurs ouvrages attestent que, dans la seconde moitié du VI
siecle, 'étude de certaines parties de cette philosophie, au
moins I'Organon d’Aristote (en son début) et la littérature isa-
gogique, a été accessible dans les écoles de I'orient syriaque, a
Nisibe certainement, et peut-étre en d’autres lieux comme
Séleucie-Ctésiphon.

Conclusion

Au terme de cet exposé, il apparait que le mouvement des
traductions syriaques d’ceuvres philosophiques grecques s'est
développé d’abord dans le milieu syro-occidental, au contact des
sources de I'Ecole alexandrine. Plusieurs évolutions culturelles
ont suscité ou accompagné ce mouvement. Les débats christolo-
giques ont conduit, au tournant du VI¢ siecle, certains théolo-
giens de langue syriaque a se tourner a nouveau vers les origi-
naux grecs des textes sur lesquels portaient les discussions et a
réviser les anciennes traductions, reconnues comme insuffisam-
ment précises. L'effort philologique accompli pour exécuter des
traductions “miroirs” reflétant aussi exactement que possible le
sens des mots grecs s'est accompagné d’un renouvellement du
langage, et notamment de la création d’'un bon nombre de néo-
logismes. Parallélement 4 ce retour aux sources grecques, accom-
pagné d’exigences philologiques nouvelles dans la lecture et
interprétation des textes bibliques et patristiques, une autre

% Voir sur ce point H. HUGONNARD-ROCHE, “Du commentaire 4 la recons-
truction: Paul le Perse interprete d’Aristote (sur une lecture du Peri Hermeneias,
a propos des modes et des adverbes selon Paul, Ammonius et Boece)”, in Inter-
preting the Bible and Aristotle in Late Antiquity. The Alexandrian Commentary
Tradition between Rome and Baghdad, ed. by J. LOSSL and J. WATT (Aldershot

2011), a paraitre.



LE MOUVEMENT DES TRADUCTIONS SYRIAQUES 77

évolution semble s’étre produite, touchant la forme d’expression
de la culture syriaque savante. Cest la rhétorique qui formait le
socle de Péducation avant le tournant du VI® siecle: Jean
Chrysostome, comme les Peres antiochiens Théodore de Mop-
sueste et Diodore, regurent une éducation rhétorique. Et la pra-
tique antiochienne du commentaire porte de claires marques
des méthodes rhétoriques de I'explication des textes littéraires.
Cette tradition rhétorique, qui plonge ses racines dans I'exégese
homérique alexandrine d’époque hellénistique, n’était pas
inconnue dans la cité tardo-antique. Mais les lettrés syriaques
qui se tournerent vers Alexandrie 2 'orée du VI¢ siecle pour
parfaire leur éducation en regurent I'influence d’une forte tradi-
tion philosophique, celle de I'école d’Ammonius. Sergius de
Resh‘aina en est la figure la plus emblématique. Et le programme
d’étude dont il se fait le défenseur a travers son ceuvre est prin-
cipalement, la médecine de Galien mise a part, de nature philo-
sophique: ce sont des ceuvres d’Aristote et d’Alexandre d’Aph-
rodise, ou le pseudo-aristotélicien De mundo, qu’il traduit,
adapte ou commente. Cette importance nouvelle de la philoso-
phie, incluant d’ailleurs la “philosophie naturelle”, est un trait
qui caractérisera encore, au siecle suivant, les études poursuivies
au monastére de Qenneshre. Le mouvement des traductions
philosophiques fait partie de cette nouvelle figure de la culture
syriaque, dont il faudrait encore préciser les contours, qui prend
forme au tournant du VI€ siecle et qui est marquée par un retour
au grec, la recherche philologique, et le retrait de la rhétorique

devant la philosophie.



DISCUSSION

U. Rudolph: Wie Sie erwihnt haben, bezeichnete Sergius Aris-
toteles als “das Prinzip allen Wissens”. Sehen Sie hier einen
Unterschied zu dem Aristoteles-Bild, das wir bei den alexandri-
nischen Autoren des 6. Jahrhunderts antreffen? Und wie kann
man erkliren, dass sich Sergius trotz dieser grundsirzlichen Eloge
auf Aristoteles auf die Lektiire des Organon beschrinkt hat?

H. Hugonnard-Roche: Sous-jacente 2 la premitre partie de la
question se trouve la question de I'éventuelle différence entre
les écoles d’Athenes et d’Alexandrie. Mais si 'on comprend que
dans I'école d’Alexandrie Aristote tient une place éminente,
alors on peut rapprocher I'image d’Aristote proposée par Ser-
gius de celle qu’il pouvait avoir aux yeux des alexandrins, du
moins d’Ammonius lui-méme considéré comme un spécialiste
d’Aristote et un savant (en astronomie, par exemple). Il faut
aussi préciser que lorsque Sergius fait d’Aristote le principe de
tout savoir, il a notamment en vue la méthode d’Aristote et
que C’est sur ce point que porte sa réponse a son interlocuteur.
Ce qui m’amene a la seconde question. La logique d’Aristote
étant I'introduction méthodique 2 la philosophie, il était natu-
rel que Sergius commengit par la. Peut-étre n’a-t-il pas eu le
loisir d’entreprendre d’autres commentaires que ceux des Cazé-
gories’’ ou ces commentaires sont-ils perdus. Quant aux autres
ouvrages d’Aristote, ceux de philosophie naturelle, il faut noter
qu’ils présentaient de notables difficultés doctrinales pour un
chrétien et que ce n’est sans doute pas un hasard si Sergius a
traduit, tout en les adaptant, le De mundo et le traité Sur les

67 Sur les deux commentaires de Sergius aux Catégories, voir les études que
nous avons réunies dans H. HUGONNARD-ROCHE, op. cit. (n. 44).



LE MOUVEMENT DES TRADUCTIONS SYRIAQUES 9

causes du tout d’Alexandre,®® qui pouvaient sans doute s’accor-
der moins difficilement, moyennant des ajustements, aux doc-
trines chrétiennes sur le monde.®’

U. Rudolph: In der Passage, die Sie von Paulus Persa zitiert
haben, wird die Philosophie ausdriicklich iiber den Glauben
gestellt. Gibt es weitere Zeugnisse dieser Art in der syrischen
Literatur des 6. Jahrhunderts? Kénnte Paulus’ Haltung damit
zu tun haben, dass er im Sassanidenreich (bzw. am Sassaniden-
hof) wirkte und dass dort mehrere Religionen nebeneinander
bestehen konnten?

H. Hugonnard-Roche: Je ne connais pas d’autre texte ou la
philosophie soit placée au-dessus de la foi dans la littérature
syriaque du VI siecle. Sans doute y avait-il effectivement dans
empire sassanide plusieurs religions co-existantes (chrétienne
et zoroastrienne), mais il y avait aussi plusieurs églises tenant
pour des opinions diverses en matiere de doctrine religieuse,
christologique notamment. Plus généralement, Paul observe
que sur les sujets touchant I'étre divin, ses attributs, sa puis-
sance, la création du monde ou la liberté humaine, les hommes
ne cessent de débattre sans parvenir a s’accorder. Dans un pas-
sage qui mérite d’étre cité, il mentionne les

“gens qui s'opposent les uns aux autres et se réfutent les uns les
autres, car certains dirent que dieu est un, d’autres qu’il n’est pas
un seulement; d’autres dirent qu’il a des contraires, d’autres que
non; d’autres dirent qu’il a pouvoir sur toutes choses, d’autres
qu’il n’est pas omnipotent; d’autres dirent qu'’il est le créateur du
monde et de tout ce qui est en lui, d’autres ont jugé qu’il n’a pas

% Signalons la parution récente de la premitre édition critique du texte
syriaque de ce traité, avec traduction frangaise, par E. FIORI, “L’épitomé syriaque
du Traité sur les causes du tout d’Alexandre d’Aphrodise attribué a Serge de
Re§‘ayna”, in Muséon 123 (2010), 127-158.

8 Cf. D. KING, “Alexander of Aphrodisias’ On the Principles of the Universe
in a Syriac Adaptation”, in Muséon 123 (2010), 159-191, qui montre que Ser-
gius modifie le texte d’Alexandre, notamment en le christianisant (par exemple,
en remplagant I'appellation “corps divin” appliquée aux corps célestes par une
expression signifiant “corps qui tournent”).



80 DISCUSSION

été le créateur de toutes les choses qui existent. Il y en a qui
dirent que le monde a été fait de rien, et il y en a qui dirent que
<Dieu> I'a fait a partir d’'une matiere. Et il y en a qui dirent que
le monde est sans commencement et qu’il demeurera aussi sans
fin, d’autres ont enseigné autrement. <Et il y en a> qui dirent que
les hommes sont libres dans leur volonté; et il y en a qui réfu-
terent cela. Et il y a beaucoup d’autres choses encore comme
celles-ci qu'ils dirent et poserent dans leurs exposés, dans lesquels
on les voit se réfuter I'un l'autre et s'opposer les uns aux autres.”

C’est en considération de I'impossibilité de parvenir a une
connaissance en ces matieres de foi que Paul proclame la préfé-
rence qu’il faut accorder a la science.

A propos de notre emploi du mot “foi”, Christoph Riedweg,
qui ne disposait pas du texte que nous venons de citer, nous
avait fait la remarque suivante:

C. Riedweg: “Glaube” scheint mir an dieser Stelle nicht reli-
gios zu verstehen. Der Text fiigt sich vielmehr ausgezeichnet in
die platonische Epistemologie ein, in der ja die niotic der émi-
cthun klar untergeordnet ist (s. auch die diesbeziiglich sehr
polemischen Ausserungen der kaiserzeitlichen Platoniker
gegeniiber den Christen).

H. Hugonnard-Roche: A cela nous répondons que le terme
utilisé par Paul (haymonuto), que nous avons traduit par “foi”,
est effectivement I'équivalent du grec mioric. Dans le contexte
ol il est employé, cependant, il est manifeste qu’il se rapporte a
la foi religieuse, car ce sont des dogmes religieux qui sont 'occa-
sion des disputes auxquelles 'auteur fait allusion dans les lignes
qui précedent sa déclaration concernant les doutes touchant les
matieres qui sont l'objet des doctrines relevant de la foi.

P. Adamson: You mentioned that some Syriac translators
sought a very precise and exact rendering of Greek in order to
mirror as closely as possible the terminology used in theological
disputes. I wonder whether this tendency may underlie the



LE MOUVEMENT DES TRADUCTIONS SYRIAQUES 81

highly literal translation style we find in some (but not all)
Kindi-circle translations, such as their version of the Metaphy-
sics? This is a feature of their translations which has occasioned
some criticism, and it would be interesting if it turned out to
carry forward a deliberate policy which originally had theologi-

cal motives.

H. Hugonnard-Roche: La réponse a cette question nécessite-
rait une recherche que je n’ai pas faite. Le contexte est diffé-
rent: les traductions littérales en syriaque sont appelées par des
controverses et représentent des révisions de traductions ou de
modes de traductions antérieurs, ce qui n’est pas le cas des tra-
ductions arabes du milieu d’al-Kindi, ot il s’agit de premieres
traductions, sans enjeu de compétition. Comme vous le men-
tionnez, en outre, les traductions effectuées & I'époque d’al-
Kindi ne sont pas toutes de méme style, les unes étant plutoe
paraphrastiques, d’autres plus littérales. Cela peut étre le fait de
la formation du traducteur et de sa compétence, autant que
d’un choix délibéré, un traducteur moins habile étant plus faci-
lement porté a paraphraser. Il faudrait vérifier que les traduc-
tions plus littérales se rencontrent surtout & propos de textes
impliquant des options théologiques, ce qui reste & prouver. De
fait, s’agissant de la Méraphysique d’Aristote, en particulier, il
ne semble pas que la traduction ancienne d’Ustat puisse étre

qualifiée de plus littérale que celle d’Ishaq ibn Hunayn.”®

C. Riedweg: Wie ist das Verhiltnis der christlichen Schule
von Nisibis zu derjenigen in Alexandrien zu beurteilen, welche
sich ja ebenfalls durch intensives philologisches Arbeiten
auszeichnete? Im tbrigen beriihrt sich das hier von Nisibis
gezeichnete Bild mit Jamblichs Vita Pythagorica, die ihrerseits

70 Telle est la conclusion de la comparaison minutieuse effectuée entre les
traductions d’Ustat et d’Ishaq ibn Hunayn sur une portion de Métaphysique
Alpha Elatton par ].N. MATTOCK, “The Early Translations from Greek into Ara-
bic. An Experiment in Comparative Assessment”, in Symposium Greco-Arabicum

I, hrsg. von G. ENDRESS (Amsterdam 1989), 73-102.



82 DISCUSSION

wohl bereits christlich-monastische Elemente in die Darstel-

lung der pythagoreischen Schule integriert haben diirfte.

H. Hugonnard-Roche: On a remarqué que la Vie de Pytha-
gore s’apparentait aux vies de saints que commengaient a com-
poser les auteurs chrétiens a I'époque de Jamblique, mais sans
pouvoir conclure 2 une dépendance de celle-la par rapport a
celles-ci. Et il faut aussi garder a I'esprit que la description du
mode de vie pythagoricien est un morceau d’imagination qui
est un #opos littéraire.”! Quant aux études au sein de I'Ecole de
Nisibe, le peu que nous en savons invite & comparer leur dérou-
lement a celui des études dans les écoles grecques tardo-antiques
plutét qu'aux pratiques quotidiennes des pythagoriciens selon
Jamblique. I’Ecole de Nisibe, d’autre part, est traditionnelle-
ment liée a celle d’Antioche plus qu'a celle Alexandrie: d’une
part, pour des raisons théologiques, puisque Nisibe a adopté la
christologie antiochienne; d’autre part, parce que la pratique
philologique antiochienne était fondée non seulement sur une
approche historique des textes, mais aussi sur les méthodes rhé-
toriques de leur analyse.”? C’est avec le tournant du VI® siecle
qu’une approche philosophique, issue principalement d’Alexan-
drie, a pénétré dans les écoles syriaques, avec 'apport d’un
Aristote néoplatonisé, inséré dans le cursus.

V. Boudon-Millot: Sergius a traduit Galien en suivant un
plan bien défini (le canon alexandrin des ceuvres de Galien).

"1 Sur ces deux points, voir A.J. FESTUGIERE, “Sur le ‘De vita Pythagorica’ de
Jamblique”, in REG 50 (1937), 470-494.

2 La vue traditionnelle selon laquelle la méthode d’exégese pratiquée 2
I'Ecole d’Antioche se caractériserait comme historico-grammaticale a été remise
en cause (2 la suite de remarques déja présentes dans Chr. SCHAUBLIN, Untersu-
chungen zu Methode und Herkunft der antiochenischen Exegese [Koln 1974]) par
F. YOUNG, “The Rhetorical Schools and their Influence on Patristic Exegesis”, in
The Making of Orthodoxy. Essays in Honour of Henry Chadwick, ed. by R. WIL-
LIAMS (Cambridge 1989), 182-199, qui a souligné le réle de I'éducation rhéto-
rique dans I'exégese patristique; voir aussi EAD., Biblical Exegesis and the Forma-
tion of Christian Culture (Cambridge 1997), spécialement 169-176.



LE MOUVEMENT DES TRADUCTIONS SYRIAQUES 83

Dans quelle mesure peut-on dire que Sergius a également suivi
un tel plan pour ses ceuvres philosophiques? Son entreprise
obéissait-elle 2 un projet scientifique défini? Et si oui, dans
quelle mesure ce programme de traductions peut-il nous per-
mettre, avec toute la prudence requise, de reconstituer le milieu
scientifique, culturel et éventuellement scolaire dans lequel
évoluait Sergius?

H. Hugonnard-Roche: Sergius a, en effet, traduit tous les
traités de Galien inclus dans le canon alexandrin. S’agissant de
la philosophie, nous savons, par le prologue de son commen-
taire aux Cazégories, qu'il envisageait sans doute d’exposer, 2 la
demande du dédicataire de son ouvrage, le contenu de I'Orga-
non ou d’une partie, au moins, de celui-ci. Pour le reste, Ser-
gius a traduit deux ouvrages de philosophie naturelle, touchant
la composition du monde, le traité anonyme De mundo et le
traité d’Alexandre d’Aphrodise Sur les principes du rout. Sergius
encore a traduit les ceuvres théologiques du Pseudo-Denys. Cet
ensemble de textes couvre les champs de la logique, de la phy-
sique et de la théologie. Il semble donc bien que Sergius avait
ce que 'on pourrait appeler, avec prudence, un “programme”
de traductions, qui visait A introduire en syriaque les éléments
qu’il considérait comme essentiels de la culture grecque de son
temps. Il faut noter, d’ailleurs, que certains des ouvrages qu’il
traduit ou commente (Aristote, Galien) sont I'objet de lectures
et de commentaires en grec, a Alexandrie, 4 I'époque méme de
Sergius, ou qu’ils sont de composition contemporaine 2 Sergius
lui-méme (Pseudo-Denys). Le milieu culturel dans lequel Ser-
gius évolue, celui des lettrés syro-occidentaux qui pronent le
renouveau des traductions gréco-syriaques, est tout proche du
milieu savant grec qui lui est contemporain (Ammonius,
Pseudo-Denys). Cest bien cette proximité méme qui est la
condition du mouvement des traductions en méme temps que
d’une émergence de la philosophie proprement dite dans la
culture syriaque du VI€ siecle. Quant aux écoles, nous ne savons
rien de la présence d’un érablissement d’enseignement a



84 DISCUSSION

Resh‘aina. Mais il semble raisonnable de penser qu'un cercle
savant existait auquel participait Sergius et notamment les
dédicataires de ses Commentaires aux Catégories, ou encore, le
nommé Etienne qui participa a la traduction du Pseudo-Denys.

D. De Smet: Vous mentionnez que des ouvrages “dits de
philosophie populaire” ont sans doute été lus dans certaines
écoles monastiques. Or, il y a un ouvrage de ce genre écrit en
arabe, a savoir le “Livre du Secret de la création” (Kitab Sirr
al-Haliga) attribué a Apollonius de Tyane (Balinds), dans
lequel on a relevé des sources syriaques. Une autre “encyclopé-
die populaire”, le “Livre des Trésors” de Job d’Edesse, qui pré-
sente de nombreuses similitudes avec 'ouvrage de Balinas, a été
rédigée en syriaque en pleine époque islamique (débutr IX®
siecle). Ces deux textes utilisent notamment le De natura homi-
nis de Némésius d’Emese. Cela signifie-t-il qu’un certain ensei-
gnement des sciences naturelles, profanes, d’origine grecque,
faisait partie de la formation des moines et des théologiens dans
les Eglises syriaques? En ce cas, que pouvait étre le projet scien-
tifique mené dans ces milieux monastiques?

H. Hugonnard-Roche: Des manuscrits nous ont conservé des
anthologies monastiques, contenant des textes de “philosophie
populaire” tels que sentences, dits, historiettes, etc., ainsi que
des discours d’éthique philosophique traduits du grec, tels que
le MMpdc Anuébvixov apocryphe d’Isocrate ou le [lepl donroewc
du Pseudo-Plutarque.”” Ces compilations, écrites par des
moines, reflétent certainement une partie de leur culture et ont
vraisemblablement été lues dans les écoles. S’agissant des
sciences, il faut rappeler que les auteurs syriaques chrétiens ont

75 H. TEULE, “Les compilations monastiques syriaques”, in Symposium Syri-
acum VII, éd. par R. LAVENANT (Roma 1998), 249-284, ne s’intéresse qu’aux
florileges qu’il qualifie d’ascéto-mystiques, mais il note qu’il existait des florileges
plus larges contenant des admonitions éthiques ou philosophiques, comme celles
que nous mentionnons. Sur cette littérature, voir notamment S. BROCK, art. cit.

(7 )



LE MOUVEMENT DES TRADUCTIONS SYRIAQUES 85

composé des hexamérons, comportant des éléments de philoso-
phie naturelle, comme celui composé par Jacques d’Edesse,
dont le contenu est d’ailleurs inspiré de I’ Hexaméron de Basile
de Césarée, complété par d’autres sources telles que le De
mundo, le De lapidibus de Théophraste ou la Géographie de
Prolémée, et la visée de l'auteur en composant cet ouvrage était
clairement I'instruction de sa communauté.”* A propos de
Némésius, il faut signaler que le De natura hominis fut a lori-
gine d’'un extrait mis sous le nom de Grégoire le Thaumaturge,
dont la version syriaque fut une source des traités syriaques sur
"ame.” Plus largement, les sciences profanes d’origine grecque
ont été cultivées dans le monastere de Qenneshré ot Sévere
Sebokt a composé des compilations de Ptolémée, un traité d’as-
trolabe, et divers textes d’astronomie, ot il faisait montre d’une
aptitude certaine 2 utiliser les tables astronomiques.”®

C. DAncona: La formazione ricevuta da Sergio di Re$‘ayna
ad Alessandria traspare da questo panorama cosi ampio e
approfondito. E quindi del tutto legittimo chiedersi perché egli
presenti Aristotele come il culmine del sistema del sapere, quasi
come se fosse estraneo alla visione dominante nelle scuole filo-
sofiche della fine dell’antichita, per la quale Aristotele prepara
allo studio di Platone. E percid molto seducente I'ipotesi, basata
sull’introduzione di Sergio alla propria traduzione delle opere
dello pseudo-Dionigi, che sia quest’'ultimo, invece di Platone,
ad assicurare il coronamento teologico del sistema del sapere.
Ci st potrebbe domandare peraltro se cid rappresenti una pro-
spettiva elaborata in modo consapevole, o se questi due aspetti
dell’attivita di Sergio non riflettano piuttosto due componenti

74 A propos de I'ouvrage de Jacques, lire M. WILKS, “Jacob of Edessa’s Use
of Greek Philosophy in His Hexaemeron”, in Jacob of Edessa and the Syriac Cul-
ture of His Day, ed. by B. TER HAAR ROMENY (Leiden-Boston 2008), 223-238.

7> On peut lire quelques bréves observations sur ce sujet dans notre texte sur
“La tradition syriaque des traités sur 'dme”, 4 'adresse www.gral.unipi.it.

76 Cf. le bref survol que nous avons donné dans H. HUGONNARD-ROCHE,
“Matematica e astronomia’, in Storia della scienza, a cura dell’Istituto della Enci-
clopedia Italiana, vol. IV, sezione 1, La scienza siriaca (Roma 2001), 36-41.



86 DISCUSSION

distinte della sua formazione: “aristotelica” ad Alessandria, e
neoplatonica nella dottrina teologica che gli era propria. I
legami dello pseudo-Dionigi Areopagita con la scuola di Atene
e in particolare con Proclo sono forti e documentati, e forse
Sergio ci attesta due diverse attitudini nel tardo neoplatonismo.
In fondo, la discussione pit tipicamente teologica svolta ad
Alessandria all’epoca di Sergio, quella sull’eternitd o la crea-
zione del mondo, ha al centro Aristotele, e non Platone.

H. Hugonnard-Roche: Sergius se place 2 un moment ot la
philosophie remplace la rhétorique. Le point de départ de la
réflexion concernant Sergius ne doit pas étre de le considérer
comme un apprenti néoplatonicien qui n’aurait pas suivi le
cursus normal, en omettant de commenter Platon apres avoir
étudié Aristote. Il serait sans doute plus juste de le considérer
comme un “intellectuel” chrétien qui participe au mouvement
qui conduit le milieu syro-occidental a se tourner vers une nou-
velle exigence philologique et exégétique. Dans ce milieu
proche d’Alexandrie, par sa formation et par son activité de
médecin, Sergius a été conduit a reconnaitre la valeur épisté-
mique de la méthode aristotélicienne dans les sciences. Mais en
tant que chrétien, Sergius réinterprete le cursus scolaire dans le
contexte d’un cursus ascétique modelé sur la doctrine éva-
grienne des degrés de la contemplation. Et si, d’autre part, cer-
taines doctrines procliennes sont reprises par le Pseudo-Denys,
elles sont réinsérées par celui-ci dans une théologie fortement
philoxenienne. C’est dans ce milieu que se place aussi Sergius,
qui est moins le témoin de deux attitudes du néoplatonisme
tardif, que le témoin et l'acteur de la prise en compte par le
milieu syro-occidental de la philosophie grecque (logique
d’Aristote, et philosophie naturelle adaptée aux exigences de la
religion) et son insertion dans une théologie qui emprunte sans
doute 2 Athénes, mais est reformulée par le milieu syriaque de
Philoxéne et du Pseudo-Denys.



	Le mouvement des traductions syriaques : arrière-plan historique et sociologique

