
Zeitschrift: Entretiens sur l'Antiquité classique

Herausgeber: Fondation Hardt pour l'étude de l'Antiquité classique

Band: 56 (2010)

Artikel: Démocratie athénienne, démocratie moderne : le rapport à la religion

Autor: Schmitt Pantel, Pauline

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-661020

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-661020
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


IX

Pauline Schmitt Pantel

DEMOCRATIE ATHENIENNE, DEMOCRATIE
MODERNE: LE RAPPORT A LA RELIGION

Je partirai de quelques remarques preliminaires. Et tout
d'abord je ferai une double constatation. Toute synthese sur la

religion grecque ä l'epoque classique commence par souligner
l'importance des liens de la religion avec la polis, mais rares

sont les etudes qui abordent la question des liens specifiques de
la religion avec la democratic. Les recherches tres nombreuses

sur la democratic grecque, et particulierement sur la democratic

athenienne, n'offrent quasiment pas d'analyse sur les

rapports entre la religion et ce type de regime politique.1 Pour-
quoi? La question proposee ä notre reflexion et discussion:

religion et democratic athenienne, est-elle sans fondement et
done soit impossible ä traiter, soit meme sans interet? Je ne le

pense pas ä condition de trouver un angle d'attaque qui per-
mette de ne pas brasser un domaine trop large comme celui des

relations entre religion et cite. Autrement dit ä condition de

choisir des exemples significatifs de ce rapport, qui ne pourront
pas pretendre ä l'exhaustivite ni ä plus forte raison permettre
une synthese.

1 Mon inventaire a porte sur les livres parus durant les vingt denudes annees,
ä la fbis individuels et collectifs; les '2500 ans de la democratic athenienne' ayant
suscitfi bien des publications. Parmi les exceptions, R. PARKER, Athenian Religion.
A History (Oxford 1996) et L.J. SAMONS II, What's wrong with Democracy? From
Athenian Practice to American Worship (Berkeley 2004).



356 PAULINE SCHMITT PANTEL

Dans le monde contemporain, 'aujourd'hui', le rapport entre
religion et democratic, qui est au coeur des preoccupations
politiques et des prises de positions ideologiques depuis long-
temps, connait un regain d'interet dont il faut comprendre
les raisons. La montee des fondamentalismes est bien sür un
element decisif de ce processus. D'une certaine maniere, la

question posee lors de ces Entretiens est plus une question du

present que du passe. Toutefois la grande diversite des regimes
democratiques contemporains rend impossible une etude
serieuse des singularites de ce rapport d'une democratic a une
autre et tres aleatoire une generalisation.

Enfin la question qui est au coeur des Entretiens, celle des

traditions et des influences entre la democratic athenienne et la
democratic moderne, est, sur le theme precis de la religion qua-
siment sans objet, du moins ä mon sens.

Je vais done naviguer entre les ecueils et je ne propose pour
le moment que des remarques ä la fois impressionnistes et
disperses. Les participants aux Entretiens par leurs questions et
leurs remarques me permettront d'aller plus avant dans un sujet
qui se revele, pour moi en tout cas, difficile.

Comparer

Sur le Statut de la comparaison entre le monde antique et
'nous', je rappellerai les remarques de Pierre Vidal-Naquet.
Dans la preface ecrite pour l'edition fran9aise du livre de

Moses I. Finley, Democratic antique et democratic moderne,2

preface intitulee "Tradition de la democratic grecque", l'histo-
rien se pose cette question: "Y a-t-il une comparaison possible
et serieuse entre la democratic grecque et la notre?". Et il precise

en quoi ä son avis la democratic athenienne nous concerne.

2 M.I. FlNLEY, Dfmocratie antique et dbnocratie moderne (Paris 1976).



DEMOCRATS ET RELIGION 357

"II ne s'agit pas certes de dire qu'Athenes etait belle car Pekin

ou Borobudur le furent ou le sont aussi, ni que notre culture
esr impregnee de culture grecque car c'est chaque jour un peu
moins vrai, ni qu'Isocrate avait du bon, car son programme
educatif n'a plus grand chose ä nous dire... La Grece n'est pas
dans notre histoire et pour comprendre celle-ci nous n'avons
nul besoin de savoir comment fonctionnait l'assemblee athe-
nienne, ce qu'etait la Boule et comment etait applique l'ostra-
cisme. Ce qui est dans notre histoire ou du moins dans une
partie de notre histoire et que nous ne pouvons en arracher

parce qu'elle est le passe, c'est le dialogue avec la Grece et
d'abord avec les textes grecs. La reelaboration, tantot sous la

forme mythique ou ideologique, tantot sous la forme du travail

critique et scientifique de l'heritage grec est une des donnees de

notre histoire intellectuelle, qui s'exprime dans la creation, sans

cesse renouvelee, de nouveaux modes de discours, de nouveaux
concepts, de nouveaux champs epistemologiques ...".3 Ce qu'il
est legitime d'etudier, si Ton suit Pierre Vidal-Naquet, est le

travail d'interpretation, generation apres generation, du
discours democratique des Grecs. Autrement dit une enquete his-

toriographique. II n'est pas question dans ce texte, ni dans toute
l'introduction, des rapports entre democratic et religion.

Ce sujet ne passionne pas Moses I. Finley non plus dans le

livre que je viens de citer. Les circonstances des trois conferences

qui sont a l'origine du livre l'expliquent. M. Finley de

retour ä Rudgers en 1972, universite dont il avait ete chasse en
1952 par le maccarthisme, a pour objectif principal de

comprendre comment et sur quoi se construit le discours politique
justifiant la democratic reelle ou supposee. II mentionne toute-
fois la religion ä propos de la constitution du sentiment de

koinonia (fait de pbilia et de dike) qui lui parait essentiel en

3 P. VIDAL-NAQUET, "Tradition de la democratic grecque", preface a M.I.
FlNLEY, op. cit. (n. 2), 39-40. Repris dans Les grecs, les historiens, la democratic

(Paris 2000), 219-45.



358 PAULINE SCHMITT PANTEL

democratic. "A mon avis ce sens de la communaute fortifie par
la religion d'Etat, les mythes et les traditions fut le ressort
essentiel des succes de la democratic athenienne sur le plan des

faits. Ni l'assemblee souveraine et le droit d'y participer sans

restrictions, ni les jurys populaires, ni le choix des magistrats
par tirage au sort, ni l'ostracisme, n'aurait pu eviter soit le chaos
d'une part, soit la tyrannie de l'autre, s'il n'y avait eu assez de
controle de soi dans le corps des citoyens pour maintenir dans
de justes limites le comportement de tous".4 Le controle de soi,

caracteristique du democrate selon Finley, est done un produit
de la vie en commun sous tous ces aspects, des pratiques parmi
lesquelles la religion a une place importante.

M. Finley revient sur ce point quand il parle des proces en

impiete et de la condamnation de Socrate. Voici quelle est son
explication de la loi de Diopeithes (votee entre 432 et 429
avant J.-C.) et de son application contre Anaxagore puis contre
Socrate: "La peur qui transparait dans la loi de Diopeithes et
dans les proces qui en decoulerent doit etre identifiee pour ce

qu'elle pretend etre: la peur que les fibres religieuses et morales
de la communaute fussent atteintes par la corruption des jeu-
nes gens et tout particulierement des jeunes appartenant ä l'elite
sociale [...] De jeunes aristocrates avaient organise un club
appele les kakodaimonistai (litteralement "les adorateurs du dia-
ble") dont le programme etait de se moquer de la superstition
et de mettre les dieux ä l'epreuve en dinant les jours nefastes

[...] lis etaient, Platon le fait admettre ä Socrate dans son Apologie,

les jeunes disciples de Socrate".5 Dans ces deux passages,
la religion apparait comme un fondement de la communaute.

Enfin M. Finley esquisse une comparaison entre les Grecs

et nous en remarquant: "Les deux premieres interdictions du
premier amendement ä la constitution des Etats-Unis: 'Le

Congres ne fera pas de loi concernant l'etablissement d'une

4 M.I. Finley, op. tit (n. 2), 80-1.
5 Ibid., 168-9.



DEMOCRATIE ET RELIGION 359

religion officielle ou restreignant la liberte de parole' auraient
ete incomprehensibles pour un Athenien. Et s'il les avait
comprises, il les aurait jugees abominables. La religion grecque etait
profondement liee ä la famille et ä Fetat".6 Et en une page aussi

rapide qu'impeccable, M. Finley resume toutes les caracteristi-

ques de la religion grecque. Sur la comparaison qu'il esquisse

avec le monde contemporain je reviendrai plus tard.
Jean-PierreVernant a egalement peu ecrit de fa^on explicite

sur le rapport entre la religion et la democratic. Dans un texte
oü il reflechit ä son engagement politique et particulierement ä

ses activites de militant communiste, enracine, comme il le dit,
dans l'antifascisme, de fa<jon un peu surprenante il en vient au
theme du "polytheisme, monotheisme et democratic "7 II s'in-

terroge sur le lien entre le polytheisme et la forme du regime.
"Meme si un lien existe entre l'invention de la democratic ä

Athenes et le polytheisme grec, il ne faut pas perdre de vue que
les religions polytheistes ne s'accompagnent generalement pas
de la democratic [...] On ne peut done pas poser une relation
directe et simple entre polytheisme et democratic, monotheisme
et Systeme autoritaire. Une religion monotheiste peut etre un
obstacle ä la democratic, mais pas necessairement".8 Puis il
insiste sur la liberte que laisse a l'individu la religion polytheiste,
ce qui est a priori paradoxal. "En Grece la religion polytheiste
recouvre toute la vie sociale, les magistratures ont une dimension

sacrale. Mais cette impregnation de l'existence collective y
compris la sphere politique par le religieux ne revet pas la forme
d'une contrainte intellectuelle. Sans Eglise ni clerge, sans dogme
ni credo, sans theologie, la religion reglemente bien l'ensemble
des pratiques du culte mais eile ne domine pas la vie de la

pensee. Elle laisse subsister en dehors d'elle des espaces oil se

6 M.I Finley, op at (n. 2), 139-40.
7 J.-P. VERNANT, "Le trou noir du communisme", in CEuvres Religions,

rationalith, politique (Pans 2007), 2166-71.
8 Ibid., 2169.



360 PAULINE SCHMITT PANTEL

developpe l'enquete sur le vrai, par la negation critique, la
discussion argumentee, le debat contradictoire".9

Ce n'est pas dans les syntheses sur la religion grecque ecrites

par J.-P. Vernant qu'il faut chercher une reflexion sur la democratic

et la religion, mais plutot dans les etudes precises de
certains mythes et de certaines pratiques comme celle du sacrifice.

La, J.-P. Vernant voit se construire un Systeme qui lie la pratique

egalitaire de la decoupe de la viande et de sa consomma-
tion avec la repartition egalitaire du pouvoir. La cite du sacrifice

est isonome mais l'egalite devant la loi ne suffit pas ä definir
la democratic. II faut aussi lire la reflexion menee conjointe-
ment avec Pierre Vidal-Naquet sur Mythe et TragedieM J'en
parlerai plus loin.

J.-P. Vernant n'a pas aborde de front cette question pour des

raisons de methode. Bien que tres soucieux du contexte histo-
rique de l'elaboration des rites et des mythes qu'il etudiait, et
de revolution dans le temps des croyances, il n'a jamais ecrit

une 'histoire' de la religion grecque, au sens restreint que l'on
donne parfois ä 'histoire': evenementiel et chronologique.

Une religion politique

Avant d'interroger les liens eventuels entre la democratic
athenienne et la religion, il faut se debarrasser de toute une
serie d'habitudes de lectures qui trainent, en particulier celles

qui visent ä compartimenter l'experience religieuse grecque en
de grands domaines, une construction heritee d'une vision
christiano-centrique du polytheisme antique. Ainsi Pierre Brule

critique la maniere dont les historiens cloisonnent les manifestations

de la religion grecque en quatre grands domaines: la

9 Ibid.
10 J.-P. VERNANT, P. Vidal-Naquet, Mythe et tragedie en Grice ancienne

(Paris 1972) et Id., Mythe et tragedie deux (Paris 1986).



DfiMOCRATIE ET RELIGION 361

religion civique-etatique-poliade-patriotique-officielle-publique
(le mot gigogne est de lui), la religion populaire, la religion
individuelle, la religion personnelle.11 Ces quatre 'religions'
sont decrites comme en partie antagonistes. Les Grecs ont-ils
decoupe en tranches leurs conceptions des dieux, du sacre, de

la piete? Ou est-ce le discours des modernes qui procede ainsi?

se demande-t-il. Je le suivrai volontiers dans cette critique et
dans la proposition qu'il fait d'abandonner toutes ces appellations

pour n'en conserver qu'une: celle de religion politique,
partant du constat maintes fois fait qu'ä l'epoque classique le

fait religieux est un fait politique. "Proposition qui se retourne
comme un gant: le politique est habite tout le temps et partout
par le religieux".12

C'est dejä ce que proposait Christiane Sourvinou-Inwood.13
D'une maniere plus radicale peut-etre parce que totalement
reversible: "Le role de la polis dans la religion grecque avait

pour pendant le role d'organisation de la religion dans la polis:
la religion constituait le cadre et le foyer de la polis. La religion
etait le centre meme de la polis"

Les caracteres de cette religion politique sont bien connus et
il est inutile de les rappeler. Je voudrais juste faire remarquer
que la plupart d'entre eux ne prejugent aucunement de la forme
du regime politique. Une religion de citoyens avant tout, qui
fonctionne sur l'inclusion des semblables et l'exclusion des

autres, oil le 'faire ensemble' est valorise, dans laquelle 1'acces

au divin est le meme pour tous: ces traits se retrouvent dans

une cite oligarchique comme dans une cite democratique. La

11 P. BrulE, "La religion, histoire et structure", in Le monde grec aux temps
classiques Tome 2 le TVe stiele, ed par P BRULE, et al (Paris 2004), 413-79.

12 Ibid., 427.
13 Chr. SOURVINOU-INWOOD, "What is Pohs religion?", in The Greek City

from Homer to Alexander, ed. by O. MURRAY, S. PRICE (Oxford 1990), (trad,
franijaise: La ctti grecque d'Homire k Alexandre [Paris 1992]). Id., "Further
Aspects of Polis Religion", in AIONarch 10 (1988), 259-74.

14 Chr. Sourvinou-Inwood, op cit (n. 13), 366 [trad, de F. Regnot].



362 PAULINE SCHMITT PANTEL

permeabilite constante entre les categories du politique et du
religieux existe ä tous les niveaux de l'organisation sociale (oikos,

deme, koinon, cite...)- Les questions posees lors de la docima-
sie, le discours de Cleocritos ä Athenes en 404/403, les cas

d'asebeia en sont des exemples.
Des expressions comme nomizein theous, que 1'on traduit

souvent par "croire aux dieux" et qui signifie exactement "sui-
vre la coutume des dieux" et comme therapeuein tous theous,

"servir les dieux", expression du don et du contre don, de

l'echange, entre les dieux et les hommes, mettent l'accent plus
sur les gestes que sur la croyance. Le pouvoir de communiquer
avec les dieux n'a rien ä voir lui non plus avec la democratic ou
l'oligarchie.

L'abandon du compartimentage de l'experience religieuse
devrait aller de pair avec l'effacement d'une interpretation de la

religion en termes de crise et de decadence. Ce qui est bien

reconnu pour l'histoire politique et l'histoire des institutions
devrait l'etre egalement pour la religion. Pierre Brule fait remar-

quer que pour decrire la majorite des fetes atheniennes classi-

ques (dont les fameuses Panathenees) on a recours ä des

documents des IVe et IIP siecles. Les divinites etrangeres et leurs

rites, la participation aux mysteres, la vogue des cultes de gue-
rison, ne sont pas le signe de la decadence d'autres pratiques
mais d'un enrichissement des formes d'un polytheisme qui ne

cesse d'evoluer. Et lä encore la democratic a peu ä dire.
Bref, si les specialistes de la religion en ecrivent de moins en

moins l'histoire, c'est que celle-ci est impossible ä faire faute de

documents pour l'essentiel du monde grec et meme difficile ä

faire pour Athenes.

Democratic athenienne et religion: les cultes

Rares sont done les livres sur la religion grecque qui mettent
en perspective religion et democratic et qui reflechissent expli-
citement ä un lien eventuel entre les deux. II ne faut d'ailleurs



DfiMOCRATIE ET RELIGION 363

pas s'attacher seulement au terme 'democratic' pour compren-
dre comment les historiens des religions ont parle de ce lien
eventuel, mais regarder quels sont les criteres qui ont paru ä ces
historiens specifiques de la democratie et comment ils ont tente
de les reperer dans la religion. Cela permet de restreindre le

champ d'enquete dans le theme tres vaste qui serait celui de

'cite et religion'. Mais en meme temps les choix risquent de se

reveler arbitraires car il n'y a a mon sens aucune definition
stricte de la democratie antique des lors que l'on reflechit sur
un ensemble de pratiques et d'institutions qui constitue ce que
l'on appelle de fa$on commode une 'culture democratique'.

Les chercheurs qui ont dresse une liste de themes touchant ä

notre interrogation sont des historiens soucieux de replacer les

phenomenes religieux dans un processus historique, voire meme
chronologique, precis. Iis l'ont fait soit de fa9on generale en
decrivant un ensemble de pratiques et de croyances qui pou-
vaient relever d'un moment historique particulier: Athenes au
Ve siecle par exemple, soit de fa^on ponctuelle en etudiant un
aspect seulement de cet ensemble, par exemple la reecriture des

mythes ä Athenes au Ve siecle. La mise au point generale recente
la plus claire est celle de Robert Parker.15 II consacre un chapi-
tre (ou une partie de chapitre) ä cette question: "The Fifth
Century: Democracy and Empire". Ce chapitre me servira de

fil directeur.
Robert Parker rappelle d'abord qu'au Ve siecle ä Athenes

l'histoire evenementielle et l'histoire de la religion interagissent,
dans deux domaines: celui de la democratie et celui de l'em-
pire. Comment? La constitution nouvelle, celle qu'a mise en
place Clisthene, a d'abord des implications religieuses dans le
controle du peuple sur les structures traditionnelles de la vie
religieuse. R. Parker remarque dans l'activite de l'assemblee ä la

Pnyx le nombre important de decrets pris qui ont ä voir avec la

15 R. Parker, op. cit. (n. 1).



364 PAULINE SCHMITT PANTEL

religion. Plusieurs decrets traitent des aspects financiers des

cultes: des taxes payees par des proprietaires de bateaux ou des

marchands pour des divinites inconnues du cap Sounion, ou
d'Apollon Delios ä Phalere et des Dioscures. Des cultes qui
etaient finances par des individus prives le sont desormais par
des taxes publiques. Mais R. Parker nuance la nouveaute de

cette immixtion dans les affaires religieuses de l'assemblee en
donnant l'exemple d'un decret du second quart du Ve siecle

qui concerne le culte ä Eleusis: le demos ne fait que poursuivre
le role devolu ä d'autres instances avant la 'democratic'. On
peut des lors se demander si ce n'est pas l'accroissement des

sources epigraphiques qui donne cette impression d'une
ingerence plus forte de la cite democratique dans le domaine
religieux.

Un autre exemple qui serait le signe d'un changement du ä

la democratic est celui du choix de la pretresse d'Athena Nike,
recrutee desormais par tirage au sort, une pratique typique de

la democratic, et non dans un genos. Un troisieme trait
concerne les liturgies. Leur role croissant dans l'organisation de

certains concours et fetes, au Ve, serait aussi une marque de

changement, non pas bien sür dans le geste, le don ä la collec-
tivite existe depuis longtemps, mais dans la finalite: la genero-
site devient une obligation. C'est la democratic elle-meme qui
retire la gratitude de la population. Sur ce point je ne suivrai

pas R. Parker, car pour avoir regarde ce phenomene de pres a

propos des grands hommes atheniens, je pense plutot que,
meme dans le cadre de la liturgie, la reconnaissance va aux

genereux donateurs et ä leur famille plus qu'a la democratie.16

Un exemple incontournable de cette relation nouvelle entre
cite democratique et religion est bien sür celui des funerailles

publiques. Mais la encore des questions se posent sur la speci-
ficite de la democratie en ce domaine. Reprenons les differents

16 P. SCHMITT Pantel, Hammes illustres. Moeurs et politique h Athines au
Ve siicle, (Paris 2009).



DfiMOCRATIE et religion 365

points. On a parfois fait une correlation entre la fin de F erection
de steles funeraires par les families dans les necropoles athenien-

nes et l'institution des funerailles publiques pour les morts ä la

guerre. R. Parker montre qu'il n'y a pas de correlation directe

entre les deux faits et done pas de changement que Ton puisse
attribuer clairement au nouveau fonctionnement politique. De
plus la ceremonie des funerailles publiques perdure ä la fin du
siecle alors que les steles reapparaissent dans les necropoles. Le

patrios nomos est une incursion de la cite dans le secteur le plus
intime des families, celui du rituel funeraire et de la memoire
des morts, comme Fa souligne F. Jacoby.17 II correspond a un
moment particulier de l'histoire de la cite qui doit affronter les

tensions d'une guerre quasi permanente durant la plus grande
partie du Ve siecle et en meme temps trouver le moyen d'assurer
la stabilite du regime democratique.

Mais si Ton considere les themes meme de l'oraison funebre,
Nicole Loraux a montre que plusieurs d'entre eux se referaient
ä une vision aristocratique de la cite.18 Et que les principaux
traits post-clistheniens ('democratiques') n'apparaissaient pas

ou peu. Que Tinvention" de cette cite n'etait sur plusieurs
plans guere democratique. Le theme de 1'autochtonie, deve-

loppe dans les oraisons funebres et dans les mythes de l'epoque
classique n'est de plus pas specifique ä Athenes et done pas
attribuable lui non plus ä une ideologic democratique.

La creation d'une mythologie politique propre ä Athenes au
Ve siecle est un sujet important, que Ton pense ä la re-creation
du mythe de Thesee19, ä celui d'lon20, aux cultes de Demeter

17 F. JACOBY, "Patrios Nomos: State burial in Athens at the public cemetery
in the Kerameikos", in JHS 64 (1944), 37-66; C. W. CLAIRMONT, Patrios
Nomos. Public Burial in Athens during the Fifth and Fourth Centuries B. C (Oxford
1983).

18 N. LORAUX, L'invention d'Athbnes. Fhstoire de l'oraison funibre dans la cite

classique (Pans 1981).
19 C. Calame, Thesie et l'imagmaire athenien Legende et culte en Grice antique

(Lausanne 1990).
20 N. LORAUX, Les enfants d'Athena Idees athiniennes sur la citoyennete et la

division des sexes (Paris 1981).



366 PAULINE SCHMITT PANTEL

et Core ä Eleusis21, et ä toute la mythologie qui enserre les

monuments de l'Acropole.22 Dans ce travail de re-ecriture des

mythes se trouve sans doute l'essentiel de l'ideologie democra-

tique: ideologic indissociablement politique et religieuse.23
L'etude du corpus des tragedies atheniennes du Ve siecle

fournit un bon exemple du travail effectue sur les mythes en
democratic. Jean-Pierre Vernant et Pierre Vidal-Naquet remar-
quent des l'introduction de leur premier livre sur ce theme:
"Les tragedies, bien entendu, ne sont pas des mythes. On peut
soutenir au contraire que le genre tragique fait son apparition ä

la fin du VP quand le langage du mythe cesse d'etre en prise
sur le reel politique de la cite [...] Dans le conflit tragique, le

heros, le roi, le tyran apparaissent bien engages encore dans la

tradition heroi'que et mythique, mais la solution du drame leur
echappe: elle n'est jamais donnee par le heros solitaire, elle tra-
duit toujours le triomphe des valeurs collectives imposees par la
nouvelle cite democratique".24 Les analyses de ces deux histo-
riens se bätissent sur un va et vient constant entre les mythes
tels qu'ils etaient herites du passe et la pensee juridique, sociale,
institutionnelle de la cite athenienne democratique. L'institu-
tion de l'ostracisme, celle de l'ephebie, la mise en place de nou-
veaux tribunaux, et bien d'autres traits encore de la culture
democratique, forment le contexte sous-jacent aux tragedies. II
est impossible de developper ici ce point au demeurant bien

connu. On pourrait s'interroger sur le lien entre ce travail de la

tragedie sur les mythes d'une part et la religion de l'autre. Pour

21 L. BRUIT Zaidman, "Le religieux et le politique. Demeter et Core dans la

cite athenienne", in Athines et le politique, ed. par P. SCHMITT PANTEL, F. DE
POLIGNAC (Paris 2007), 57-82.

22 A. SHAPIRO, "Autochtony and the visual Art in Fifth-Century Athens",
m Democracy, Empire and the Arts in Fifth-Century Athens, ed. by D. BOEDEKER,

K.A. Raaflaub (Cambridge, Mass. 1998), 127-51. D. CASTRIOTA, Myth, Ethos
and Actuality. Official Art in Fifth-Century Athens (Madison 1992).

23 E. COHEN, The Athenian Nation (Princeton 2000).
24 J.-P. VERNANT, P. Vidal-Naquet, Mythe et tragedie en Grece ancienne

(Paris 1972), 7.



DEMOCRATIE ET RELIGION 367

moi le lien est double: les mythes sont une des composantes de

l'univers religieux et la tragedie (et plus largement le theatre

au Ve siecle) font partie du culte de Dionysos. Le discours

tragique mele de fa^on inextricable un discours sur les valeurs

religieuses au sens large et sur les valeurs politiques de la cite.
Restent les rituels. Sont-ils specifiquement democratiques?

La plupart d'entre eux sont inscrits dans la longue duree de la

vie en cite comme les sacrifices, les distributions de viande, les

repas, les offrandes, les prieres, les choeurs, les processions, les

concours... L'entretien au Prytanee ä Athenes (la sitesis) pour
les vainqueurs aux concours panhelleniques et pour d'autres

categories de citoyens est certes un honneur insigne, mais sans
lien direct avec le caractere democratique de la politeia. C'est

plutot une survivance d'un type d'honneur archai'que.25
On fait parfois de la pratique du banquet lors des fetes une

caracteristique de la cite democratique. Mais le partage egali-
taire des viandes et la participation au repas du groupe des

sacrifiants sont aussi anciens que les textes grecs, ils sont dejä

presents chez les heros d'Homere, et ils touchent ensuite toutes
les cites, quel que soit leur regime. Certes le cercle des meilleurs
etait different, plus restreint, que celui des citoyens atheniens
lors d'un banquet public, mais le principe du partage et de la

consommation en commun de la viande du sacrifice comme

marque d'appartenance au groupe (dont la delimitation varie

historiquement) n'a pas ete invente par le regime athenien du
Ve siecle et ne lui est pas reserve. Ce qui est en revanche peut-
etre proprement athenien est la pratique de la liturgie du
banquet, Vhestiasis. Dix hestiatores, un par tribu, etait charge
de nourrir le demos lors des Panathenees et peut-etre lors des

Dionysies. Nous retrouvons la le caractere democratique de

l'institution de la liturgie. Dans ce cas, comme dans celui de la

choregie, il y a bien une volonte nouvelle de faire porter sur un

25 P. SCHMITT Pantel, La cite au banquet. Htstoire des repas publics dans les

cites grecques (Paris 1992).



368 PAULINE SCHMITT PANTEL

petit nombre de riches citoyens designes par la cite le finance-
ment de la fete.

Pericles rappelle l'importance ä Athenes des fetes en l'hon-
neur des dieux et les structures politiques de la cite au Ve siecle

encouragent leur developpement.26 W. Robert Connor, l'un
des artisans du renouveau des recherches en ce domaine,
conclut meme: "Historians at our remove must recognize,
whatever their political preferences, the crucial role that festivals

played in the shaping of classical Athenian democracy".27
Les fetes des Dionysies en particulier ont ete, selon l'opinion
de plusieurs chercheurs, un excellent laboratoire pour observer
les liens entre un grand rituel et des structures institutionnelles
democratiques.28 Au processus meme de la fete qualifie de

"fete de la liberte" s'ajoute ce que W.R. Connor appelle "a

Dionysiac social imaginary", indissociable de l'ideologie demo-
cratique. Pour cet historien, si les Atheniens n'ecrivent pas la
theorie de leur democratic, ils la mettent en actes, en particulier

dans les Dionysies.
Faut-il annexer a ce chapitre 'democratic' ce que Ton peut

dire des liens entre la realisation de l'empire, arche, et la

religion? II faudrait pour cela etre persuade que Yarche est un phe-
nomene caracteristique de la democratic. En separant les remarques

sur l'empire de celles sur la democratic Robert Parker fait

preuve d'une prudence de bon aloi. Tous les exemples recenses

ne portent en eux aucune injonction propre ä la democratic,

26 W.R. CONNOR, "Festival and Democracy", in Democratic atbemenne et
culture, ed. par M. Sakellariou (Äthanes 1996), 79-89.

27 Ibid., 89.
28 J.J. WINKLER, "The Ephebes' Song: Tragoidia and Polis", in Representations

11 (1985), 26-62. S. GOLDHILL, "The Great Dionysia and Civic Ideology",
in JHS 107 (1987), 58-76. W.R. CONNOR, "Tribes, Festivals and Processions
Civic Ceremonial and Political Manipulation m Archaic Greece", in JHS 107
(1987), 40-50. Id., "City Dionysia and Athenian Democracy", in Classica et
Medievalia 40 (1989), 7-32. Id "Civil Society, Dionysiac Festival and the Athenian

Democracy", in Demokratia. A Conversation on Democracies, Ancient and
Modern, ed. by J. OBER, C. HEDRICK (Princeton 1996), 217-25.



DfiMOCRATIE ET RELIGION 369

sauf ä penser et ecrire que Yarche est consubstantielle ä la democratic,

ce qui n'est pas mon avis.29 II est done difficile de tra-
quer ce qui appartient en propre ä la democratic athenienne
dans les textes ayant trait ä la religion et aux actes rituels.

Democratie athenienne et religion: le paysage sacre

Qu'en est-il dans le vaste domaine de l'archeologie et de la

figuration? Dans une etude sur les liens entre les images et le

politique ä Athenes au Ve siecle, Franpois Lissarrague et Alain
Schnapp remarquent: "L'expression de l'imaginaire collectif,
les valeurs qui permettent au sentiment d'appartenance ä la cite
de s'incarner s'expriment dans le cadre composite d'un decor
urbain et monumental qui est le ressort meme de l'identite
civique". 30 Je renvoie ä toute leur demonstration qu'il est

impossible de presenter ici dans le detail et qui s'appuie en

particulier sur le travail de Tonio Hölscher.31 Elle brasse un

29 Les liens entre 1'archi et la religion concernent les relations avec les allies
dans le domaine des cultes Les Athdniens introduisirent certains de leurs cultes

sur les territoires des cites alliees et lis demanderent aux allies de participer aux
grandes fetes ä Äthanes. Ainsi depuis 440 les allies doivent envoyer une vache et
une panophe aux Grandes Panathendes pour participer ä la procession Et un
phallus pour les Dionysies. Autre exemple le dderet des premices d'Eleusis. En
420 les Athdniens exigent des allids de donner les premiers produits des recoltes
de bid et de seigle 4 Eleusis en remerciement pour le don qu'Eleusis a fait aux
cites du bid. Le mythe de la mission de Triptoldme existe depuis le VI1 et le
dderet insiste sur le fait que cette mesure est en accord avec la tradition ancestrale

et l'oracle de Delphes R Parker cite aussi dans ce cadre le tnbut paye par les

allies qui est en partie destine aux dieux et en particulier a Athdna (1/6 imi:), le

mythe d'Ion, le cas des vicissitudes du culte d'Amphiaraos k Oropos, les

interventions d'Athenes ä Ddlos
30 F. Lissarrague, A Schnapp, "Athdnes, la citd, les images", in Äthanes et

le politique, ed. par P. SCHMITT PANTEL, F DE POLIGNAC (Paris 2007), 25-56.
31 T. HÖLSCHER, Griechische Historienbilder des 5 und 4 Jahrhunderts v Chr

(Wurzburg 1973), Id., "Images and Political Identity the Case of Athens", in
Democracy, Empire, and the Arts m Fifth-Century Athens, ed by D. BOEDEKER,

KA RAAFLAUB (Cambridge, Mass 1998), 153-83. Voir aussi l'ensemble des

contributions de ce livre



370 PAULINE SCHMITT PANTEL

domaine plus large que celui des rapports entre la democratic
athenienne et la religion, l'art du Ve siecle ne se limitant pas
aux temples, aux offrandes et aux statues des dieux, mais eile

repond en partie ä la question que nous nous posons, ä partir
de documents qui sont au coeur du fonctionnement religieux et

civique d'Athenes. Rappelons l'idee qui sous-tend l'analyse de

Tonio Hölscher et la leur: ä Athenes l'apparition d'un style
nouveau coincide avec la mise en place d'un regime politique.
"Ce nouvel ordre est construit sur des liens symboliques qui
unissent l'espace, le temps et l'exercice de l'activite politique".32
Du changement qu'impulse la reforme clisthenienne, les auteurs
donnent plusieurs exemples qui melent les valeurs religieuses et
politiques. Le tropaion, le rassemblement des armes prises aux
ennemis sur la place du champ de bataille laisse par les vain-

queurs comme un temoin de leur victoire, est lie ä la consecration,

dans les sanctuaires, des armes ou du butin. La 'monu-
mentalisation' du tropaion de Marathon33, et le monument du
meme genre qui semble avoir ete edifie apres la bataille de Sala-
mine34 temoignent du desir de laisser un signe, qui ne soit plus
ephemere, de la domination. La volonte d'exalter la domination

de la cite n'est sans doute pas une prerogative de la democratic

athenienne, car des monuments de ce genre sont attestes
ä Delphes et dans des cites tres differentes, mais Athenes a

montre la voie.
La figure de Thesee est, dans l'art comme dans le mythe,

reactivee au Ve siecle et devient celle du heros civique: artisan

32 F. LlSSARRAGUE, A. Schnapp, art. at. (n. 30), 34. "Ce module affirme avec
solennitd le caractere radicalement original de la nouvelle 'constitution' d'Athenes.

En somme la structure politique de la cite s'erige en ceuvre d'art". Ibid.
33 Sur le lieu meme de la bataille un chapiteau ionique est ^rige, sans doute

couronne d'un groupe sculpte oü figurait Nike. T. HÖLSCHER, art. at. (n. 31);
E. VANDERPOOL, "A Monument to the Battle of Marathon", in Hesperia 35
(1966), 93-106.

34 P. WALLACE, "Psyttaleia and the Trophies of the Battle of Salamis", in
AJA 73 (1969), 293-303; W.C. WEST, "The Trophies of the Persian Wars", in
Classical Philology 64 (1969), 7-19.



DfiMOCRATIE ET RELIGION 371

du synoecisme, initiateur de la vie en commun, garant de

l'equilibre des composantes de la cite. Ainsi au Theseion trois
tableaux representent le heros.35 Autre exemple bien connu: le

groupe des heros eponymes des tribus atheniennes erige sur
1'agora, auxquels la cite rend un culte36. Ce culte manifeste
l'idee d'une cite unifiee, qui incorpore ses differentes composantes.

Le monument est en meme temps un lieu politique oil
se fait la publicite des decisions de la cite selon le nouvel ordre
clisthenien.37

D'autres exemples comme les trois hermes eriges par Cimon
apres la victoire d'Eion (en 476), le decor de la stoa poikile,38
celui du bouclier de la statue d'Athena sur l'Acropole, etablis-

sent le lien entre le passe mythique d'Athenes et les victoires du

present, forgeant ce que Francois Lissarrague et Alain Schnapp
appellent "une esthetique de la memoire", qui est "authentifiee
et actualisee lors des oraisons funebres tenues publiquement sur
le Ceramique. Les images viennent renforcer les mots [...] La
cite triomphante se sait menacee, elle elabore une veritable

35 PAUS. 1,17,2-3. Sur Fun, Thesee combat les Amazones, un motif egale-

ment present, precise Pausanias, sur le bouclier de l'Athena de l'Acropole et sur
la base du Zeus d'Olympie. Sur un autre tableau, ll affronte les Centaures et les

Lapithes et sur un troisieme ll rapporte du fond des mers l'anneau de Minos,
allusion k l'empire maritime d'Athenes.

36 U KRÖN, Die zehn attischen Phylenheroen Geschichte, Mythos, Kult und
Darstellungen (Berlin 1976).

37 Le groupe des tyrannoctones serait un autre exemple, mais je le laisse volon-
tairement de cote d'abord parce qu'il a ete trös bien etudie et parce qu'il me
semble relever plus de l'ideologie politique que du lien entre la religion et la

democratic. S BRUNNSÄKER, The Tyrant-Slayers ofKritios and Nesiotes (Stockholm

21971); B. FEHR, Die Tyrannentoter, oder, kann man der Demokratie em
Denkmal setzen? (Frankfurt am Main 1984) (trad fran9aise [Paris 1989]),
M TAYLOR, The Tyrant Slayers the Heroic Image m Fifth Century B C Athenian
Art and Politics (Salem, N.H. 1991); W OeNBRINK, "Die Tyrannenmorder
Aristokratische Identifikation oder Leitbilder der athenischen Demokratie'
Rezeption eines politischen Denkmals in der attischen Vasenmalerei", in
Bildergeschichte Festschnfi Klaus Stahler, hrsg. von J GEBAUER et al (Möhnesee 2004),
373-400, F Lissarrague, A Schnapp, art at. (n 30), 41-5.

38 T Hölscher, op at (n. 31), 50-84



372 PAULINE SCHMITT PANTEL

politique monumentale qui est le pendant du discours demo-

cratique. Les images font partie integrante du dispositif'.39
De cette politique monumentale un des exemples les plus

celebres est la reconstruction de l'Acropole. Le dossier est tres

connu et fort bien etudie. Le Parthenon construit entre 447 et
438 par 1'architecte Ictinos a un decor sculpte ä la fois classique
et novateur. Les frontons (executes entre 438 et 432) sont
decrits par Pausanias. Iis racontent ä 1'ouest la dispute pour
l'Attique entre Athena et Poseidon, ä Test la naissance d'Athena,
deux themes relatifs a l'histoire d'Athenes. Gigantomachie,
Amazonomachie, Iliouperis et Centauromachie, tels sont les

themes des quatre ensembles de metopes sur les quatre cotes du
temple. L'affrontement entre les Grecs et les Amazones est lui
aussi au coeur de l'histoire mythique d'Athenes. Enfin la frise

qui couronne l'exterieur du mur de la cella du temple repre-
sente en un long cortege le peuple athenien qui s'avance vers
les dieux assis en deux groupes de six entourant l'archonte-roi
et la pretresse d'Athena pour la remise du peplos. Si l'interpre-
tation de la procession est bien celle de la fete des Panathenees,

on a la une mise en scene de la cite democratique dans la diver-
site des sexes, des Statuts peut-etre et des fonctions, dans un
moment essentiel du rite, l'offrande du peplos ä Athena. Sans

surinterpreter la scene et vouloir y voir un discours hegemoni-

que que la cite athenienne adresserait aux cites alliees et aux
autres Grecs, il faut remarquer la nouveaute de la representation

d'hommes et de femmes, de mortels, sur un edifice sacre,

aux cotes des dieux, comme une marque sereine de la confiance

entre les habitants d'Athenes et leurs dieux. Le demos dans ces

caracteristiques propres au Ve siecle athenien est bien lä, la plu-
ralite des divinites et le rite fondamental de l'offrande aussi;
c'est un bei exemple du lien entre democratic et religion.
D'autres existent sur l'Acropole et en Attique. Le paysage sacre

est porteur d'un discours democratique.

39 F. Lissarrague, A. Schnapp, art. dt. (n. 30), 41.



DfiMOCRATIE ET RELIGION 373

Une autre question vient ä l'esprit: quel sens donner aux
personnifications de la Democratic et du Demos qui apparais-
sent au cours de l'epoque classique? Elles sont ä replacer dans

le processus d'ensemble des personnifications de notions abs-

traites dans le pantheon grec, qui varient selon la nature des

repertoires: vases, inventaires des cultes, steles, decrets. Sur les

vases, Dike affirontee ä Adikia apparait vers 510.40 Elle est sui-
vie courant Ve siecle par Themis, Peitho, Elygieia, puis dans le

dernier tiers du siecle par Eudaimonia, Eukleia, Eunomia,
Makaria, Paidia. Les valeurs privilegiees par ces figures sont ä la
fois morales et politiques. Elles ne refletent pas un type de

regime precis.
Un sacrifice ä Democratia semble avoir ete organise en

332/331 par les strateges.41 Et on a rapproche ce culte de celui
de Demos atteste par une inscription rupestre sur la colline des

Nymphes ä l'ouest de l'agora42. Demos aurait ete represente sur
une peinture de Parrhasios a la fin du Ve siecle43. Selon Pausa-

nias, la stoa de Zeus Eleutherios figurait les douze dieux Olym-
piens et etait ornee d'une autre fresque ou apparaissait Thesee
dans une composition d'Euphranor: "Sur le mur oppose sont
peints Thesee, Democratia et Demos. L'image est celle de Thesee

qui permit aux Atheniens d'adopter un regime d'egalite".44

40 Vienne 3722, ABV320/11 et ARV2 11/3- A. SHAPIRO, Personifications m
Greek Art, (Zurich 1993), 39-44, cat 6. Sur la question des personnifications
voir aussi F Hamdorf, Griechische Kultpersonnifikationen der vorhellenistischer

Zeit, (Mainz 1964); CHR. AELLEN, A la recherche de Vordre cosmique forme et
fonction des personnifications dans la cframique italiote (Zurich 1994); E.

STAFFORD, Worshipping Virtues Personification and the Divine in Ancient Greece

(Swansea 2000), W MESSERSCHMIDT, Prosopopoua Personifikationen politischen
Charakters in spatklassischer und hellenistischer Kunst (Köln 2003).

41 AE. RAUBITSCHEK, "Demokratia", m Hesperia 31 (1962), 238-43 II cite
la scholie ä Eschine I, 39 Diels-Kranz, 88 A 13.

42 U. Krön, op cit. (n. 36), 63-75; O. Tzachou-Alexandri, in LIMC III
(1986), 375-6, r v Demos

43 PLIN. Nat 35-69, voir K. GlOWACKI, "A Personification of Demos on a

new Attic Document Relief', in Hesperia 72 (2003), 447-66. D'autres images de

Demos sont attributes ä Aristolaos et ä Euphranor.
44 PAUS. 1,3,3-4.



374 PAULINE SCHMITT PANTEL

La figure de Demos est plus souvent presente que celle de

Democratia. Nul doute pour notre propos que c'est bien
Demos qui incarne la nouvelle puissance du peuple des citoyens
ä l'interieur d'Athenes. Sur trois reliefs attiques du IVe siecle, le

nom de Demos est inscrit en regard de l'image.45 Je laisse de

cote l'analyse precise des scenes pour souligner que l'activite
politique des citoyens est, au-delä du theme iconographique,
devenu un objet de culte. La divinisation de Demos comme
celle de Democratia marque l'adhesion aux valeurs que pro-
meut la cite athenienne des Ve et IVe siecles.

Texte et image: Demos et Democratia

Un document permet de poursuivre cette reflexion sur les

allers-retours entre la democratic athenienne et la religion. C'est
la stele decouverte lors des fouilles de l'agora d'Athenes sur
laquelle est inscrite une loi votee en 337/336 sur la proposition
d'Eucrates fils d'Aristotimos, du deme du Piree, qui est decoree
d'un relief figurant une femme couronnant un homme assis.46

Le texte de la loi est bien connu.

[...] Si quiconque se souldve contre le peuple pour installer une
tyrannie, ou contribue ä installer une tyrannie, ou bien renverse
le peuple ou la democratic ä Athenes, que celui qui aura assas-

sine 1'homme coupable de l'un de ces crimes soit pur (hosios) de

toute souillure. Qu'il ne soit permis ä aucun des membres du
conseil de l'Areopage, alors que le peuple ou la democratic aurait
ete renverse ä Athenes, de se rendre sur l'Areopage, ni de se reu-
nir en seance (synedriori), ni de deliberer sur quoi que ce soit. Si

45 M MEYER, Die griechischen Urkundenreliefi, (Berlin 1989); C. LAWTON,
Attic Document Reliefs Art and Politics m Ancient Athens (Oxford 1995),
A. SMITH, Political Personifications in Classical Art (New Haven 1997), 172-79;
K. GLOWACKI, art cit (n. 43) etablit un corpus complet de la serie. Voir aussi
F. Lissarrague, A. Schnapp, art cit (n 30) 48-52.

46 B.D. Meritt, "Greek inscriptions", in Hesperia 21 (1952), 355-59 SEG
XII, 1955, n. 87



DEMOCRATIE ET RELIGION 375

Tun des membres de l'Areopage, alors que le peuple ou la democratic

aurait ete renverse ä Athenes, se rend sur l'Areopage, ou
bien se reunit en seance, ou bien delibere sur quoi que ce soit,
qu'il soit prive de ses droits civiques (atimos), lui et sa famille,
que ses biens soient confisques et que la dime soit consacree ä la
deesse. Que le secretaire du conseil fasse graver cette loi sur deux
steles de marbre et les fasse installer l'une ä l'entree de l'Areopage,

la oil se trouve l'entree du conseil, la seconde ä l'assemblee
du peuple. Que le tresorier du peuple donne pour la gravure des
steles vingt drachmes sur les fonds reserves au peuple pour les

depenses par decret.47

Cette stele a ete tres etudiee depuis sa publication, mais,

comme le remarque A.J.L. Blanshard, les epigraphistes se sont
interesses au texte, les archeologues ä l'image et rares sont ceux

qui ont tente une explication des deux en meme temps.48 II
s'agit peut-etre d'une reactualisation d'une ancienne loi de

l'epoque de Solon. Elle temoigne en tout cas de l'atmosphere
de crainte dans laquelle vivent les Atheniens apres Cheronee,
redoutant que la Macedoine puisse abolir le regime democrati-

que. La loi temoigne de la force du modele democratique,
comme l'image qui la surmonte: Demos couronne par Demo-
cratia. Nul doute qu'il n'y ait une etroite correspondance entre
les mots et l'image. A.J.L. Blanshard a fait une etude tres precise

des deux personnifications qui sont representees de face, ce

qui est unique, et regardent le passant-lecteur de l'inscription.
Demos est sous les traits d'un homme d'un certain age, non
pas un vieillard mais un adulte, comme l'est le citoyen qui jouit
de tous ses droits. II est habille comme pour se rendre ä

l'assemblee. II est assis comme l'est parfois Zeus en sculpture et sur
les vases. Ce n'est toutefois pas un citoyen ordinaire mais une
divinite ä laquelle on rend un culte tout comme Democratia.

47 Traduction de P. Brun, Impirialisme et cUmocratte ä Äthanes. Inscriptions
de l'epoque classtque (Paris 2005), 189-90.

48 A.J.L. BLANSHARD, "Depicting Democracy: an Exploration of Art and
Text in the Law of Eukrates", in JHS 124 (2004), 1-15. On trouvera dans cet
article le rappel de la bibliographie sur cette stfele.



376 PAULINE SCHMITT PANTEL

Son lien avec la democratie qui est rappele tout au long du
texte est rendu en image par un geste interessant: Democratia,
debout, le couronne.

Pour ma part je pousserai l'analyse un peu plus loin qu'on
ne le fait habituellement en soulignant dans le texte et dans

l'image l'omnipresence du religieux. Dans la loi, le meurtrier
de l'aspirant ä la tyrannie est declare hosios, une categorie fon-
damentale de la pensee religieuse qui comprend ä la fois ce qui
est hieros: sacre et ce qui est hosios: conforme ä ce qui est present,

conforme ä la norme. Celui qui n'intervient pas est declare

atimos, or la encore cette notion associe l'idee de privation de

droits civiques et d'interdiction d'acces aux rituels. La punition
consiste dans la perte de ses biens, or sous ce terme il faut com-
prendre la propriete fonciere qui a une valeur religieuse tout
autant qu'economique. Et la dime des biens est donnee ä

Athena. De part en part dans cette loi (comme dans de nom-
breuses lois grecques) ce que nous appelons le politique est
mele au religieux, cette loi est d'une certaine maniere 'sacree'

meme si dans l'esprit de bien des historiens les 'lois sacrees'

sont uniquement celles qui regissent l'organisation de cultes et
de rituels... La louange et la sanction sont politico-religieuses.
II n'y a done ä mon sens aucune rupture entre la representation
figuree et le texte. L'image transmet le meme message que le

texte: l'importance du demos, qui est d'une certaine maniere en

position de vainqueur couronne par la deesse comme peut l'etre

un athlete par Nike. C'est un tres bei exemple de la necessaire

connivence du religieux et du politique en democratie.

Polytheisme et democratie

Jusqu'ä present j'ai confronte la democratie a la religion,
cherchant ce qui dans les traits cultuels pouvait etre la marque
de la democratie. II faudrait faire la demarche inverse et
confronter la religion ä la democratie, e'est-a-dire voir si le

polytheisme grec n'a pas en lui des traits qui en font un bon



DfiMOCRATIE ET RELIGION 377

acolyte de la democratic. Plusieurs elements peuvent etre

reperes. Tout d'abord, et tous les historiens de la religion
grecque le soulignent, l'absence d'un Systeme codifie et uni-
formise autour de dogmes et de livres sacres, l'absence de religio,

et en meme temps l'absence d'une autorite qui regisse vie
religieuse et croyances, une 'Eglise'. Le polytheisme peut ainsi
s'adapter aux circonstances historiques, aux institutions, aux
lois, plus facilement que s'il avait sa propre doctrine et son

propre encadrement. Ensuite la pluralite des divinites. Elle
n'est pas forcement porteuse de democratic — une hierarchie
existe meme entre les membres des pantheons! —, mais elle

permet des configurations multiples, des choix de divinites
poliades et de heros qui sont malleables, adaptables aux
ideologies politiques les plus diverses. Enfin le fonctionnement
meme de la pratique religieuse qui repose sur la communaute,
koinonia, quelle que soit sa taille, et qui est un lieu ideal

d'echange social et d'apprentissage des valeurs de solidarite

qui sont aussi celles de la democratic.
Dire que le polytheisme grec est un ferment de koinonia

n'en fait pas pour autant le parangon de la democratic, mais

rien dans son fonctionnement ne semble pouvoir s'opposer ä

un elargissement de l'acces aux dieux et aux rites, l'ouverture
sociale est possible. La question qu'il faudrait maintenant poser
pour aller jusqu'au bout de cette constatation de bonne entente,
de connivence entre un Systeme religieux et une pratique
politique, est: les structures cultuelles ä Athenes ont-elles eu un
role dans le processus de mise en place de cette parenthese his-

torique que nous appelons la democratic? Je n'ai bien sür pas
de reponse, mais il y a des indices. II faut les chercher entre
autres dans les travaux de W.R. Connor sur le role des groupes
religieux et des fetes,49 de Francis de Polignac sur les cultes
des heros de tribus clistheniennes50 (Ajax et la tribu Ajantis,

49 W.R. Connor, art. tit. (n. 26).
50 F. DE POLIGNAC, "Ajax FAthenien. Communautes cultuelles, representations

de l'espace et logique institutionnelle dans une tribu clisthenienne", in



378 PAULINE SCHMITT PANTEL

Hippothoon...) et dans ceux de Paulin Ismard sur les associations

en Attique.51
Dans un chapitre de sa these Paulin Ismard mesure ce qu'il

appelle "les echelles d'expression communautaire de la vie reli-
gieuse". L'usage partage d'un sanctuaire, la fete organisee par
plusieurs demes, la dimension regionale de concours (en
Attique), sont autant d'exemples qui montrent que l'approche du
territoire menee selon une perspective horizontale et non hie-
rarchique peut reveler de multiples liaisons entre communau-
tes, constitutives du lien social. Le culte civique, compris
comme les rituels organises par la collectivite civique dans son
ensemble, n'est alors plus qu'une des echelles parmi d'autres de

la sociabilite rituelle.
Si Ton fait la synthese des apports des travaux que je viens de

citer, on voit ä la fois l'importance des reseaux que forment les

associations cultuelles dans le processus de sedimentation du
nouveau Systeme politique (contre une vision d'une reforme
clisthenienne venant du haut, ä partir d'un centre dejä consti-

tue, le changement vient des structures de base de la societe) et

l'importance que jouent certains cubes dans ce processus. En
deux mots, une vision differente de l'instauration du Systeme
democratique ä Athenes reactive l'importance du cultuel dans

ce processus. La cite de Clisthene l'Athenien de P. Leveque et
P. Vidal-Naquet etait avant tout une cite des institutions
politiques,52 la cite des reseaux esquissee par une nouvelle
generation de chercheurs laisse place ä une polyphonie oil les pratiques

religieuses, parce qu'elles sont enracinees dans, ou meme

Athines et le Politique, ed. par P. SCHMITT PANTEL, F. DE POLIGNAC (Paris 2007),
111-32; Id., "Apres Ajax, Hippothoon. Les heros 'marginaux' du Systeme clis-
thenien", in Clisthine et Lycurgue dAthines. Autour du politique dans la citi clas-

stque, ed. par V. AZOULAY, P. ISMARD (Paris 2010).
51 P. ISMARD, "Les associations en Attique de Solon ä Clisthene", in Indivi-

dus, groupes et politique h Äthanes de Solon h Mithridate, ed. par J.P. COUVENHES,
S. MlLANEZI (Tours 2007), 17-33; ID., La communaute des communauth. Les

associations h Athines, VLe-Ier stiele (Paris 2010).
52 P. LfivfiQUE, P. Vidal-Naquet, Clisthine VAthimen (Paris 1964).



ÜEMOCRATIE ET RELIGION 379

constitutives des communautes, participent pleinement de la
definition du nouvel espace politique. Cette breve contribution
ä une histoire de la religion et du politique ä Athenes pourrait
etre developpee.

Aujourd'hui. La diversite des rapports entre democraties et religions

Comme je Tai dit des l'introduction, on ne peut trouver ni
une tradition ni des influences entre le rapport qu'entretenait le

polytheisme grec avec la democratic athenienne et les rapports
qu'entretiennent les democraties modernes avec les religions.

Pourquoi? II y a plusieurs niveaux de reponse et dans l'es-

pace imparti je me contenterai d'en mentionner certains sans

pouvoir les developper. Le premier est au coeur de nos Entre-
tiens, c'est l'impossibilite de faire se correspondre les categories
du 'politique' (ou de la democratic) et de la 'religion', 'chez
nous' et en Grece ancienne.

Le second est l'absence totale d'homogeneite dans les

relations entre les democraties modernes et les religions. Autrement
dit, on ne peut pas parier dans ce domaine de 'la' democratic
moderne un dinosaure sans existence, mais il faudrait detailler
'les' democraties modernes. Je prends un exemple recent.

Le jeudi 4 juin 2009 Barack Obama, 44e president des Etats-
Unis, prononce un discours au Caire dans l'auditorium de

l'universite. C'est l'un des discours de la "refondation" entre-
prise par Barack Obama depuis son election, avec le meme fil
conducteur: la paix entre les races, entre les nations, entre les

religions. Le president a cite Dieu sans reläche et aussi "le saint
Coran". La presse franchise a rendu compte de fagon elogieuse
de "cet effort pour briser un cycle de defiance et de discorde et
de fonder un nouveau depart entre les Etats-Unis et les musul-

mans, sur le respect mutuel et sur cette idee que l'Amerique et
1'Islam ne s'excluent pas".53 Un passage toutefois du discours

53 Discours de Barack Obama, citd dans Le Monde (6 juin 2009), 6.



380 PAULINE SCHMITT PANTEL

du president des Etats-Unis a fait sursauter la France lai'que.
Dans le cinquieme point de son discours Barack Obama aborde
le theme de la liberte de religion. Et il declare: "La liberte de

religion joue un role crucial pour permettre aux gens de vivre
en harmonie. Nous devons toujours examiner les fa^ons dont
nous la protegeons. II importe que les pays occidentaux evitent
d'empecher les musulmans de pratiquer leur religion comme ils
le souhaitent, par exemple en dictant ce qu'une musulmane
devrait porter. En un mot nous ne pouvons pas deguiser I'hostilite

envers la religion sous convert de liberaltsme".54 Et dans le point
six, sur les droits des femmes: "Je sais que cette question suscite

un sain debat. Je rejette l'opinion de certains selon laquelle une
femme qui choisit de se couvrir la tete est d'une fa^on ou d'une
autre moins egale, mais j'ai la conviction qu'une femme que
Ton prive d'education est privee d'egalite".55

La phrase que j'ai mise en italiques a fait l'objet d'un sous-
titre dans l'article du journal Le Monde relatant le discours et
d'un commentaire dans l'analyse du journaliste sur la liberte de

porter le voile.56 Le lendemain le meme journal consacre un
premier article a la visite de Barack Obama en France pour les

ceremonies du 6 juin, et un second article dont le titre est:

"Port du voile: les reactions en France ä Barack Obama. Le

president americain a critique ä mots couverts la loi fran^aise
dans son discours du Caire".57

Nous voici au coeur de l'actualite et au coeur de notre sujet:
democratic moderne et religion. Autant de democraties modernes,

autant de manieres d'entretenir des liens avec la religion, et
cela depuis le XVIIP siecle au moins...

Revenons au discours du Caire pour decrire les formes du
disaccord entre la democratic americaine et la democratic
franchise sur la question du rapport avec la religion. Puis nous
elargirons le propos en faisant un peu d'histoire.

54 Ibid.
55 Ibid.
56 P. CLAUDE, "Analyse", in Le Monde (6 juin 2009), 7.
57 Article de S. Le Bars, in Le Monde (7-8 juin 2009), 6.



DfiMOCRATIE ET RELIGION 381

Stephanie Le Bars dans l'article intitule "Port du voile" sou-
ligne d'abord que la religiosite des propos de Barack Obama

pourrait paraitre excessive a des esprits frangais empreints de
lai'cite. Que de plus, outre les propos sur la liberte de se voiler

pour une femme, le president a declare: "le gouvernement
americain a recours aux tribunaux pour proteger le droit des

femmes et des blies ä porter le hidjab et pour punir ceux qui
leur contesteraient ce droit". Pour les commentateurs fran^ais
tout ceci montre que le president des Etats-Unis n'a pas com-
pris le sens de la loi fran9aise de l'interdiction de tout signe
religieux ä l'interieur de l'enceinte scolaire. D'une loi d'apaise-
ment des tensions, et d'egalite dans l'enceinte d'une institution
constitutive de la Republique: l'ecole, il a fait une loi discrimi-
natoire, allant contre la liberte religieuse, voire contre l'Islam.
"Alors que dans l'ensemble de son discours M. Obama se montre

proche de Tislam des lumieres', sur le voile il redevient
americain et dogmatique laissant entendre que le port du voile
signifie la liberte", remarque l'anthropologue Malek Chebel.58

Selon d'autres commentateurs, cette instrumentalisation politique

de la religion est calculee, eile permet ä Barack Obama
dans un meme temps de critiquer les regimes de certains pays
islamiques qui ne respectent pas les droits des femmes.

Ce recent debat n'est qu'un exemple parmi des centaines du
regain d'interet dans les democraties modernes pour l'attitude
ä avoir envers les religions. Alors que la separation de l'eglise et
de l'etat en France (en 1905) semblait avoir tari le sujet pour
touj ours en installant la lai'cite comme une force constitutive de

la democratic, les dernieres annees ont vu ressurgir sous des

formes diverses des interrogations, chez les intellectuels comme
chez les politiques.59 Face ä la montee des fondamentalismes,

l'interrogation porte aujourd'hui sur l'imbrication entre le

politique et le religieux d'une maniere generale, la democratic et la

58 Ibid. L'opinion de M. Chebel est citee dans l'article ci-dessus.
59 M. GAUCHET, La religion dans la democratic, parcours de la laicitf (Paris

1998).



382 PAULINE SCHMITT PANTEL

religion d'une maniere plus specifique.60 La religion et la democratic

peuvent-elles faire bon menage? Et ä quelles conditions?

Quelques exemples

Les relations entre la democratic et la religion sont, pour ne
prendre que le cas de l'Europe et des Etats-Unis, extremement
diverses du point de vue institutionnel.61 Dans certains cas, la

ou les religions sont reconnue(s) officiellement et l'Etat pour-
voie en partie ä leur entretien. En Norvege par exemple l'Eglise
evangelique et lutherienne est reconnue comme Eglise d'Etat.62
En Allemagne, la liberte de religion est garantie par la loi fon-
damentale et la separation entre l'Eglise et l'Etat s'entend

comme la neutralite de l'Etat en matiere de philosophic reli-
gieuse. Toutefois, la Constitution considerant la religion
comme une mission publique, l'Etat soutient les communautes
religieuses (enseignement religieux, impot du culte, facultes de

theologie...).63 En Angleterre, la religion anglicane est religion
officielle et la reine en est le chef.64 La France a connu le regime

60 G A Almond, R. Scott Appleby, E. St/an, Strong Religion. The Rise of
Fundamentalisms around the World (Chicago 2003). L'etude des fondamentalis-
mes rehgieux est un moyen pour mieux comprendre le lien entre la religion et la
democratic parce que ces mouvements semblent nier le processus democratique
Le pluriel indique que plusieurs religions traditionnelles ont donne naissance ä

des mouvements fondamentalistes, entre autres le christiamsme, le judaisme, 1'is-

lam, l'hindouisme, le bouddhisme.
61 Les lois fondamentales de l'etat d'Israel, par exemple, le definissent comme

"juif et democratique".
62 L'eventuelle separation de l'Eglise et de l'Etat fait l'objet d'un döbat

permanent
63 Ce sont les Lander qui sont competents en matföre de culte. L'Eglise

catholique d'Allemagne, l'Eglise evangelique d'Allemagne, le Conseil central des

juifs en Allemagne ont des contrats avec la republique föderale d'Allemagne Et
en septembre 2006 la Conference de l'lslam en Allemagne a ete instituee.

64 C'est en 1531 que le roi d'Angleterre Henri VIII se proclame "chef

supreme de l'eghse et du clergi d'Angleterre"



DEMOCRATIE ET RELIGION 383

du concordat, instaure par Bonaparte en 1801,65 jusqu'en 1905
date de la loi sur la separation de l'eglise et de l'Etat.66 La
democratic n'a plus aucun devoir d'entretien des Eglises et cel-
les-ci sont independantes du pouvoir politique, toutefois elles

sont sous le controle du Ministere de l'interieur et des cultes.67

En Italie, en 1945, la nouvelle constitution instaure de la meme
maniere la separation de l'Eglise et de l'Etat.68 Une evolution
semblable apparait en Espagne dans la constitution de 1978

qui stipule qu'aucune religion ne sera religion d'etat, mais la
realite est assez differente comme le prouve la tentative du gou-
vernement Zapatero en 2004 d'appliquer "une feuille de route"
qualifiee par le catholicisme espagnol de "laicisme agressif'.69

Enfin la mention de Dieu et du christianisme dans le pream-
bule de la constitution europeenne (2004) a fait l'objet de vifs
debats: "les racines chretiennes de l'Europe" ne seront finale-
ment pas mentionnees, alors que plusieurs etats le souhaitaient
dont l'Allemagne avec Angela Merkel et la Pologne, ainsi que
l'eglise catholique dans son ensemble. Voici ce qu'ecrivait
Romano Prodi qui regrettait l'absence de reference explicite au
christianisme: "Aujourd'hui l'Union Europeenne voir ä ses

65 Le concordat est srgne avec la papaute le 15 juillet 1801, ll est vote avec
les articles organiques qui organisent les cultes par le Corps legislatif le 8 avril
1802

66 La loi date du 9 decembre 1905, eile a ete proposee par le depute socialiste
Aristide Bnand, elle met fin ä un long affrontement qui a oppose une France

republicaine et laique ä une France royallste et catholique La region de l'Alsace

en France reste sous regime concordataire car eile faisait partie de l'Allemagne en
1905.

67 Le ministere a cree le "conseil fran9ais du culte musulman" en 2003, qui
s'occupe entre autres de la construction des mosquees, de l'organisation des fetes

religieuses, de la designation des aumoniers, de la formation des imans
68 Ceci rompt avec une longue tradition du catholicisme religion d'etat, qui

avait ete reactivee par les accords du Latran en 1929
69 "La feuille de route" annoncee le 23 septembre 2004 par le gouvernement

Zapatero a pour but de laiciser les institutions et separer definitivement l'Eglise
de l'Etat, vingt-six ans apres les prmcipes affirmes par la Constitution L'eglise
catholique beneficie en effet d'un traitement de faveur en matibre fiscale et de

larges subventions etatiques. Le nouveau Statut prevoit d'instaurer 1'egalite de

traitement entre les diverses religions representees dans le pays



384 PAULINE SCHMITT PANTEL

frontieres orientales la Russie, l'Ukraine et le Belarus; la Tur-
quie au sud-est. Avec l'entree de Chypre et de Malte l'Union
Europeenne est en contact direct avec le Proche Orient. Avec
cette nouvelle geographie, l'Europe a une nouvelle responsabi-
lite internationale en ce qui concerne le droit, la justice, la paix,
mais celle-ci ne pourra s'exercer que si la question de son iden-
tite est resolue".70 L'identite de l'Europe des democraties repo-
se-t-elle sur une seule religion? On pourrait gloser longtemps
sur un tel texte, il nous rappelle en tout cas que la question de

la religion et la democratic se pose desormais aussi au sein de

cette nouvelle communaute qu'est l'Europe.
Les Etats-Unis connaissent egalement la separation des egli-

ses et de l'etat selon des modalites qui leur sont propres.

Lire Tocqueville

Les Etats-Unis et la France offrent deux modeles opposes des

rapports qui se sont tisses entre politique et religion dans la

construction democratique. Aux Etats-Unis la liberte religieuse
est fondatrice, la separation entre l'Eglise et l'Etat en decoule.
En France la democratic s'est construite en s'emancipant des

croyances religieuses, la separation de l'Eglise et de l'Etat est
l'aboutissement d'une longue lutte.

La reflexion sur les apports de la religion ä la democratic est

un des axes majeurs de l'oeuvre d'Alexis de Tocqueville (1805-
1859) que je choisis parmi d'autres parce qu'elle compare le cas
des Etats-Unis et celui de la France et me permet de sortir d'un
modele trop franco-fran9ais.71 Tocqueville a renforce sa conviction

du lien necessaire entre democratic et religion au contact
de la democratic americaine. "A mon arrivee aux Etats-Unis, ce

70 Lettre adressee ä La Repubblica le 1er juillet 2005.
71 Voir D. HERVIEU-LfiGER, J.-P. Willaime, Sociologies et religion Approches

classiques (Paris 2001), le chapitre sur Alexis de Tocqueville; A. Antoine, L'vm-
pensi de la democratic Tocqueville, la citoyennete et la religion (Paris 2003).



ÜEMOCRATIE ET RELIGION 385

fut l'aspect religieux du pays qui frappa d'abord mes regards
[...] J'avais vu parmi nous l'esprit de religion et 1'esprit de

liberte marcher presque toujours en sens contraire. Ici je les

retrouvais intimement unis Tun ä l'autre: ils regnaient ensemble

sur le meme sol".72 Ce trait est explique par l'histoire du

pays: "La plus grande partie de l'Amerique anglaise a ete peu-
plee par des hommes qui, apres s'etre soustraits ä l'autorite du

pape, ne s'etaient pas soumis ä aucune Suprematie religieuse; ils

apportaient done dans le nouveau monde un christianisme que
je ne saurais mieux peindre qu'en l'appelant democratique et

republicain: ceci favorisera singulierement l'etablissement de la
democratic et de la republique dans les affaires. Des le principe
la politique et la religion se trouverent d'accord et depuis elles

n'ont point cesse de l'etre".73
Penser les deux dimensions simultanement, tel est le defi

que le cas americain oblige ä relever et qui va ä l'encontre de la

realite franchise, tout comme des theories philosophiques des

Lumieres. Selon les philosophes du XV1IP "le zele religieux
devrait se calmer au fur et ä mesure que le progres des Lumieres

et de la liberte se repandraient".74 Le fait americain oblige ä

reconsiderer la place de la religion dans l'espace democratique.
Tocqueville contredit le schema des sociologues des religions
qui, dans les annees mille neuf cent soixante en Europe presup-
posaient que plus il y avait de modernite moins il y avait de

religion. Et il anticipe les analyses de ceux qui au contraire
avancent que la modernite, ce n'est pas moins de religieux,
mais du religieux autrement.75

L'Amerique pour Tocqueville offre l'exemple d'une democratic

qui a su menager l'espace necessaire ä une dimension

qu'il estime naturelle ä l'homme et utile ä la societe, et eile a pu

72 A. DE TOCQUEVILLE, De la democratic en Amhique [1835-1840], ed. par
F. Furet (Paris 1981), 401.

73 Ibid., 392-3.
74 Ibid., 401.
75 D. Hervieu-LEger, J.-P. Willaime, op. cit. (n. 71), 50.



386 PAULINE SCHMITT PANTEL

le faire paradoxalement, par la claire separation du politique et
du religieux. Tocqueville prone pour sa part la separation des

Eglises et de l'Etat. S'il accorde une grande place ä la religion,
ce n'est pas pour lui donner le pouvoir, c'est au contraire pour
qu'elle reste cantonnee dans la sphere qui lui est propre. Quel
est le role politique de la religion? "La religion en prenant en
charge le desir d'absolu qui habite naturellement l'homme
empeche d'investir directement ce desir dans la dimension
politique et protege ainsi l'humanite des potentialites de l'orga-
nisation sociopolitique que nous qualifions aujourd'hui de
totalitaires".76 Et la religion a un role fondamental dans le

processus de construction de la citoyennete. Tocqueville developpe
ce role selon trois axes dans les deux tomes de son livre De la
democratie. La religion corrige l'exces de rationalite et d'inde-
pendance de l'individu democratique; elle dematerialise ses

desirs et ses objectifs de vie; enfin, elle lui permet de retrouver
le sens d'une temporalite ouverte sur l'avenir.

Un autre point est tres interessant dans la pensee de Tocqueville

sur la religion et la democratie: la Revolution fran9aise lui
apparait comme une revolution religieuse, "une revolution
politique qui a opere ä la maniere et qui a pris en quelque
chose l'aspect d'une revolution religieuse".77 Elle inspire le pro-
selytisme, elle penetre par la predication et la propagande, elle
considere l'homme en general independamment du pays et du

temps, elle a l'air de tendre a la regeneration du genre humain
plus qu'ä la reforme de la France. Son grave defaut, selon
Tocqueville, fut de meler politique et religion. "Les lois religieuses

ayant ete abolies en meme temps que les lois civiles etaient

renversees, l'esprit humain perdit entierement son assiette: il ne
süt plus ä quoi se retenir ni oil s'arreter".78 Tocqueville voit
bien le danger que fait courir ä la democratie tout empietement

76 A. Antoine, op. cit. (n. 71), 140.
77 A. DE TOCQUEVILLE, L'Ancten Regime et la Revolution [1856], ^d. par

F. MfiLONIO (Paris 1988), 106.
78 Ibid., 247.



DfiMOCRATIE ET RELIGION 387

du politique sur le religieux et du religieux sur le politique. Par

sa reflexion sur le cas americain et sa theorisation de la place de

la religion en democratic, Tocqueville, selon les sociologues
contemporains, ouvre des pistes pour penser le religieux ä

l'heure de la desacralisation du politique et de la democratisa-
tion de la religion.

Ce rapide rappel de l'importance de la pensee de Tocqueville

pour comprendre aujourd'hui les liens entre religion et
democratic me permet de poser une question et d'indiquer un
domaine de recherches en historiographie que je n'ai decouvert

qu'en travaillant sur ce sujet. La question est simple. Les pen-
seurs depuis les Lumieres dans les differents pays de notre
culture occidentale ont-ils reflechi ä la place de la religion dans
la democratic antique? II me semble, pour l'historiographie
franchise en tout cas, que le desir constant des generations pre-
cedentes, depuis l'epoque des Lumieres, de se referer ä un
modele antique qu'il soit celui de Sparte, celui d'Athenes, ou
celui de Rome, ne s'est presque jamais soucie de la place qu'oc-
cupait la religion. Le polytheisme est apparu quantite negligea-
ble dans la definition des systemes politiques des mondes

antiques, alors meme que la place ä donner ä la religion etait un
sujet d'interet, voire meme un cheval de bataille pour tous ceux

qui elaboraient des constitutions modernes. En est-il de meme
en Angleterre, Allemagne, Italie, aux Etats-Unis? II me parait
interessant d'y reflechir dans le futur.79

Je n'ai pas essaye de comparer le rapport entre democratic et

religion dans la democratic athenienne et dans nos diverses

democraties modernes, et je n'ai pas non plus cherche les traditions

et les influences, non par mauvaise volonte, mais par

75 Je n'ai pas eu le temps de faire une recherche sur ce point. Pour la France
P. Vidal-Naquet, par exemple, n'aborde jamais la question de la religion quand
il itudie la pr&ence de l'Antiquite dans la Revolution fran^aise, La democratic

grecque vue d'ailleurs (Paris 1990) et Les grecs, les historiens, la democratic (Paris

2000). Cl. MoSSfi, L'Antiquite dans la Revolution frangaise (Paris 1989), non
plus.



388 PAULINE SCHMITT PANTEL

impossibilite ä "comparer l'incomparable" comme le disait
Marcel Detienne. Meme en faisant le pari que l'anachronisme
est un moyen que ne doit pas negliger l'historien comme le

demontrent brillamment Marc Bloch80 puis Nicole Loraux,81

je n'ai pas pu trouver des chemins de traverse qui ne soient pas
totalement artificiels pour mener cette enquete. En lisant Toc-
queville pourtant je me suis demandee si le rapport qu'entre-
tient la democratic americaine avec la religion n'avait pas quelques

traits communs avec celui que connaissait la democratic
athenienne: une certaine maniere d'irriguer tout le tissu social

et d'etre ä l'oeuvre dans la construction de l'identite du citoyen
americain. Mais aussitot les divergences apparaissent, le but
principal de la liberte individuelle dans la democratic americaine

etant bien loin de ce que Ton peut percevoir dans l'Athe-
nes democratique. Ce n'est pas un constat d'echec, d'une part
parce que la specificite de ces deux moments democratiques,
Athenes au Ve siecle, nos democraties au XXIe, a bien sür une
raison historique et qu'il ne faut pas vouloir forcement aplanir
les differences et voir des convergences, les ruptures ont aussi

un sens. D'autre part, parce qu'au fil de la reflexion, j'ai decou-

vert qu'en fait, tant dans l'histoire de la democratic athenienne

que dans l'histoire de notre propre rapport au passe antique, le

theme de la religion n'avait ete qu'effleure alors qu'il meritait
sans doute une attention plus grande. Une fois la page tournee
de la laicite militante, il faut peut-etre suivre Tocqueville et se

demander si le religieux en democratic ce n'est pas "une
reference donnant sens sans imposer de normes, un imaginaire
permettant de laisser libre le lieu du pouvoir, et done de vivre
reellement la democratic, une ethique nourrissant les vertus
civiques et le sens de la solidarite".82

80 M. BLOCH, Apologie pour l'histoire ou Le mhier d'historien, (Paris 71974).
81 N. LORAUX, "Eloge de l'anachronisme en histoire", in La tragedie d'Athi-

nes. La politique entre l'ombre et l'utopie (Paris 2005), 173-90.
82 D. HERVIEU-LfiGER, J.-P. WlLLAlME, op. cit. (n. 71), 58.



DISCUSSION

M. Hansen: Sortition of magistrates was an institution
closely associated with democracy. It is disputed whether there

was a religious background, viz. that by using the lot the decision

was left to the Gods. You have no discussion of the topic.
Is that because you share the view that in Democratic Athens
sortition of magistrates was seen as a democratic but not as a

'religious' procedure by which the god decided?

P. Schmitt Pantel: Sur la question tres compliquee de la place
et de la signification du tirage au sort dans la democratic athe-

nienne, je suis d'accord avec les conclusions de Paul Demont
qui a etudie de pres ce dossier ("Le tirage au sort des magistrats
ä Athenes: un probleme historique et historiographique", in
Sorteggio Pubblico e Cleromanzia dell'Antichitä all'etä moderna,

a cura di F. Cordano, C. Grottanelli, [Milano 2001], 63-81.):
"A cote de la presentation ideologique du tirage au sort comme
caracteristique de la democratic, et de l'evidence materielle de

son role dans la democratic extreme, il faut probablement lais-

ser une place ä la croyance en l'intervention des dieux dans le

processus jusqu'aux epoques classique et hellenistique et il ne
faut pas negliger les utilisations non democratiques du tirage au
sort dans les cites grecques".

M. Hansen: You quote Christiane Sourvinou-Inwood for
the view that "la religion constituait le cadre et le foyer de la

polis. La religion etait le centre meme de la polis". I have always
held that the centre of the polis was where the citizens isolated
themselves from women, foreigners and slaves, i.e. in all the

political institutions.



390 DISCUSSION

P. Schmitt Panteh La remarque est importante et ne peut
etre tranchee en quelques lignes. La citation complete de
Christiane Sourvinou-Inwwood montre une pensee plus
nuancee: "Le role de la polis dans la religion grecque avait

pour pendant le role d'organisation de la religion dans la

polis: la religion constituait le cadre et le foyer de la polis. La

religion etait le centre meme de la polis". {op. cit. [n. 13, trad.
fran9aise], 366). Elle suggere une equivalence entre le role du
politique et le role du religieux dans la cite, pas une Suprematie

du religieux sur le politique. L'expression "la religion etait
le centre de la cite" peut preter ä malentendu si on ne lit pas
la phrase dans son ensemble. Personnellement, comme je l'in-
dique, je prefere une autre formulation, suggeree par Pierre
Brule, celle de "religion politique", qui part du constat qu'ä
l'epoque classique le fait religieux est un fait politique. Mogens
Hansen et moi nous n'avons pas la meme definition du
politique, pour moi le politique ne se resume pas aux institutions
politiques.

O. Murray. Your claim that modern writers since the

Enlightenment have paid little attention to the place of religion
within ancient society seems to me to ignore the central importance

of the trial of Socrates in modern accounts; for this is

normally seen not as a question of politics or public order (as

some modern rationalists have wished to view it) but as a

fundamental question about the relationship between the beliefs of
the individual and the religion of the state. On the one hand
Socrates may be seen as the martyr in the service of a new
religious or philosophical world view, on the other hand he may
be seen as the destructive force that destabilises or creates the
dissolution of traditional society. From the mid eighteenth
century onwards this trial is viewed as the central episode in
Greek history, indeed for Hegel and Nietzsche it becomes the
central episode in world history. Rightly or wrongly the whole
weight of the difference between ancient and modern (Christian)

religion is placed on the figure of Socrates. This has been



DfiMOCRATIE ET RELIGION 391

well explored in a number of books, most recently the two
volumes of the conference on Socrates in London edited by
M.B. Trapp, Socrates from Antiquity to the Enlightenment and
Socrates in the Nineteenth and Twentieth Centuries, Centre for
Hellenic Studies King's College London, 9-10 (Aldershot
2007). Do you see the trial of Socrates as significant in the
modern understanding of the relation between religion and

society in Athens?

P. Schmitt Panteh Vous avez raison d'attirer l'attention sur le

proces de Socrate. Mogens Hansen m'a fait une remarque pro-
che: "All sources show that freedom of speech and thought was
an ideal cherished by the Athenian democrats, and in Demosthenes

(20.105-8) it is exemplified by the right in Athens to
praise the Spartan Constitution at the expense of the Athenian,
while in Sparta it was an offence to praise any other constitution

than the Spartan. But did the democratic freedom of
speech and thought extend to religion? That is an issue which
has been debated incessantly since the trials of Anaxagoras and
Socrates. And I find it relevant to bring it up in this context".
J'ai laisse de cote le proces de Socrate car il me semblait consti-
tuer un enorme dossier tres etudie. Voir encore le livre recent
de Robin Waterfield, Why Socrates Died: Dispelling the Myths
(New York 2009) et le compte rendu de Pierre Brule, in BMCR
(2009.10.30). II s'agit d'un sujet que Ton ne pouvait pas traiter
en quelques phrases, d'autant plus qu'il est lie ä la fois au regard

porte par la pensee philosophique, au moins celle de Platon,
sur la religion en general et au probleme de l'incroyance au
Ve siecle. Pierre Brule a fait une mise au point recente dans:

"Contributions des Nuees au probleme de l'incroyance au
Ve siecle", in La norme en matiere religieuse en Grece ancienne,
Kernos Suppl.21, (2009), 49-67. Mais laissons la democratie
athenienne pour regarder l'historiographie de la question. Je

suis totalement d'accord avec vous: le proces de Socrate est au
coeur de la perception moderne de la democratie athenienne,
mais moins, me semble-t-il, autour de la question de la relation



392 DISCUSSION

entre les croyances de l'individu et la religion de la cite, que
autour de la place laissee ä la liberte de penser et d'agir en
democratic C'est une voie que j'aurais du explorer.

C. Farrar: You cite Finley (discussing ancient Athens) and

Tocqueville (on 18th century France) as proponents of the
view that religion is peculiarly important to social order at a

time when political change threatens (in different ways) to
unseat Tesprit humain'. Your discussion of ancient religion
suggests that the achievement of solidarity was a function of
religion in a range of polis regimes, not just democracies —
that the need to construct a kind of 'sameness' within a political

boundary existed for the definition of a shared citizenship
even when citizens were not accorded equal access to political
power. I wonder if there isn't something about the claims of a

very demanding version of democracy — the "equality to
equals and unequals alike" (to use Plato's words) characteristic
of revolutionary France and the Athenian democracy — that
pushes the idea of politically relevant 'sameness' to an implausible

extreme that is particularly likely to trigger the perceived
need for reinforcement by a shared religion.

One important difference between the French revolutionary
and the Athenian 'uses' of religion is that the former is uprooting

a religion of personal belief, the other reinterpreting/
extending a religion of ritual and collective practice. Likewise,
Athenian democracy, though demanding politically, did not
seek to eliminate differences in the personal sphere. Do you
think it may be the case that politico-religious sameness without

personal uniformity, a way of "donnant sens, sans imposer
de normes, un imaginaire permettant de laisser libre le lieu du
pouvoir" (p. 388), is possible only if religion is a matter of
practice, not belief (in something like the same way that, in
Athenian democratic politics, equality is a matter of institutional

forms, not — as in the French revolutionary case —
attempted homogenization of personal attributes)?



DEMOCRATS ET RELIGION 393

P. Schmitt Pantel: II est impossible de reduire la religion
dans la democratic athenienne ä un ensemble de pratiques
rituelles partagees. Si en tant qu'historiens nous minimisons
l'importance de la croyance, c'est bien souvent parce que nous

manquons de documents sur cet aspect. Ou, pour la generation
d'historiens qui nous a precedes, parce que seul un mono-
theisme semblait alors susceptible de susciter l'adhesion person-
nelle. Done je ne pense pas que la similitude politico-religieuse
soit seulement possible si la religion est fondee sur les pratiques
et non sur la croyance. Ma derniere citation est plutot d'ordre
historiographique. Je fais l'hypothese que le peu de reflexion
sur la place de la religion dans la democratic grecque chez les

historiens contemporains est lie ä une conception lai'que de la

democratie contemporaine. II devrait etre possible aujourd'hui
de penser le fait religieux et le fait politique, y compris demo-

cratique, sur le meme plan, sans prejuges.

P. Pasquino: Je voudrais ajouter une observation ä l'expose
remarquable de Pauline Schmitt, notamment ä propos de la

question sur laquelle eile a attire l'attention vers la fin de sa

contribution: "Pabsence totale d'homogeneite dans les relations

entre les democraties modernes et les religions".
II me semble qu'on peut distinguer schematiquement trois

cas: celui des Etats-Unis, de l'Italie et de la France.

A l'origine de la republique etablie ä la fin du 18e siecle dans
le Nouveau Monde, celle qu'au 19e siecle on commencera ä

appeler 'democratic', la religion et la liberte religieuse ont joue
un role capital. Mais il s'agit d'une religion qui se presente
d'emblee sous la forme du pluralisme des sectes et des croyan-
ces et ä l'enseigne de la tolerance, pluralite de religions qui a ete
coextensive avec et en un sens a fagonne le pluralisme politique
et culturel de la nation americaine.

La religion s'est presentee, en revanche, sous une autre figure
dans son rapport ä la politique en des pays du vieux continent
tels que l'Italie et la France. Le quasi monopole religieux du



394 DISCUSSION

catholicisme romain dans les deux nations a produit neanmoins
des resultats differents. D'un cote des Alpes, sur la Seine, il
conduit ä un affrontement direct avec la religion et la papaute
pendant la Revolution, affrontement qui a donne comme
aboutissement le secularisme devenu depuis une dimension
fondamentale de la culture 'republicaine' fran^aise. De l'autre
cote, sur le Tibre, la presence du Vatican a d'abord fait obstacle,

avec le Non possumus prononce par Pie IX, ä la participation

des catholiques ä la vie politique italienne et aux premieres
tentatives de construire une democratic parlementaire; apres le
fascisme et la guerre, la volonte de compromis avec l'Eglise de

Rome des gouvernements italiens, de la DC ä Craxi, a permis
ä celle-ci de garder une position de privilege qui continue, au
de la de la dissolution du parti d'inspiration catholique, ä peser
lourdement sur la vie politique de la peninsule.

Voilä quelques elements qui montrent, si cela etait neces-
saire, la justesse des observations de P. Schmitt concernant
l'absence d'homogeneite du rapport dans les societes modernes

entre religion et democratic.


	Démocratie athénienne, démocratie moderne : le rapport à la religion

