Zeitschrift: Entretiens sur I'Antiquité classique
Herausgeber: Fondation Hardt pour I'étude de I'Antiquité classique
Band: 56 (2010)

Artikel: Démocratie athénienne, démocratie moderne : le rapport a la religion
Autor: Schmitt Pantel, Pauline
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-661020

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-661020
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

IX

PAULINE SCHMITT PANTEL

DEMOCRATIE ATHENIENNE, DEMOCRATIE
MODERNE: LE RAPPORT A LA RELIGION

Je partirai. de quelques remarques préliminaires. Et tout
d’abord je ferai une double constatation. Toute synthése sur la
religion grecque a I'époque classique commence par souligner
I'importance des liens de la religion avec la polis, mais rares
sont les études qui abordent la question des liens spécifiques de
la religion avec la démocratie. Les recherches tres nombreuses
sur la démocratie grecque, et particulierement sur la démocra-
tie athénienne, n’offrent quasiment pas d’analyse sur les rap-
ports entre la religion et ce type de régime politique.! Pour-
quoi? La question proposée a notre réflexion et discussion:
religion et démocratie athénienne, est-elle sans fondement et
donc soit impossible 4 traiter, soit méme sans intérét? Je ne le
pense pas a condition de trouver un angle d’attaque qui per-
mette de ne pas brasser un domaine trop large comme celui des
relations entre religion et cité. Autrement dit 2 condition de
choisir des exemples significatifs de ce rapport, qui ne pourront
pas prétendre A I'exhaustivité ni 2 plus forte raison permettre
une synthese.

! Mon inventaire a porté sur les livres parus durant les vingt derniéres années,
a la fois individuels et collectifs; les 2500 ans de la démocratie athénienne’ ayant
suscité bien des publications. Parmi les exceptions, R. PARKER, Athenian Religion.
A History (Oxford 1996) et L.J. SAMONS Il, Whats wrong with Democracy? From
Athenian Practice to American Worship (Berkeley 2004).



356 PAULINE SCHMITT PANTEL

Dans le monde contemporain, ‘aujourd’hut’, le rapport entre
religion et démocratie, qui est au cceur des préoccupations
politiques et des prises de positions idéologiques depuis long-
temps, connait un regain d’intérét dont il faut comprendre
les raisons. La montée des fondamentalismes est bien stir un
élément décisif de ce processus. D’une certaine maniere, la
question posée lors de ces Entretiens est plus une question du
présent que du passé. Toutefois la grande diversité des régimes
démocratiques contemporains rend impossible une étude
sérieuse des singularités de ce rapport d’'une démocratie 4 une
autre et tres aléatoire une généralisation.

Enfin la question qui est au cceur des Entretiens, celle des
traditions et des influences entre la démocratie athénienne et la
démocratie moderne, est, sur le theme précis de la religion qua-
siment sans objet, du moins 2 mon sens.

Je vais donc naviguer entre les écueils et je ne propose pour
le moment que des remarques 2 la fois impressionnistes et dis-
persées. Les participants aux Ewtretiens par leurs questions et
leurs remarques me permettront d’aller plus avant dans un sujet
qui se révele, pour moi en tout cas, difficile.

Comparer

Sur le statut de la comparaison entre le monde antique et
‘nous’, je rappellerai les remarques de Pierre Vidal-Naquet.
Dans la préface écrite pour I'édition francaise du livre de
Moses 1. Finley, Démocratie antique et démocratie moderne,*
préface intitulée “Tradition de la démocratie grecque”, I'histo-
rien se pose cette question: “Y a-t-il une comparaison possible
et sérieuse entre la démocratie grecque et la ndtre?”. Et il pré-
cise en quoi a son avis la démocratie athénienne nous concerne.

* M.I. FINLEY, Démocratie antique et démocratie moderne (Paris 1976).



DEMOCRATIE ET RELIGION 357

“Il ne s’agit pas certes de dire qu’Athénes était belle car Pékin
ou Borobudur le furent ou le sont aussi, ni que notre culture
est imprégnée de culture grecque car c’est chaque jour un peu
moins vrai, ni qu'lsocrate avait du bon, car son programme
éducatif n’a plus grand chose 4 nous dire... La Grece n’est pas
dans notre histoire et pour comprendre celle-ci nous n’avons
nul besoin de savoir comment fonctionnait 'assemblée athé-
nienne, ce qu’était la Boulé et comment était appliqué I'ostra-
cisme. Ce qui est dans notre histoire ou du moins dans une
partie de notre histoire et que nous ne pouvons en arracher
parce qu'elle est le passé, c'est le dialogue avec la Gréce et
d’abord avec les textes grecs. La réélaboration, tantét sous la
forme mythique ou idéologique, tant6t sous la forme du travail
critique et scientifique de I’héritage grec est une des données de
notre histoire intellectuelle, qui s’exprime dans la création, sans
cesse renouvelée, de nouveaux modes de discours, de nouveaux
concepts, de nouveaux champs épistémologiques ...”.> Ce qu'il
est légitime d’étudier, si 'on suit Pierre Vidal-Naquet, est le
travail d’interprétation, génération apres génération, du dis-
cours démocratique des Grecs. Autrement dit une enquéte his-
toriographique. Il n’est pas question dans ce texte, ni dans toute
introduction, des rapports entre démocratie et religion.

Ce sujet ne passionne pas Moses 1. Finley non plus dans le
livre que je viens de citer. Les circonstances des trois conféren-
ces qui sont a lorigine du livre I'expliquent. M. Finley de
retour 2 Rudgers en 1972, université dont il avait été chassé en
1952 par le maccarthisme, a pour objectif principal de com-
prendre comment et sur quoi se construit le discours politique
justifiant la démocratie réelle ou supposée. Il mentionne toute-
fois la religion a propos de la constitution du sentiment de
koinonia (fait de philia et de diké) qui lui parait essentiel en

3 P. VIDAL-NAQUET, “Tradition de la démocratie grecque”, préface & M.IL.
FINLEY, op. cit. (n. 2), 39-40. Repris dans Les grecs, les historiens, la démocratie
(Paris 2000), 219-45.



358 PAULINE SCHMITT PANTEL

démocratie. “A mon avis ce sens de la communauté fortifié par
la religion d’Etat, les mythes et les traditions fut le ressort
essentiel des succes de la démocratie athénienne sur le plan des
faits. Ni I'assemblée souveraine et le droit d’y participer sans
restrictions, ni les jurys populaires, ni le choix des magistrats
par tirage au sort, ni l'ostracisme, n’aurait pu éviter soit le chaos
d’une part, soit la tyrannie de l'autre, §’il n’y avait eu assez de
contrdle de soi dans le corps des citoyens pour maintenir dans
de justes limites le comportement de tous”.* Le contréle de soi,
caractéristique du démocrate selon Finley, est donc un produit
de la vie en commun sous tous ces aspects, des pratiques parmi
lesquelles la religion a une place importante.

M. Finley revient sur ce point quand il parle des proces en
impiété et de la condamnation de Socrate. Voici quelle est son
explication de la loi de Diopeithes (votée entre 432 et 429
avant ].-C.) et de son application contre Anaxagore puis contre
Socrate: “La peur qui transparait dans la loi de Diopeithes et
dans les proces qui en découlerent doit étre identifiée pour ce
quelle prétend étre: la peur que les fibres religieuses et morales
de la communauté fussent atteintes par la corruption des jeu-
nes gens et tout particulierement des jeunes appartenant a I'élite
sociale [...] De jeunes aristocrates avaient organisé¢ un club
appelé les kakodaimonistai (littéralement “les adorateurs du dia-
ble”) dont le programme était de se moquer de la superstition
et de mettre les dieux a I'épreuve en dinant les jours néfastes
[...] Ils étaient, Platon le fait admettre & Socrate dans son Apo-
logie, les jeunes disciples de Socrate”.” Dans ces deux passages,
la religion apparait comme un fondement de la communauté.

Enfin M. Finley esquisse une comparaison entre les Grecs
et nous en remarquant: Les deux premiéres interdictions du
premier amendement 2 la constitution des Etats-Unis: ‘Le
Congres ne fera pas de loi concernant I'établissement d’une

+ M.I. FINLEY, op. cit. (n. 2), 80-1.
> Ibid., 168-9.



DEMOCRATIE ET RELIGION 359

religion officielle ou restreignant la liberté de parole’ auraient
été incompréhensibles pour un Athénien. Et s’il les avait com-
prises, il les aurait jugées abominables. La religion grecque était
profondément liée 2 la famille et a I'état”.® Et en une page aussi
rapide qu'impeccable, M. Finley résume toutes les caractéristi-
ques de la religion grecque. Sur la comparaison qu’il esquisse
avec le monde contemporain je reviendrai plus tard.
Jean-PierreVernant a également peu écrit de facon explicite
sur le rapport entre la religion et la démocratie. Dans un texte
ou il réfléchit 4 son engagement politique et particuli¢rement 2
ses activités de militant communiste, enraciné, comme il le dit,
dans I'antifascisme, de fagon un peu surprenante il en vient au
théme du “polythéisme, monothéisme et démocratie ”.” Il s’in-
terroge sur le lien entre le polythéisme et la forme du régime.
“Méme si un lien existe entre I'invention de la démocratie a
Athenes et le polythéisme grec, il ne faut pas perdre de vue que
les religions polythéistes ne s’accompagnent généralement pas
de la démocratie [...] On ne peut donc pas poser une relation
directe et simple entre polythéisme et démocratie, monothéisme
et systeme autoritaire. Une religion monothéiste peut étre un
obstacle 4 la démocratie, mais pas nécessairement”.® Puis il
insiste sur la liberté que laisse 4 I'individu la religion polythéiste,
ce qui est a priori paradoxal. “En Grece la religion polythéiste
recouvre toute la vie sociale, les magistratures ont une dimen-
sion sacrale. Mais cette imprégnation de I'existence collective y
compris la sphere politique par le religieux ne revét pas la forme
d’une contrainte intellectuelle. Sans Eglise ni clergé, sans dogme
ni credo, sans théologie, la religion réglemente bien 'ensemble
des pratiques du culte mais elle ne domine pas la vie de la
pensée. Elle laisse subsister en dehors d’elle des espaces ot se

¢ M.I. FINLEY, op. czt. (n. 2), 139-40.

7 J.-P. VERNANT, “Le trou noir du communisme”, in (Euvres. Religions,
rationalités, politique (Paris 2007), 2166-71.

8 Ibid., 2169.



360 PAULINE SCHMITT PANTEL

développe l'enquéte sur le vrai, par la négation critique, la
discussion argumentée, le débat contradictoire”.’

Ce n’est pas dans les syntheses sur la religion grecque écrites
par J.-P. Vernant qu’il faut chercher une réflexion sur la démo-
cratie et la religion, mais plutdt dans les études précises de cer-
tains mythes et de certaines pratiques comme celle du sacrifice.
La, J.-P. Vernant voit se construire un systeme qui lie la prati-
que égalitaire de la découpe de la viande et de sa consomma-
tion avec la répartition égalitaire du pouvoir. La cité du sacri-
fice est isonome mais I'égalité devant la loi ne suffit pas & définir
la démocratie. Il faut aussi lire la réflexion menée conjointe-
ment avec Pierre Vidal-Naquet sur Mythe et Tragédie.’® J'en
parlerai plus loin.

J.-P. Vernant n’a pas abordé de front cette question pour des
raisons de méthode. Bien que trés soucieux du contexte histo-
rique de I'élaboration des rites et des mythes qu'il étudiait, et
de P'évolution dans le temps des croyances, il n’a jamais écrit
une ‘histoire’ de la religion grecque, au sens restreint que I'on
donne parfois a ‘histoire’: événementiel et chronologique.

Une religion politique

Avant d’interroger les liens éventuels entre la démocratie
athénienne et la religion, il faut se débarrasser de toute une
série d’habitudes de lectures qui tralnent, en particulier celles
qui visent 2 compartimenter 'expérience religieuse grecque en
de grands domaines, une construction héritée d’une vision
christiano-centrique du polythéisme antique. Ainsi Pierre Brulé
critique la maniere dont les historiens cloisonnent les manifes-
tations de la religion grecque en quatre grands domaines: la

2 Jbid.
10 J.-P. VERNANT, P. VIDAL-NAQUET, Mythe et tragédie en Gréce ancienne
(Paris 1972) et ID., Mythe et tragédie deux (Paris 1986).



DEMOCRATIE ET RELIGION 361

religion civique-étatique-poliade-patriotique-officielle-publique
(e mot gigogne est de lui), la religion populaire, la religion
individuelle, la religion personnelle.!! Ces quatre ‘religions’
sont décrites comme en partie antagonistes. Les Grecs ont-ils
découpé en tranches leurs conceptions des dieux, du sacré, de
la piété? Ou est-ce le discours des modernes qui procede ainsi?
se demande-t-il. Je le suivrai volontiers dans cette critique et
dans la proposition qu’il fait d’abandonner toutes ces appella-
tions pour n'en conserver quune: celle de religion politique,
partant du constat maintes fois fait qu'a I'’époque classique le
fait religieux est un fait politique. “Proposition qui se retourne
comme un gant: le politique est habité tout le temps et partout
par le religieux”.!?

C’est déja ce que proposait Christiane Sourvinou-Inwood."”
D’une maniere plus radicale peut-étre parce que totalement
réversible: “Le role de la polis dans la religion grecque avait
pour pendant le réle d’organisation de la religion dans la polis:
la religion constituait le cadre et le foyer de la polis. La religion
érait le centre méme de la polis”.!*

Les caracteres de cette religion politique sont bien connus et
il est inutile de les rappeler. Je voudrais juste faire remarquer
que la plupart d’entre eux ne préjugent aucunement de la forme
du régime politique. Une religion de citoyens avant tout, qui
fonctionne sur linclusion des semblables et I'exclusion des
autres, ot le ‘faire ensemble’ est valorisé, dans laquelle I'acces
au divin est le méme pour tous: ces traits se retrouvent dans
une cité oligarchique comme dans une cité démocratique. La

' P. BRULE, “La religion, histoire et structure”, in Le monde grec aux temps
classiques. Tome 2: le Ve siécle, éd. par P. BRULE, et al. (Paris 2004), 413-79.

12 bid., 427.

13 CHR. SOURVINOU-INWOOD, “What is Polis religion?”, in The Greek City
from Homer to Alexander, ed. by O. MURRAY, S. PRICE (Oxford 1990), (trad.
francaise: La cité grecque: d’Homere i Alexandre [Paris 1992]). ID., “Further
Aspects of Polis Religion”, in AIONarch 10 (1988), 259-74.

14 CHR. SOURVINOU-INWOOD, 0p. cit. (n. 13), 366 [trad. de F. Regnot].



362 PAULINE SCHMITT PANTEL

perméabilité constante entre les catégories du politique et du
religieux existe a tous les niveaux de I'organisation sociale (ozkos,
deme, koinon, cité...). Les questions posées lors de la docima-
sie, le discours de Cléocritos 2 Athénes en 404/403, les cas
d’asebeia en sont des exemples.

Des expressions comme nomizein theous, que 'on traduit
souvent par “croire aux dieux” et qui signifie exactement “sui-
vre la coutume des dieux” et comme therapeuein tous theous,
“servir les dieux”, expression du don et du contre don, de
I’échange, entre les dieux et les hommes, mettent I'accent plus
sur les gestes que sur la croyance. Le pouvoir de communiquer
avec les dieux n’a rien a voir lui non plus avec la démocratie ou
loligarchie.

[’abandon du compartimentage de l'expérience religieuse
devrait aller de pair avec 'effacement d’une interprétation de la
religion en termes de crise et de décadence. Ce qui est bien
reconnu pour lhistoire politique et 'histoire des institutions
devrait I'étre également pour la religion. Pierre Brulé fait remar-
quer que pour décrire la majorité des fétes athéniennes classi-
ques (dont les fameuses Panathénées) on a recours a des docu-
ments des IV¢ et III¢ siecles. Les divinités étrangeres et leurs
rites, la participation aux mysteres, la vogue des cultes de gué-
rison, ne sont pas le signe de la décadence d’autres pratiques
mais d’un enrichissement des formes d’un polythéisme qui ne
cesse d’évoluer. Et [a encore la démocratie a peu a dire.

Bref, si les spécialistes de la religion en écrivent de moins en
moins 'histoire, c’est que celle-ci est impossible a faire faute de
documents pour l'essentiel du monde grec et méme difficile a
faire pour Athénes.

Démocratie athénienne et religion: les cultes
Rares sont donc les livres sur la religion grecque qui mettent

en perspective religion et démocratie et qui réfléchissent expli-
citement 2 un lien éventuel entre les deux. Il ne faut d’ailleurs



DEMOCRATIE ET RELIGION 363

pas s’attacher seulement au terme ‘démocratie’ pour compren-
dre comment les historiens des religions ont parlé de ce lien
éventuel, mais regarder quels sont les critéres qui ont paru a ces
historiens spécifiques de la démocratie et comment ils ont tenté
de les repérer dans la religion. Cela permet de restreindre le
champ d’enquéte dans le théme trés vaste qui serait celui de
‘cité et religion’. Mais en méme temps les choix risquent de se
révéler arbitraires car il n’'y a & mon sens aucune définition
stricte de la démocratie antique dés lors que I'on réfléchit sur
un ensemble de pratiques et d’institutions qui constitue ce que
'on appelle de fagon commode une ‘culture démocratique’.

Les chercheurs qui ont dressé une liste de theémes touchant a
notre interrogation sont des historiens soucieux de replacer les
phénomenes religieux dans un processus historique, voire méme
chronologique, précis. Ils I'ont fait soit de fagon générale en
décrivant un ensemble de pratiques et de croyances qui pou-
vaient relever d’'un moment historique particulier: Athenes au
Ve siecle par exemple, soit de fagon ponctuelle en étudiant un
aspect seulement de cet ensemble, par exemple la réécriture des
mythes 2 Athenes au V¢siecle. La mise au point générale récente
la plus claire est celle de Robert Parker.' Il consacre un chapi-
tre (ou une partie de chapitre) a cette question: “The Fifth
Century: Democracy and Empire”. Ce chapitre me servira de
fil directeur.

Robert Parker rappelle d’abord qu’au V© siecle 2 Athenes
I’histoire événementielle et I'histoire de la religion interagissent,
dans deux domaines: celui de la démocratie et celui de 'em-
pire. Comment? La constitution nouvelle, celle qu’a mise en
place Clisthéne, a d’abord des implications religieuses dans le
controle du peuple sur les structures traditionnelles de la vie
religieuse. R. Parker remarque dans I'activité de I'assemblée a la
Pnyx le nombre important de décrets pris qui ont a voir avec la

15 R. PARKER, o0p. cit. (n. 1).



364 PAULINE SCHMITT PANTEL

religion. Plusieurs décrets traitent des aspects financiers des
cultes: des taxes payées par des propriétaires de bateaux ou des
marchands pour des divinités inconnues du cap Sounion, ou
d’Apollon Delios a Phalere et des Dioscures. Des cultes qui
éraient financés par des individus privés le sont désormais par
des taxes publiques. Mais R. Parker nuance la nouveauté de
cette immixtion dans les affaires religieuses de I'assemblée en
donnant 'exemple d’'un décret du second quart du V¢ siecle
qui concerne le culte a Eleusis: le démos ne fait que poursuivre
le r6le dévolu 4 d’autres instances avant la ‘démocratie’. On
peut des lors se demander si ce n’est pas I'accroissement des
sources épigraphiques qui donne cette impression d'une
ingérence plus forte de la cité démocratique dans le domaine
religieux.

Un autre exemple qui serait le signe d’'un changement dii a
la démocratie est celui du choix de la prétresse d’Athéna Niké,
recrutée désormais par tirage au sort, une pratique typique de
la démocratie, et non dans un génos. Un troisitme trait
concerne les liturgies. Leur réle croissant dans I'organisation de
certains concours et fétes, au V¢, serait aussi une marque de
changement, non pas bien str dans le geste, le don 2 la collec-
tivité existe depuis longtemps, mais dans la finalité: la généro-
sité devient une obligation. Clest la démocratie elle-méme qui
retire la gratitude de la population. Sur ce point je ne suivrai
pas R. Parker, car pour avoir regardé ce phénomene de pres a
propos des grands hommes athéniens, je pense plutdt que,
méme dans le cadre de la liturgie, la reconnaissance va aux
généreux donateurs et 2 leur famille plus qua la démocratie.!®

Un exemple incontournable de cette relation nouvelle entre
cité démocratique et religion est bien str celui des funérailles
publiques. Mais la encore des questions se posent sur la spéci-
ficité de la démocratie en ce domaine. Reprenons les différents

16 P. SCHMITT PANTEL, Hommes illustres. Meeurs et politique & Athénes au
Ve siécle, (Paris 2009).



DEMOCRATIE ET RELIGION 365

points. On a parfois fait une corrélation entre la fin de 'érection
de steles funéraires par les familles dans les nécropoles athénien-
nes et l'institution des funérailles publiques pour les morts 2 la
guerre. R. Parker montre qu’il n’y a pas de corrélation directe
entre les deux faits et donc pas de changement que I'on puisse
attribuer clairement au nouveau fonctionnement politique. De
plus la cérémonie des funérailles publiques perdure a la fin du
siecle alors que les steles réapparaissent dans les nécropoles. Le
patrios nomos est une incursion de la cité dans le secteur le plus
intime des familles, celui du rituel funéraire et de la mémoire
des morts, comme I'a souligné F. Jacoby.!” Il correspond 4 un
moment particulier de lhistoire de la cité qui doit affronter les
tensions d’une guerre quasi permanente durant la plus grande
partie du V¢ siecle et en méme temps trouver le moyen d’assurer
la stabilité du régime démocratique.

Mais si l'on considere les thémes méme de I'oraison funébre,
Nicole Loraux a montré que plusieurs d’entre eux se référaient
3 une vision aristocratique de la cité.!® Et que les principaux
traits post-clisthéniens (‘démocratiques’) n’apparaissaient pas
ou peu. Que “I'invention” de cette cité n’était sur plusieurs
plans guére démocratique. Le théeme de l'autochtonie, déve-
loppé dans les oraisons funebres et dans les mythes de I'époque
classique n’est de plus pas spécifique 4 Athenes et donc pas
attribuable lui non plus 2 une idéologie démocratique.

La création d’une mythologie politique propre a Athenes au
Ve siecle est un sujet important, que I'on pense a la re-création
du mythe de Thésée!, a celui d’lon?’, aux cultes de Déméter

17 F. JACOBY, “Patrios Nomos: State burial in Athens at the public cemetery
in the Kerameikos”, in JHS 64 (1944), 37-66; C. W. CLAIRMONT, Patrios
Nomos. Public Burial in Athens during the Fifth and Fourth Centuries B.C. (Oxford
1983).

18 N. LORAUX, L invention d’Athénes. Histoire de 'oraison funébre dans la cité
classique (Paris 1981).

Y9 C. CALAME, Thésée et l'imaginaire athénien. Légende et culte en Gréce anti-
que (Lausanne 1990).

2 N. LORAUX, Les enfants d'Athéna. Idées athéniennes sur la citoyenneté et la
division des sexes (Paris 1981).



366 PAULINE SCHMITT PANTEL

et Coré a Eleusis®!, et a toute la mythologie qui enserre les
monuments de ’Acropole.?” Dans ce travail de re-écriture des
mythes se trouve sans doute 'essentiel de I'idéologie démocra-
tique: idéologie indissociablement politique et religieuse.
L’étude du corpus des tragédies athéniennes du V¢ siecle
fournit un bon exemple du travail effectué sur les mythes en
démocratie. Jean-Pierre Vernant et Pierre Vidal-Naquet remar-
quent des l'introduction de leur premier livre sur ce théme:
“Les tragédies, bien entendu, ne sont pas des mythes. On peut
soutenir au contraire que le genre tragique fait son apparition 2
la fin du VI¢ quand le langage du mythe cesse d’étre en prise
sur le réel politique de la cité [...] Dans le conflit tragique, le
héros, le roi, le tyran apparaissent bien engagés encore dans la
tradition héroique et mythique, mais la solution du drame leur
échappe: elle n’est jamais donnée par le héros solitaire, elle tra-
duit toujours le triomphe des valeurs collectives imposées par la
nouvelle cité démocratique”.?* Les analyses de ces deux histo-
riens se batissent sur un va et vient constant entre les mythes
tels qu’ils étaient hérités du passé et la pensée juridique, sociale,
institutionnelle de la cité athénienne démocratique. L'institu-
tion de l'ostracisme, celle de I'éphebie, la mise en place de nou-
veaux tribunaux, et bien d’autres traits encore de la culture
démocratique, forment le contexte sous-jacent aux tragédies. Il
est impossible de développer ici ce point au demeurant bien
connu. On pourrait s'interroger sur le lien entre ce travail de la
tragédie sur les mythes d’une part et la religion de l'autre. Pour

21 L. BRUIT ZAIDMAN, “Le religieux et le politique. Déméter et Coré dans la
cité athénienne”, in Athénes et le politique, éd. par P. SCHMITT PANTEL, F. DE
POLIGNAC (Paris 2007), 57-82.

22 A. SHAPIRO, “Autochtony and the visual Art in Fifth-Century Athens”,
in Democracy, Empire and the Arts in Fifth-Century Athens, ed. by D. BOEDEKER,
K.A. RAAFLAUB (Cambridge, Mass. 1998), 127-51. D. CASTRIOTA, Myth, Ethos
and Actuality. Official Art in Fifth-Century Athens (Madison 1992).

23 E. COHEN, The Athenian Nation (Princeton 2000).

24 J.-P. VERNANT, P. VIDAL-NAQUET, Mythe et tragédie en Gréce ancienne
(Paris 1972), 7.



DEMOCRATIE ET RELIGION 367

moi le lien est double: les mythes sont une des composantes de
P'univers religieux et la tragédie (et plus largement le théatre
au V¢ siecle) font partie du culte de Dionysos. Le discours
tragique méle de fagon inextricable un discours sur les valeurs
religieuses au sens large et sur les valeurs politiques de la cité.

Restent les rituels. Sont-ils spécifiquement démocratiques?
La plupart d’entre eux sont inscrits dans la longue durée de la
vie en cité comme les sacrifices, les distributions de viande, les
repas, les offrandes, les prieres, les cheeurs, les processions, les
concours... L'entretien au Prytanée A Athenes (la sitesis) pour
les vainqueurs aux concours panhelléniques et pour d’autres
catégories de citoyens est certes un honneur insigne, mais sans
lien direct avec le caractere démocratique de la politeia. Clest
plutét une survivance d’un type d’honneur archaique.?

On fait parfois de la pratique du banquet lors des fétes une
caractéristique de la cité démocratique. Mais le partage égali-
taire des viandes et la participation au repas du groupe des
sacrifiants sont aussi anciens que les textes grecs, ils sont déja
présents chez les héros d’'Homere, et ils touchent ensuite toutes
les cités, quel que soit leur régime. Certes le cercle des meilleurs
était différent, plus restreint, que celui des citoyens athéniens
lors d’'un banquet public, mais le principe du partage et de la
consommation en commun de la viande du sacrifice comme
marque d’appartenance au groupe (dont la délimitation varie
historiquement) n’a pas été inventé par le régime athénien du
Ve siecle et ne lui est pas réservé. Ce qui est en revanche peut-
étre proprement athénien est la pratique de la liturgie du
banquet, I'bestiasis. Dix hbestiatores, un par tribu, était chargé
de nourrir le démos lors des Panathénées et peut-étre lors des
Dionysies. Nous retrouvons 1a le caractére démocratique de
Pinstitution de la liturgie. Dans ce cas, comme dans celui de la
chorégie, il y a bien une volonté nouvelle de faire porter sur un

25 P. SCHMITT PANTEL, La cité au banquet. Histoire des repas publics dans les
cités grecques (Paris 1992).



368 PAULINE SCHMITT PANTEL

petit nombre de riches citoyens désignés par la cité le finance-
ment de la féte.

Péricles rappelle 'importance & Athenes des fétes en I'hon-
neur des dieux et les structures politiques de la cité au V¢ siecle
encouragent leur développement.?® W. Robert Connor, 'un
des artisans du renouveau des recherches en ce domaine,
conclut méme: “Historians at our remove must recognize,
whatever their political preferences, the crucial role that festi-
vals played in the shaping of classical Athenian democracy”.?
Les fétes des Dionysies en particulier ont été, selon 'opinion
de plusieurs chercheurs, un excellent laboratoire pour observer
les liens entre un grand rituel et des structures institutionnelles
démocratiques.”® Au processus méme de la féte qualifié de
“fete de la liberté” s’ajoute ce que W.R. Connor appelle “a
Dionysiac social imaginary”, indissociable de I'idéologie démo-
cratique. Pour cet historien, si les Athéniens n’écrivent pas la
théorie de leur démocratie, ils la mettent en actes, en particu-
lier dans les Dionysies.

Faut-il annexer 4 ce chapitre ‘démocratie’ ce que 'on peut
dire des liens entre la réalisation de 'empire, arché, et la reli-
gion? Il faudrait pour cela étre persuadé que I'arché est un phé-
nomene caractéristique de la démocratie. En séparant les remar-
ques sur 'empire de celles sur la démocratie Robert Parker fait
preuve d’une prudence de bon aloi. Tous les exemples recensés
ne portent en eux aucune injonction propre a la démocratie,

26 W.R. CONNOR, “Festival and Democracy”, in Démocratie athénienne et
culture, éd. par M. SAKELLARIOU (Athénes 1996), 79-89.

27 [bid., 89.

28 J.J. WINKLER, “The Ephebes’ Song: Tragbidia and Polis”, in Representa-
tions 11 (1985), 26-62. S. GOLDHILL, “The Great Dionysia and Civic Ideology”,
in JHS 107 (1987), 58-76. W.R. CONNOR, “Tribes, Festivals and Processions.
Civic Ceremonial and Political Manipulation in Archaic Greece”, in JHS 107
(1987), 40-50. Ip., “City Dionysia and Athenian Democracy”, in Classica et
Medievalia 40 (1989), 7-32. ID., “Civil Society, Dionysiac Festival and the Athe-
nian Democracy”, in Démokratia. A Conversation on Democracies, Ancient and

Modern, ed. by J. OBER, C. HEDRICK (Princeton 1996), 217-25.



DEMOCRATIE ET RELIGION 369

sauf a penser et écrire que 'arché est consubstantielle a la démo-
cratie, ce qui n’est pas mon avis.” Il est donc difficile de tra-
quer ce qui appartient en propre a la démocratie athénienne
dans les textes ayant trait 2 la religion et aux actes rituels.

Démocratie athénienne et religion: le paysage sacré

Qu’en est-il dans le vaste domaine de I'archéologie et de la
figuration? Dans une étude sur les liens entre les images et le
politique a Atheénes au V* siecle, Francois Lissarrague et Alain
Schnapp remarquent: “L’expression de I'imaginaire collectif,
les valeurs qui permettent au sentiment d’appartenance 2 la cité
de s'incarner s’expriment dans le cadre composite d’'un décor
urbain et monumental qui est le ressort méme de Iidentité
civique”. * Je renvoie 2 toute leur démonstration qu’il est
impossible de présenter ici dans le détail et qui s’appuie en
particulier sur le travail de Tonio Hélscher.’! Elle brasse un

2 Les liens entre 'arché et la religion concernent les relations avec les alliés
dans le domaine des cultes. Les Athéniens introduisirent certains de leurs cultes
sur les territoires des cités alliées et ils demandeérent aux alliés de participer aux
grandes fétes 2 Athenes. Ainsi depuis 440 les alliés doivent envoyer une vache et
une panoplie aux Grandes Panathénées pour participer a la procession. Et un
phallus pour les Dionysies. Autre exemple: le décret des prémices d’Eleusis. En
420 les Athéniens exigent des alliés de donner les premiers produits des récoltes
de blé et de seigle a Eleusis en remerciement pour le don qu’Eleusis a fait aux
cités du blé. Le mythe de la mission de Triptoléme existe depuis le VI® et le
décret insiste sur le fait que cette mesure est en accord avec la tradition ancestrale
et I'oracle de Delphes. R. Parker cite aussi dans ce cadre le tribut payé par les
alliés qui est en partie destiné aux dieux et en particulier 2 Athéna (1/6 ™), le
mythe d’lon, le cas des vicissitudes du culte d’Amphiaraos 4 Oropos, les inter-
ventions d’Athénes 2 Délos.

30 F. LISSARRAGUE, A. SCHNAPP, “Atheénes, la cité, les images”, in Athénes et
le politique, éd. par P. SCHMITT PANTEL, F. DE POLIGNAC (Paris 2007), 25-56.

31 T. HOLSCHER, Griechische Historienbilder des 5. und 4. Jahrhunderts v.Chr.
(Wiirzburg 1973); ID., “Images and Political Identity: the Case of Athens”, in
Democracy, Empire, and the Arts in Fifth-Century Athens, ed. by D. BOEDEKER,
K.A. RAAFLAUB (Cambridge, Mass. 1998), 153-83. Voir aussi 'ensemble des

contributions de ce livre.



370 PAULINE SCHMITT PANTEL

domaine plus large que celui des rapports entre la démocratie
athénienne et la religion, I'art du V¢ siecle ne se limitant pas
aux temples, aux offrandes et aux statues des dieux, mais elle
répond en partie a la question que nous nous posons, 2 partir
de documents qui sont au ceeur du fonctionnement religieux et
civique d’Athenes. Rappelons I'idée qui sous-tend 'analyse de
Tonio Hélscher et la leur: & Athenes I'apparition d’un style
nouveau coincide avec la mise en place d’un régime politique.
“Ce nouvel ordre est construit sur des liens symboliques qui
unissent I'espace, le temps et 'exercice de 'activité politique”f‘)2
Du changement qu’impulse la réforme clisthénienne, les auteurs
donnent plusieurs exemples qui mélent les valeurs religieuses et
politiques. Le tropaion, le rassemblement des armes prises aux
ennemis sur la place du champ de bataille laissé par les vain-
queurs comme un témoin de leur victoire, est lié a la consécra-
tion, dans les sanctuaires, des armes ou du butin. La ‘monu-
mentalisation” du tropaion de Marathon?, et le monument du
méme genre qui semble avoir été édifié apres la bataille de Sala-
mine** témoignent du désir de laisser un signe, qui ne soit plus
éphémere, de la domination. La volonté d’exalter la domina-
tion de la cité n’est sans doute pas une prérogative de la démo-
cratie athénienne, car des monuments de ce genre sont attestés
a Delphes et dans des cités tres différentes, mais Athenes a
montré la voie.

La figure de Thésée est, dans 'art comme dans le mythe,
réactivée au V¢ siecle et devient celle du héros civique: artisan

32 F. LISSARRAGUE, A. SCHNAPP, art. cit. (n. 30), 34. “Ce modzele affirme avec
solennité le caractere radicalement original de la nouvelle ‘constitution’” d’Athe-
nes. En somme la structure politique de la cité s’érige en ceuvre d’art”. /bid.

33 Sur le lieu méme de la bataille un chapiteau ionique est érigé, sans doute
couronné d’un groupe sculpté ot figurait Niké. T. HOLSCHER, arz. cit. (n. 31);
E. VANDERPOOL, “A Monument to the Battle of Marathon”, in Hesperia 35
(1966), 93-106.

3 P. WALLACE, “Psyttaleia and the Trophies of the Battle of Salamis”, in
AJA 73 (1969), 293-303; W.C. WEST, “The Trophies of the Persian Wars”, in
Classical Philology 64 (1969), 7-19.



DEMOCRATIE ET RELIGION 371

du synoecisme, initiateur de la vie en commun, garant de
I'équilibre des composantes de la cité. Ainsi au Théséion trois
tableaux représentent le héros.>> Autre exemple bien connu: le
groupe des héros éponymes des tribus athéniennes érigé sur
Pagora, auxquels la cité rend un culte’®®. Ce culte manifeste
'idée d’une cité unifiée, qui incorpore ses différentes compo-
santes. Le monument est en méme temps un lieu politique ou
se fait la publicité des décisions de la cité selon le nouvel ordre
clisthénien.?”

D’autres exemples comme les trois hermes érigés par Cimon
apres la victoire d’Eion (en 476), le décor de la stoa poikilé,*®
celui du bouclier de la statue d’Athéna sur I’Acropole, établis-
sent le lien entre le passé mythique d’Athénes et les victoires du
présent, forgeant ce que Francois Lissarrague et Alain Schnapp
appellent “une esthétique de la mémoire”, qui est “authentifiée
et actualisée lors des oraisons funébres tenues publiquement sur
le Céramique. Les images viennent renforcer les mots [...] La
cité triomphante se sait menacée, elle élabore une véritable

3 Paus. 1,17,2-3. Sur l'un, Thésée combat les Amazones, un motif égale-
ment présent, précise Pausanias, sur le bouclier de I’Athéna de I’Acropole et sur
la base du Zeus d’Olympie. Sur un autre tableau, il affronte les Centaures et les
Lapithes et sur un troisitme il rapporte du fond des mers 'anneau de Minos,
allusion a I'empire maritime d’Athénes.

3 U. KRON, Die zehn attischen Phylenberoen. Geschichte, Mythos, Kult und
Darstellungen (Betlin 1976).

37 Le groupe des tyrannoctones serait un autre exemple, mais je le laisse volon-
tairement de coté d’abord parce qu’il a été trés bien étudié et parce qu’il me
semble relever plus de I'idéologie politique que du lien entre la religion et la
démocratie. S. BRUNNSAKER, The Tyrant-Slayers of Kritios and Nesiotes (Stock-
holm 21971); B. FEHR, Die Tyrannentiter, oder, kann man der Demokratie ein
Denkmal setzen? (Frankfurt am Main 1984) (trad. francaise [Paris 1989]);
M. TAYLOR, The Tyrant Slayers: the Heroic Image in Fifth Century B.C. Athenian
Art and Politics (Salem, N.H. 1991); W. OENBRINK, “Die Tyrannenmérder.
Aristokratische Identifikation oder Leitbilder der athenischen Demokratie?
Rezeption eines politischen Denkmals in der attischen Vasenmalerei”, in Bilder-
geschichte. Festschrift Klaus Stibler, hrsg. von ]. GEBAUER et al. (Mdhnesee 2004),
373-400; F. LISSARRAGUE, A.SCHNAPP, art. cit. (n. 30), 41-5.

38 T. HOLSCHER, op. cit. (n. 31), 50-84.



572 PAULINE SCHMITT PANTEL

politique monumentale qui est le pendant du discours démo-
cratique. Les images font partie intégrante du dispositif”.>

De cette politique monumentale un des exemples les plus
célebres est la reconstruction de I"Acropole. Le dossier est tres
connu et fort bien étudié. Le Parthénon construit entre 447 et
438 par l'architecte Ictinos a un décor sculpté a la fois classique
et novateur. Les frontons (exécutés entre 438 et 432) sont
décrits par Pausanias. Ils racontent 4 'ouest la dispute pour
'Attique entre Athéna et Poséidon, a l'est la naissance d’Athéna,
deux thémes relatifs 2 I'histoire d’Athénes. Gigantomachie,
Amazonomachie, Iliouperis et Centauromachie, tels sont les
theémes des quatre ensembles de métopes sur les quatre cotés du
temple. L’affrontement entre les Grecs et les Amazones est lui
aussi au cceur de lhistoire mythique d’Athenes. Enfin la frise
qui couronne l'extérieur du mur de la cellz du temple repré-
sente en un long cortege le peuple athénien qui s’avance vers
les dieux assis en deux groupes de six entourant I'archonte-roi
et la prétresse d’Athéna pour la remise du péplos. Si I'interpré-
tation de la procession est bien celle de la féte des Panathénées,
on a 13 une mise en scene de la cité démocratique dans la diver-
sité des sexes, des statuts peut-étre et des fonctions, dans un
moment essentiel du rite, l'offrande du péplos 2 Athéna. Sans
surinterpréter la scene et vouloir y voir un discours hégémoni-
que que la cité athénienne adresserait aux cités allies et aux
autres Grecs, il faut remarquer la nouveauté de la représenta-
tion d’hommes et de femmes, de mortels, sur un édifice sacré,
aux cotés des dieux, comme une marque sereine de la confiance
entre les habitants d’Athénes et leurs dieux. Le 4émos dans ces
caractéristiques propres au V¢ si¢cle athénien est bien 13, la plu-
ralité des divinités et le rite fondamental de I'offrande aussi;
cest un bel exemple du lien entre démocratie et religion.
D’autres existent sur 'Acropole et en Attique. Le paysage sacré
est porteur d'un discours démocratique.

3 F. LISSARRAGUE, A. SCHNAPP, art. cit. (n. 30), 41.



DEMOCRATIE ET RELIGION 373

Une autre question vient a l'esprit: quel sens donner aux
personnifications de la Démocratie et du Démos qui apparais-
sent au cours de 'époque classique? Elles sont a replacer dans
le processus d’ensemble des personnifications de notions abs-
traites dans le panthéon grec, qui varient selon la nature des
répertoires: vases, inventaires des cultes, steles, décrets. Sur les
vases, Diké affrontée 3 Adikia apparait vers 510.%C Elle est sui-
vie courant V¢ siecle par Themis, Peitho, Hygieia, puis dans le
dernier tiers du si¢cle par Eudaimonia, Eukleia, Eunomia,
Makaria, Paidia. Les valeurs privilégiées par ces figures sont a la
fois morales et politiques. Elles ne refletent pas un type de
régime précis.

Un sacrifice 2 Démocratia semble avoir été organisé en
332/331 par les strateges.*! Et on a rapproché ce culte de celui
de Démos attesté par une inscription rupestre sur la colline des
Nymphes 4 'ouest de 'agora®?. Démos aurait été représenté sur
une peinture de Parrhasios 2 la fin du V© siecle®®. Selon Pausa-
nias, la stoa de Zeus Eleutherios figurait les douze dieux Olym-
piens et était ornée d’une autre fresque ol apparaissait Thésée
dans une composition d’Euphranor: “Sur le mur opposé sont
peints Thésée, Démocratia et Démos. L’image est celle de Thé-

sée qui permit aux Athéniens d’adopter un régime d’égalité”.44

40 Vienne 3722; ABV 320/11 et ARV2 11/3. A. SHAPIRO, Personifications in
Greek Art, (Ziirich 1993), 39-44, cat. 6. Sur la question des personnifications
voir aussi F. HAMDORF, Griechische Kultpersonnifikationen der vorhellenistischer
Zeit, (Mainz 1964); CHR. AELLEN, A la recherche de lordre cosmique: forme et
fonction des personnifications dans la céramique italiote (Ziirich 1994); E. STAF-
FORD, Worshipping Virtues. Personification and the Divine in Ancient Greece
(Swansea 2000); W. MESSERSCHMIDT, Prosopopoiia: Personifikationen politischen
Charakters in spétklassischer und hellenistischer Kunst (Kéln 2003).

41 A E. RAUBITSCHEK, “Demokratia”, in Hesperia 31 (1962), 238-43. 1l cite
la scholie 4 Eschine I, 39 = Diels-Kranz, 88 A 13.

2 U. KrON, op.cit. (n. 36), 63-75; O. TZACHOU-ALEXANDRI, in LIMC III
(1986), 375-6, s.v. Demos

4 PLIN. Nat. 35.69, voir K. GLOWACKI, “A Personification of Demos on a
new Attic Document Relief”, in Hesperia 72 (2003), 447-66. D’autres images de
Démos sont attribuées A Aristolaos et 2 Euphranor.

4 paus. 1,3,3-4.



374 PAULINE SCHMITT PANTEL

La figure de Démos est plus souvent présente que celle de
Démocratia. Nul doute pour notre propos que c’est bien
Démos qui incarne la nouvelle puissance du peuple des citoyens
a lintérieur d’Athenes. Sur trois reliefs attiques du IV© siecle, le
nom de Démos est inscrit en regard de I'image.> Je laisse de
cdté Ianalyse précise des scenes pour souligner que 'activité
politique des citoyens est, au-dela du theme iconographique,
devenu un objet de culte. La divinisation de Démos comme
celle de Démocratia marque I'adhésion aux valeurs que pro-
meut la cité athénienne des V¢ et IV® siecles.

Texte et image: Démos et Démocratia

Un document permet de poursuivre cette réflexion sur les
allers-retours entre la démocratie athénienne et la religion. Cest
la stele découverte lors des fouilles de I'agora d’Athénes sur
laquelle est inscrite une loi votée en 337/336 sur la proposition
d’Eucrates fils d’Aristotimos, du déme du Pirée, qui est décorée
d’un relief figurant une femme couronnant un homme assis.*
Le texte de la loi est bien connu.

[...] Si quiconque se souleve contre le peuple pour installer une
tyrannie, ou contribue 2 installer une tyrannie, ou bien renverse
le peuple ou la démocratie & Athenes, que celui qui aura assas-
siné ’homme coupable de I'un de ces crimes soit pur (bosios) de
toute souillure. Qu’il ne soit permis & aucun des membres du
conseil de ’Aréopage, alors que le peuple ou la démocratie aurait
été renversé a Athenes, de se rendre sur '’Aréopage, ni de se réu-
nir en séance (synédrion), ni de délibérer sur quoi que ce soit. Si

45 M. MEYER, Die griechischen Urkundenreliefs, (Berlin 1989); C. LAWTON,
Attic Document Reliefs. Art and Politics in Ancient Athens (Oxford 1995);
A. SMITH, Political Personifications in Classical Art (New Haven 1997), 172-79;
K. GLOWACKI, art.cit. (n. 43) établit un corpus complet de la série. Voir aussi
F. LISSARRAGUE, A. SCHNAPP, art. cit. (n. 30) 48-52.

46 B.D. MERITT, “Greek inscriptions”, in Hesperia 21 (1952), 355-59. SEG
XIT; <1955 0 87



DEMOCRATIE ET RELIGION 375

'un des membres de l’Aréopage alors que le peuple ou la démo-
cratie aurait été renversé 4 Athénes, se rend sur IAreopage ou
bien se réunit en séance, ou bien délibere sur quoi que ce soit,
qu’il soit privé de ses droits civiques (atimos), lui et sa famille,
que ses biens soient confisqués et que la dime soit consacrée a la
déesse. Que le secrétaire du conseil fasse graver cette loi sur deux
steles de marbre et les fasse installer 'une a 'entrée de [’Aréo-
page, la ol se trouve I'entrée du conseil, la seconde a 'assemblée
du peuple. Que le trésorier du peuple donne pour la gravure des
steles vingt drachmes sur les fonds réservés au peuple pour les
dépenses par décret.?’

Cette stele a été tres étudiée depuis sa publication, mais,
comme le remarque A.J.L. Blanshard, les épigraphistes se sont
intéressés au texte, les archéologues 4 l’image et rares sont ceux
qui ont tenté une explication des deux en méme temps.*® Il
s'agit peut-étre d’'une réactualisation d’une ancienne loi de
'époque de Solon. Elle témoigne en tout cas de 'atmosphere
de crainte dans laquelle vivent les Athéniens apres Chéronée,
redoutant que la Macédoine puisse abolir le régime démocrati-
que. La loi témoigne de la force du modele démocratique,
comme 'image qui la surmonte: Démos couronné par Démo-
cratia. Nul doute qu’il n’y ait une étroite correspondance entre
les mots et 'image. A.J.L. Blanshard a fait une étude tres pré-
cise des deux personnifications qui sont représentées de face, ce
qui est unique, et regardent le passant-lecteur de l'inscription.
Démos est sous les traits d'un homme d’un certain 4ge, non
pas un vieillard mais un adulte, comme l'est le citoyen qui jouit
de tous ses droits. Il est habillé comme pour se rendre a I'as-
semblée. I est assis comme I’est parfois Zeus en sculpture et sur
les vases. Ce n’est toutefois pas un citoyen ordinaire mais une
divinité & laquelle on rend un culte tout comme Démocratia.

47 Traduction de P. BRUN, Impérialisme et démocratie & Athénes. Inscriptions
de 'époque classique (Paris 2005), 189-90.

¥ A.J.L. BLANSHARD, “Dep1ct1ng Democracy: an Exploration of Art and
Text in the Law of Eukrates”, in JHS 124 (2004), 1-15. On trouvera dans cet
article le rappel de la bibliographie sur cette stele.



376 PAULINE SCHMITT PANTEL

Son lien avec la démocratie qui est rappelé tout au long du
texte est rendu en image par un geste intéressant: Démocratia,
debout, le couronne.

Pour ma part je pousserai 'analyse un peu plus loin qu'on
ne le fait habituellement en soulignant dans le texte et dans
'image 'omniprésence du religieux. Dans la loi, le meurtrier
de Paspirant 2 la tyrannie est déclaré hosios, une catégorie fon-
damentale de la pensée religieuse qui comprend a la fois ce qui
est hieros: sacré et ce qui est hosios: conforme a ce qui est pres-
crit, conforme 2 la norme. Celui qui n’intervient pas est déclaré
atimos, or 1a encore cette notion associe 'idée de privation de
droits civiques et d’interdiction d’acces aux rituels. La punition
consiste dans la perte de ses biens, or sous ce terme il faut com-
prendre la propriété fonciere qui a une valeur religieuse tout
autant qu’économique. Et la dime des biens est donnée a
Athéna. De part en part dans cette loi (comme dans de nom-
breuses lois grecques) ce que nous appelons le politique est
mélé au religieux, cette loi est d’'une certaine maniere ‘sacrée’
méme si dans U'esprit de bien des historiens les ‘lois sacrées’
sont uniquement celles qui régissent I'organisation de cultes et
de rituels... La louange et la sanction sont politico-religieuses.
Il n’y a donc 2 mon sens aucune rupture entre la représentation
figurée et le texte. L'image transmet le méme message que le
texte: 'importance du démeos, qui est d’une certaine maniere en
position de vainqueur couronné par la déesse comme peut 'étre
un athléte par Niké. C’est un tres bel exemple de la nécessaire
connivence du religieux et du politique en démocratie.

Polythéisme et démocratie

Jusqu'a présent j’ai confronté la démocratie a la religion,
cherchant ce qui dans les traits cultuels pouvait étre la marque
de la démocratie. Il faudrait faire la démarche inverse et
confronter la religion a la démocratie, c’est-a-dire voir si le
polythéisme grec n’a pas en lui des traits qui en font un bon



DEMOCRATIE ET RELIGION 37

acolyte de la démocratie. Plusieurs éléments peuvent étre
repérés. Tout d’abord, et tous les historiens de la religion
grecque le soulignent, I"absence d’un systeéme codifié et uni-
formisé autour de dogmes et de livres sacrés, I'absence de rels-
gio, et en méme temps 'absence d’une autorité qui régisse vie
religieuse et croyances, une ‘Eglise’. Le polythéisme peut ainsi
s’adapter aux clrconstances historiques, aux institutions, aux
lois, plus facilement que s’il avait sa propre doctrine et son
propre encadrement. Ensuite la pluralité des divinités. Elle
n’est pas forcément porteuse de démocratie — une hiérarchie
existe méme entre les membres des panthéons! —, mais elle
permet des configurations multiples, des choix de divinités
poliades et de héros qui sont malléables, adaptables aux idéo-
logies politiques les plus diverses. Enfin le fonctionnement
méme de la pratique religieuse qui repose sur la communauté,
koinonia, quelle que soit sa taille, et qui est un lieu idéal
d’échange social et d’apprentissage des valeurs de solidarité
qui sont aussi celles de la démocratie.

Dire que le polythéisme grec est un ferment de koinonia
n’en fait pas pour autant le parangon de la démocratie, mais
rien dans son fonctionnement ne semble pouvoir s'opposer a
un élargissement de l'acces aux dieux et aux rites, 'ouverture
sociale est possible. La question qu’il faudrait maintenant poser
pour aller jusqu’au bout de cette constatation de bonne entente,
de connivence entre un systeme religieux et une pratique poli-
tique, est: les structures cultuelles & Athénes ont-elles eu un
role dans le processus de mise en place de cette parenthese his-
torique que nous appelons la démocratie? Je n’ai bien slir pas
de réponse, mais il y a des indices. Il faut les chercher entre
autres dans les travaux de W.R. Connor sur le r6le des groupes
religieux et des fétes,” de Frangois de Polignac sur les cultes
des héros de tribus clisthéniennes®® (Ajax et la tribu Ajantis,

49 W.R. CONNOR, art. cit. (n. 26).
% F. DE POLIGNAC, “Ajax I’Athénien. Communautés cultuelles, représenta-
tions de l'espace et logique institutionnelle dans une tribu clisthénienne”, in



378 PAULINE SCHMITT PANTEL

Hippothoon...) et dans ceux de Paulin Ismard sur les associa-
tions en Attique.’!

Dans un chapitre de sa these Paulin Ismard mesure ce qu'il
appelle “les échelles d’expression communautaire de la vie reli-
gieuse”. L'usage partagé d’un sanctuaire, la féte organisée par
plusieurs démes, la dimension régionale de concours (en Atti-
que), sont autant d’exemples qui montrent que 'approche du
territoire menée selon une perspective horizontale et non hié-
rarchique peut révéler de multiples liaisons entre communau-
tés, constitutives du lien social. Le culte civique, compris
comme les rituels organisés par la collectivité civique dans son
ensemble, n’est alors plus qu'une des échelles parmi d’autres de
la sociabilité rituelle.

Sil'on fait la synthése des apports des travaux que je viens de
citer, on voit 2 la fois 'importance des réseaux que forment les
associations cultuelles dans le processus de sédimentation du
nouveau syst¢tme politique (contre une vision d’une réforme
clisthénienne venant du haut, a partir d’un centre déja consti-
tué, le changement vient des structures de base de la société) et
Pimportance que jouent certains cultes dans ce processus. En
deux mots, une vision différente de I'instauration du systeme
démocratique a Athenes réactive 'importance du cultuel dans
ce processus. La cité de Clisthene I'’Athénien de P. Lévéque et
P. Vidal-Naquet était avant tout une cité¢ des institutions
politiques,*? la cité des réseaux esquissée par une nouvelle géné-
ration de chercheurs laisse place 4 une polyphonie ou les prati-
ques religieuses, parce qu’elles sont enracinées dans, ou méme

Athénes et le Politique, éd. par P. SCHMITT PANTEL, F. DE POLIGNAC (Paris 2007),
111-32; ID., “Aprés Ajax, Hippothoon. Les héros ‘marginaux’ du systeme clis-
thénien”, in Clisthéne et Lycurgue d’Athénes. Autour du politique dans la cité clas-
sique, éd. par V. AZOULAY, P. ISMARD (Paris 2010).

>1 P. ISMARD, “Les associations en Attique de Solon 2 Clisthéne”, in Indivi-
dus, groupes et politique i Athénes de Solon a Mithridate, éd. par ].P. COUVENHES,
S. MiLaNEzZI (Tours 2007), 17-33; ID., La communauté des communautés. Les
associations a Athénes, Vie-Ier siécle (Paris 2010).

52 P. LEVEQUE, P. VIDAL-NAQUET, Clisthéne [’Athénien (Paris 1964).



DEMOCRATIE ET RELIGION 379

constitutives des communautés, participent pleinement de la
définition du nouvel espace politique. Cette breve contribution
a une histoire de la religion et du politique 2 Athénes pourrait
étre développée.

Aujourd’hui. La diversité des rapports entre démocraties et religions

Comme je l'ai dit dés I'introduction, on ne peut trouver ni
une tradition ni des influences entre le rapport qu’entretenait le
polythéisme grec avec la démocratie athénienne et les rapports
qu’entretiennent les démocraties modernes avec les religions.

Pourquoi? Il y a plusieurs niveaux de réponse et dans I'es-
pace imparti je me contenterai d’en mentionner certains sans
pouvoir les développer. Le premier est au cceur de nos Entre-
tiens, c’est I'impossibilité de faire se correspondre les catégories
du ‘politique’ (ou de la démocratie) et de la ‘religion’, ‘chez
nous’ et en Gréce ancienne.

Le second est 'absence totale d’homogénéité dans les rela-
tions entre les démocraties modernes et les religions. Autrement
dit, on ne peut pas parler dans ce domaine de ‘la’ démocratie
moderne un dinosaure sans existence, mais il faudrait détailler
‘les” démocraties modernes. Je prends un exemple récent.

Le jeudi 4 juin 2009 Barack Obama, 44¢ président des Etats-
Unis, prononce un discours au Caire dans l'auditorium de
I'université. C’est 'un des discours de la “refondation” entre-
prise par Barack Obama depuis son élection, avec le méme fil
conducteur: la paix entre les races, entre les nations, entre les
religions. Le président a cité Dieu sans relache et aussi “le saint
Coran”. La presse francaise a rendu compte de fagon élogieuse
de “cet effort pour briser un cycle de défiance et de discorde et
de fonder un nouveau départ entre les Etats-Unis et les musul-
mans, sur le respect mutuel et sur cette idée que 'Amérique et
I'Islam ne s’excluent pas”.>> Un passage toutefois du discours

53 Discours de Barack Obama, cité dans Le Monde (6 juin 2009), 6.



380 PAULINE SCHMITT PANTEL

du président des Etats-Unis a fait sursauter la France laique.
Dans le cinquieme point de son discours Barack Obama aborde
le theme de la liberté de religion. Et il déclare: “La liberté de
religion joue un rdle crucial pour permettre aux gens de vivre
en harmonie. Nous devons toujours examiner les facons dont
nous la protégeons. Il importe que les pays occidentaux évitent
d’empécher les musulmans de pratiquer leur religion comme ils
le souhaitent, par exemple en dictant ce qu'une musulmane
devrait porter. En un mot nous ne pouvons pas déguiser ['hostilité
envers la religion sous couvert de libéralisme”>* Et dans le point
six, sur les droits des femmes: “Je sais que cette question suscite
un sain débat. Je rejette I'opinion de certains selon laquelle une
femme qui choisit de se couvrir la téte est d’une fagon ou d’une
autre moins égale, mais j’ai la conviction qu'une femme que
Pon prive d’éducation est privée d’égalité”.”

La phrase que j'ai mise en italiques a fait I'objet d’'un sous-
titre dans 'article du journal Le Monde relatant le discours et
d’un commentaire dans I'analyse du journaliste sur la liberté de
porter le voile.’® Le lendemain le méme journal consacre un
premier article a la visite de Barack Obama en France pour les
cérémonies du 6 juin, et un second article dont le titre est:
“Port du voile: les réactions en France a Barack Obama. Le
président américain a critiqué 2 mots couverts la loi francaise
dans son discours du Caire”.”’

Nous voici au coeur de 'actualité et au cceur de notre sujet:
démocratie moderne et religion. Autant de démocraties moder-
nes, autant de manieres d’entretenir des liens avec la religion, et
cela depuis le XVIII® siecle au moins. ..

Revenons au discours du Caire pour décrire les formes du
désaccord entre la démocratie américaine et la démocratie
francaise sur la question du rapport avec la religion. Puis nous
élargirons le propos en faisant un peu d’histoire.

% Thed

35 Ihid.

56 P. CLAUDE, “Analyse”, in Le Monde (6 juin 2009), 7.
57 Article de S. LE BARS, in Le Monde (7-8 juin 2009), 6.



DEMOCRATIE ET RELIGION 381

Stéphanie Le Bars dans l'article intitulé “Port du voile” sou-
ligne d’abord que la religiosité des propos de Barack Obama
pourrait paraitre excessive 4 des esprits frangais empreints de
laicité. Que de plus, outre les propos sur la liberté de se voiler
pour une femme, le président a déclaré: “le gouvernement
américain a recours aux tribunaux pour protéger le droit des
femmes et des filles & porter le hidjab et pour punir ceux qui
leur contesteraient ce droit”. Pour les commentateurs francais
tout ceci montre que le président des Etats-Unis n’a pas com-
pris le sens de la loi francaise de l'interdiction de tout signe
religieux a I'intérieur de I'enceinte scolaire. D’une loi d’apaise-
ment des tensions, et d’égalité dans I'enceinte d’une institution
constitutive de la République: I'école, il a fait une loi discrimi-
natoire, allant contre la liberté religieuse, voire contre I'Islam.
“Alors que dans I'ensemble de son discours M. Obama se mon-
tre proche de Tislam des lumieres’, sur le voile il redevient
américain et dogmatique laissant entendre que le port du voile
signifie la liberté”, remarque 'anthropologue Malek Chebel.’®
Selon d’autres commentateurs, cette instrumentalisation politi-
que de la religion est calculée, elle permet & Barack Obama
dans un méme temps de critiquer les régimes de certains pays
islamiques qui ne respectent pas les droits des femmes.

Ce récent débat n’est qu'un exemple parmi des centaines du
regain d’intérét dans les démocraties modernes pour ['attitude
a avoir envers les religions. Alors que la séparation de I'église et
de I'état en France (en 1905) semblait avoir tari le sujet pour
toujours en installant la laicité comme une force constitutive de
la démocratie, les dernieres années ont vu ressurgir sous des
formes diverses des interrogations, chez les intellectuels comme
chez les politiques.” Face 4 la montée des fondamentalismes,
I'interrogation porte aujourd’hui sur 'imbrication entre le poli-
tique et le religieux d’'une manitre générale, la démocratie et la

58 Ibid. 1'opinion de M. Chebel est citée dans 'article ci-dessus.
59 M. GAUCHET, La religion dans la démocratie, parcours de la laicité (Paris
1998).



382 PAULINE SCHMITT PANTEL

religion d’'une maniere plus spécifique.®® La religion et la démo-
cratie peuvent-elles faire bon ménage? Et a quelles conditions?

Quelques exemples

Les relations entre la démocratie et la religion sont, pour ne
prendre que le cas de 'Europe et des Etats-Unis, extrémement
diverses du point de vue institutionnel.®! Dans certains cas, la
ou les religions sont reconnue(s) officiellement et I'Etat pour-
voie en partie a leur entretien. En Norvege par exemple I'Eglise
évangélique et luthérienne est reconnue comme Eglise d’Etat.®
En Allemagne, la liberté de religion est garantie par la loi fon-
damentale et la séparation entre I'Eglise et 'Etat s’entend
comme la neutralité de 'Etat en matiére de philosophie reli-
gieuse. Toutefois, la Constitution considérant la religion
comme une mission publique, 'Etat soutient les communautés
religieuses (enseignement religieux, impét du culte, facultés de
théologie.. 55 En Angleterre, la religion anglicane est religion
officielle et la reine en est le chef.®* La France a connu le régime

% G.A. ALMOND, R. SCOTT APPLEBY, E. SIVAN, Strong Religion. The Rise of
Fundamentalisms around the World (Chicago 2003). L'étude des fondamentalis-
mes religieux est un moyen pour mieux comprendre le lien entre la religion et la
démocratie parce que ces mouvements semblent nier le processus démocratique.
Le pluriel indique que plusieurs religions traditionnelles ont donné naissance a
des mouvements fondamentalistes, entre autres le christianisme, le judaisme, I'is-
lam, ’hindouisme, le bouddhisme.

61 Les lois fondamentales de I’état d’Israél, par exemple, le définissent comme
“juif et démocratique”.

62 L’éventuelle séparation de I'Eglise et de I'Etat fait I'objet d’'un débat per-
manent.

3 Ce sont les Linder qui sont compétents en matitre de culte. L'Eglise
catholique d’Allemagne, I’Eglise évangélique d’Allemagne, le Conseil central des
juifs en Allemagne ont des contrats avec la république fédérale d’Allemagne. Et
en septembre 2006 la Conférence de I'Islam en Allemagne a été instituée.

64 Cest en 1531 que le roi d’Angleterre Henri VIII se proclame “chef
supréme de 'église et du clergé d’Angleterre”.



DEMOCRATIE ET RELIGION 383

du concordat, instauré par Bonaparte en 1801,%° jusqu’en 1905
date de la loi sur la séparation de I'église et de I'Etat.’® La
démocratie n’a plus aucun devoir d’entretien des Eglises et cel-
les-ci sont indépendantes du pouvoir politique, toutefois elles
sont sous le contréle du Ministére de I'intérieur et des cultes.®
En Italie, en 1945, la nouvelle constitution instaure de la méme
maniere la séparation de I'Eglise et de I'Etat.®® Une évolution
semblable apparait en Espagne dans la constitution de 1978
qui stipule qu'aucune religion ne sera religion d’état, mais la
réalité est assez différente comme le prouve la tentative du gou-
vernement Zapatero en 2004 d’appliquer “une feuille de route”
qualifiée par le catholicisme espagnol de “laicisme agressif”.®
Enfin la mention de Dieu et du christianisme dans le préam-
bule de la constitution européenne (2004) a fait l'objet de vifs
débats: “les racines chrétiennes de ’'Europe” ne seront finale-
ment pas mentionnées, alors que plusieurs états le souhaitaient
dont I'’Allemagne avec Angela Merkel et la Pologne, ainsi que
I'église catholique dans son ensemble. Voici ce qu’écrivait
Romano Prodi qui regrettait 'absence de référence explicite au
christianisme: “Aujourd’hui I'Union Européenne voit a ses

65 Le concordat est signé avec la papauté le 15 juillet 1801, il est voté avec
les articles organiques qui organisent les cultes par le Corps législatif le 8 avril
1802.

6 La loi date du 9 décembre 1905, elle a été proposée par le député socialiste
Aristide Briand, elle met fin 2 un long affrontement qui a oppose une France
républicaine et laique 4 une France royaliste et catholique. La région de I’Alsace
en France reste sous régime concordataire car elle faisait partie de I’Allemagne en
1905.

7 Le ministére a créé le “conseil frangais du culte musulman” en 2003, qui
s’occupe entre autres de la construction des mosquées, de I'organisation des fétes
religieuses, de la désignation des auméniers, de la formation des imans.

&8 Ceei rompt avec une longue tradition du catholicisme religion d’état, qui
avait été réactivée par les accords du Latran en 1929.

69 “La feuille de route” annoncée le 23 septembre 2004 par le gouvernement
Zapatero a pour but de laiciser les institutions et séparer définitivement I'Eglise
de 'Etat, vingt-six ans aprés les principes affirmés par la Constitution. L’église
catholique bénéficie en effet d’un traitement de faveur en matiére fiscale et de
larges subventions étatiques. Le nouveau statut prévoit d’instaurer I'égalité de
traitement entre les diverses religions représentées dans le pays.



384 PAULINE SCHMITT PANTEL

frontiéres orientales la Russie, I'Ukraine et le Belarus; la Tur-
quie au sud-est. Avec 'entrée de Chypre et de Malte I'Union
Européenne est en contact direct avec le Proche Orient. Avec
cette nouvelle géographie, 'Europe a une nouvelle responsabi-
lité internationale en ce qui concerne le droit, la justice, la paix,
mais celle-ci ne pourra s’exercer que si la question de son iden-
tité est résolue”.”® L’identité de 'Europe des démocraties repo-
se-t-elle sur une seule religion? On pourrait gloser longtemps
sur un tel texte, il nous rappelle en tout cas que la question de
la religion et la démocratie se pose désormais aussi au sein de
cette nouvelle communauté qu’est I'Europe.

Les Etats-Unis connaissent également la séparation des égli-
ses et de I'état selon des modalités qui leur sont propres.

Lire Tocqueville

Les Etats-Unis et la France offrent deux modeles opposés des
rapports qui se sont tissés entre politique et religion dans la
construction démocratique. Aux Etats-Unis la liberté religieuse
est fondatrice, la séparation entre I'Eglise et I'Etat en découle.
En France la démocratie s’est construite en s’émancipant des
croyances religieuses, la séparation de I'Eglise et de I'Etat est
'aboutissement d’une longue lutte.

La réflexion sur les apports de la religion a la démocratie est
un des axes majeurs de 'ceuvre d’Alexis de Tocqueville (1805-
1859) que je choisis parmi d’autres parce qu’elle compare le cas
des Etats-Unis et celui de la France et me permet de sortir d’un
modele trop franco-francais.”* Tocqueville a renforcé sa convic-
tion du lien nécessaire entre démocratie et religion au contact
de la démocratie américaine. “A mon arrivée aux Etats-Unis, ce

70 Lettre adressée & La Repubblica le 1¢ juillet 2005.

" Voir D. HERVIEU-LEGER, J.-P. WILLAIME, Seciologies et religion. Approches
classiques (Paris 2001), le chapitre sur Alexis de Tocqueville; A. ANTOINE, L m-
pensé de la démocratie. Tocqueville, la citoyenneté et la religion (Paris 2003).



DEMOCRATIE ET RELIGION 385

fut I'aspect religieux du pays qui frappa d’abord mes regards
[...] Javais vu parmi nous l'esprit de religion et lesprit de
liberté marcher presque toujours en sens contraire. Ici je les
retrouvais intimement unis I'un a lautre: ils régnaient ensem-
ble sur le méme sol”.”? Ce trait est expliqué par lhistoire du
pays: “La plus grande partie de ’Amérique anglaise a été peu-
plée par des hommes qui, apres s'étre soustraits a l'autorité du
pape, ne s étaient pas soumis a aucune suprématie religieuse; ils
apportaient donc dans le nouveau monde un christianisme que
je ne saurais mieux peindre qu'en I'appelant démocratique et
républicain: ceci favorisera singulierement I'établissement de la
démocratie et de la république dans les affaires. Dés le principe
la politique et la religion se trouverent d’accord et depuis elles
n’ont point cessé de I'étre”.”>

Penser les deux dimensions simultanément, tel est le défi
que le cas américain oblige 2 relever et qui va a 'encontre de la
réalité francaise, tout comme des théories philosophiques des
Lumieres. Selon les philosophes du XVIII® “le zele religieux
devrait se calmer au fur et & mesure que le progrés des Lumie-
res et de la liberté se répandraient”.”* Le fait américain oblige a
reconsidérer la place de la religion dans 'espace démocratique.
Tocqueville contredit le schéma des sociologues des religions
qui, dans les années mille neuf cent soixante en Europe présup-
posaient que plus il y avait de modernité moins il y avait de
religion. Et il anticipe les analyses de ceux qui au contraire
avancent que la modernité, ce n’est pas moins de religieux,
mais du religieux autrement.”

L’Amérique pour Tocqueville offre 'exemple d’une démo-
cratie qui a su ménager 'espace nécessaire a une dimension
qu’il estime naturelle 2 '’homme et utile 2 la société, et elle a pu

72 A. DE TOCQUEVILLE, De la démocratie en Amérique [1835-1840], éd. par
F. FURET (Paris 1981), 401.

73 Ibid., 392-3.

74 Ibid., 401.

7> D. HERVIEU-LEGER, J.-P. WILLAIME, op. cit. (n. 71), 50.



386 PAULINE SCHMITT PANTEL

le faire paradoxalement, par la claire séparation du politique et
du religieux. Tocqueville prone pour sa part la séparation des
Eglises et de I'Etat. S’il accorde une grande place 2 la religion,
ce n’est pas pour lui donner le pouvoir, c’est au contraire pour
qu’elle reste cantonnée dans la sphere qui lui est propre. Quel
est le role politique de la religion? “La religion en prenant en
charge le désir d’absolu qui habite naturellement ’homme
empéche d’investir directement ce désir dans la dimension
politique et protege ainsi 'humanité des potentialités de I'orga-
nisation sociopolitique que nous qualifions aujourd’hui de
totalitaires”.”® Et la religion a un réle fondamental dans le pro-
cessus de construction de la citoyenneté. Tocqueville développe
ce rble selon trois axes dans les deux tomes de son livre De /a
démocratie. La religion corrige I'exces de rationalité et d’indé-
pendance de l'individu démocratique; elle dématérialise ses
désirs et ses objectifs de vie; enfin, elle lui permet de retrouver
le sens d’une temporalité ouverte sur I'avenir.

Un autre point est tres intéressant dans la pensée de Tocque-
ville sur la religion et la démocratie: la Révolution frangaise lui
apparait comme une révolution religieuse, “une révolution
politique qui a opéré a la maniére et qui a pris en quelque
chose I'aspect d’une révolution religieuse”.”” Elle inspire le pro-
sélytisme, elle pénetre par la prédication et la propagande, elle
considere 'homme en général indépendamment du pays et du
temps, elle a 'air de tendre a la régénération du genre humain
plus qu’a la réforme de la France. Son grave défaut, selon Toc-
queville, fut de méler politique et religion. “Les lois religieuses
ayant été abolies en méme temps que les lois civiles étaient
renversées, | esprit humain perdit entierement son assiette: il ne
stit plus & quoi se retenir ni ou sarréter”.”® Tocqueville voit
bien le danger que fait courir a la démocratie tout empietement

76 A. ANTOINE, op. cit. (n. 71), 140.

77 A. DE TOCQUEVILLE, LAncien Régime et la Révolution [1856], éd. par
F. MELONIO (Paris 1988), 106.

78 Ibid., 247.



DEMOCRATIE ET RELIGION 387

du politique sur le religieux et du religieux sur le politique. Par
sa réflexion sur le cas américain et sa théorisation de la place de
la religion en démocratie, Tocqueville, selon les sociologues
contemporains, ouvre des pistes pour penser le religieux 2
heure de la désacralisation du politique et de la démocratisa-
tion de la religion.

Ce rapide rappel de I'importance de la pensée de Tocque-
ville pour comprendre aujourd’hui les liens entre religion et
démocratie me permet de poser une question et d’'indiquer un
domaine de recherches en historiographie que je n’ai découvert
qu’en travaillant sur ce sujet. La question est simple. Les pen-
seurs depuis les Lumieres dans les différents pays de notre
culture occidentale ont-ils réfléchi a la place de la religion dans
la démocratie antique? Il me semble, pour lhistoriographie
frangaise en tout cas, que le désir constant des générations pré-
cédentes, depuis I'époque des Lumieres, de se référer a un
modele antique qu’il soit celui de Sparte, celui d’Atheénes, ou
celui de Rome, ne s’est presque jamais soucié de la place qu’oc-
cupait la religion. Le polythéisme est apparu quantité négligea-
ble dans la définition des systemes politiques des mondes anti-
ques, alors méme que la place 2 donner a la religion était un
sujet d’intérét, voire méme un cheval de bataille pour tous ceux
qui élaboraient des constitutions modernes. En est-il de méme
en Angleterre, Allemagne, Italie, aux Etats-Unis? Il me parait
intéressant d’y réfléchir dans le futur.”

Je n’ai pas essayé de comparer le rapport entre démocratie et
religion dans la démocratie athénienne et dans nos diverses
démocraties modernes, et je n’ai pas non plus cherché les tradi-
tions et les influences, non par mauvaise volonté, mais par

7 Je n’ai pas eu le temps de faire une recherche sur ce point. Pour la France
P. Vidal-Naquet, par exemple, n’aborde jamais la question de la religion quand
il étudie la présence de I'Antiquité dans la Révolution francaise, La démocratie
grecque vue d aillenrs (Paris 1990) et Les grecs, les historiens, la démocratie (Paris
2000). CL. MOSSE, LAntiquité dans la Révolution francaise (Paris 1989), non
plus.



388 PAULINE SCHMITT PANTEL

impossibilité a2 “comparer l'incomparable” comme le disait
Marcel Detienne. Méme en faisant le pari que I'anachronisme
est un moyen que ne doit pas négliger I'historien comme le
démontrent brillamment Marc Bloch®® puis Nicole Loraux,®!
je n’ai pas pu trouver des chemins de traverse qui ne soient pas
totalement artificiels pour mener cette enquéte. En lisant Toc-
queville pourtant je me suis demandée si le rapport qu’entre-
tient la démocratie américaine avec la religion n’avait pas quel-
ques traits communs avec celui que connaissait la démocratie
athénienne: une certaine maniére d’irriguer tout le tissu social
et d’étre 4 'ceuvre dans la construction de I'identité du citoyen
américain. Mais aussitdt les divergences apparaissent, le but
principal de la liberté individuelle dans la démocratie améri-
caine étant bien loin de ce que I'on peut percevoir dans I’Athe-
nes démocratique. Ce n’est pas un constat d’échec, d’'une part
parce que la spécificité de ces deux moments démocratiques,
Atheénes au V¢siecle, nos démocraties au XXI¢, a bien sGr une
raison historique et qu’il ne faut pas vouloir forcément aplanir
les différences et voir des convergences, les ruptures ont aussi
un sens. D’autre part, parce qu’au fil de la réflexion, j’ai décou-
vert qu’en fait, tant dans histoire de la démocratie athénienne
que dans l'histoire de notre propre rapport au passé antique, le
théme de la religion n’avait été qu'effleuré alors qu’il méritait
sans doute une attention plus grande. Une fois la page tournée
de la laicité militante, il faut peut-étre suivre Tocqueville et se
demander si le religieux en démocratie ce n’est pas “une réfé-
rence donnant sens sans imposer de normes, un imaginaire
permettant de laisser libre le lieu du pouvoir, et donc de vivre
réellement la démocratie, une éthique nourrissant les vertus
civiques et le sens de la solidarité”.??

80 M. BLOCH, Apologie pour ['histoire ou Le métier d historien, (Paris 71974).

81 N. Loraux, “Eloge de I'anachronisme en histoire”, in La tragédie d’Athe-
nes. La politique entre l'ombre et l'utopie (Paris 2005), 173-90.

82 D. HERVIEU-LEGER, J.-P. WILLAIME, op. cit. (n. 71), 58.



DISCUSSION

M. Hansen: Sortition of magistrates was an institution clo-
sely associated with democracy. It is disputed whether there
was a religious background, viz. that by using the lot the deci-
sion was left to the Gods. You have no discussion of the topic.
Is that because you share the view that in Democratic Athens
sortition of magistrates was seen as a democratic but not as a
‘religious’ procedure by which the god decided?

P. Schmirt Pantel: Sur la question tres compliquée de la place
et de la signification du tirage au sort dans la démocratie athé-
nienne, je suis d’accord avec les conclusions de Paul Demont
qui a étudié de pres ce dossier (“Le tirage au sort des magistrats
a Athénes: un probleme historique et historiographique”, in
Sorteggio Pubblico ¢ Cleromanzia dell’Antichita all’eta moderna,
a cura di F. Cordano, C. Grottanelli, [Milano 2001], 63-81.):
“A coté de la présentation idéologique du tirage au sort comme
caractéristique de la démocratie, et de I'évidence matérielle de
son réle dans la démocratie extréme, il faut probablement lais-
ser une place a la croyance en l'intervention des dieux dans le
processus jusquaux époques classique et hellénistique et il ne
faut pas négliger les utilisations non démocratiques du tirage au
sort dans les cités grecques”.

M. Hansen: You quote Christiane Sourvinou-Inwood for
the view that “la religion constituait le cadre et le foyer de la
polis. La religion était le centre méme de la polis”. 1 have always
held that the centre of the polis was where the citizens isolated
themselves from women, foreigners and slaves, i.e. in all the
political institutions.



390 DISCUSSION

P. Schmitt Pantel: La remarque est importante et ne peut
étre tranchée en quelques lignes. La citation complete de
Christiane Sourvinou-Inwwood montre une pensée plus
nuancée: “Le role de la polis dans la religion grecque avait
pour pendant le réle d’organisation de la religion dans la
polis: la religion constituait le cadre et le foyer de la polis. La
religion était le centre méme de la polis”. (op. cit. [n. 13, trad.
francaise], 366). Elle suggere une équivalence entre le role du
politique et le rdle du religieux dans la cité, pas une supréma-
tie du religieux sur le politique. L’expression “la religion était
le centre de la cité” peut préter 2 malentendu si on ne lit pas
la phrase dans son ensemble. Personnellement, comme je I'in-
dique, je préfere une autre formulation, suggérée par Pierre
Brulé, celle de “religion politique”, qui part du constat qu’a
I'époque classique le fait religieux est un fait politique. Mogens
Hansen et moi nous n’avons pas la méme définition du poli-
tique, pour moi le politique ne se résume pas aux institutions
politiques.

O. Murray: Your claim that modern writers since the
Enlightenment have paid little attention to the place of religion
within ancient society seems to me to ignore the central impor-
tance of the trial of Socrates in modern accounts; for this is
normally seen not as a question of politics or public order (as
some modern rationalists have wished to view it) but as a fun-
damental question about the relationship between the beliefs of
the individual and the religion of the state. On the one hand
Socrates may be seen as the martyr in the service of a new reli-
gious or philosophical world view, on the other hand he may
be seen as the destructive force that destabilises or creates the
dissolution of traditional society. From the mid eighteenth
century onwards this trial is viewed as the central episode in
Greek history, indeed for Hegel and Nietzsche it becomes the
central episode in world history. Rightly or wrongly the whole
weight of the difference between ancient and modern (Chris-
tian) religion is placed on the figure of Socrates. This has been



DEMOCRATIE ET RELIGION 391

well explored in a number of books, most recently the two
volumes of the conference on Socrates in London edited by
M.B. Trapp, Socrates from Antiquity to the Enlightenment and
Socrates in the Nineteenth and Twentieth Centuries, Centre for
Hellenic Studies King's College London, 9-10 (Aldershot
2007). Do you see the trial of Socrates as significant in the
modern understanding of the relation between religion and
society in Athens?

P. Schmitt Pantel: Vous avez raison d’attirer 'attention sur le
proces de Socrate. Mogens Hansen m’a fait une remarque pro-
che: “All sources show that freedom of speech and thought was
an ideal cherished by the Athenian democrats, and in Demos-
thenes (20.105-8) it is exemplified by the right in Athens to
praise the Spartan Constitution at the expense of the Athenian,
while in Sparta it was an offence to praise any other constitu-
tion than the Spartan. But did the democratic freedom of
speech and thought extend to religion? That is an issue which
has been debated incessantly since the trials of Anaxagoras and
Socrates. And I find it relevant to bring it up in this context”.
J’ai laissé de coté le proces de Socrate car il me semblait consti-
tuer un énorme dossier tres étudié. Voir encore le livre récent
de Robin Waterfield, Why Socrates Died: Dispelling the Myths
(New York 2009) et le compte rendu de Pierre Brulé, in BMCR
(2009.10.30). Il s’agit d'un sujet que 'on ne pouvait pas traiter
en quelques phrases, d’autant plus qu’il est lié 4 la fois au regard
porté par la pensée philosophique, au moins celle de Platon,
sur la religion en général et au probléeme de I'incroyance au
Ve siecle. Pierre Brulé a fait une mise au point récente dans:
“Contributions des Nuées au probléeme de l'incroyance au
Ve siecle”, in La norme en matiéve religieuse en Gréce ancienne,
Kernos Suppl.21, (2009), 49-67. Mais laissons la démocratie
athénienne pour regarder I'historiographie de la question. Je
suis totalement d’accord avec vous: le proces de Socrate est au
cceur de la perception moderne de la démocratie athénienne,
mais moins, me semble-t-il, autour de la question de la relation



392 DISCUSSION

entre les croyances de I'individu et la religion de la cité, que
autour de la place laissée a la liberté de penser et d’agir en
démocratie C’est une voie que jaurais du explorer.

C. Farrar: You cite Finley (discussing ancient Athens) and
Tocqueville (on 18th century France) as proponents of the
view that religion is peculiarly important to social order at a
time when political change threatens (in different ways) to
unseat 'esprit humain’. Your discussion of ancient religion
suggests that the achievement of solidarity was a function of
religion in a range of polis regimes, not just democracies —
that the need to construct a kind of ‘sameness’ within a politi-
cal boundary existed for the definition of a shared citizenship
even when citizens were not accorded equal access to political
power. I wonder if there isn’t something about the claims of a
very demanding version of democracy — the “equality to
equals and unequals alike” (to use Plato’s words) characteristic
of revolutionary France and the Athenian democracy — that
pushes the idea of politically relevant ‘sameness’ to an implau-
sible extreme that is particularly likely to trigger the perceived
need for reinforcement by a shared religion.

One important difference between the French revolutionary
and the Athenian ‘uses’ of religion is that the former is uproot-
ing a religion of personal belief, the other reinterpreting/
extending a religion of ritual and collective practice. Likewise,
Athenian democracy, though demanding politically, did not
seek to eliminate differences in the personal sphere. Do you
think it may be the case that politico-religious sameness with-
out personal uniformity, a way of “donnant sens, sans imposer
de normes, un imaginaire permettant de laisser libre le lieu du
pouvoir” (p. 388), is possible only if religion is a matter of
practice, not belief (in something like the same way that, in
Athenian democratic politics, equality is a matter of institu-
tional forms, not — as in the French revolutionary case —
attempted homogenization of personal attributes)?



DEMOCRATIE ET RELIGION 393

P. Schmitt Pantel: 1l est impossible de réduire la religion
dans la démocratie athénienne 4 un ensemble de pratiques
rituelles partagées. Si en tant qu’historiens nous minimisons
Pimportance de la croyance, c’est bien souvent parce que nous
manquons de documents sur cet aspect. Ou, pour la génération
d’historiens qui nous a précédés, parce que seul un mono-
théisme semblait alors susceptible de susciter I'adhésion person-
nelle. Donc je ne pense pas que la similitude politico-religieuse
soit seulement possible si la religion est fondée sur les pratiques
et non sur la croyance. Ma derniére citation est plutét d’ordre
historiographique. Je fais I'hypothese que le peu de réflexion
sur la place de la religion dans la démocratie grecque chez les
historiens contemporains est lié 2 une conception laique de la
démocratie contemporaine. Il devrait étre possible aujourd’hui
de penser le fait religieux et le fait politique, y compris démo-
cratique, sur le méme plan, sans préjugés.

P. Pasquine: Je voudrais ajouter une observation a I'exposé
remarquable de Pauline Schmitt, notamment & propos de la
question sur laquelle elle a attiré I'attention vers la fin de sa
contribution: “I'absence totale d’homogénéité dans les relations
entre les démocraties modernes et les religions”.

Il me semble qu'on peut distinguer schématiquement trois
cas: celui des Etats-Unis, de I'Italie et de la France.

A Porigine de la république établie 2 la fin du 18¢ siecle dans
le Nouveau Monde, celle qu’au 19¢ siécle on commencera a
appeler ‘démocratie’, la religion et la liberté religieuse ont joué
un role capital. Mais il s’agit d’une religion qui se présente
d’emblée sous la forme du pluralisme des sectes et des croyan-
ces et A I'enseigne de la tolérance, pluralité de religions qui a été
coextensive avec et en un sens a fagonné le pluralisme politique
et culturel de la nation américaine.

La religion s’est présentée, en revanche, sous une autre figure
dans son rapport 2 la politique en des pays du vieux continent
tels que I'Ttalie et la France. Le quasi monopole religieux du



394 DISCUSSION

catholicisme romain dans les deux nations a produit néanmoins
des résultats différents. D’un c6té des Alpes, sur la Seine, il
conduit & un affrontement direct avec la religion et la papauté
pendant la Révolution, affrontement qui a donné comme
aboutissement le sécularisme devenu depuis une dimension
fondamentale de la culture ‘républicaine’ frangaise. De 'autre
coté, sur le Tibre, la présence du Vatican a d’abord fait obsta-
cle, avec le Non possumus prononcé par Pie IX, 4 la participa-
tion des catholiques 2 la vie politique italienne et aux premieres
tentatives de construire une démocratie parlementaire; apres le
fascisme et la guerre, la volonté de compromis avec 'Eglise de
Rome des gouvernements italiens, de la DC 4 Craxi, a permis
a celle-ci de garder une position de privilege qui continue, au
de la de la dissolution du parti d’inspiration catholique, a peser
lourdement sur la vie politique de la péninsule.

Voila quelques éléments qui montrent, si cela était néces-
saire, la justesse des observations de P. Schmitt concernant
'absence d’homogénéité du rapport dans les sociétés modernes
entre religion et démocratie.



	Démocratie athénienne, démocratie moderne : le rapport à la religion

