
Zeitschrift: Entretiens sur l'Antiquité classique

Herausgeber: Fondation Hardt pour l'étude de l'Antiquité classique

Band: 56 (2010)

Artikel: Politische Partizipation und die Vorstellung des Menschen als zoon
politikon

Autor: Mann, Christian

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-660730

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-660730
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


II

Christian Mann

POLITISCHE PARTIZIPATION
UND DIE VORSTELLUNG DES MENSCHEN ALS

ZOON POLITIKON

Die Teilhabe eines Bürgers an einem Gemeinwesen kann
auf zwei verschiedene .Arten bestimmt werden: Erstens im
Sinne einer formalen Zugehörigkeit, in der Gegenwart etwa
eine durch einen Ausweis dokumentierte Staatsangehörigkeit,
der eine Konstruktion und Abgrenzung einer Gemeinschaft
anhand von Kriterien wie gemeinsamer Kultur, Geschichte
oder Abstammung zugrunde liegt; zweitens im Sinne einer
aktiven Mitwirkung an der kollektiven Willensbildung durch
die Teilnahme an den politischen Institutionen.1 Nur letztere
ist gemeint, wenn im Folgenden von politischer Partizipation
die Rede sein wird.

Mir wurde die Aufgabe zugewiesen, den Zusammenhang
zwischen der aristotelischen Lehre, der Mensch sei von Natur
aus ein zoon politikon, und dem hohen Grad politischer
Partizipation in der athenischen Demokratie zu untersuchen2 und

1 Dazu U. WALTER, An der Polts teilhaben. Bürgerstaat und Zugehörigkeit im
archaischen Griechenland (Stuttgart 1993), 14-7.

2 M.H. HANSEN, The Athenian Democracy in the Age ofDemosthenes. Structure,

Principles and Ideology (Oxford 1991), 314: "for many Greeks political
activity was a positive value and participation in the decision-making process an
end in itself not just a means to self-advancement. According to Aristotle, man
is a 'political animal', i.e. the very stuff of human life at its most basic is

involvement in social organisation, or, as we might say nowadays, in the determining



52 CHRISTIAN MANN

die Nachwirkungen in modernen Debatten über Demokratie
nachzuzeichnen. Dem entspricht die Gliederung des Aufsatzes:

In einem ersten Schritt werden diejenigen Passagen untersucht,
in denen Aristoteles sein Theorem vom zoon politikon
entwickelt, wobei der Schwerpunkt auf die Historia animalium
und die Politik gelegt wird (I), danach erfolgt eine Analyse
verschiedener Aspekte der politischen Partizipation im demokratischen

Athen (II). Insbesondere soll danach gefragt werden,
welche Motivation die athenischen Bürger antrieb, sich mit
einem gewaltigen, in anderen Gemeinschaften unvorstellbaren
Zeitaufwand in den politischen Institutionen der Polis zu
betätigen. Schließlich sollen ausgewählte Aussagen moderner
Autoren über die Bedeutung und Probleme einer massiven

Beteiligung des Volkes an politischen Entscheidungsprozessen
vergleichend herangezogen werden (III). Es muß nicht betont
werden, daß bei diesem weiten Thema viele Aspekte nur in
groben Zügen erörtert werden können.

/. Der Mensch als zoon politikon bei Aristoteles

Aristoteles' Dictum, der Mensch sei von Natur aus ein zoon
politikon, ist in der Moderne breit rezipiert worden und gehört
wohl zu den am häufigsten zitierten Sätzen der antiken
Philosophie. Die Vorstellungen, was Aristoteles mit diesem Theorem

genau meinte und wie sich dieses zu anderen Teilen seiner
Theorie verhalte, gehen allerdings weit auseinander. Dies ist
auch dadurch bedingt, daß der Satz vom Menschen als zoon
politikon in Aristoteles' Oeuvre gleich mehrfach vorkommt und
dabei — je nach Werk und Kontext — unterschiedliche
Färbungen erhält. Die komplexen Forschungsdebatten können
hier nur knapp skizziert werden; im Vordergrund soll die Frage

and distribution of the community's values. It seems that the Athenians derived
actual enjoyment from the formal play with complicated procedures such as

sortition and voting. No doubt that was motivation enough for some Athenians to
take an active part in political life".



DIE VORSTELLUNG DES MENSCHEN ALS ZOONPOLITIKON 53

stehen, inwieweit man die aristotelische Lehre mit der intensiven

politischen Partizipation im demokratischen Athen in
Zusammenhang bringen kann. Ein solcher Zusammenhang ist
in der älteren Forschung postuliert worden, indem Aristoteles'
Satz vom zoon politikon als Ausdruck einer Vorstellung betrachtet

wurde, die bei den Griechen klassischer Zeit und insbesondere

in Athen verbreitet gewesen sei: Die Natur des Menschen
habe nach griechischer Vorstellung darin bestanden, politisch
tätig zu sein, und deshalb habe der Mensch seine Natur am
besten in den demokratischen Institutionen verwirklichen können.

Hermann Bengtson schrieb zum klassischen Griechenland
mit Bezug auf Aristoteles: "Damals [d.h. in der klassischen

Zeit] ist der griechische Bürger zum 'politischen Lebewesen'

(£cöov TCOAmxov) geworden".3 Hintergrund dieser Aussage ist
ein teleologischer Entwurf der griechischen Geschichte, der das

demokratische Athen nicht nur als End- und Höhepunkt der

Polisentwicklung,4 sondern auch als höchste Stufe in der
Entwicklung des griechischen Menschen behandelt. Diese atheno-
zentrischen Vorstellungen sind allerdings längst überholt, so
daß ein etwaiger Zusammenhang zwischen der aristotelischen
Lehre und der Demokratie neu überdacht werden muß.

Am Beginn der Historia animalium nimmt Aristoteles eine

Einteilung der Tierarten vor, wobei er nicht nur somatische,
sondern auch ethologische Kriterien zur Klassifizierung heranzieht:

Zunächst unterscheidet er zwischen solitären Tieren und
Herdentieren, letztere wiederum gliedert er in verstreut lebende
und in 'politische'. Beispiele für solche 'politischen' Tiere sind
für ihn Menschen, Bienen, Wespen, Ameisen und Kraniche;
diese seien noch weiter einzuteilen in diejenigen, die unter
einem Führer stünden (etwa Bienen und Kraniche), und die

3 H BENGTSON, Griechische Geschichte Von den Anfangen bis in die romische

Kaiserzeit, HdAW III.4 (München 51976), 149.
4 In ähnlicher Weise hat John Pocock die griechische Polls auf das demokratische

Athen reduziert (s.u. S. 82-4).



54 CHRISTIAN MANN

'anarchisch', d.h. ohne organisierte Führung lebenden (wie die
Ameisen).5

Auffällig ist in diesem Abschnitt die Verwendung von politi-
kos in biologischem Zusammenhang. Dieser Begriff ist hier
weder ethisch aufgeladen, noch liefert er eine anthropologische
Bestimmung. 'Politisch' bezeichnet in diesem Kontext vielmehr
die Bildung einer Organisation zum Erreichen gemeinsamer
Ziele; da dieses Phänomen auch bei Tierarten zu beobachten
ist, etwa bei der Arbeitsteilung in einem Bienenstock oder
beim gemeinsamen Zug der Kraniche, vermag es keine
Sonderstellung des Menschen zu begründen.

Auch in der Politik ist gleich zu Beginn des Werkes vom
zoon politikon die Rede, allerdings in anderem Zusammenhang.
Aristoteles entwickelt hier eine allgemeine Theorie menschlicher

Gemeinschaften, wobei er zunächst die Polis in ihre

'unzusammengesetzten' Bestandteile (toc dauvh-ETa) zerlegt. Die
elementaren Gemeinschaften seien diejenigen zwischen Mann
und Frau sowie zwischen Herrn und Sklaven; diese Gemeinschaften

konstituierten die oikia, die von Natur aus zur
Befriedigung der täglichen Bedürfnisse existiere. Mehrere oikiai
bildeten ein Dorf, mehrere Dörfer schließlich eine Polis, die den
kleineren Einheiten allerdings nicht nur hinsichtlich der Größe
übergeordnet sei.

"Die aus mehreren Dörfern sich bildende vollendete Gemeinschaft

nun aber ist bereits die Polis, welche, wie man wohl sagen
darf, das Endziel völliger Autarkie erreicht hat, indem sie zwar
entsteht um des bloßen Lebens, aber besteht um des vollendeten
Lebens willen. Drum, wenn schon jene ersten Gemeinschaften
naturgemäße Bildungen sind, so gilt dies erst recht von jeder
Polis, denn diese ist Endziel von jenen; die Natur ist eben Endziel,

denn diejenige Beschaffenheit, welche ein jeder Gegenstand

5 ArIST. HA 487b 33 - 488a 14; s. dazu D. O'MEARA, "Der Mensch als

politisches Lebewesen. Zum Verhältnis zwischen Piaton und Aristoteles", in
Der Mensch - ein politisches Tier? Essays zur philosophischen Anthropologie, hrsg.
von O. HÖFFE (Stuttgart 1992), 14-25, hier 15f.; w. KULLMANN, "Der Mensch
als politisches Lebewesen bei Aristoteles", in Hermes 108 (1980), 419-43, hier
431-4.



DIE VORSTELLUNG DES MENSCHEN ALS ZOON POLITIKON 5 5

erreicht hat, wenn seine Entwicklung vollendet ist, eben diese

nennen wir die Natur desselben, wie z.B. die des Menschen, des

Rosses, des Hauses. Auch ist das Ziel und der Endzweck das

Beste, die Autarkie ist aber der Endzweck und das Beste.
Hiernach ist denn klar, daß die Polis zu den naturgemäßen
Gebilden gehört und daß der Mensch von Natur ein politisches
Lebewesen ist-, und derjenige, der von Natur und nicht durch
zufällige Umstände außer aller politischen Gemeinschaft lebt, ist
entweder mehr oder weniger als ein Mensch, wie etwa der von
Homer Beschimpfte: ,Ohne Geschlecht und Gesetz, ohne eigenen

Herd'. Denn dieser ist von Natur ein solcher und gleichzeitig

gierig nach Krieg, da er isoliert dasteht, wie man im Brettspiel
sagt. Daß ferner der Mensch in weit höherem Maße als die Bienen

und alle anderen herdenweise lebenden Tiere ein politisches
Lebewesen ist, liegt klar zutage. Denn nichts tut, wie wir behaupten,

die Natur zwecklos. Der Mensch ist aber das einzige
Lebewesen, das Sprache besitzt. Die bloße Stimme nämlich zeigt nur
das Angenehme und Unangenehme an, darum kommt sie auch
den anderen Lebewesen zu (denn so weit reicht ihre Natur,
Angenehmes und Unangenehmes wahrzunehmen und von dieser

Wahrnehmung einander Zeichen zu geben); die Sprache dagegen
ist dazu bestimmt, das Nützliche und Schädliche deutlich kundzutun

und also auch das Gerechte und Ungerechte. Denn das ist
eben dem Menschen eigentümlich im Gegensatz zu den Tieren,
daß er allein fähig ist, sich vom Guten und Schlechten, von Recht
und Unrecht Vorstellungen zu machen".6

6 ARIST. Pol. 1252 b 27 - 1253 a 17: Y) 8' ex xXsiovcov xwfxwv xoivcovta
xsAeio^ 7t6Xi£, 7]8y) tcccct)!; lyouca 7rlpa<; ty}<; auxapxEta«; £-n:o<; elttelv, yivopilvY)

p.lv xou £rjv evexev, oöcra Se xou e5 £fjv. 8iö 7ua(ja 7coXu; cpuaEi. Icmv, sfrrsp xal cd

7upcöxai xoivcovlat. xlAo<; yap auxv) Ixeivcov, yj Se cpu<nc; xlAo<; iariv olov yap
Exacrov lern xy)<; y£vl<j£Co<; x£A£a&Ei<7Y)<;, xauxYjv cpap.lv xyjv cpuaiv slvat Ixacrxou,

6ja7T£p av&pco7iou ittttou oixia^. £xl xo ou £V£xa xal xö xlAo<; ßeXxtcxov yj 8'

auxapxEia xal xlAo<; xal ßlAxiaxov. Ix xouxcov oöv cpavEpöv Öxl x&v cpuaEi r\ noAu;

Igtl, xal öti o av&pumos cpuaei ttoXltixöv ^coov, xal 0 coroAn; Sta cpuslv xal
ou Sia xuyYjv yjxot. cpauAö^ Icmv, 7] xpEixxtov r\ av&pt07to<;' oScnrEp xal o ucp' 'Op/qpou
Xot-Sopyfl-Elc; \xcpp-qxcop aO-Epraxot; avlcrxio^'" ap.a yap cpuasi xotouxo^ xal 7roAlp.ou

l'7U'\k>p.Y)XY)<;, ax£ 7T£p #£u£ COV (x>CT7T£p Iv 1ZZTTOIC,. St-OXt §1 7roXLXLXOV 0 dv9-pC07tOc;

^toov noLGYic, pxAlxxY]*; xal 7uavx6(; aysAalou £coou p.aAAov, SyjAov. ou&lv yap, cb<;

(pap.lv, p.axY)V i\ cpum«; tcoleT* Aoyov 81 p.6vov av&ptOTtoj; syst. xtov £cocov yj p.lv oöv

cpwvq xou Xu7T7]pou xal qSsoc; lern <T7]p.siov, 8lo xal xoic; aAAoi<; u-rrapyEL ^toot,^

(ptlypi yap xouxou tq (pucyu; auxtuv IAtqAu&e, xou syst-v al'c^Y](7tv Xu7TY)pou xal y)8so<;

xal xauxa crY)p.alvs!,v aXX^Xoii;), o 81 Aöyoc; knl xw 8y]Aouv lern xö crup-cplpov xal xö

ßAaßspöv, cucxxe xal xö 8txaiov xal xö &8ixov xouxo yap 7rpö<; xa aXXa l^wa xou;



56 CHRISTIAN MANN

Im Unterschied zur Historia animalium begründet Aristoteles

hier eine Sonderstellung des Menschen: Dieser sei in höherem

Maße politikos als alle Tiere, auch als die in einer Gemeinschaft

organisierten wie die Bienen. Um dies zu begründen,
greift Aristoteles auf das Axiom zurück, die Natur habe nichts
geschaffen, was keinen Zweck besitze: Da der Mensch als

einziges Lebewesen über eine Sprache verfuge, die ihn nicht nur
Lust oder Schmerz ausdrücken ließe wie die Tiere mit ihren
Lauten, sondern auch in die Lage setze, Recht und Unrecht zu
kommunizieren, gehörten gemeinschaftliche Normen zur
menschlichen Natur. In diesem Sinne sei der Mensch ein Polis-
bildendes Lebewesen. Während Gemeinschaften wie oikia oder
Dorf nur zur Befriedigung elementarer Bedürfnisse dienten,
entspreche die Polis der Natur des Menschen in besonderem
Maße, weil er in ihr seine Beziehungen normativ ausgestalten
könne. Die vorpolitischen Gemeinschaften besäßen kein
spezifisches telos; sie seien lediglich dazu da, daß der Mensch leben
könne — die Polis dagegen biete dem Menschen die Möglichkeit,

gemäß seiner Natur gut zu leben. Sie sei auch darin die
höchste der menschlichen Gemeinschaften, daß sie die Autarkie

und damit den vollendeten Zustand erlangt habe. Zwar
könne der Mensch, wie aus der Passage ersichtlich wird, auch
ohne die Polis eine Zeitlang existieren,7 aber er benötigt die
Polis, um seine von der Natur gegebenen Anlagen zu verwirklichen;

in dieser teleologischen Sichtweise ist das höchste Ziel
des Menschen nur in der Polis zu erreichen.8 Anders als in der
Historia Animalium bildet das Theorem des zoon politikon hier
eine Komponente der politischen Anthropologie, und entsprechend

verschiebt sich auch die Bedeutung von politikos. In
diesem Kontext liefert das Adjektiv keine biologische Bestimmung,

äv&pconoi? iSiov, xö (tovov äyaOou xal xaxoü xal Sixaiou xal äStxou xal xaiv aXAcov

alhlhjcnv eyeiv (Ubersetzung Fr. Susemihl).
7 Dies hat jungst C D.C. Reeve, "The Naturalness of the Polls in Aristotle",

in A Companion to Aristotle, ed. by G. ANAGNOSTOPOULOS (Maiden 2009), 512-
25, hier 515f- zu Recht noch einmal betont.

8 E. SCHUTRUMPF, Aristoteles Politik, Buch I (Berlin 1991), 207-10.



DIE VORSTELLUNG DES MENSCHEN ALS ZOON POLITIKON 57

es bezieht sich nicht allgemein auf organisierte Gemeinschaften

unter Lebewesen, sondern bedeutet 'auf die Polis bezogen'.9
Will man den Satz vom zoon politikon vor dem Hintergrund

der griechischen politischen Philosophie verorten, ist vor allem
die Absetzung von der Vorstellung zu beachten, die Polis sei

durch einen Gesellschaftsvertrag entstanden. Gemäß dieser

Vorstellung, die bei den Sophisten greifbar ist und wohl auf
Demokrit zurückgeht,10 hatten die Menschen zunächst in
einem Naturzustand ohne Staatlichkeit gelebt; erst durch
Einigung auf einen nomos sei die Polis entstanden. Dagegen richtet
sich Aristoteles, indem er die Vorgangigkeit der Polis betont:
"Auch von Natur ursprünglicher iproteron) aber ist die Polis
als das Haus und jeder einzelne von uns".11 Damit wird die

Naturgegebenheit der Polis betont und ein dauerhaftes menschliches

Leben außerhalb dieser für unmöglich erklärt.12

Deutlich wird diese Stoßrichtung auch in der zweiten Stelle
der Politik, in der vom zoon politikon die Rede ist. Im dritten
Buch befaßt sich Aristoteles mit den Unterschieden zwischen

guten und schlechten Verfassungen und gelangt von der
Ausgangsfrage, warum die von Menschen geschaffenen politeiai so

9 RG MuLGAN, "Aristotle and the Value of Political Participation", in Political

Theory 18 (1990), 195-215, K PIEPENBRINK, Politische Ordnungskonzeptionen

in der attischen Demokratie des vierten Jahrhunderts v Chr (Stuttgart 2001),
60f, W KULLMANN, art cit (Anm 5), 434, hat zwar richtig eingewandt,
daß Aristoteles sich in der Politik nicht auf die Polls beschranke, sondern auch

außergriechische Formen von Staatlichkeit einbeziehe, aber im Gesamtzusammenhang

spielt dies eine geringere Rolle
10 Fr STEINMETZ, "Staatengrundung - aus Schwache oder Geselligkeitsdrang''

Zur Geschichte einer Theorie", in Pohteia und res publica, hrsg von
P STEINMETZ (Wiesbaden 1969), 181-99, hier 195f, w KULLMANN, art cit
(Anm 5), 432f

11 ARIST Pol 1253a 18f.: xal 7tp6xepov Ss rfj cpucret niXiq fj otxta xal sxaxxoc
•ijpüiv eutiv Aristoteles zieht hier wieder einen biologischen Vergleich Ein Fuß
oder eine Hand konnten isoliert nicht den ihnen zugedachten Zweck erfüllen,
deshalb sei der Korper früher als seine Teile

12 Zur Frage, ob nach Aristoteles die Polis nicht nur begrifflich, sondern auch
historisch die primäre Form menschlicher Gemeinschaft sei, s. W KULLMANN,
art cit (Anm 5), 423f



58 CHRISTIAN MANN

stark voneinander differierten, zu grundlegenden Überlegungen

über die Ursachen der Gemeinschaftsbildung. Hier richtet
sich Aristoteles explizit gegen die These, Menschen würden
primär durch den Nutzen dazu getrieben, Gemeinschaften zu
bilden. Aristoteles setzt dagegen, daß der Mensch von Natur
aus ein zoon politikon sei, und verweist auf den Beginn seines

Werkes zurück: "Da haben wir aber in den Anfängen unserer

ganzen Erörterung, in denen die Bestimmungen über die
Hausverwaltung und das Verhältnis des Herrn zum Sklaven getroffen

wurden, auch gesagt, daß der Mensch von Natur ein
politisches Lebewesen ist. Und aus diesem Grund treibt es die
Menschen, auch ganz abgesehen von dem Bedürfnis gegenseitiger

Unterstützung, zum Zusammenleben".13 In der Folge
schließt er allerdings auch den gemeinsamen Nutzen nicht aus,
sondern weist ihm eine sekundäre Bedeutung zu; die Erhaltung

des Lebens selbst sei ein Grund, warum die Menschen
Gemeinschaften bildeten und an ihnen festhielten.

Vom zoon politikon ist auch in den beiden Ethiken des

Aristoteles die Rede, doch können die betreffenden Passagen
keine Aufschlüsse über das in der Politik entwickelte Theorem
bringen. An einer Stelle der Endemischen Ethik fehlt bei der

Bestimmung des zoon politikon der Zusatz "von Natur aus" und
damit ein entscheidendes Element.14 In der Nikomachischen
Ethik wird der Polis eine weit geringere Rolle zugewiesen als in
der Politik, an einer Stelle sogar eine Unterordnung der Polis

unter die Gemeinschaft zwischen Mann und Frau vorgenommen:

"Die Freundschaft zwischen Mann und Frau ist nach

allgemeiner Ansicht eine Naturgegebenheit. Denn der Mensch ist

von Natur ein Wesen, das eher auf die Gemeinsamkeit zu
zweien als auf die (umfassende) der Polis eingestellt ist, und
zwar um so mehr, als die Hausgemeinschaft ursprünglicher als

13 ARIST. Pol. 1278b 17-21: eL'pvjTat Syj xara toui; rcpcoroix; Xoyou?, sv oI<; rcepl

otxovo(jia£ SicopurD-r) xal Sea7T0TSta<;, xal 6tl cpuaet. (tev ecttlv av#pco7roc, ££>ov

•juoXltixov. Slo xal (TYjSsv Ssoptevoi ty)<; Trapa aXXrjXcov ßo^Heia«; oux sXocttov

opeyovTca tou au£jjv
14 Arist. EE 1242 a 22.



DIE VORSTELLUNG DES MENSCHEN ALS ZOON POLITIKON 59

die Polis ist und mehr den Charakter der Notwendigkeit hat
und der Trieb nach Fortpflanzung dem Lebewesen in
umfassenderer Weise eingepflanzt ist. Wahrend nun bei den Tieren
die Gemeinschaft nur so weit (nämlich bis zur Paarung) reicht,
schließen die Menschen nicht nur wegen der Fortpflanzung
eine Hausgemeinschaft, sondern auch wegen der Bedürfnisse
des täglichen Lebens".15 Im Widerspruch zur Lehre, der Mensch
verwirkliche seine Natur in der Polis, steht auch der Lobpreis
des bios theoretikos im 10. Buch der Nikomachischen Ethik}6

II. Politische Partizipation im demokratischen Athen

Die Anfänge politischer Partizipation reichen in Griechenland

bis in die archaische Zeit zurück. Bereits in den homerischen

Epen werden mehrere Heeresversammlungen im griechischen

Lager vor Troja und eine Volksversammlung auf der

Agora von Ithaka geschildert. Letztere war von Telemachos
einberufen worden, und nach den Worten des Dichters fanden
sich alle Männer Ithakas ein, ohne allerdings den Anlaß der

Versammlung zu kennen.17 Aus den Vermutungen, die der

greise Aigyptios anstellt, wird deutlich, daß Versammlungen
dieser Art im allgemeinen bei Gefahr fur die Gemeinschaft

15 ARIST EN 1162a 16-21' ävSpl 8s xal yuvatxl cptXla Soxsi xaxä 96mV
üraxpyav av&paiTtoi; yäp xf) cpüorei auvSuacrrixöv paXXov rj TtoXixixöv, octoi

Ttpoxspov xal avayxatoxspov olxla ~6Xsr.o-, xal xsxvo7rotia xoivoxspov toi- ^cootp

xol'p uA'j ouv aXXof.- s7U xoaouxov xotvama scrxlv, ol 8' avllpcoTuot ou fxovov
TYg TsxvoTro'.la- yaoLv (juvoLxoutrtv, aXXa xal tcov sIc, tov ßtov (Ubersetzung
Fr Dirlmeier); vom zoon politikon ist außerdem die Rede in' EN 1097b 11,
1169b 18f

16 H. FLASHAR, "Ethik und Politik in der Philosophie des Aristoteles", in
Gymnasium 78 (1971), 278-93, hier 287, RG Mulgan, art cit (Anm. 9) hat
den Versuch unternommen, das Ideal des bios theoretikos mit dem Theorem des

zoon politikon in Einklang zu bringen, und darauf verwiesen, daß die Polls einen
Raum fur tugendhaftes Handeln biete; dies ist zwar richtig, doch bleibt davon
unberührt, daß die praktische und damit auch die politisch aktive Lebensform in
der Nikomachischen Ethik lediglich als zweitrangig behandelt wird.

17 Hom. Od. 2, 1-259.



60 CHRISTIAN MANN

abgehalten wurden, etwa bei einer drohenden Invasion feindlicher

Heere. Im konkreten Fall ist der Anlaß jedoch eine private
Notlage: Telemachos erwartet vom Volk offenbar Unterstützung

gegen die Freier, und nach der Schilderung des Dichters
gelingt es ihm auch, die Sympathien der Männer von Ithaka zu
gewinnen. Von einer ekklesia des demokratischen Athen ist die
homerische Volksversammlung freilich noch weit entfernt: Ihr
fehlt die Regelmäßigkeit — es handelt sich um die erste
Versammlung seit über 20 Jahren! —, und sie hat auch keine

Kompetenz für bindende Beschlüsse. Nach dem Wortgefecht
zwischen Telemachos und seinen Unterstützern auf der einen
Seite und den Freiern auf der anderen Seite löst sich die
Versammlung auf, und alle gehen nach Hause. Das Volk ist in der
schwach organisierten homerischen Polis auf die Zuschauerrolle

reduziert, es kann allenfalls Zustimmung oder Unmut
äußern.18

Trotz dieser Einschränkungen ist signifikant, daß schon in
der homerischen Welt die Idee greifbar ist, öffentliches und
privates Unglück hingen miteinander zusammen. In der
archaischen Literatur wird der Gedanke verschiedentlich aufgegriffen,

am eindringlichsten hat ihm Solon in seiner Eunomia-
Elegie Ausdruck verliehen: "So kommt das Unglück der
Gemeinschaft heim zu jedem einzeln, / des Hofes Tore halten
es nicht länger willig ab, hoch übern Zaun ist's schon gesprungen,

trifft sein Opfer sicher, / auch wenn da einer in den letzten

Zimmerwinkel flieht".19 Es sei illusorisch zu glauben, man

18 S. dazu die klassisch gewordene Analyse bei M.I. FlNLEY, The World of
Odysseus (Cleveland 21962), 79-84, sowie U. WALTER, op. ctt. (Anm. 1), 29-44
und K.A. Raaflaub, "Homeric Society", in A New Companion to Homer, ed. by
I. Morris, B. Powell (Leiden 1997), 624-48, hier 641-45.

19 SOL. 3 G.-P. 4 W.), 26-29: oüxo) St)|j.6ctiov xaxov spysxoa oi'xaS' exacrtw,
| aüXsioi S' ex' lyeiv oux e&eXouot Hupai, | üiJnrjXbv 8' ImEp epxop ÜTOpS-opEv, eüpe 8e

toxvtcoi;, | ei xat xtp cpeuycov ev (Luyw f üaXap.ou. (Ubersetzung J. Latacz). S. dazu
A.W.H. ADKINS, Poetic Crafi in the Early Greek Elegists (Chicago 1985), 121;
CHR. MüLKE, Solans politische Elegien und Jamben (Fr. 1-13; 32-37 West).
Einleitung, Text, Übersetzung, Kommentar (München 2002), 142-5.



DIE VORSTELLUNG DES MENSCHEN ALS ZOON POLITIKON 61

könne sich vor dem demosion kakon in den eigenen oikos

zurückziehen. In der Konsequenz begründet dies eine Notwendigkeit,

sich um die Angelegenheiten der Polis zu kümmern,
auch um im Privaten sorgenfrei leben zu können.20

Es ist allgemein bekannt, daß im demokratischen Athen die

politische Partizipation des Volkes — d.h. der männlichen
Bürger21 — ein in der Vormoderne exzeptionelles Ausmaß
erreichte. Es ist hier nicht der Ort, um die vieldiskutierte Frage,
wann man den Beginn der athenischen Demokratie ansetzen
müsse, ausfuhrlich zu behandeln.22 Wesentlich in unserem
Zusammenhang ist, daß sich fast alle bedeutenden Maßnahmen

seit dem späten 6. Jahrhundert als Versuche begreifen

20 Das Solon zugeschriebene Gesetz, das jeden Burger zur Parteinahme bei

inneren Streitigkeiten verpflichtet (ARIST. Ath. 8,5; PLU. Sol. 20,1), würde
durchaus in diesen Zusammenhang passen, jedoch scheinen die Argumente
gegen eine solonische Urheberschaft und fur eine Datierung in die Krise nach
404 stärker zu sein; s. J. BLEICKEN, "Zum sogenannten Stasis-Gesetz Solons", in
Kolloquium für Alfred Heuss. Frankfurter Althistorische Studien 12 (Kallmünz
1986), 9-18.

21 Der Status von Frauen und Metoken wird in der Forschung der letzten
Jahre kontrovers diskutiert. Wahrend diesen Gruppen in der alteren Forschung
nur geringe Beachtung geschenkt wurde, ist ihre Bedeutung in vielen jüngeren
Werken betont worden. E. COHEN, The Athenian Nation (Princeton 2000);
M. Adak, Metoken ab Wohltäter Athens. Untersuchungen zum sozialen Austausch
zwischen ortsansässigen Fremden und der Bürgergemeinde in klassischer und hellenistischer

Zeit (ca. 500-150 v.Chr.) (München 2003); J. BLÖK, "Recht und Ritus
der Polis. Zu Burgerstatus und Geschlechterverhaltnissen im klassischen Athen",
in HZ 278 (2004), 1-26; Ead., "Fremde, Burger und Baupolitik im klassischen

Athen", in Historische Anthropologie 15 (2007), 309-26. Fur einen Versuch, die

Spannung zwischen dem politischen Ausschluß von Frauen und Metöken und
deren Integration in kultischen und sozialen Kontexten unter Rückgriff auf die

Systemtheorie Niklas Luhmanns zu beschreiben, s. CHR. Mann, "Politische
Gleichheit und gesellschaftliche Stratifikation: die athenische Demokratie aus
der Perspektive der Systemtheorie", in HZ 286 (2008), 1-35-

22 Einen Uberblick über die verschiedenen Ansätze liefert der Sammelband

Origins of Democracy in Ancient Greece, ed. by K.A. RAAFLAUB, J. Ober
R.W. Wallace. (Berkeley 2007); s. außerdem J. Martin, "Von Kleisthenes zu
Ephialtes. Zur Entstehung der athenischen Demokratie", in Chiron 4 (1974),
5-42; J. BLEICKEN, "Zur Einheit der athenischen Demokratie in Klassischer

Zeit", in Hermes 115 (1987), 257-283, hier 282f.



62 CHRISTIAN MANN

lassen, die Mitwirkung des Volkes an der polirischen Willensbildung

zu steigern. Gleichzeitig muß betont werden, daß die

Politisierung der Bürgerschaft auch eine Voraussetzung
demokratischer Reformen darstellte, denn das Volk war nicht allein
Zuschauer und Nutznießer des aristokratischen Machtstrebens,
sondern bildete in entscheidenden Situationen auch einen

wichtigen Faktor. Deutlich wird dies bereits bei den Reformen
des Kleisthenes: Josiah Ober hat, m.E. zu Recht, jüngst noch
einmal unterstrichen, daß der Aufstand des Volkes gegen Isa-

goras und die Spartaner erst die Voraussetzung dafür schuf,
daß Kleisthenes seine politische Neuordnung Attikas durchführen

konnte.23 Die damit beginnende Entwicklung Athens

zur Demokratie war keinesfalls zwangsläufig, aber sie konnte
auf einem Interesse breiter Schichten an der Polis aufbauen.

Die Maxime der kleisthenischen Reformen kann mit dem

von Christian Meier eingeführten Begriff der "bürgerlichen
Gegenwärtigkeit" treffend bezeichnet werden.24 Die
Neuorganisation des attischen Bürgerverbandes, die Stärkung der
Demen (als den Nuclei basisdemokratischer Entscheidungsfindung)

und die Schaffung neuartiger, gegen die Tradition
zusammengestellter Phylen verfolgten das Ziel, auch diejenigen
Bürger in die Entscheidungsprozesse einzubeziehen, die
aufgrund ihres Wohnorts kaum in der Lage waren, regelmäßig in
die Stadt Athen zu kommen und dort in den politischen
Institutionen mitzuwirken. Die proportional zur Bevölkerungszahl

23 J. OBER, "'I Besieged that Man' Democracy's Revolutionary Start", in
Origins of Democracy in Ancient Greece, ed. by K.A. RAAFLAUB, J. OBER

R.W. WALLACE (Berkeley 2007), 83-104. Die Hauptquellen fur die Ereignisse
sind Hot. 5, 62-66 und 69-73, ARIST. Ath. 19f. Die Frage, welche Reform-
schritte Kleisthenes bereits vor der spartanischen Invasion auf den Weg gebracht
hatte, ist in Anbetracht der Quellenlage nicht befriedigend zu losen; s. zu dieser

Frage K -W. WELWEI, Das klassische Athen Demokratie und Machtpolitik im 5
und 4 Jahrhundert (Darmstadt 1999), 9f.; G. ANDERSON, The Athenian Experiment

Building an Imagined Political Community in Ancient Attica, 508-490 BC
(Ann Arbor 2003), 35f.

24 Chr. Meier, Die Entstehung des Politischen bei den Griechen (Frankfurt am
Main 21989), 129-38.



DIE VORSTELLUNG DES MENSCHEN ALS ZOON POLITIKON 63

verteilten Sitze im neugeschaffenen Rat der 500 sollten für eine

gleichmäßige Repräsentation aller Gebiete Attikas sorgen, außerdem

wohl auch für eine Beteiligung aller sozialer Schichten; iso-

nomia (,gleicher Anteil am Nomos) sollte an die Stelle aristokratischer

Dominanz treten.25 Durch die soziale und ökonomische
Überlegenheit der Aristokratie und die fehlenden Möglichkeiten

vieler ärmerer Bürger, sich in den politischen Institutionen
zu engagieren, waren der Gleichheit freilich Grenzen gesetzt.

In den Jahren nach den Reformen des Kleisthenes behauptete

sich der neuformierte athenische Bürgerverband auf
militärischem Gebiet hervorragend, zunächst gegen die direkten

Nachbarn aus Theben und Chalkis, schließlich gegen die
Perser. Diese Erfolge und die nachfolgende Errichtung einer
Vorherrschaft in der Agäis steigerten das Selbstbewußtsein des

Demos weiter und schufen außerdem auch die finanziellen
Bedingungen für eine weitere Stärkung der politischen Partizipation.

Zensusschranken wurden abgebaut,26 und um auch

ärmeren Bürgern die aktive Mitwirkung in den politischen
Institutionen zu ermöglichen, wurden im 5. Jahrhundert Diäten
eingeführt: Auf Antrag des Perikles beschloß man zu einem
nicht genau zu bestimmenden Zeitpunkt in der Mitte des

Jahrhunderts, Richtern und Ratsherren zwei Obolen pro Tag
auszuzahlen, 424 oder etwas früher wurde dieser Betrag aufAntrag

25 Zur Gliederung Attikas nach den Reformen des Kleisthenes s. J.S. TRAILL,
The Political Organization ofAttica A Study of the Demes, Trittyes, and Phylai,
and Their Representation in the Athenian Council (Princeton 1975); Id., Demos
and Trittys. Epigraphical and Topographical Studies in the Organization ofAttica
(Toronto 1986); D. WHITEHEAD, The Demes ofAttica, 508/7 — ca. 250 B.C.
(Princeton 1986). Die Intentionen des Kleisthenes werden in der Forschung
kontrovers diskutiert: Eine Maßnahme zur schnelleren Mobilisierung von Hop-
Ilten vermutet P. SlEWERT, Die Trittyen Attikas und die Heeresreform des Kleisthenes

(München 1982), taktisches Kalkül zur Stärkung der Position der Alkmeoni-
den favorisieren J. MARTIN, art. cit. (Anm. 22), 12-17 und Gr.R. STANTON,
"The Tribal Reform of Kleisthenes the Alkmeonid", in Chiron 14 (1984), 1-41.
Die altere Vorstellung, Kleisthenes sei ein visionärer Schopfer der Demokratie

gewesen, wurde jungst wieder von G. ANDERSON, op. cit. (Anm. 23), 81 und

passim vertreten.
26 458/7 wurden Zeugiten zum Archontat zugelassen: ARIST. Ath. 26, 2.



64 CHRISTIAN MANN

Kleons auf drei Obolen erhöht.27 Die Sätze entsprachen in
etwa dem Tageslohn eines ungelernten Arbeiters; sie machten
die politischen Funktionen nicht lukrativ, aber zumindest
ermöglichten sie die Teilnahme auch den ärmsten Athenern,
die auf tägliche Einkünfte angewiesen waren.28 Später wurden
auch für den Besuch von Volksversammlungen und den Großen

Dionysien Gelder bezahlt.29

Am präzisesten läßt sich die politische Partizipation des Volkes

für das 4. Jahrhundert beziffern, dank der aristotelischen
Athenaion politeia sowie der Angaben in den erhaltenen Reden
und Inschriften. Volksversammlungen wurden pro Jahr 30
oder 40 Mal abgehalten, die übliche Teilnehmerzahl lag bei

etwa 6.000 Bürgern. Die Zahl der ausgelosten Richter an einem

Gerichtstag belief sich auf ungefähr 2.000, solche Gerichtstage
gab es jährlich ungefähr 200. Die 500 Ratsherren hielten etwa
250 Sitzungen in ihrem Amtsjahr ab. Dazu kommen 700 weitere

Amter.30 Bei einer Gesamtzahl von ca. 30.000 Bürgern im
4. Jahrhundert (vor den Erschütterungen des Peloponnesischen
Krieges lag diese Zahl bedeutend höher)31 bestand eine hohe
Wahrscheinlichkeit, daß ein athenischer Bürger in seinem
Leben in den Rat gelost wurde oder ein anderes Amt bekleidete.

Zu diesen Aktivitäten auf Polisebene kommen noch die

Versammlungen und Amter auf lokaler Ebene, d.h. in der

27 Perikles: Arist. Ath. 27, 3f.; Plu. Per. 9, 2-3; Plato Grg. 515e; Arist.
Pol. 1274a 8-9. Kleon: Ar. Eq. 50f. 255. 797-800; V. 690. Die Diäten fur die
Ratsherren wurden im 4. Jahrhundert auf 5 Obolen erhöht (ARIST. Ath. 62, 2).

28 Der demokratische Charakter der Diäten geht auch aus dem Umstand
hervor, daß auf der Agenda der oligarchischen Verschworer von 411 die Abschaffung

der Diäten ganz oben stand.
29 Arist. Ath. 41, 3. 62, 2; Harp. s.v. S-ewpixct
30 Die Zahlen nach M.H. HANSEN, op. ctt. (Anm. 2), 313.
31 M.H. HANSEN, Demography and Democracy (Herning 1985); Id., Three

Studies in Athenian Demography (Copenhagen 1988); Id., op. cit. (Anm. 2), 53.
92. Diese Schätzung hat sich gegenüber niedrigeren Ansätzen (A.H.M. JONES,
Athenian Democracy [Oxford 1957], 76-81; E. RUSCHENBUSCH, "Zum letzten
Mal: die Burgerzahl Athens im 4. Jh. v. Chr.", in ZPE 54 [1984], 253-69; Id.,
"Doch noch einmal: die Burgerzahl Athens im 4. Jh. v. Chr.", in ZPE72 [1988],
139f. gehen von nur etwa 21.000 Burgern im 4. Jahrhundert aus) durchgesetzt.



DIE VORSTELLUNG DES MENSCHEN ALS ZOON POLITIKON 65

Demenorganisation, hinzu. Für heutige Betrachter ist das Ausmaß

an politischer Mitwirkung kaum vorstellbar; nicht die
Wahl von Repräsentanten wie in den modernen Demokratien,
sondern die ständige Aktivität eines großen Teils der Bürgerschaft

prägte die politische Partizipation.
Um eine möglichst breite Streuung zu erreichen, setzte man

Losverfahren ein: Die Ratsherren und die meisten Amtsträger
wurden ausgelost, nur wenige, besonders sensible Ämter, vor
allem die Strategie, wurden durch Wahl besetzt. Am exzessivsten

wandte man das Losverfahren bei den Richtern an: In einem
ersten Verfahren wurde ausgelost, wer am betreffenden Tag zu
Gericht sitzen solle, in einem zweiten die einzelnen Gerichtshöfe

per Los zugewiesen, und schließlich wurde noch die

Sitzordnung ausgelost. Losung wurde für ein zentrales Element der
Demokratie gehalten; denn während sich in Wahlen diejenigen
durchsetzen würden, die aufgrund ihres gesellschaftlichen Ranges

und ihrer finanziellen Möglichkeiten auf eine Bekanntheit
ihrer Person in der Bürgerschaft rechnen konnten, sollte das

Losverfahren die Bedeutung des Sozialstatus bei der Ämterbesetzung

verringern.32
Vor diesem Hintergrund bildete politische Partizipation für

die Bürger Athens nicht nur eine Option, sie war eine moralische

Verpflichtung. Treffend läßt Thukydides dies den Perikles
im "Epitaphios" formulieren: "Wir vereinigen in uns die Sorge

32 Zum komplizierten Verfahren, das bei ARIST. Atb. 68£, beschrieben wird,
s. die Erlauterungen von A.L. BOEGEHOLD, The Lawcourts at Athens. Sites,

Buildings, Equipment, Procedure, and Testimonia. The Athenian Agora XXVIII
(Princeton 1995), 32-36; G. Thür, "Das Gerichtswesen Athens im 4.
Jahrhundert v. Chr.", in Große Prozesse im antiken Athen, hrsg. von L. BURCKHARDT,

J. VON Ungern-Sternberg (München 2000), 30-49, hier 39-46; zur
Gegenubersteilung von demokratischer Losung und 'oligarchischer' Wahl ArIST. Pol.

1294b 7-9: Asyo, 8' otov SoxeT 8y]|i.oxpax(,xov piv elvca ro XArjpoj-rac sivai xap
äpX<ft, to §' atpexap oAiyapjpxov ("Ich meine damit folgendes: Es gilt als

demokratisch, die Amter durch Los zu besetzen, dagegen als oligarchisch, die Inhaber
zu wählen".) Vor diesem Hintergrund ist es folgerichtig, daß die Losung sofort
nach den oligarchischen Umstürzen von 411 und 404 abgeschafft und nach der
Restitution der Demokratie sogleich wieder eingeführt wurde.



66 CHRISTIAN MANN

um unser Haus zugleich und unsere Stadt, und den verschiedenen

Tätigkeiten zugewandt, ist doch auch in staatlichen Dingen

keiner ohne Urteil. Denn einzig bei uns heißt einer, der
daran gar keinen Teil nimmt, nicht ein stiller Bürger, sondern
ein schlechter".33 Hier klingt zwar einerseits an, daß es auch

Bürger gegeben habe, die sich der Teilnahme an der politischen

Willensbildung zu entziehen versuchten, betont wird
jedoch der soziale Druck auf jeden einzelnen, sich nicht ins
Private zurückzuziehen. Ein formeller Zwang zur Teilnahme in
den politischen Institutionen, etwa zum Besuch der
Volksversammlung oder der Besetzung von Richterstühlen, bestand

allerdings nicht.
Zusätzlich zur Partizipation in den politischen Institutionen

nahm der athenische Bürger an den Angelegenheiten der Polis
auch noch in anderen Kontexten teil. Zunächst sind hier die

liturgischen Pflichten und auch der Militärdienst zu nennen,
der jedes Jahr viele Athener als Soldat oder Ruderer auf teilweise
sehr weit von der Heimat entfernte Kriegsschauplätze brachte.34

Große Bedeutung für die Polis Athen kam außerdem den Kulten

zu, die auch Metöken und Frauen integrierten.35 Darauf sei

hier zumindest verwiesen; eine genauere Analyse dieser Formen
der Teilnahme an der Polis kann hier nicht geleistet werden, da

der Fokus auf der politischen Partizipation liegt.

33 Thuc. 2, 40, 2 : evi Ts Toiq auxoR oixsiwv apa xai toAitixoSv im(isAsta,
xal Exspou; xpop epya xExpappsvoit; xa xoX'.x'.xa u) i'ISzosq yvolvax povot yap xov
te pijSsv tcövSe psxsyovxa oüx darpaypova, äAX' äypstov voppjopsv (Ubersetzung
G.P. Landmann). Zum positiven Gehalt von (XTtpäypwv s. V. EHRENBERG,

"Polypragmosyne: A Study in Greek Politics", in JHS 67 (1947), 46-67;
A.W. GOMME, A Historical Commentary on Thucydid.es, II (Books 2-3) (Oxford
1956), 121f.

34 Gegen eine allzu idealisierte Sicht des athenischen Engagements in diesen
Bereichen hat jungst M.R. CHRIST, The Bad Citizen in Classical Athens (Cambridge

2006) die zahlreichen Versuche athenischer Burger dokumentiert, Liturgien

oder Kriegsdienst zu umgehen.
35 Zur religiösen und militärischen Partizipation s. die Ausfuhrungen von

R.K. SINCLAIR, Democracy and Participation in Athens (Cambridge 1988),
53-61.



DIE VORSTELLUNG DES MENSCHEN ALS ZOON POLITIKON 67

Inwieweit lassen sich nun Verbindungslinien zwischen der

politischen Partizipation in der athenischen Demokratie und
Aristoteles' Bestimmung der menschlichen Natur als zoon poli-
tikon ziehen? Das Ergebnis fällt mager aus, und das nicht nur,
weil Aristoteles' Schriften generell höchst problematische Quellen

für die Zustände in griechischen Poleis darstellen.36

Zunächst einmal erscheint selbstverständlich, daß sich der hohe
Grad politischer Partizipation in Athen nicht aus der aristotelischen

Lehre ableiten läßt. Eine solche Kausalität wäre allein
schon aus chronologischen Erwägungen unmöglich — schließlich

entstand die Demokratie in Athen, selbst wenn man ihre
Ausformung erst mit den sogenannten Reformen des Ephialtes
ansetzt,37 lange bevor Aristoteles seine Lehren entwickelte. Der
antiken Demokratie ging keine theoretische Fundierung voraus,

ganz im Gegensatz zur Moderne: Prinzipien wie Gleichheit,

Gewaltenteilung und Rechtsstaatlichkeit wurden in der

politischen Theorie der Moderne diskutiert, bevor sie in
Verfassungen umgesetzt wurden. Hingegen basierte die athenische
Demokratie nicht auf philosophischen Konzepten, weder
aristotelischen noch anderen.

Es bleibt folglich eher die Frage, ob Aristoteles' Theorem

vom zoon politikon aus der hohen politischen Partizipation in
Athen abzuleiten ist. Auch hier ist Skepsis angebracht: Aristoteles

untersucht in der Politik nicht nur den Menschen in einer
Demokratie, sondern den Menschen an sich. Demokratie, das

darf man bei allem durch die Quellenlage bedingtem Atheno-
zentrismus nicht vergessen, war keinesfalls die übliche politische

Ordnung einer griechischen Polis, von den Nichtgriechen
ganz abgesehen. Aristoteles behandelte in seiner Politik bekanntlich

das gesamte Panorama der Verfassungen, die Herrschaft
der Wenigen und die Herrschaft eines Einzelnen einbezogen;

36 CHR. Meier, op. at. (Anm. 24), 10: "[Aristoteles] verstellt den Blick auf
die Griechen der archaischen und klassischen Zeit mindestens ebenso sehr, wie
er ihn eröffnet".

37 Zur Debatte über den Beginn der Demokratie s. o. Anm. 22.



68 CHRISTIAN MANN

die Lehre vom zoon politikon am Beginn dieses Werkes kann

folglich nicht zur Erklärung demokratischer Spezifika herangezogen

werden.
Viel eher als den Ausdruck eines demokratischen Lebensgefühls

wird man in der Bestimmung des Menschen als zoon
politikon ein philosophisches Theorem erblicken, das zur Beschreibung

der politischen Praxis und deren Wahrnehmung durch
die Zeitgenossen kaum taugt. Es sei auch darauf verwiesen, daß

politikon in diesem Zusammenhang nicht als 'politisch' im
Sinne eines Funktionssystems zu verstehen ist. Eine Polis läßt
sich nicht auf Politik reduzieren, sie bildet eine Gemeinschaft
in vielerlei Hinsicht, etwa als Kult- oder Wehrgemeinschaft.38
Doch Letzteres hatte Athen mit den meisten anderen Poleis

gemeinsam, spezifisch an der athenischen Demokratie war die
breite politische Partizipation gerade der ärmeren Bürger. Aus
dem zitierten Dictum des thukydideischen Perikles wird
ersichtlich, daß man es als athenische Besonderheit betrachtete,

wenn Politik nicht nur wenigen überlassen, sondern von
der Masse der Bürger gestaltet wurde. Demokratie galt eben

nicht als ein zwangsläufiges Produkt des menschlichen Wesens,
sondern als eine besondere Errungenschaft Athens, die durch

permanenten Einsatz bewahrt werden müsse.
Hansen hat die These aufgestellt, die Bürger Athens hätten

an Verfahren wie Losung oder Wahlen eine innere Freude

empfunden, so daß keine externe Motivation notwendig gewesen

sei, um sie zur Teilnahme an der Politik zu veranlassen.39

38 Die Gemeinschaftsbildung außerhalb der politischen Institutionen wurde
von E. COHEN, op. cit. (Anm. 21) betont; zur Problematik, das Politische aus
einer Betrachtung des demokratischen Athen auszublenden, s. CHR. Mann, art.
cit. (Anm. 21), 1-5.

39 M.H. HANSEN, op. cit. (Anm. 2), 314: "It seems that the Athenians derived
actual enjoyment from the formal play with complicated procedures such as
sortition and voting. No doubt that was motivation enough for some Athenians to
take an active part in political life; nevertheless there were still reasons for providing

a stimulus". In der Folge fuhrt Hansen diese sekundären Anreize aus: Diäten
hätten die Mitwirkung in der Politik fur die einfachen Athener attraktiver machen
sollen, Ehrungen für verdiente Politiker, z.B. die Speisung im Prytaneion, für die
angesehenen Athener.



DIE VORSTELLUNG DES MENSCHEN ALS ZOON POLITIKON 69

Dies ist eine beachtenswerte Idee, und sie erscheint plausibel in
Anbetracht der hochentwickelten demokratischen 'Technologie',

etwa der Losmaschinen zur Ermittlung der Richter. Auch
die erhaltenen Ostraka bieten einen Anhaltspunkt für einen

geradezu spielerisch zu nennenden Umgang mit der Institution.

Manche der erhaltenen Ostraka sind mit Beischriften
versehen, einige sogar mit Ritzzeichnungen, etwa von Persern,
Pferden oder Füchsen. Dabei handelte es sich nicht um belanglose

Kritzeleien, sondern um Anspielungen mit politischem
Gehalt; sie bilden ein Indiz für die von Hansen benannte
Freude, an der Institution des Ostrakismos teilnehmen zu
können.40 Freilich läßt sich nicht genau bestimmen, inwieweit den
athenischen Bürgern politische Partizipation ein Wert an sich

war; in den Quellen wird dieser Aspekt nicht diskutiert.
Vielmehr wird in den zeitgenössischen Texten ein anderes

Moment der politischen Partizipation thematisiert: die
Ausübung von Macht. Daß die Herrschaft des Volkes als das

bestimmende Merkmal der politischen Ordnung Athens galt,
ist zum einen an dem Begriff demokratia ablesbar, der spätestens
seit der Mitte des 5. Jahrhunderts die übliche Bezeichnung für
die politische Ordnung Athens darstellte.41 Zum anderen zeigen
zahlreiche Quellenpassagen aus unterschiedlichen Gattungen,

40 St. Brenne, in Ostrakismos-Testimomen /, hrsg. von P. SlEWERT (Stuttgart
2002), T 1/156-164; ausfuhrlich zur Institution des Ostrakismos und seiner
Funktion in der athenischen Demokratie: St. BRENNE, Ostrakismos und
Prominenz m Athen • attische Burger des 5 Jh.s auf den Ostraka (Wien 2001);
S. FORSDYKE, Exile, Ostracism and Democracy The Politics ofExpulsion in Ancient
Greece (Princeton 2005), 144-204; CHR. Mann, "Macht des Volkes - Diszipli-
nierung des Adels. Überlegungen zur Funktion des Ostrakismos", in Die Sprache
des Politischen m actu, hrsg. von A. DE BENEDICTS et al. (Gottingen 2009),
31-50.

41 In der Forschung geht man zumeist davon aus, dass der Begriff demokratia
erst in der Mitte des 5. Jahrhunderts geprägt worden sei (CHR. Meier, Die
Entstehung des Begriff "Demokratie". Vier Prolegomena zu einer historischen Theorie

[Frankfurt am Main 1970], 44f.; J. BLEICHEN, Die athenische Demokratie [Paderborn

41995], 64-72; R. Sealey, The Athenian Republic Democracy or Rule of
Law? [London 1987], 98-102). Es gibt jedoch auch Stimmen, die Entstehung
des Begriffs in den politischen Debatten am Ende des 6. Jahrhunderts anzusetzen

(M.H. Hansen, op cit. [Anm. 2], 69f.).



70 CHRISTIAN MANN

daß die Mitwirkung in den politischen Institutionen als

Ausübung von Macht gedeutet wurde. In gattungsüblicher komischer

Uberzeichnung beschreibt Philokieon in Aristophanes'
Wespen seine Rolle als Richter:

Bei dem Eintritt gleich in die Schranken beweis' ich dir klar und
unwiderleglich:
Daß sich unsere Gewalt wohl messen darf mit der Herrschaft
jedes Monarchen!
Welch Wesen auf Erden ist hoch beglückt, gefeiert und reich,
wie ein Richter,
Hat Freuden die Füll', ist gefürchtet zugleich, wie ein Richter,
und vor allem ein alter?

Am Morgen gleich, wenn er kriecht aus dem Bett, da erwarten
ihn mächtige Männer,
Vier Ellen hoch, an den Schranken schon: ich trete herzu, und
entgegen
Streckt einer sogleich mir die samtene Hand, die den Säckel des
Staates bestohlen.
Sie verneigen sich tief, uns sie bitten und flehn und schwimmen
in Tränen und schluchzen: [...]
Da geruhen wir wohl die Saiten des Zorns ein bißchen
herunterzustimmen!

Das heißt doch, gewaltig, allmächtig sein und dem Reichtum
ins Angesicht lachen?42

Beschrieben ist hier die Durchbrechung sozialer Rangordnung

durch die Demokratie: Was Philokieon so euphorisch
stimmt, ist der Umstand, daß gerade reiche und angesehene

42 Ar. V. 548-555. 574£:
xocl Eu&ug y ixizb ßaXßtöcov Tuepl Tvj<; apyyj«; a7ro8£t£to

Tvjq qpiETEpaq &><; ou§£pua<; t^ttcov £<xuv ßamXsias.
ti yap su$ou(aov xoti puxxaptaTOV ptaXXov vuv lern Sixacnrou,
}] TpixpspcoTspov 7) SsivoTspov £coov, xai tccutcc yEpovToq;
ov TCpcora fxev Ep-rcovT' iE, suv^ T^poou' iizl toicji Spo<paxTot<;

ÄvSpeq ptsyaXoL xai TETpcarqyEL«;' xa7t£t.T' su&uc, 7tpoai6vTi
£p.ßaXX£t [rot tt)v ye^p' aTOxXvjv tcov Sy)(j.octlcov x£xXocputav.
IXETEOOUCTLV U7COXU7CTOVT£<; TTJV CpCOVYjV OlXXpOyOOUVTEq*

[...]_
auxco tote tt)<; opy7)<; oXtyov xöv xoXXott' av£ifj.£v.

ap' ou (TEyaXT) tout' eot' apy*^ xat xou 7üXootou xaxayYjvY);
(Übersetzung L. Seeger)



DIE VORSTELLUNG DES MENSCHEN ALS ZOON POLITIKON 71

Athener ihn, den einfachen Bürger, um Gnade anflehen mußten.

Ganz wie ihm beliebte, konnte er Gnade gewähren oder

verweigern, ohne sich dafür rechtfertigen zu müssen. Die
Begriffe arche und basileia, die Philokieon zur Umschreibung
seiner Richtergewalt heranzieht, verdeutlichen, daß es hier um
Macht geht. Das die griechische Aristokratie kennzeichnende
Dominanzstreben wird im klassischen Athen auf den einfachen

Bürger übertragen.
Unabhängig davon, wie man den politischen Bezug der

Komödie einschätzt und ob man in den Machtphantasien des

Philokieon eine Kritik des Dichters am athenischen Rechtswesen

annimmt,43 entspricht dessen Wahrnehmung seiner Rolle
der Darstellung in anderen Quellen. Herodot beschreibt in
seiner Verfassungsdebatte die isonomia — so der von ihm
gewählte Ausdruck — als Herrschaft der vielen und benutzt
dafür die Begriffe arche und kratos.AA In Pseudo-Xenophons
Athenaion politeia beschreibt der Autor die Demokratie als

moralisch verwerfliches, aber im Sinne des Machterhalts
bestens funktionierendes System. Die politische Gleichheit sorge
aufgrund der Zahlenverhältnisse zwangsläufig für eine Dominanz

des einfachen Volkes über die 'Besseren'. Die aktive
Teilnahme auch der ärmsten und ungebildeten Bürger an den

43 Einige Ansätze aus der Debatte über den politischen Gehalt der Alten
Komodie seien hier genannt: Laut A.W. GOMME, "Aristophanes and Politics",
in CR 52 (1938), 97-109, und R.M. Rosen, Old Comedy and the Iambographic
Tradttion (Atlanta 1988) handelt es sich um ein literarisches Spiel ohne konkrete
politische Funktion, J. HENDERSON, "Comic Hero versus Political fihte", in
Tragedy, Comedy and the Polls (Papersfrom the Greek Drama Conference, Nottingham

1990), ed. by A.H. SOMMERSTEIN et al (Ban 1993), 307-319; ID., "Attic
Old Comedy, Frank Speech, and Democracy", in Democracy, Empire, and the

Arts m Fifth-Century Athens, ed. by D. BOEDEKER, K A. RAAFLAUB (Cambridge,
Mass. 1998), 255-73, sowie D. KONSTAN, Greek Comedy and Ideology (New
York 1995), 6, nehmen eine Verarbeitung politischer Zustande, aber ohne
konkrete Stoßrichtung an. Laut J. SpiELVOGEL, "Die politische Position des athenischen

Komodiendichters Aristophanes", in Historia 52 (2003), 3-22 hingegen
wollte der Dichter in seinen Werken auf konkrete Reformen zur Verbesserung
der politischen Ordnung Athens hinarbeiten.

** HDT. 3, 80, 6; 81, 1.



72 CHRISTIAN MANN

politischen Institutionen sei in dieser Hinsicht zweckmäßig,
obwohl diesen vernünftige Einsicht völlig fehle: "Sie aber sind
auch in diesem Punkt ausgezeichnet beraten, indem sie auch
den gemeinen Mann reden lassen; denn wenn nur die Edlen
redeten und sich berieten, so wäre es ganz unleugbar ftir
ihresgleichen selbst vorteilhaft, für die Volkspartei jedoch nicht
gerade vorteilhaft; so aber, da jeder, wer da will, zu Worte
kommt, wenn er sich nur erhebt, macht irgendein gemeiner
Mensch ausfindig, was für ihn sowohl wie für seinesgleichen
vorteilhaft ist".45 Der Tenor der gesamten Schrift ist, daß das

einfache Volk in Athen einen höchst effektiven Apparat
geschaffen habe, um seine Herrschaft im Innern und nach
außen zu verteidigen, d.h. gegen die 'Edlen' unter den Athenern

und gegen die Mitglieder des Seebundes. Die Liturgien
etwa werden als eine Herrschaftstechnik des Volkes verstanden,

die einen doppelten Zweck verfolge: Erstens könnten
durch die Ausplünderung der reichen Athener Schiffe ausgerüstet

und Polisfeste finanziert und damit die Demokratie
gestärkt werden, zweitens schwäche man so die wirtschaftliche
Leistungskraft der Reichen und damit derjenigen, die am ehesten

antidemokratischer Umstürze verdächtig seien.46

Im 4. Jahrhundert wurde der Aspekt der Machtausübung
weniger deutlich betont als im 5., die einschneidenden

Erfahrungen von 411 und 404/03 werden hier nachgewirkt haben.
Das Bewußtsein, daß Demokratie die Herrschaft des Volkes

45 [X.] Ath. 1,6: oE 8e xal ev toutco apicrra ßooXsuov-ca scövtei; xal toiii;
Ttovrjpoup Xsysiv. si (xev yap ol yprjarol eXeyov xal eßouXsuovTo, rotp öpioiot? <rtptmv
aüfoTt; Vjv ayaS-a, xotp 8e 8t)(j.otixoT<; oöx ayalld' vöv 8e Xsycov o ßoi>Xop.Evo<;

ävatTxap, avffpoiTtot; rcovypop, IlfouplcTXEt, -o ayallov aUT(p te xal Tol'p opiololc auxpi
(Übersetzung E. Kaiinka). S. dazu die Kommentare von W. LaPINI, Commento
allAthenaion pohteia dello Pseudo-Senofonte (Firenze 1997), 62-6; The 'Old
Oligarch'- the Constitution ofthe Athenians Attributed to Xenophon, ed. by J.L. MaRR,
P.J. RHODES (Oxford 2008), 68-70. Wie Pseudo-Xenophon beschreibt auch

Thukydides die Herrschaft des Volkes als eine sehr widerstandsfähige politische
Ordnung, deren Sturz durch die Oligarchen im Jahr 411 als große Leistung
(THUC. 8, 68).

46 [X.] Ath. 1,3.



DIE VORSTELLUNG DES MENSCHEN ALS ZOON POLITIKON 73

bedeute und die Macht in den politischen Institutionen ausgeübt

werde, war allerdings nach wie vor vorhanden. Deutlich
wird dies vor allem in den Reden, etwa wenn Demosthenes
über den athenischen Demos sagt: "denn das athenische Volk,
das oberster Herr ist über alles, was in der Polis geschieht, und
das die Macht hat, zu tun, was ihm beliebt...".47 Die Verlagerung

von Befugnissen von der Volksversammlung auf andere

Gremien, vor allem auf die Nomotheten und die Dikasterien,
bedeutete nicht eine Beschneidung der Macht des Volkes.
Insbesondere die Dikasterien wurden nicht als eine mit der
Volksversammlung konkurrierende Gewalt betrachtet — eine solche
Konkurrenz wurde in den überlieferten Quellen nicht einmal

gedacht —, sondern als alternativer Aggregatzustand des

athenischen Volkes, oder, mit Finleys Worten: "The courts were an

expression, not a reduction, of the absolute power of the

people".48 Eine Abnahme hinsichtlich der Intensität politischer
Partizipation läßt sich für das 4. Jahrhundert ebenso wenig
belegen wie eine häufig postulierte mentale Politikmüdigkeit.

III. Politische Partizipation in der modernen Demokratietheorie

Inmitten aller Begeisterung, die dem antiken Griechenland
und insbesondere dem klassischen Athen vom Bildungsbürgertum

der Neuzeit entgegengebracht wurde, bildete die athenische

Demokratie eine Ausnahme; die Architektur, Skulpturen
und Literatur der Polis wurden bewundert, die politische
Ordnung hingegen vielfach kritisiert.49 Dabei griff man die in der

47 DEM. 59 {In Neairam) 88: o yap Syjpio<; 6 'A9-r)vaicov xupicoxaxo<; &v xcöv ev

Tfl toAei amcvxtov, xai e^ov auxöj ttoieiv o xi av ßouAyjxai...
48 M.I. FlNLEY, "Athenian Demagogues", in Past & Present 21 (1962),

3-24, hier 10; s. zu diesem Aspekt vor allem J. BLEICKEN, art. cit. (Anm. 22),
271-3.

49 Einen hervorragenden Überblick über dieses weite Feld bieten der Artikel
von H. Munkler und M. Llanque, s.v. "Demokratie", in DNP 13 (1999),
721-38, mit zahlreichen Literaturangaben, sowie W. NIPPEL, Antike oder moderne



74 CHRISTIAN MANN

antiken Literatur geläufigen Argumente gegen eine Herrschaft
des Volkes auf: Die breite Masse sei zu ungebildet, um kluge
Entscheidungen zu treffen, außerdem führe die Diskussion
und Abstimmung in einer sehr großen Gruppe zwangsläufig
dazu, daß Emotionen über Vernunft siegten. Eine zielgerichtete

und nachhaltige Politik sei somit in einer politischen
Ordnung, die einer Versammlung vieler Tausend Bürger die
wichtigsten Kompetenzen überlasse, nicht möglich; vor allem aber
bestehe die Gefahr, daß skrupellose Demagogen die Emotionen

der Menge zu ihrem eigenen Vorteil ausnutzten. Vor
diesem Hintergrund wurde die Demokratie für alle Katastrophen
verantwortlich gemacht, die Athen in klassischer Zeit erlitt: sei

es das Desaster in Sizilien 415-413, die Bürgerkriege von
404/03 oder die Niederlagen gegen die Makedonien 338 und
322. Gerade für die liberalen Vordenker der modernen Demokratien

lieferten die Athener nicht ein Vorbild, sondern ein
Schreckensbild, das vor einer direkten Herrschaft des Volkes
warnen müsse. Exemplarisch seien hier die Federalist Papers

genannt, die wichtigsten verfassungstheoretischen Schriften aus
der Gründungsphase der USA, in denen die neu zu schaffende

"republic" explizit von der (direkten) "democracy" abgesetzt
wird. James Madison schreibt über die Unzuverlässigkeit der
Volksversammlung: "In all very numerous assemblies, of whatever

characters composed, passion never fails to wrest the

sceptre from reason. Had every Athenian citizen been a Socrates;

every Athenian assembly would still have been a mob". An
anderer Stelle geißelt er, ganz in der Tradition des Thukydides,
die Leidenschaften des breiten Volkes: "so there are particular
moments in public affairs, when the people stimulated by some
irregular passion, or some illicit advantage, or misled by the

Freiheit? Die Begründung der Demokratie in Athen und in der Neuzeit (Frankfurt
am Main 2008), und P.J. RHODES, Ancient Democracy and Modern Ideology
(London 2003). Laut J.T. ROBERTS, Athens on Trial The Antidemocratic Tradition

in Western Thought (Princeton 1994) fiel die Bewertung der athenischen
Demokratie im Zeitalter der Aufklarung fast unisono negativ aus, doch diese
Sicht wird von Oswyn Murray (s. den Beitrag in diesem Band) relativiert.



DIE VORSTELLUNG DES MENSCHEN ALS ZOON POLITIKON 75

artful misrepresentations of interested men, may call for
measures which they themselves will afterwards be the most ready
to lament and condemn [...] What bitter anguish would not
the people of Athens have often escaped, if their government
had contained so provident a safeguard against the tyranny of
their own passions? Popular liberty might then have escaped
the / indelible reproach of decreeing to the same citizen, the
hemlock on one day, and statues on the next".50

Vor allem aber wurde in der liberalen Tradition kritisiert,
daß die individuellen Freiheitsrechte in Athen zu wenig gewahrt
worden seien. Gegenüber der Macht des Volkes, die in der
ekklesia, in den Gerichten oder beim Ostrakismos Ausdruck
gefunden habe, sei der einzelne Burger schutzlos gewesen.
"Unter den drei Staatsformen ist die der Demokratie, im
eigentlichen Verstände des Wortes, notwendig ein Despotism,
weil sie eine exekutive Gewalt gründet, da alle über und allenfalls

auch wider einen (der also nicht mit einstimmt), mithin
alle, die doch nicht alle sind, beschließen; welches ein Widerspruch

des allgemeinen Willens mit sich selbst und mit der
Freiheit ist".51 Die athenische Demokratie wurde als "Tyrannei
der Mehrheit" kritisiert, in der das Volk zwar alle Freiheiten
besessen habe, über Krieg und Frieden, die Staatsfinanzen und
alle anderen wichtigen Dinge zu entscheiden, die Freiheit des

einzelnen vor der staatlichen Gewalt dagegen nur unzureichend
geschützt gewesen sei.52 Fustel de Coulanges geht sogar noch
einen Schritt weiter: Nicht nur sei die individuelle Freiheit
durch die starken politischen Institutionen eingeschränkt gewesen,

die politische Partizipation selbst habe eine Einschränkung

50 J. MADISON, The Federalist Papers, Nr. 55, ed. by G. WILLS (New York
22003), 339; Id., The Federalist Papers, Nr. 63, ebd. 384f. Zu den wenigen
positiven Bewertungen der athenischen Demokratie in der Grundungsphase der
USA s. J.T. Roberts, op at (Anm. 49), 179f.

31 I. Kant, Zum Ewigen Frieden (Königsberg 1795), 26.
52 Zu dieser, besonders bei Constant, Fustel de Coulanges und Burckhardt

faßbaren Kritik an der athenischen Demokratie s. W. NIPPEL, op. cit (Anm. 49),
201-16



76 CHRISTIAN MANN

der Freiheit bedeutet: "On voit que c'etait une lourde charge

que d'etre citoyen d'un Etat democratique, qu'il y avait lä de

quoi occuper presque toute l'existence, et qu'il restait bien peu
de temps pour les travaux personnels et la vie domestique. [...]
Teiles etaient les exigences de la democratic. Le citoyen, comme
le fonctionnaire public de nos jours, se devait tout entier ä

l'Etat. [...] II n'etait pas libre de laisser de cöte les affaires pub-
liques pour s'occuper avec plus de soin des siennes. C'etaient
plutöt les siennes qu'il devait negliger pour travailler au profit
de la cite. Les hommes passaient leur vie ä se gouverner". 53

Daß die direkte Demokratie mit ihrer hohen politischen
Partizipation der gesamten Bürgerschaft abgelehnt und ihr das

Prinzip der Repräsentation entgegengesetzt wurde, hat nicht
nur mit der Größe der modernen Flächenstaaten zu tun. Es ist
auch Ausdruck dafür, daß bei der Flerausbildung der modernen

Demokratie nicht die Herstellung einer Volksherrschaft,
sondern der Schutz des Individuums vor den staatlichen
Instanzen leitend war.54

Erst in der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts mehrten sich

Stimmen, die an den modernen Demokratien einen Mangel
an Partizipationsmöglichkeiten kritisierten und eine direkte

53 N.D. Fustel de Coulanges, La citi antique (Paris 131890), 396 (Kapitel
IV 11).

54 Eine Ausnahme unter den zeitgenossischen Demokratien bildet die
Schweiz, deren Verfassung von — aus der Tradition der Landsgemeinde herrührenden

— weit ausgebauten Partizipationsrechten des Volkes geprägt ist. Mehrere

Formen von Referenden und Volksinitiativen stehen zur Verfugung, um
eine Abstimmung der Bürgerschaft über Gesetze und Maßnahmen herbeizufuhren.

Die Schweizer Erfahrungen widerlegen die These, daß direkte Demokratie
mit politischer Stabilität unvereinbar sei, sie zeigen aber auch, daß die politische
Gleichheit nicht zwangsläufig durch direktdemokratische Verfahren gefordert
wird, denn die Möglichkeiten zur politischen Partizipation werden, noch deutlicher

als in anderen Landern, vorwiegend durch wohlhabende und gebildete
Burgerinnen und Burger genutzt. S. dazu H. TRECHSEL, "Volksabstimmungen", in
Handbuch der Schweizer Politik. Manuel de la politique suisse, hrsg. von U. KJLÖTI

et al. (Zürich 1999), 557-88; Gr. FOSSEDAL, Direct Democracy in Switzerland
(London 2002); H. KRIESI, Direct Democratic Choice — the Swiss Experience
(Lanham 2005).



DIE VORSTELLUNG DES MENSCHEN ALS ZOON POLITIKON 77

Mitbestimmung der Bürger an der politischen Willensbildung
forderten. Die sogenannte deliberative Demokratietheorie
bemängelt, daß Demokratie in der liberalen Tradition zu häufig

allein als eine politische Methode betrachtet und durch ihre
Institutionen definiert worden sei. "Darüber", so schreibt Jürgen

Habermas als einer der führenden Vertreter dieser Richtung,

"gerät die Idee der Herrschaft des Volkes fast ganz in
Vergessenheit".55 Es sei eine verengte Perspektive, wenn man
Demokratie nur als eine Staatsform unter vielen betrachte und
mißachte, daß sie eine weiter reichende Funktion besitze:

"Demokratie arbeitet an der Selbstbestimmung der Menschheit,

und erst wenn diese wirklich ist, ist jene wahr. Politische

Beteiligung wird dann mit Selbstbestimmung identisch sein".56

Politische Ordnungen, die den Namen "Demokratie" trügen,
müßten sich daran messen lassen, inwieweit sie diese
gesellschaftliche Aufgabe erfüllten.

Zentrale Bedeutung wird in diesem Zusammenhang der
Deliberation zugewiesen. Die (von Habermas als

Kommunikationsgemeinschaft verstandene) Gesellschaft könne aus ihrer
Mitte heraus zu vernunftgeleiteten Entschlüssen gelangen, wenn
eine Kultur gemeinsamer Beratung geschaffen würde. Die
Beratungen sollten grundsätzlich zeitlich unbegrenzt sein, allen Bürgern

offen stehen und vom Fehlen interner und externer
Zwänge gekennzeichnet sein: "... in dem Maße, in dem mündige

Bürger unter Bedingungen einer politisch fungierenden
Öffentlichkeit, durch einsichtige Delegation ihres Willens und
durch wirksame Kontrolle seiner Ausführung, die Einrichtung

55 J. HABERMAS, "Politische Beteiligung — ein Wert 'an sich'?", in Student
und Politik Eine soziologische Untersuchung zum politischen Bewußtsein Frankfurter

Studenten, hrsg. von J. HABERMAS et al. (Neuwied 1961), 13-7, hier 15; s.

dazu M. SCHEYLI, Politische Öffentlichkeit und deliberative Demokratie nach
Habermas Institutionelle Gestaltung durch direktdemokratische Beteiligungsformen?
(Baden-Baden 2000); G. PALAZZO, Die Mitte der Demokratie. Über die Theorie
deliberativer Demokratie von Jürgen Habermas (Baden-Baden 2002).

56 Ebd. Zu weiteren Vertretern der dehberativen Demokratietheorie s.

M.G. SCHMIDT, Demokratietheorien (Wiesbaden 42008), 240-3.



78 CHRISTIAN MANN

ihres gesellschaftlichen Lebens selber in die Hand nehmen,
wird personale Autorität in rationale überführbar".57 Dadurch
würde die Geschlossenheit der Politik als Herrschaftssystem
aufgebrochen und gesellschaftliche Kontrolle über die Willensbildung

erreicht, zugleich die Distanz zwischen Regierenden
und Regierten verringert. Wesentliche Voraussetzung sei hierbei

die kognitive Verbesserung der Staatsbürger, denn nur wenn
die Allgemeinheit sowohl ausreichend über die zu beratschlagenden

Traktanden informiert als auch zur Reflexion der

Diskussionsstrategien in der Lage seien, werde eine gerechte
Beteiligung aller an der Entscheidungsfindung möglich. Kritiker der
deliberativen Demokratietheorie wenden dagegen ein, daß die

Ungleichheit innerhalb der Bürgerschaft durch die Bedeutungszunahme

einer zeitintensiven Beratung nicht abgeschwächt,
sondern verstärkt würde, da die für die Politik abkömmlichen
Reichen im Vorteil seien. Außerdem hätten gebildete und gut
vernetzte Bürger weitaus bessere Chancen, sich in den Debatten

durchzusetzen. Ebenso dürfe bezweifelt werden, daß es

möglich sei, gezielte Desinformation, die Durchsetzung von
Partikularinteressen und Gruppendruck zu verhindern.58

Ein anderer Befürworter stärkerer politischer Partizipation
ist Benjamin Barber. Seinen Ausgangspunkt bildet eine auf
Rousseau59 basierende Kritik am Prinzip der Repräsentation:
Die Delegation politischer Macht an Repräsentanten verstoße

nicht nur gegen Freiheit, Gleichheit und soziale Gerechtigkeit,
sondern führe zu einer Verringerung bürgerlichen Engagements.

Die Bürger orientierten sich in einer solchen — laut
Barber 'schwachen' — Demokratie zunehmend an ihren
individuellen und Gruppeninteressen; dabei verlören sie nicht nur

57 J. Habermas, art. cit. (Anm. 55), 16.
58 Zur Kritik an der deliberativen Demokratietheorie s. M.G. SCHMIDT, op.

cit. (Anm. 56), 249f.
59 Vgl. dazu das von B.R. BARBER, Strong Democracy. Participatory Politics for

a New Age (Berkeley 1984), 145 zitierte Dictum Rousseaus: "ä l'instant qu'un
peuple se donne des representants, il n'est plus libre". (J.-J. ROUSSEAU, Du Con-

trat social ou Principe du droit politique [Amsterdam 1762], 68 — III 15).



DIE VORSTELLUNG DES MENSCHEN ALS ZOON POLITIKON 79

das Gemeinwohl aus dem Blick, es bestehe auch die Gefahr,
daß Gegner der Demokratie sich die Beteiligungslosigkeit der

Bürger zunutze machten, um autoritäre Regimes zu errichten.
Aus diesen Gründen könne nicht mehr, wie von der liberalen
Demokratietheorie gefordert, der Schutz der bürgerlichen
Freiheiten das oberste Gebot sein, statt dessen müsse der
Zusammenhalt der Bürger gestärkt werden. Nur wenn die Bürger
direkt an den politischen Entscheidungen beteiligt würden, sei

eine Uberwindung der Partikularinteressen möglich. Ziel müsse

sein, die vom Repräsentationsprinzip gesetzten Grenzen zu
überwinden und eine Selbstregierung des Volkes, eine 'starke
Demokratie' zu erreichen. Diese entspreche auch am besten

dem menschlichen Wesen — wie Habermas betrachtet Barber
die Demokratie nicht lediglich als politische Ordnung, sondern
als der menschlichen Natur angemessene Lebensform.

Während Habermas den größten Wert auf die Bildung des

Bürgers legt und demzufolge vor allem Gedanken zur Herstellung

eines vernunftgeleiteten Diskurses anstellt, geht Barber

von einem bereits ausreichend qualifizierten Bürger aus und
entwickelt konkrete Maßnahmen zur Stärkung der direkten
Demokratie.60 Dazu zählt er neben der flächendeckenden
Einrichtung von Nachbarschaftsversammlungen und einer neuen
Architektur des öffentlichen Raumes auch die Einführung von
Losverfahren bei der Besetzung kommunaler Ämter; dabei
bezieht sich Barber explizit auf die athenische Demokratie;61 es

handelt sich jedoch um einen bloßen Verweis ohne theoretische

Ausgestaltung, so daß man nicht davon sprechen kann,
Athen habe bei der Entwicklung des Konzepts der 'starken
Demokratie' Pate gestanden.

Neue Nahrung hat die Debatte über die direkte Demokratie
durch die Entwicklung des Internets erhalten. Bereits Carl
Schmitt hatte sich mit dem Szenario auseinandergesetzt, "daß

60 B.R. BARBER, op. cit. (Anm. 59), 261-311 (Chapter 10: "The Real

Present: Institutionalizing Strong Democracy in the Modern World").
61 Ebd. 292.



80 CHRISTIAN MANN

eines Tages durch sinnreiche Erfindungen jeder einzelne

Mensch, ohne seine Wohnung zu verlassen, fortwährend seine

Meinungen über politische Fragen durch einen Apparat zum
Ausdruck bringen könnte und daß alle diese Meinungen
automatisch von einer Zentrale registriert würden, wo man sie dann

nur abzulesen brauchte".62 Durch das Internet ist es sogar möglich,

daß die Meinungen (fast) aller Bürger nicht nur "von
einer Zentrale", sondern von der Allgemeinheit eingesehen
werden können. Der amerikanische Vizepräsident AI Gore

sprach 1994 von einer "new Athenian era of democracy", die

aufgrund des Internets und der damit verbundenen globalen
Partizipationsmöglichkeiten anbrechen könne.63

In der Tat haben in den letzten Jahren alle Regierungen,
Parteien und Organisation die Bedeutung des neuen Mediums
entdeckt und ihre Internetauftritte ansprechend gestaltet und
mit Blogs und regelmäßigen Videobotschaften angereichert.
Das prominenteste Beispiel fur eine erfolgreiche Nutzung des

Internets ist zweifellos der amerikanische Präsident Barack

Obama, der seinen Wahlerfolg auch der ständigen Mobilisierung

und Vernetzung von Millionen Bürgern verdankte. Die
Nutzung des Internets geht jedoch über den Wahlkampf hinaus:

Obama hatte stets betont, daß die politischen Pläne nur
dann durchzusetzen seien, wenn das amerikanische Volk auch
nach der Wahl in hohem Maße am Geschehen in Washington
teilnehme; denn nur dann sei die Macht der Lobbyisten zu

62 C. SCHMITT, Verfassungslehre (München 1928), zitiert nach der 5. Auflage
Berlin 1970, 245f.

63 "[...] the (Global Information Infrastructure) will not only be a metaphor
for a functioning democracy, it will in fact promote the functioning of democracy

by greatly enhancing the participation of citizens in decision-making."
(Rede vor der International Telecommunications Union am 21. 3. 1994, zitiert
nach: A.E. REGAN, J.D. ZUERN, "Community-service learning and computer-
mediated advanced composition. The going to class, getting online, and giving
back project", in Computers & Composition 17 [2000], 177-95, hier 191). Fur
eine differenzierte Einschätzung der Chancen und Risiken einer Cyber-Demokratie

s. H. BUCHSTEIN, "Bittere Bytes. Cyberburger und Demokratietheorie", in
Deutsche Zeitschrift fur Philosophie 44 (1996), 583-607.



DIE VORSTELLUNG DES MENSCHEN ALS ZOON POLITIKON 81

brechen. Zur Mobilisierung des Volkes dient wie vor der Wahl
in erster Linie das Internet, durch das die Aktivitäten auf lokaler

und regionaler Ebene angestoßen, koordiniert und als

Willensbekundungen des Volkes verbreitet werden könnten.64 Das
Ziel einer stärkeren Beobachtung des politischen Geschehens
durch das Volk konnte nach vorläufigen Erkenntnissen erreicht
werden, inwieweit der politische Willensbildungsprozeß
tatsächlich beeinflußt wird, bleibt abzuwarten.

Und Aristoteles? Dessen Einfluß auf die politischen
Wissenschaften und insbesondere auf die Demokratietheorie ist
unbestreitbar, und ebenso hat sein Theorem, der Mensch sei von
Natur ein zoon politikon, reichen Nachhall gefunden.65 Dabei
handelt es sich jedoch um getrennte Phänomene: In der
Demokratietheorie spielt das Theorem des zoon politikon nur eine

untergeordnete Rolle, politische Partizipation wird aus ihm
nicht abgeleitet. Auch Jürgen Habermas und Benjamin Barber,
die der politischen Partizipation in einem demokratischen Staat
einen Wert an sich zumessen, greifen nicht darauf zurück.66

Eine wichtige Rolle spielt das zoon politikon allerdings in der

sogenannten "neo-athenischen" Richtung des Republikanismus,

die in den letzten Jahrzehnten im angelsächsischen Raum
Anhänger gefunden hat.67 Der Republikanismus setzt sich

64 Zum Versuch, die Mobilisierung der Burgerschaft auch nach den Wahlen
hoch zu halten, vgl. den Eintrag von David Plouffe zur Gesundheitsreform auf
http. //my barackobama.com/page/community/post/obamaforamerica/gGxnnm
(15.6. 2009)' "We'll build the teams and draw up the plans for winning health
care reform the same way we won the election Building support one block, one
neighbour, one conversation at a time. And we'll put those plans into action".

65 Eine Suche nach "zoon politikon" unter www.google de liefert 92.600
Treffer (Stand: 5 6. 2009).

66 R.G. MULGAN, art. ctt. (Anm. 9), 195 mit Anm 1 deutet einen solchen
Einfluß des Aristoteles auf Barber an, die von ihm genannten Passagen vermögen
dies aber nicht zu belegen.

67 Den Hinweis verdanke ich Mogens Herman Hansen. Darstellungen dieser
Tradition bieten P. PETTIT, Republicanism A Theory ofFreedom and Government
(Oxford 1997); J.W. Maynor, Republicanism in the Modern World (Cambridge
2003); einen Überblick über den gegenwartigen Stand des Repubhkanismus



82 CHRISTIAN MANN

scharf vom Liberalismus ab und kritisiert insbesondere die
Vertragstheorien. Gegen John Rawls' und anderer Denker liberaler
Tradition Konzentration auf die individuellen Freiheitsrechte
betont der Republikanismus die Bedeutung einer von allen

Bürgern getragenen Tugendordnung. Tugendhaftes Handeln
müsse als Grundlage des politischen Zusammenlebens
anerkannt, und es müsse dem moralischen Zerfall der Gesellschaft

entgegengewirkt werden; nur dann sei es möglich, einen
Gemeinsinn zu sichern, der die Freiheitsrechte auch in der
Zukunft garantieren würde. Es ist ein wichtiges Anliegen der
Vertreter des Republikanismus, aufzuzeigen, daß ihre Tradition
dem Liberalismus vorausgeht,68 und so nimmt es wenig Wunder,

daß auch auf Aristoteles zurückgegriffen wurde. Michael
Sandel schreibt: "To put the point another way, the republican
sees liberty as internally connected to self-government and the
civic virtues that sustain it. Republican freedom requires a
certain form of public life, which depends in turn on the cultivation

of civic virtue. Some versions of republicanism construe
the dependence of liberty on self-government more strongly
than others. The strong version of the republican ideal, going
back to Aristotle, sees civic virtue and political participation as

intrinsic to liberty; given our nature as political beings, we are
free only insofar as we exercise our capacity to deliberate about
the common good, and participate in the public life of a free

city or republic".69 Ganz ähnlich interpretierte John Pocock das

Theorem vom zoon politikon: "that could only happen if there

liefern die Beitrage in Republicanism and Political Theory, ed. by C. LABORDE,

J W. MAYNOR (Oxford 2008), mit reichen Literaturhinweisen. Fur eine radikale
Kritik s. R.E. GOODIN, "Folie Republicaine", in Annual Review ofPolitical
Science 6 (2003), 55-76.

68 C. LaBORDE, J.W. MAYNOR, "The Republican Contribution to Contemporary

Political Theory", in C. LaBORDE, J.W. MayNOR, op cit (Anm. 67), 1-28.
69 M.J. SANDEL, Democracy's Discontent America in Search ofa Public Philosophy

(Cambridge, Mass.) 1996, 26 (in der Anmerkung verweist Sandel auf die
Bucher 1 und 3 von Aristoteles' Politik). Vgl. ebd 7: "It is only as participants
in political association that we can realize our nature and fulfil our highest ends"
(ebenfalls mit Verweis auf die Politik)



DIE VORSTELLUNG DES MENSCHEN ALS ZOON POLITIKON 83

were revival of the ancient notions of political virtus, of the zöon

politikon whose nature was to rule, to act, to make decisions...";
"... the ancient ideal of homo pohticus (the zöon politikon of
Aristotle), who affirms his being and his virtue by the medium
of political action, whose closest kinsman is homo rhetor and
whose antithesis is the homo credens of Christian faith".70

Unter Bezug aufAristoteles wird politische Aktivität als

Verwirklichung der menschlichen Natur verstanden. Das
Mißverständnis ist evident: Pocock und Sandel fassen das aristotelische

politikon als "politisch" im modernen Sinne auf, als

Bezeichnung eines Funktionssystems zur kollektiven Willensbildung.

Doch davon ist bei Aristoteles, wie gesehen, nicht die
Rede: In der Histona animahum ist politikon nicht einmal auf
Menschen beschränkt, sondern bezieht auch andere organisierte

Lebewesen mit ein, in der Politik ist es im Sinne von "auf
die Polis bezogen" zu verstehen. Aristoteles Konzept des

zoon politikon ist viel weiter gefaßt als von Pocock und Sandel

postuliert: Eine Reduzierung auf Partizipation in freien Staaten
oder gar auf "political action" widerspricht dem Umstand, daß

Aristoteles eben auch die monarchischen Verfassungstypen
einbezieht, in denen eine politische Mitwirkung des Volkes gar
nicht vorgesehen ist; mit dem Satz vom zoon politikon bringt er

zum Ausdruck, daß der Mensch von Natur aus ein polisbilden-
des Lebewesen sei; daß der Mensch ein politisch aktives

Lebewesen sei wie von der republikanischen Tradition angenommen,

ist nicht gemeint.71

70 J POCOCK, The Machiavellian Moment, Florentine Political Thought and
the Atlantic Republican Tradition (Princeton 22003), 335, 550

71 Einen sensibleren Umgang mit Aristoteles durch einen Politologen zeigt
RA. DAHL, Modern Political Analysis (Englewood Cliffs 31976), 100 Dahl
macht nicht den Fehler, politikon unreflektiert mit "politisch" zu ubersetzen,
sondern geht vom allgemeineren Aspekt der Gemeinschaftsbildung aus: " because

human beings are social, they develop political systems. Evidently they cannot
dwell together without entering into relationships of influence, whenever these

relationships become stable and repetitive, political systems exist. In this looser

sense, then, one might say (with Aristotle) that man is a political animal Whatever

his values and concerns, man is inevitably enmeshed m political systems —



84 CHRISTIAN MANN

Ein zweites Mißverständnis kommt hinzu, das sich im
Namen der "neo-athenischen" Richtung bereits andeutet:
Deren Anhänger reduzieren die griechische Poliswelt auf die
athenische Demokratie und machen es so möglich, daß die
Theorie eines Philosophen in eine allgemeine Meinung der
athenischen Bürgerschaft verwandelt wird: "The story as we
have traced it first, that of how the Athenian assertion that man
was zöon politikon, by nature a citizen, was revived ..." (meine
Hervorhebung).72 Einem antiken Athener wäre die Aussage,
alle Menschen seien von Natur aus Bürger, bestimmt erstaunlich

und wohl auch gefährlich vorgekommen, denn sie hätte
die im politischen Raum scharf gezogenen Grenzen zwischen

Bürgern und Nichtbürgern verwischt.

Zusammenfassung

Aristoteles' vielzitiertes Dictum, der Mensch sei von Natur
aus ein zoon politikon, besaß weder einen spezifischen Bezug
zur antiken Demokratie, noch übte es einen nennenswerten
Einfluß auf die moderne Demokratietheorie aus. Aristoteles
bezog sich mit seinem Theorem auf die Polis im allgemeinen,
nicht auf die athenische Demokratie im besonderen; die
kennzeichnenden Merkmale letzterer waren die politische Gleichheit

und die intensive Partizipation aller Bürger. Diese Partizipation

wurde als die Ausübung von Macht begriffen, wie der

whether or not he likes or even notices the fact." (Dahls Kursive) Fur eine
ähnliche Warnung vor einer Fehhnterpretation des Aristoteles s. H. Arendt, Was ist
Politik? (München 1993), 37 "Aristoteles, fur den das Wort 'politikon' durchaus

ein Adjektiv der Polls-Organisation und nicht eine beliebige Bezeichnung fur
menschliches Zusammenleben überhaupt war, meinte keineswegs, daß alle
Menschen politisch seien oder daß es Politik, nämlich eine Polls, uberall gäbe, wo
Menschen lebten [. .] Was er meinte, war lediglich, daß es eine Eigentümlichkeit
des Menschen ist, daß er in einer Polls leben kann und daß diese Pohs-Organi-
sation die höchste Form menschlichen Zusammenlebens darstellt und daher in
einem spezifischen Sinne menschlich ist"

72 Ebd. 462.



DIE VORSTELLUNG DES MENSCHEN ALS ZOON POLITIKON 8 5

Begriff demokratia 'Volksherrschaß), aber auch zahlreiche

Zeugnisse aus dem 5. und 4. Jahrhundert zeigen: In der
Volksversammlung, beim Ostrakismos oder in den Dikasterien
herrschte die Bürgergemeinschaft über den einzelnen, vor allem
über den einzelnen Aristokraten, der in einem von der politischen

Gleichheit bestimmten Ordnung dem Mehrheitswillen
trotz seiner individuellen sozialen Überlegenheit unterworfen
war. Gemäß der modernen Terminologie war die athenische
Demokratie "input-orientiert",73 denn oberstes Ziel blieb es,

dem Willen der Mehrheit des Volkes zur Durchsetzung zu
verhelfen. Eine 'Regierung', die ein Gegengewicht zu den
Institutionen des Volkes hätte bilden können, gab es nicht, alle

Amter wurden schwach gehalten.
Die in der Moderne über die politische Partizipation geführten

Diskurse und die Stellung der athenischen Demokratie in
diesen verdeutlichen die großen Unterschiede zwischen der
antiken und der modernen Demokratie. Die den modernen
Verfassungen zugrundeliegende liberale Theorie ging, auch

genährt von antiken Kritikern der athenischen Demokratie,
von einem tiefen Mißtrauen in die Fähigkeiten des breiten
Volkes aus: Anstatt die wichtigen Entscheidungen den Launen
des Volkes zu überlassen, sollte der Wille des Volkes mittels
der Wahl von Repräsentanten ermittelt werden, politische
Partizipation nur noch mittelbar stattfinden. Die Spaltung
der politischen Spitze in Regierung und Opposition sowie die

Teilung der Gewalten sollten zu große Machtakkumulationen
verhindern und sicherstellen, daß die individuellen Freiheitsrechte

gesichert blieben; das Ziel war nicht die Herstellung
einer Herrschaft des Volkes, sondern der Schutz des Einzelnen

vor der staatlichen Macht.
Auch wenn seit der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts

wieder vermehrt eine stärkere Beteiligung des Volkes an der

73 Zu einer neueren Analyse der input- und output-orientierten Perspektiven
der Demokratie s. F.W. SCHARPF, "Demokratie in einer kapitalistischen
Wirtschaft", in Regieren in Europa. Effektiv und demokratisch? (Frankfurt am Main
1999), 16-22.



86 CHRISTIAN MANN

politischen Willensbildung gefordert wird, ist das leitende

Prinzip der Überlegungen nicht die Macht des Volkes. Bei
Habermas als einem der fuhrenden Vertreter der deliberativen
Demokratietheorie folgt aus einer stärkeren politischen Partizipation

des Volkes vielmehr eine Schwächung der — im Sinne
einer machtgeleiteten Ordnung verstandenen — Politik: "Das
würde den Charakter von Herrschaft verändern; und sofern in
der Politik immer auch ein Moment blinder Herrschaft steckt,
mahnt die Idee der Demokratie an die Vergänglichkeit des

Politischen als solchen".74 Dies ist ein deutlicher Gegensatz zur
Stärke des politischen Raumes im klassischen Athen.

Wenn heutzutage die Bürger aufgefordert werden, sich an
Wahlen zu beteiligen, wird in der Regel das Argument
angeführt, eine hohe Wahlbeteiligung stärke die gemäßigten Kräfte
und stabilisiere damit die bestehende politische Ordnung. Mit
der athenischen Vorstellung von Volksherrschaft hat das nichts
zu tun. Wenn Barber, Gore und andere das klassische Athen
als Beispiel für eine funktionierende Demokratie heranziehen,
dann ist dies lediglich der Beweis, daß die athenische Demokratie,

vom Ausschluß von Frauen, Sklaven und Metöken
abgesehen, mittlerweile als vorbildhaft gilt, es ebnet aber nicht
den tiefen Graben zwischen der antiken und der modernen
Vorstellung von politischer Partizipation ein.

74 J. Habermas, art. cit. (Anm. 55), 16.



DISCUSSION

K Piepenbrink: Mein Eindruck ist ebenfalls, daß Aristoteles

keinen unmittelbaren Zusammenhang zwischen seinen
Überlegungen zum zoon politikon und dem Moment der
politischen Partizipation herstellt. Im ersten Buch der 'Politik',
das bekanntermaßen stark durch seine spezifisch philosophischen

Modelle geprägt ist, geht es ihm m.E. primär darum,
den Vorrang der Polis vor den anderen sozialen Bezugskreisen

hervorzuheben und dies ontologisch wie teleologisch zu
untermauern. Er streicht hier heraus, daß der Mensch seine

Bestimmung insbesondere dann erfüllt, wenn er sich vorrangig

auf die Polis bezieht, während die anderen Bezüge
nachrangig sein sollten. Das meint u.a., daß er die Belange der
Polis denen des Oikos voranzustellen hat. Ein politisches
Engagement, so wie Aristoteles es im dritten Buch der 'Politik'

im Zusammenhang mit seinen allgemeinen Reflexionen

zum Bürger (speziell zum Bürger in der Demokratie) entwirft,
ist im ersten Buch m.E. nicht angedacht. Ebenso wenig sind
die Aussagen zum zoon politikon vorzugsweise auf die Demokratie

zu beziehen. Aristoteles äußert sich, wenn ich recht
sehe, nicht explizit zum Zusammenhang zwischen dem zoon
politikon und bestimmten Verfassungsformen. Hier zu spekulieren,

ist freilich nicht ganz unproblematisch: Wenn ich es

doch versuchen sollte, scheint es mir am wahrscheinlichsten,
daß der Mensch seine Bestimmung als zoon politikon am
ehesten in der Politie verwirklicht, keinesfalls jedoch in den
drei parekbaseis und damit auch nicht in der Demokratie, da
hier die Ausrichtung auf das Gemeinwohl und damit auf die

Belange der Polis nach aristotelischem Verständnis nicht
ausreichend ausgeprägt ist.



88 DISCUSSION

Chr. Mann: Ich kann dem nur zustimmen. Wichtig
erscheint mir vor allem der Hinweis auf den grundlegenden
Unterschied zwischen den einzelnen Büchern der Politik: In
der besprochenen Passage des ersten Buches wird die Polis als

eine soziale Gemeinschaft verstanden, mit der oikia als kleinster

Einheit, im dritten Buch hingegen als — im modernen
Sinne — 'politische' Gemeinschaft, mit dem Bürger als kleinster

Einheit. Aristoteles klärt das Verhältnis der beiden
Beschreibungsmuster nicht, woraus sich weitere Probleme ergeben: In
manchen Passagen gehören die Frauen zur Polis dazu, in anderen

nicht. Angesichts dieser Unterschiede innerhalb des Werkes

ist es — und auch hierin stimme ich zu — nicht zulässig,
Passagen aus verschiedenen Büchern der Politik heranzuziehen,

um das zoon politikon zum demokratischen Bürger zu

verengen.

P. Schmitt Pantel: Pouvez-vous preciser le contenu que vous
donnez ä la notion de participation politique ä Athenes? Est-ce

qu'elle s'arrete ä la participation aux institutions politiques? Je

pense entre autres ä deux expressions employees par des histo-
riens de l'antiquite: Claude Nicolet parle du "metier de citoyen"
ä propos des Romains, Christian Meier utilise l'expression de

"militant" pour le citoyen grec athenien, qui me paraissent
recouvrir d'autres types d'activites que la seule participation
aux assemblies, aux magistratures et aux tribunaux.

Chr. Mann: Wir stehen hier wieder vor der Frage, wie man
politische Partizipation definiert. Soll man darunter allgemein
alle auf die Polis bezogenen Handlungen verstehen, oder ist
eine Fokussierung vorzunehmen auf die Teilnahme an Institutionen

und Verfahren, in denen kollektiv bindende Entscheidungen

hergestellt werden? Zunächst einmal ist es völlig
korrekt, daß die Athener ihr "Bürger-Sein" nicht nur beim Besuch

der Volksversammlung und Gerichte erfuhren, sondern auch
bei vielen anderen Aktivitäten, etwa dem Militärdienst oder
der Teilnahme an Prozessionen und Opfern. Diese Aspekte
sind in der Forschung reichlich untersucht worden; ich habe



DIE VORSTELLUNG DES MENSCHEN ALS ZOONPOLITIKON 89

sie nur am Rande erwähnt, weil sie für andere Poleis genauso
gelten: Soweit die Quellenlage Einblicke erlaubt, kann man
sehen, daß der Kampf für die Polis im Krieg und die Partizipation

an gemeinschaftlichen Kulten wichtige Facetten der

Bürgeridentität bilden, und zwar auch in oligarchisch organisierten

Poleis. Für meine Themenstellung, die auch auf die

Frage einer Sonderstellung Athens in der griechischen Poliswelt
abzielt, erscheint mir eine Fokussierung auf die politischen
Institutionen notwendig zu sein. Auch die Athener selbst sahen

eine herausragende Errungenschaft ihrer Polis darin, eine
politische Ordnung geschaffen zu haben, welche die
Entscheidungsgewalt über alle wichtigen Angelegenheiten der Polis in
die Hände der einfachen Bürger legte.

M. Hansen: In a ground-breaking article published last year
(Chr. Mann: "Politische Gleichheit und gesellschaftliche Strat-
ifikation: die athenische Demokratie aus der Perspektive der

Systemtheorie", in HZ 286 [2008], 1-35), you argue that a

more consistent analysis of the various aspects of Athenian
democracy can be obtained if one applies Niklas Luhmann's
theories about social systems. You write (p. 6): "Aufbauend
auf Forschungsarbeiten, welche die Lösung der politischen
Verfahren vom gesellschaftlichen Hintergrund als Charakteristikum

der athenischen Demokratie auffassen, möchte ich die
These aufstellen, daß man die athenische Demokratie als ein

politisches Funktionssystem in der Umwelt einer stratifizierten
Gesellschaft beschreiben kann. [...] Kulte, Oikosstrukturen,
Symposiengemeinschaften etc. erscheinen dann nicht mehr als

ein Teil der Politik, sondern als deren Umwelt. Athenische
Frauen waren von eminenter Bedeutung für die Kulte und fur
die Existenz der oikoi, ohne sie wäre die Demokratie kollabiert.
Ebenso hätte die Wirtschaft Athens ohne die Metöken nicht
aufrechterhalten werden können, was ebenfalls zum Ende der
Demokratie geführt hätte. Aber die Operationen der Demokratie,

das heißt des politischen Systems, wurden nicht von
Kulten oder dem Austausch materieller Güter bestimmt,
sondern gehorchten eigenen Regeln".



90 DISCUSSION

I believe that Luhmann's Systemtheorie as described by you
can be applied to Aristotle's complex description of the polis
and his view about man as a zoon politikon whose telos is to live
a politikos bios. In fact in an article (M.H. Hansen, "Aristotle's
Two Complementary Views of the Greek Polis", in Transitions
to Empire. Essays in Greco-Roman History 360-146 B.C., in
Honor ofE. Badian, ed. by R.W. Wallace, E.M. Harris [Norman

1996], 195-210.) I analysed Aristotle's view of the polis
along such lines, only I did not associate my analysis with
Luhmann's theories. In the light of these considerations I shall

present an interpretation of Aristotle's dictum about man as a

zoon politikon which in some respects differs from the one
offered by you in your contribution to this conference but
conforms to your views in the article I quoted above.

Like you (p. 54) I find it significant that Aristotle's statement

in the Politics about man as a zoon politikon is brought in
the first book {Pol. 1253a 1-3, cf. 1278b 17-19) in connection
with Aristotle's analysis of the polis as a community consisting
of households {oikiat), each comprising husband, wife, children
and slaves. The polis described in Book 1 is a social and
economic community, and women, children and slaves are members

of the polis (for women, see also Pol. 1269b 15ff: women
constitute half the polis). Aristotle explains that the polis comes
into existence for the simple purpose of maintaining life but
exists for the purpose of the good life {zen versus en zen, Pol.
1252b 29-30, so also Mann, p. 56) which is the life of the

politically active citizens {Pol. 1326b 7-18). Eu zen is a form of
eudaimonia from which slaves and animals are excluded {Pol.
1280a 31-3). So a polis that exists for the purpose of the good
life is the prerogative of mankind and is even restricted to a

fraction of all human beings. According to Aristotle only Greeks

{Hellenes) possess the combination of spirit (thymos) and intellect

(dianoia) which both are preconditions for y>o/h-formation
{Pol. 1327b 20-33). Barbarians who live east or west of Hellas
are not capable of living in poleis, their communities are ethne...

apoliteuta {Pol. 1327b 26). The result is that no more than a



DIE VORSTELLUNG DES MENSCHEN ALS ZOON POLITIKON 91

fraction of the world's population are human beings in the full
sense. But — I think — it did not bother Aristotle that the

overwhelming majority of all human beings were excluded from
being true human beings, i.e. persons who could live a bios

politikos. Perfection is for the few, not for the many.
The atom of the polis in this sense is not the oikia but the

polites, i.e. the adult male citizen {Pol. 1274b 41, 1275b 20).
Books 3-8 are devoted to the polis in the political sense. It is a

political community from which women, children, slaves and

foreigners are excluded (1275a 7-8, 1278a 1-6, 1280a 31-4,
1326a 18-20).

The polis in the Politics Book 1 is a community created for
the purpose of maintaining life itself. Accordingly the statement

about man as a zoon politikon comes close to the statement

about zoa politika in the Historia Animalium {HA 487b
34-88a 13, see supra p. 52), and Aristotle can repeat that even
bees and other gregarious animals are zoa politika {Pol. 1253a
8). But man is the only animal in command of speech and
with a sense of what is just and unjust {Pol. 1253a 9-18, cf.

supra p. 56). That brings us to the polis as a political community

and justifies the statement that man is a political animal
'more than' bees and other gregarious animals.

In Books 3-8 it is the political aspects that are the essence of
Aristotle's understanding of what a polis is and what it means

to be a politikon zoon. He defines the polis in the political sense

as a koinonia politon politeias {Pol. 1276 b2) (M.H. Hansen,
Polis and City-State. An Ancient Concept and Its Modern Equivalent

[Copenhagen 1998], 133-4). Like any other substance an
Aristotelian polis is a compound of form and matter, and in
case of the polis, the matter is the politai {Pol. 1325b 39-26a 5)

and the form is thepoliteia {Pol. 1276b 2-11). In the first sense
the polis is an aggregate ofpolitai (1274b 41), in the second it
is a system of magistracies in the state {taxis archon) and in
particular of the supreme magistracy {Pol. 1278b 8-10). Again,
archai are taken in the broad sense of those who deliberate,

judge and command {Pol. 1275a 23-33, 1299a 25ff).



92 DISCUSSION

When polis is seen as a political community rather than as a
social and economic community the statement that man is by
nature a zoon politikon must be interpreted in the light of these

definitions and in conjunction with the statement that the telos

of the typical human being is to live a politikos bios {Pol. 1324a
13-25b 32). But what does one have to do to live a political
life? One's job cannot be production or trade, since the full
citizen ought to be exempted from work {Pol. 1278a 8-11;
1326b 30-2, 1328b 33-29a 2). Admittedly, most citizens have

to work for a living, but only out of dire necessity, not to
obtain happiness and fulfill their purpose in life. Nor can the
citizen's task be war and deeds of arms, since the ideal polis

may be isolated and have no hostile neighbours with whom to
fight {Pol. 1325a 1-5). Nor can the purpose of human life be

devoted to study and contemplation, since such pursuits pertain

to the philosophical life, not to the life of a citizen. For the
citizen the essence of life must be to participate in politics, to
rule and be ruled in turns {Pol. 1283b 42-84a 3; 1325b 23-7).
The polites is above all a person who participates in political
and judicial decision-making {Pol. 1275a 22-3, 1281b 31) and
in this capacity he must act justly and altruistically {EN 1130a
3-5, cf. 1134b 2ff; Pol. 1279a 8-15).

Ho politikos bios, however, is not the only form of life worth
living. The alternative is the contemplative life {theoretikos bios).
As you correctly note (p. 59), in the Nicomachean Ethics Aristotle

seems to prefer the contemplative life to the political. In the
Politics he goes for the political life as the true telos of mankind
{Pol. 1324a 13-25b 32). And a life in contemplation is incompatible

with the political life {EN 1177b 4); it is a life for gods

or demi-gods {EN 1177b 26ff), and a life in isolation {Pol.
1324a 28; EN 1177a 32-4). Admittedly, the philosopher lives

in a society and respects its laws {EN 1178b 5-7), but he is not
a member of the polis, he is essentially apolis {Pol. 1253a 2-4,
1324a 16-17), and it is probably the philosopher Aristotle has

in mind when in Historia Animalium he asserts that not all

men are zoa politika, some are monadika {HA 488a 7).



DIE VORSTELLUNG DES MENSCHEN ALS ZOON POLITIKON 93

Man as a zoon politikon is probably meant to cover all
Hellenic poleis, perhaps over one thousand, of which some were
monarchies, some oligarchies and — in Aristotle's time —
only half of them democracies. I agree with you (p. 52, 67)
(p. 2, 13) that the statement about man as a zoon politikon does

not refer to Athens specifically nor is it restricted to democracies,

but there are indications in the Politics that the statement
fits a democracy better than a monarchy or an oligarchy. Aristotle

defines a polis as a koinonia {Pol. 1276b 1) and as a multitude

of politai {Pol. 1274b 41, 1286a 29) and he defines a

polites as a person who participates in political decision-making

{Pol. 1275a 22-3). It is only in a democracy that all politai
take part in political decision-making, and therefore Aristotle

admits that his definition of a polites as a person who
participates in political decision-making fits democracy better
than any other type of constitution {Pol. 1275b 5-6).
Conversely, in a monarchy in the full sense, there is just one
polites, the basileus in a kingdom {Pol. 1284a 3-10, 1287a
8-12, 1288a 15-19) and the tyrannos in a tyranny (1295a
17-22). Aristotle is of course aware of the problem that one
cannot have a polis consisting of one person only. Therefore
he modifies his view of basileia and says that kingdom may be

the rule of a small genos, not always of one person {Pol. 1284a

4-5). On the other hand, he also insists that a person whose

arete exceeds the arete of all other politai combined is no
longer the member of the polis {Pol. 1284a 8). Aristotle's
pambasileia {Pol. 1287a 8-12) is an Utopia to such an extent
that he does not even envisage kingdom as a possibility in his

own description of the best politeia in Books 7-8. Tyranny is

a dystopia to such an extent that tyrannies ought to be denied
the status of a politeia or at least rated lowest among constitutions

(1293b 27-30, cf. 1289b 2). Accordingly, when Aristotle

in Books 4-6 replaces the sixfold model of constitutions
described in Book 3 with a fourfold one, he excludes monarchies

and classifies constitutions as aristocracies, oligarchies,
politeiai or democracies {Pol. 1290a 13-29) (M.H. Hansen,



94 DISCUSSION

"Aristotle's Alternative to the Sixfold Model of Constitutions",
in Aristote et Athenes, ed. par M. Pierart [Paris 1993], 91-101).

To sum up. That man is a zoon politikon means first of all
that essentially it is man's nature (physis) and purpose in live
(telos) to be a member of a polis. Man is a polis-animal. On
this fundamental point I agree with you (pp. 56, 83). But I
would like to put more emphasis on the different aspects of
polis-Yife. On the one hand the polis was a social and economic
community centred on a town created by a form of synoecism
{Pol. 1252b 20) of villages each consisting of households. All
inhabitants were members of the polis in this sense. On the
other hand the polis was also a political community of adult
male citizens from which women, foreigners and slaves were
excluded. In the first sense man is one among a plurality of
politika zoa and it is not only men but also other animals that
live in poleis. One example is Aristotle's statement at HA 617b
13-14 that ravens and crows live in poleis. In the second sense

man is the only politikon zoon and, more specifically, the politika

zoa are the adult male citizens who can live a politikos
bios. The Aristotelian politika zoa form a hierarchy with poleis
of ravens and crows towards the bottom and poleis of Hellenic
citizens at the top.

I admit that Aristotle's view ofpolis as an essentially political
community ofpolitai may be one-sided, and his dictum about

man as a zoon politikon may be a narrow one, but I hold that
in this context political animal is an essentially correct rendering

of Aristotle's statement and that the Latin translation animal

sociale covers only one aspect of the Aristotelian view. The
other aspect is the zoon politikos by nature whose telos is to
live a politikos bios. In political philosophy and today in, e.g.
modern republicanism it is this view of man as a political
animal that has been in focus. Contra you (p. 83-4) I do not
think that Pocock and Sandal have misinterpreted Aristotle's
dictum. They have focused on the political, you has emphasised

the biological aspect of what it means to be a politikon
zoon and you seem even to deny that man in his capacity of



DIE VORSTELLUNG DES MENSCHEN ALS ZOON POLITIKON 95

zoon politikon has to fullfil his telos by being a politically active
citizen (p. 84). Inspired by your use of Luhmann's theories I
am inclined to see Aristotle's polis consisting of politai as ein

operativ geschlossenes System, his polis consisting of oikiai as

Umwelt, and I take the concept of zoon politkon to cover both
aspects of the polis. Politika zoa live in poleis but they form a

hierarchy with bees, ants, ravens and crows at the bottom and
Hellenic citizens at the top.

On the other hand, I agree with you (p. 84) that it is a

misnomer to speak about a neo-Athenian wing among the

supporters of modern republicanism. Neither Pocock, nor Sandel

nor any other who writes about modern republicanism has

anything to say about Athenian democracy but those among
them who are inspired by the Greek rather than the Roman
tradition refer to Aristotle's dictum about man as a zoon
politikon. The proper term would be neo-aristotelian republicanism

(M.H. Hansen, Den moderne repuhlikanisme og dens kritik
afdet liberale demokrati [2007], 53, n. 243).

Chr. Mann: Die Unterschiede zwischen Aristoteles und
Luhmann scheinen mir markant zu sein. Der wichtigste besteht
darin, daß Aristoteles Menschen als Grundelemente der Gesellschaft

betrachtet, Luhmann hingegen Kommunikationen;
letzteres bereitet den Boden für die Möglichkeit, die Gesellschaft
in verschiedene Systeme auszudifferenzieren und deren spezifische

Regeln der Kommunikation zu analysieren. Auch in der
Politik lassen sich unterschiedliche Beschreibungsmuster von
Gesellschaft fassen, deren Verhältnis zueinander wird jedoch
nicht thematisiert; dadurch ergibt sich die genannte Unscharfe.
Ich würde deshalb sagen, daß die unterschiedlichen Definitionen

von Polis in der Politik als Indiz dafür herangezogen werden

kann, eine Differenzierung der Polis in Funktionssysteme ä

la Luhmann zumindest fur denkbar zu halten.



_ «4, I -:^£Z'I
•-.<»* r-JBr. -&su^ :J-.irg z. r

~~^lWSf.-l.C®.-, *t#rt; fliWi ]£M7J ß T^'N>-J7-=y
rJ'-: 'X^'i,- >£T

~ " "~ '" ""

iinr.V •arg.:
TKTCaLS" .ftfe*« 1'» -, rsü

_'& «V

WÄ" P.18 fSi •.Sh&jfifey Jjj i7>. \- I in- ; iy \ '^
®lc^ V» Sj'.'S7"r*J3 -;rS

l7a*ytj» i ^c":^S ife: ^ifc, -^7 ä£J£:£»

S : 3 H^-Tr ^ HS^WJ-
4«& 3 e a 1* £ü* 5^ £1 fr»4;4Mrt >~

"40 tf**»»**- j^y?# J^^äA-fcÖfl' fc J$Jji<b

^^-^acsate^Msfess^F
Z- •^ittfej^V: »I'Wsh -4m-m mdw =C,--ffe "*&& <?* 7as^ayfe's-^*» fäSBM

^ F '3^7^«£*** rnS'^ ü n^ £ j5.?

*f7#£_ i£#v*sIr'gH Tsgjsr?*t fföTiä.iäi»"~
"^T- ai *&7*i

F'^a« Img,- tpa^fj
<Vf-s s&£^?kt£'

I ^fefcajsi iA 4bii^atuh

s

A

i^xd-em^'km!s^ii jrfhr «41

T A |C* A --. ,r I. I .T..T- » F -" J.TStfi &T®?^jHtk£ i Sir„


	Politische Partizipation und die Vorstellung des Menschen als zoon politikon

