
Zeitschrift: Entretiens sur l'Antiquité classique

Herausgeber: Fondation Hardt pour l'étude de l'Antiquité classique

Band: 55 (2009)

Artikel: Charakter und Charakterisierung bei Aischylos

Autor: Seidensticker, Bernd

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-660905

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-660905
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


V

Bernd Seidensticker

CHARAKTER UND CHARAKTERISIERUNG
BEI AISCHYLOS

I

Plutarch überliefert einen Ausspruch des Sophokles, daß er
erst in der dritten Periode seines Schaffens, den Stil erreicht
habe, der das Ethos der dargestellten Personen am klarsten zum
Ausdruck bringe und deshalb der beste sei,1 und in der Vita des

Sophokles erklärt der antike Biograph, daß Sophokles sich darauf
verstanden habe, den Charakter einer von ihm geschaffenen

Figur mit einem einzigen Halbvers oder einem einzelnen
Ausdruck sichtbar werden zu lassen.2 Vergleichbare Zeugnisse besitzen

wir für Aischylos nicht. Gewiß, wir erfahren von Aristoteles,
daß Aischylos den zweiten Schauspieler eingeführt und — als

eine zwangsläufige Folge — den Anteil des Chors verringert
und dem logos, d.h. den gesprochenen Rheseis und Dialogen
der Schauspieler, den Vorrang eingeräumt habe.3 Von einem
besonderen Interesse des Aischylos an der Gestaltung seiner
Charaktere oder gar einer besonderen Meisterschaft in der

Charakterisierung hören wir nichts, und die moderne Kritik hat den

in der Quellenlage indirekt zum Ausdruck kommenden Unterschied

zwischen den beiden Tragikern immer gesehen.

1 PLUT. de prof, in virt. 7.79B S. Radt [ed.], Tragicorum Graecorum Frag-
menta. Vol. 4, Sophocles [Gottingen 21999] [= TrGF4\, T 100).

2 TrGF 4, T 1, 90f.
3 ARIST. Po. 1449a 16-18.



206 BERND SEIDENSTICKER

Bernhard Knox hat darauf hingewiesen, daß bereits die Titel
der Stücke die grundlegende Differenz klar zum Ausdruck
bringen:4 Sechs der sieben Stücke des Sophokles tragen den
Namen des Helden;5 die Aischyleischen Tragödien sind dagegen

bis auf den Agamemnon6 nach dem Chor oder dem Stoff
benannt, oder die Titel verweisen auf bedeutungsvolle Szenen
oder Inhalte der Stücke. Wer auch immer die Titel erfunden
hat; sie sind offenbar Ausdruck der ganz unterschiedlichen
tragischen Konzeptionen ihrer Autoren und der ihr dienenden
dramatischen Technik.

Die in der Suda erhaltene Nachricht, daß es Sophokles war,
der als erster die Großform der Inhaltstetralogie aufgegeben
habe und beim Tragödienwettbewerb der Großen Dionysien
mit einzelnen Tragödien aufgetreten sei7, bestätigt den aus den
Titeln seiner Stücke gezogenen Schluß. Im Zentrum der Sopho-
kleischen Tragödie steht die Konfrontation eines außergewöhnlichen

Individuums mit seinem Schicksal; und das Einzelstück
erlaubte es ihm, alles Licht auf seine einsamen Riesen und ihr
im Moment der tragischen Krise aufleuchtendes Wesen zu richten.8

In dem Moment jedoch, in dem die Tragödie aus dem
Zusammenwirken von äußeren Umständen und dem Wesen
des Helden erwächst, muß der Charakter des Helden detailliert
entfaltet werden, damit der Betrachter seine Tragödie und die
Art und Weise, in der sie sich entwickelt und vollendet, als

natürlich und zwingend verstehen kann. Und Sophokles hat das

in einem Maße getan, daß man versucht ist, für Tragödien wie

4 B.M.W KNOX, The Heroic Temper Studies in Sophoclean Tragedy (Berkeley

1964), 2.
5 Lediglich im Falle der Doppeltragodie, in der Deianeira und Herakles

aneinander zugrunde gehen, scheint die Unmöglichkeit, eine der beiden Hauptgestalten

als das dramatische, emotionale oder thematische Zentrum des Stucks zu
betrachten, zu dem 'Verlegenheitstitel' Trachinierinnen gefuhrt zu haben.

6 Die Zuschreibung des Prometheus Desmotes an Aischylos ist so unsicher,
daß er hier und im folgenden nicht berücksichtigt wird.

7 Suda 2 815 Adler TrGF 4,T 2)
8 B.M.W. KNOX, op cit. (Anm. 4), 1 hat Sophokles aus diesem Grunde als

den Erfinder des tragischen Helden und Begründer der klassischen abendländischen

Tragödie bezeichnet.



CHARAKTER UND CHARAKTERISIERUNG BEI AISCHYLOS 207

Aias, Elektra oder Philoktet das Aristotelische Rangverhältnis
von Handlung und Charakter umzukehren.9

Die vermutlich von Aischylos geschaffene trilogische
Bauform weist auf eine ganz andere Konzeption. Nicht ein tragisches

Individuum, sondern das Schicksal eines Volkes, einer

Gruppe, einer Familie ist das Thema. Die einzelne Gestalt

gewinnt ihre Bedeutung als Glied einer langen, weit zurück in
die Vergangenheit und weit voraus in die Zukunft reichenden
Handlungskette. Ihre individuelle Charakterisierung tritt damit
hinter der Analyse fundamentaler gesellschaftlicher Spannungen

und Konflikte deutlich zurück; und die Perser zeigen, daß
die sekundäre Bedeutung der Charaktere (im Vergleich zur
Handlung) nicht — oder doch nicht allein — eine Folge und
Funktion der von Aischylos favorisierten trilogischen Bauform
war.

Das heißt nun aber nicht, daß Aischylos immer und überall
auf eine einfühlsame individuelle Charakterisierung seiner

Figuren verzichtet hat. Bevor ich zu zeigen versuche, daß dem
nicht so ist, bzw. wo und warum er seine Zurückhaltung
aufgibt, muß ich auf die wichtigsten Argumente eingehen, die

gegen die Bedeutung von Charakter und Charakterisierung in
der griechischen Tragödie vorgetragen worden sind. Da ich
mich bereits an anderer Stelle detailliert dazu geäußert habe,
kann ich mich hier kurz fassen.10

Kritiker einer charakterorientierten Interpretation, wie vor
allem John Gould11, haben eine Reihe von Argumenten vorge-

9 B. SEIDENSTICKER, "Beobachtungen zur sophokleischen Kunst der
Charakterzeichnung", in Orchestra. Drama, Mythos, Buhne. Festschriftfür Hellmut Flas-
har anlasslich seines 65 Geburtstages, hrsg. von A. BlERL und P. VON MOELLEN-

dorff (Stuttgart 1994), 276-88.
10 B. SEIDENSTICKER, "Character and Characterization in Greek Tragedy", in

M. REVERMANN, P. WILSON (eds.), Performance, Iconography, Reception. Studies

in Honour of Oliver Taphn (Oxford 2008), 333-46.
11 J. GOULD, "Dramatic Character and 'Human Intellegibihty'", in PCPhS

24 (1978), 43-67; cf. ferner G.H. GELLIE, "Character in Greek Tragedy", in
AUMLA 20 (1963), 241-55; S. GOLDHILL, "Character and Action, Representation

and Reading: Greek Tragedy and its Critics", in C.B.R. PELLING (ed.),



208 BERND SEIDENSTICKER

legt, die aus den tatsächlichen oder angeblichen Einschränkungen

entwickelt sind, die das griechische Theater den Autoren
auferlegt:

a) Daß die zwei bzw. drei männlichen Schauspieler auch alle

weiblichen Rollen spielten und daß sie im Verlaufe einer
Tetralogie in viele verschiedene Rollen schlüpfen, ja gelegentlich
eine Rolle auch mit anderen Schauspielern teilen mußten, ist
für die Frage der Charakterisierung unerheblich.12

b) Dasselbe gilt auch für das standardisierte Kostüm. Es ist
zudem keineswegs sicher, daß es Aischylos war, der das langär-
melige, bis auf die Füße fallende und reichverzierte Gewand

eingeführt hat, wie die Vita behauptet.13 Die ältesten Darstellungen

dieses Gewands stammen erst vom Ende des 5.
Jahrhunderts14; und es ist durchaus möglich, daß die Figuren der

Tragödie zur Zeit des Aischylos Kleidung trugen, die der
Alltagskleidung ähnlicher und stärker differenziert war.15 Dafür,
daß Aischylos gelegentlich die Kleidung der dramatis personae

Characterization and Individuality in Greek Literature (Oxford 1990), 101-27;
J. JONES, On Aristotle and Greek Tragedy (Stanford 1962); H. LLOYD-JONES,

"Tycho von Wilamowitz-Moellendorff on the Dramatic Technique of Sophocles",

in CQ 22 (1972), 214-28.
12 Die rasche Professionalisierung der Schauspielkunst legt die Vermutung

nahe, daß die Schauspieler ihre Wandlungsfähigkeit auch durch die Kunst der
stimmlichen Variation zeigten, und das deutliche Interesse der Aristophanei-
schen Komödie an stimmlichem Mimicry bestätigt diese Vermutung jedenfalls
fur die letzten Jahrzehnte des Jahrhunderts. Im Übrigen genügen, wie Hörbücher

zeigen, schon geringe Modifikationen der Stimme, um verschiedene Personen

zu signalisieren. Fur Aischylos ist die Frage schon angesichts der geringen
Zahl der Rollen in seinen Stucken (s. dazu. u. S. 240 f.) irrelevant.

13 Vita Aeschyli, 14 S. RADT [ed.], Tragicorum Graecorum Fragmenta. Vol.

3, Aeschylus [Gottingen 1985] [= TrGF3] T 1, Z. 55-57).
14 Cf. z.B. die Gewander im oberen Register der Theaterseite des berühmten

Pronomoskraters.
15 J. DINGEL, Das Requisit in der griechischen Tragödie, (Diss. Tubingen

1967), 1-52; Id., "Requisit und Szenenbild in der griechischen Tragödie", in:
W. JENS (hrsg.), Die Bauformen der griechischen Tragödie, München München
1971), 347-52; auch das spatere Standardkostum konnte natürlich durch Details
und Requisiten modifiziert werden, die Herkunft, Status und Situation der Person

anzeigten.



CHARAKTER UND CHARAKTERISIERUNG BEI AISCHYLOS 209

wie später Sophokles und Euripides16 auch als äußeres Zeichen
für ihren Charakter genutzt hat, bieten die Texte keinen
Hinweis.17

c) Eine große Rolle hat in diesem Zusammenhang die Verwendung

von Masken gespielt. Es ist keine Frage, daß mit der
Maske ein potentiell wirkungsvolles Instrument der Charakterisierung

verloren geht: das menschliche Gesicht als Spiegel von
Gedanken und Gefühlen. Die Konsequenzen der Maske sollten
aber nicht überschätzt werden. John Jones' einflußreiche These:
""Aristotle's stage figure is the mask." It has — more important,

it is known to have — no inside", ist problematisch.18 Die
Maske verhindert keineswegs die Darstellung des Inneren der
dramatis personae mit anderen Mitteln, vor allem mit dem, was
sie tun und was sie sagen. Es sollte auch nicht vergessen werden,
daß die griechischen Tragiker dort, wo sie es für nötig hielten,

16 So tragen z.B. tragen die ungleichen Schwestern Antigone und Ismene

sowie Elektra und Chrysothemis offenbar dunkle bzw. helle Kleidung, und in
den Euripideischen Troerinnen bildete, das prachtvolle Gewand, das Helena
angelegt hat, um Menelaos zu 'bezaubern' (1022f.), nicht nur einen wirkungsvollen

Kontrast zu der zerrissenen Trauerkleidung der gefangenen Troerinnen,
sondern war auch ein klares Symbol fur die kokette Eitelkeit der Frau, die mit
ihrer Affaire so viel Leid über Troja und Griechenland gebracht hat.

17 Immerhin setzt Arschylos immer wieder Kleidung und Requisiten
wirkungsvoll zur Visualisierung dramatisch und thematisch bedeutungsvoller
Situationen oder Entwicklungen ein: So trägt Atossa vor der Meldung der Katastrophe

ein Prachtgewand (150, 607) und danach ein Trauergewand (607f.); Xerxes,
der als stolzer Großkonig und Heerführer auszieht (Parodos) kehrt in zerrissenen
Kleider heim (468, 833-68, 1030); die Erinyen erhalten nach ihrer Wandlung
zu Eumeniden neue Gewänder (1028E); Kassandra legt das Gewand und die

Insignien der Apollonpriesterin ab (1264ff.) und der Kontrast zwischen Klytai-
mestra und Orest wird auch darin deutlich, daß Klytaimestra mit blutigem
Schwert über ihren Opfern steht, wahrend Orest den mit Wollbinden geschmückten

Lorbeerzweig der Bittflehenden tragt (Cho. 1035); ob er daneben, in der
anderen Hand, auch das blutige Schwert tragt, ist dem Text nicht zu entnehmen.

Daß Eteokles' Entschlossenheit, wie W. Schadewaldt ("Die Wappnung des

Eteokles. Zu Aischylos' Sieben gegen Theben", in Eranion. Festschrift fur
H. Hommel, hrsg. von J. KrOYMANN und E. ZlNN [Tubingen 1961], 105-116)
meint, auch dadurch visualisiert wird, daß er, während der Chor versucht, ihn
zurückzuhalten, die Rüstung anlegt, ist möglich, aber nicht sicher.

18 J. Jones, op cit. (Anm. 11), 43-45; vgl. auch J. Gould, art. cit. (Anm.
11), 49.



210 BERND SEIDENSTICKER

Hinweise auf den Ausdruck von Emotionen oder Haltungen in
den Text eingebaut haben. So deuten die Verse, mit denen
Orest am Anfang der Choephoren seine Schwester beschreibt
(16-18), offenbar nicht nur auf das schwarze Gewand, daß ihre
Trauer um den Tod des Vaters und die Trennung von dem

geliebten Bruder signalisiert, sondern auch auf die Spuren, die
das verhaßte Leben im Hause der Mörder im Gesicht des jungen

Mädchens hinterlassen hat.19 Auch die Ankündigung der
Amme Kilissa sagt dem Zuschauer, was er 'sehen' soll: Der
Chor beschreibt, daß die Alte weint und vom Schmerz über
den vermeintlichen Tod Orests gezeichnet ist (730-33). Zudem
ist es eine von vielen Zuschauern, die Aufführungen mit Masken

gesehen haben, bezeugte Erfahrung, daß Worte die scheinbar

starre Maske mit Leben erfüllen können, daß diese sich je
nach Situation und Text für den Betrachter verändern kann,
der offenbar die leere Maske mit seinen Emotionen 'füllt'. Der
Regisseur Keith Johnstone hat erklärt: "You can watch a
marvellous actor from the back of a big theatre, his face just a

microdot on the retina, and have the illusion you've seen every
tiny expression. Such an actor can make a wooden mask smile,
its carved lips tremble, its painted brows narrow"20; und
Michael Walton fügt an der Stelle, an der er diese Beschreibung

des Phänomens zitiert, hinzu: "When the masked actor
reorders his senses, he removes some of the emphasis from his
face, but also draws attention to it. This does not diminish
subtlety. It means that he gives greater emphasis to other

aspects of his physique as they relate to the mask, so that each

or any part of the body become as graphic as any other He
comes to understand from the inside how it is that the mask is

not bound or limited in the range of emotions it may express."21

19 Da die Frauen alle schwarze Trauerkleidung tragen, soll der Zuschauer
sich offenbar vorstellen, daß Elektra in besonderem Maße durch ihren Schmerz
gezeichnet ist.

20 K. Johnstone, zitiert nach J.M. WALTON, The Greek Sense of Theatre.
Tragedy Reviewed (London 1984), 57.

21 Ibid., 57f.



CHARAKTER UND CHARAKTERISIERUNG BEI AISCHYLOS 211

Auch die Behauptung, daß dramatis personae, die eine Maske

tragen notwendigerweise typisiert sein müßten, zieht eine falsche
Parallele zwischen Innerem und Äußerem. Entscheidend dafür,
ob eine dramatische Figur als Typ oder als individueller Charakter

erscheint, sind nicht die Akzidentien seiner äußeren Erscheinung,

sondern das, was er tut und vor allem das, was er sagt. Die
Sprache aber, und damit die Möglichkeit der griechischen Tragi-
ker das, was ihre dramatischen Geschöpfe sind, bzw. das, was sie

zu ihrem Handeln treibt, im Wort so differenziert zu entfalten,
wie es für die intendierte Aussage des Stücks erforderlich ist,
wird durch die besonderen Bedingungen und Konventionen des

antiken Theaters nicht entscheidend eingeschränkt.22

d) Schließlich wird immer gern auf die Ausdehnung des Theater

verwiesen, die die Schauspieler dazu zwinge, auf subtilere
Nuancen körperlicher Bewegung und Gestik zu verzichten.
Aber auch eine stark stilisierte und konventionalisierte Form
des Spiels verhindert nicht alle Formen und Techniken der

Charakterisierung und, was wichtiger ist, in den letzten beiden
Jahrzehnten ist deutlich geworden, daß wir uns von liebgewonnenen

Vorstellungen über die Größe des Dionysostheaters des

5. Jahrhunderts und über die Form seiner Orchestra
verabschieden müssen:

Erstens kann aufder Grundlage der archäologischen Befunde
kaum noch ein Zweifel daran bestehen, daß das Auditorium im
5. Jahrhundert noch keineswegs wie nach dem Umbau des

Theaters im 4. Jahrhundert bis hoch hinauf an den Burgfelsen
reichte und 15000 - 20000 Zuschauer faßte, wie es immer
noch in allen Handbüchern steht. Wie der stark vereinfachte
Plan auf der Grundlage der letzten großen Grabungskampagne
zeigt23, reichte der Zuschauerraum nur etwa bis zur halben
Höhe des Hangs, in den das Theater hineingelegt ist. Darüber

22 Zur Sprache s. u. S. 213 f.
23 Cf. H.J. GOETTE, "An Archaeological Appendix", in P. WILSON (ed.), The

Greek Theatre and Festival. Documentary Studies (Oxford 2007), 116-21.



212 BERND SEIDENSTICKER

sind Reste von Brunnen (Nr. 8), d.h. von Hausbebauung,
sowie Hinweise auf einen gerade durch den Hang gelegten
Weg (Nr. 9) und eine Abarbeitung (Nr. 7) erhalten, die
wahrscheinlich zur Rückseite des Theaters gehörte. Das bedeutet,
daß wir für das Theater des 5. Jahrhunderts mit ca. 5000 bis

6000 Zuschauern zu rechnen haben, und wenn wir davon
ausgehen, daß das Theater mit der wachsenden Bedeutung der

Aufführungen allmählich erweitert worden ist, könnte die Zahl
zur Zeit des Aischylos sogar noch niedriger gewesen sein.

Zweitens hatte die Orchestra (Nr. 10) offenbar noch nicht
die kreisrunde Form des sogenannten Lykurgischen Theaters,
das gegen 330 fertig geworden sein dürfte. Vielmehr deutet
alles daraufhin, daß die Orchestra des 5. Jahrhunderts, wie alle
erhaltenen Theater des 5. Jahrhunderts rechteckig oder trapezoid

war.24

24 Cf. E. PÖHLMANN, "Die Prohedrie des Dionysostheaters im 5. Jh. und
das Buhnenspiel der Klassik", in MH 38 (1981), 129-46; H.J. GoETTE,
"Griechische Theaterbauten der Klassik. Forschungsstand und Fragenstellung", in
E. PÖHLMANN, Studien zur Buhnendichtung und zum Theaterbau der Antike,



CHARAKTER UND CHARAKTERISIERUNG BEI AISCHYLOS 213

Beide Revisionen der bisherigen communis opinio, haben
weitreichende Folgen für die Inszenierung: Gewiß, das
Dionysostheater bleibt auch in dieser revidierten Form ein großes
Theater25; die Reduzierung des Auditoriums und eine breitere
und weniger tiefe Spielfläche rücken Chor und Schauspieler
jedoch dichter an das Publikum heran und erlauben einen
subtileren und realistischeren Schauspielstil als man bisher für
möglich gehalten hat.

e) Gegner einer charakterorientierten Interpretation der
griechischen Tragödie betonen gern, daß nicht nur der mimische
und gestische, sondern auch der sprachliche Ausdruck von
Charakter erheblichen Einschränkungen unterliege. Die Bedeutung

des Arguments wird allerdings überschätzt. In der Tat ist
die Sprache der Tragödie eine hochstilisierte, weitgehend
homogene Kunstsprache, die von allen Personen gesprochen
wird.26 Das aber gilt auch für die klassische englische, französische

und deutsche Tragödie und hat, wie ein Blick auf die

großen Gestalten Shakespeares und Racines, Schillers und
Kleists zeigt, die Schöpfung differenzierter und psychologisch
komplexer Figuren keineswegs verhindert oder auch nur
beeinträchtigt. Zudem hat Patricia Easterling zu recht festgestellt:
"One can detect some degree of characterization by style". Eine
realistische Mimesis verschiedener Sprachhöhen, regionaler
Dialekte27 oder idiosynkratischer Sprachgewohnheiten gibt es

(Bern 1995), 9-48 Die archäologischen Erkenntnisse beginnen sich allmählich
durchzusetzen; die beste 'Verteidigung' der traditionellen Rekonstruktion einer
kreisrunden Orchestra findet sich in: S. SCULLION, Three Studies in Athenian
Dramaturgy (München 1994).

25 Die Große des Theaters verhindert zwar einen detailfreudigen Naturalismus

in Ausstattung und Spiel; sie fuhrt zwangsläufig zur Abbreviatur, zu
Abstraktion und Stilisierung Doch auch diese durch die Beschrankung der Mittel
erzwungene Technik des signifikanten Zeichens verhindert keineswegs die
differenzierte psychologische Gestaltung individueller Personen. Konzentration auf
das Wesentliche heißt nicht gleich Entindividualisierung.

26 Allerdings sind die stilistischen Differenzen zwischen den drei Tragikern
erheblich.

27 Orest kundigt zwar an, daß er und Pylades Phokisch (wie die Leute am
Parnaß) sprechen werden (Cho. 563f.), die Verse, die er dann vor dem Palast

spricht, sind aber in reinem Attisch geschrieben Daß der Schauspieler sie mit



214 BERND SEIDENSTICKER

nicht; aber gelegentlich verleihen die griechischen Tragiker
ihren Personen nicht nur durch die Wahl von Worten und
Bildern, sondern auch durch Stil und Ton ihrer Äußerungen
individuelle Züge. Leider fehlen für die griechische Tragödie
bisher eindringliche Analysen, wie sie z.B. Richard Martin für
Homer vorgelegt hat28, aber Easterling hat am Beispiel des

Sophokles gezeigt, daß es durchaus fruchtbar sein kann, die

Sprache der tragischen Heldinnen und Helden auch daraufhin
zu untersuchen, in welchem Maße die Konzeption ihres
Charakters die Gestaltung der Sprache beeinflußt.29 Auch Aischy-
los hat, wie sich zeigen läßt, durchaus von der Möglichkeit
sprachlicher Charakterisierung Gebrauch gemacht.30

Zusammenfassend läßt sich feststellen: Es versteht sich von
selbst, daß der Interpret der griechischen Tragödie die vielfältigen

dramaturgischen und formalen Konventionen, die den

Ausdruck von Charakter in Spiel und Wort in der griechischen
Tragödie bestimmen, kennen muß, um nicht falsche, weil an
naturalistischen Formen des Theaters orientierte, Fragen an die
antiken Stücke zu richten. Die Annahme jedoch, das

Dreischauspielergesetz, die Verwendung von Masken und die Größe
des Theaters oder auch der hohe Grad sprachlicher und formaler

Stilisierung31 und der an die Oper erinnernde unrealistische
Wechsel zwischen ganz verschiedenen Ausdrucksformen32

phokischem Akzent gesprochen haben konnte (cf P.T. STEVENS, "Colloquial
expressions in Aeschylus and Sophocles", in CQ 39 [1945], 96), ist nicht mehr
als eine Vermutung.

28 R. MARTIN, The Language ofHeroes Speech and Performance in the Iliad
(Ithaca 1989).

29 P.E. EASTERLING, "Character in Sophocles", in G&R 24 (1977), 128: "What
I want to suggest is that Sophocles' conception of the central character or characters

influences his choices of words and images in a quite fundamental way."
30 Cf u. S. 227 f. (zu Eteokles), S. 234-36 (zu Klytaimestra), S. 238 f. (zu

den Nebenfiguren der Orestie).
31 Fur Aischylos spielt die Frage, welche Bedeutung strenge Bauformen wie

Stichomythie und Agon oder auch der wachsende Einfluß der Rhetorik fur die
Gestaltung der Charaktere (und ihre Rezeption) haben, noch nicht die Rolle, die
sie vor allem fur Euripides hat; cf dazu B. SEIDENSTICKER, art cit. (Anm. 10),
342f.

32 Cf. J. Gould, art cit. (Anm. 11), 50fl; B. SEIDENSTICKER, art cit. (Anm.
10), 343f.



CHARAKTER UND CHARAKTERISIERUNG BEI AISCHYLOS 215

bedeute zwangsläufig den Verzicht der antiken Tragiker auf die
innere Einheit und psychologische Wahrheit ihrer Gestalten ist
ein schwerwiegendes Mißverständnis. Umfang, Form und
Funktion der Charakterzeichnung sind nicht von den äußeren

Bedingungen der Produktion, sondern von den jeweiligen
thematischen Intentionen der Autoren abhängig.33

II

Im folgenden möchte ich zunächst daran erinnern, daß auch

Aischylos, der nach allgemeiner Vorstellung weniger als seine
beiden großen Nachfolger an der Charakterisierung seiner

Figuren interessiert ist, wenn er es denn wollte, d.h., wenn es

für seine dramatischen und thematischen Ziele von Bedeutung
war, es sehr wohl verstanden hat, die dramatis personae seiner
Stücke überzeugend zu charakterisieren.

In den letzten Jahrzehnten ist mit der lange Zeit dominanten

charakterorientierten Interpretation der griechischen
Tragödie auch die psychologische und psychoanalytische Deutung
der Figuren und ihres Verhaltens und Handelns immer stärker
in Frage gestellt worden.34 Allgemeine Überlegungen zur kate-

gorialen Differenz von literarischen und realen Personen35 und

33 Das zeigt schon die Tatsache, daß die unter den gleichen äußeren

Bedingungen und in der gleichen literarischen Tradition arbeitenden Tragiker sich
auch in diesem Punkt grundlegend voneinander unterscheiden

34 In Folge der Entstehung der wissenschaftlichen Psychologie, der 'Entdeckung'

der Psychoanalyse und des Erfolgs von Dramatikern wie Ibsen und
Strindberg oder Tschechow haben Interpreten der griechischen Tragödie bis in
die 2. Hälfte des 20 Jahrhunderts hinein eine wichtige Aufgabe darin gesehen,

möglichst detaillierte und interessante Charakterbilder der Heldinnen und Helden

zu entwerfen; zur Kritik an dieser Methode vgl. A. LESKY, "Psychologie bei

Euripides" in Euripides Entretiens sur l'Antiquite classtque de la Fondation Hardt,
(Vandceuvres 1960) und Id., "Zur Problematik des Psychologischen in der
Tragödie des Euripides", in Gymnasium 67 (1960), 10-26; fur Aischylos kann
H.J. ROSE, "Aeschylus the Psychologist" in SO 32 (1956), 1-22, als abschreckendes

Beispiel dienen.
35 Cf. z. C. GARTON, "Characterization in Greek Tragedy", in JHS 77

(1957), 247-54; S. Goldhill, art at. (Anm. 11), 111-14



216 BERND SEIDENSTICKER

das Bewußtsein, daß die antike Konzeption von Charakter
sich nicht unerheblich von modernen Vorstellungen
unterscheidet36, haben auch in der klassischen Philologie das

Bewußtsein dafür geschärft, daß der Interpret bei der Analyse
dramatischer Figuren keine Fragen an den Text stellen sollte,
die das Stück, für das sie geschaffen worden sind, nicht zu
stellen scheint.37 Auf der anderen Seite hat Halliwell darauf
hingewiesen, daß basale Elemente des modernen Charakterbegriffs

auch der antiken Konzeption zu Grunde liegen38, und
Easterling, Gill, und Goldhill haben gezeigt, daß es in der

griechischen Tragödie durchaus ein großes und differenziertes
Vokabular für die Erklärung menschlichen Verhaltens und für
die Beschreibung innerer Zustände und Prozesse der Figuren

36 Kritiker verweisen mit Nachdruck darauf, daß der aristotelische Begriff
Ethos erheblich enger sei als der moderne Charakterbegriff, fur den zu mindestens

seit dem 19. Jahrhundert die Vorstellung einer unverwechselbaren und
unwiederholbaren Besonderheit und rätselhaften Komplexität konstitutiv ist.
Ethos dagegen ist die durch Erziehung und wiederholtes praktisches Handeln
erworbene und stabilisierte Disposition als der konstante moralische Kern, der
den jeweiligen Wünschen, Intentionen und Entscheidungen des Menschen

zugrunde liegt. Ethos zielt also in der Tat nicht auf ldiosynkratische Einzigartigkeit
und schillernde Komplexität, ja unendliche Offenheit, sondern auf eindeutige

und allgemeinverbindliche moralische Qualitäten. Ergibt sich aus der
modernen psychologisch orientierten Konzeption von Charakter, daß jede noch
so kleine und unscheinbare Geste oder Handlung und jede noch so nebensachliche

Bemerkung einer realen oder fiktiven Person Rückschlüsse auf ihren
Charakter erlauben, so offenbart sich ethos, wie im Leben, so auch in der Tragödie,
nur dort, wo Handlungen oder Äußerungen die moralische Qualität einer hand-
lungsbestimmenden Entscheidung anzeigen und so der Wesenskern der
handelnden Person in den Blick kommt.

37 Da sie als poetische Schöpfungen nur durch das, was sie sagen und tun
und nur fur die Dauer des Stucks existieren, können wir, wie C. GARTON {art.
at. [Anm. 35]) zu recht betont hat, nicht alles über ihre Eigenschaften und die
daraus resultierenden Motivationen ihres Handelns wissen, was wir gerne wissen
mochten.

38 S. HALLIWELL, Aristotle's Poetics (Chapel Hill 1986), 150-53; Id., "Tradition

of Greek Conceptions of Character", in C.B.R. PELLING (ed.), Characterization

and Individuality in Greek Literature, (Oxford 1990), 35f.: "It deserves to be

stressed that crucial elements of the modern conception of character — agency,
rationality, responsibility, and psychological integrity — already underlie the
Greek notion of ethos."



CHARAKTER UND CHARAKTERISIERUNG BEI AISCHYLOS 217

gibt.39 Überall finden sich explizite Bestimmungen von Motiven

und Gründen für Entscheidungen, in denen der Charakter

der Akteure zum Ausdruck kommt, und nicht selten
fordern die Dichter die Zuschauer explizit auf, über die
Motivationen und Gefühle der Personen zu reflektieren. Auch
die griechischen Tragiker thematisieren also dort, wo es für
das Verständnis von Handlung und Figuren wichtig ist, die
intellektuellen und moralischen, psychologischen und emotionalen

Wurzeln ihrer Äußerungen und Handlungen. Das gilt
gewiß für die beiden jüngeren Tragiker in weit höherem Maße
als für Aischylos, es gilt aber, wie der folgende, notwendigerweise

skizzenhafte Überblick40 zeigen wird, auch für diesen.41

Im Falle der Perser dient Aischylos die Katastrophe der
persischen Flotte bei Salamis dazu, die Überlegenheit der griechischen

Freiheit über den Despotismus der Barbaren und den

"FE EASTERLING, "Constructing Character in Greek Tragedy" in C B R
PELLING (ed), Characterization and Individuality in Greek Literature, (Oxford
1990), Chr. Gill, "The Question of Character and Personality" in Poetics Today
1.1 (1986), 251-73; S Goldhill, Reading Greek Tragedy (Cambridge 1986)
168-198

40 Die autentizitat des Prometheus Desmotes ist so unsicher daß das Stuck in
eine Betrachtung der Aischyleischen kunst der Charakterzeichnung nicht einbezogen

werden kann
41 P E EASTERLING, "Presentation of Character in Aeschylus", in G&R 20

(1973), hat das richtige Maß getroffen, wenn sie feststellt: "These applications
(sc Tychoism and supranaturalist theory) of the 'no psychology' orthodoxy fail,
1 think, to lay enough stress on the simple but vital consideration that Aeschylus
wishes us to believe in his characters in a deep and serious way He may not have
been interested in the exploration of personality for its own sake, but he was

profoundly interested m his characters, whom he saw as paradigmatic for the
human condition" (6). "So in thankfully dispensing with the concept of'the
character of Agamemnon' we must not go on to dispense with an awareness of
Aeschylus' profound insight into human motivation" (7). Das von ihr aus dieser

Überlegung entwickelte Konzept der 'human intellegibility' ist von Gould und
anderen kritisiert worden, weil es zu unrecht von anthropologischen (sc. zeitlosen

und interkulturellen) Konstanten ausgehe Es bleibt aber sinnvoll und
fruchtbar, wenn man es zunächst einmal auf die primären Rezipienten bezieht,
fur die Aischylos seine Figuren geschaffen hat, und dann versucht, sich durch die
Erschließung ihrer Welt, soweit uns das möglich ist, an ihre Stelle zu setzen. Im
übrigen kann man die Differenz zwischen der Antike und der Moderne gerade
m dem Bereich des menschlichen Denkens und Fuhlens auch ubertreiben



218 BERND SEIDENSTICKER

Sturz des persischen Imperiums infolge seiner hybriden
imperialistischen Ambitionen zu demonstrieren. Eine eigentliche
dramatische Handlung gibt es nicht. Die tragische Katastrophe,

die sich bei Beginn der Handlung fern vom Schauplatz
des Stücks bereits ereignet hat, wird nur geahnt, berichtet,
gedeutet und beklagt. Die dramatis personae, die keinen Einfluß

auf die fernen Ereignisse hatten oder haben, sind denn
auch lediglich mit wenigen Strichen bestimmt: der Chor der
Alten, die sich, als Reichsverwalter und Stimme des Volkes,
erst um das Schicksal des gewaltigen Heeres und des Imperiums

sorgen und die dann die Toten und das Leid ihrer Familien

beklagen, loyal, aber in wachsender Distanz zu ihrem

König; Atossa, die Mutter des Königs, getrieben von ihren
Träumen und Ängsten, ganz Frau und Mutter, die sich erst

spät über die Expedition ihres Sohnes in ein fernes, ihr
unbekanntes Land Sorgen zu machen beginnt (230-45) und die vor
allem daran denkt, wie sie dem geretteten Sohn helfen kann,
seine Autorität als König zu sichern und die Macht zu bewahren

(517-31; 849-51; 211-16)42. Daß Aischylos nicht daran
interessiert war, das Verhältnis von Mutter und Sohn differenziert

zu entfalten, zeigt sich daran, daß er eine Begegnung der
beiden zwar ankündigt (849-52), dann aber nicht realisiert.43

"His interest was in the relations between Xerxes and the gods;
those between Xerxes and his mother would only distract
attention";44 Dareios, der weise alte König, besorgt um Persiens
Größe und die Bewahrung seiner Erfolge, der, als er aus seinem
Grab heraufbeschworen wird, sofort die tieferen Wurzeln der

Katastrophe begreift und imstande ist, die richtigen Schlüsse

und Lehren daraus zu ziehen (682f£), und Xerxes, der junge,

42 Es bezeichnend fur die Prioritäten die Atossa setzt, daß sie auf die Nachricht,

daß Xerxes lebt, trotz der ungeheuren Katastrophe von einem "großen
Licht" und "hellen Tag" fur das Königshaus spricht (300f.); zu Atossa cf.
A.J. PODLECKl, "Aeschylus' Women", in Helios 10 (1983), 23-27.

43 Nur 296 hebt Aischylos die Sorge Atossas um ihren Sohn (und die Spannung

zwischen ihrer Pflicht als Konigin und ihrer Neigung als Mutter) psychologisch

einfühlsam hervor, wenn Atossa sich nicht traut, den Boten direkt zu
fragen, ob ihr Sohn die Katastrophe uberlebt hat

44 H.D.F. KlTTO, Greek Tragedy A Literary Study, (London 31961), 108.



CHARAKTER UND CHARAKTERISIERUNG BEI AISCHYLOS 219

unerfahrene und ungestüme König (74, 719, 744, 753-58,
782f.), der sich, getrieben von schlechten Ratgebern, in ein

hybrides Abenteuer stürzt, das seine Armee vernichtet und die

persische Herrschaft über Asien gefährdet.45
Nur an einer Stelle des Stücks kommt so etwas wie eine

persönliche psychologische Motivation für den verhängnisvollen
Feldzug in den Blick. In der Antwort Atossas auf die Frage des

Dareios, welche "Krankheit der Sinne" (750) seinen Sohn zu der

hybriden Fesselung des Hellespont veranlaßt habe, heißt es:

BA. Taüia toi xaxoü; opuXwv dcvSpaaiv SiSdaxsrca
0oupto<; Ssplb)?' Xsyouai 8 ist; au pisv pieyav tsxvok;
tcXoötov sxT7)aco ^uv oaypivji, tov 8' ävavSpiat; (Ao
IvSov aiy(i.a^£i.v, 7iaTpcötov 8' oXßov oüSsv aü^avstv.
votaS' Ii; avSpwv ovstSy) 7roXXaxi<; xXüwv xaxcöv
ryjvS' IßouXsuasv xsXsu0ov xai aTparsupi' Icp' 'EXXaSa. (753-58)

Wenige Verse genügen Aischylos, den psychischen Druck
offenzulegen, unter dem der junge König steht, sich des großen
Vaters würdig zu erweisen.46

Auch in den Hiketiden ist der Charakter der dramatis perso-
nae ohne große Bedeutung für die tragische Situation und das

Thema des Stücks. Danaos hat zwar die Flucht seiner Töchter
aus Ägypten nach Argos beschlossen (11-18), und erscheint
an verschiedenen Stellen des Stücks als Anwalt, Ratgeber und
Mahner47, tritt aber über weite Strecken ganz hinter dem
Chor zurück48 und ist ohne persönliche Züge49 nur als 'Vater'

45 Dabei interessiert Aischylos die Hybris des jungen ungestümen Königs
offenbar in erster Linie als Erklarungsmodell fur den Sturz des persischen Imperiums

und nicht als persönliche Eigenschaft des Königs.
46 HDT. 7, 8, hat sich diesen Gedanken zu Eigen gemacht, den Akzent dabei

aber auf das immanente dialektische Gesetz imperialer Macht gelegt, daß sie

immer weiter wachsen muß, bis sie sich dadurch selber zerstört.
47 Cf. 11-18; 176f£; 600ff.; 710ffi; 980ff.
48 U. VON WlLAMOWITZ-MOELLENDORFF, Aischylos. Interpretationen (Berlin

1914), 13, hat ihn als "Annex seiner Tochter" bezeichnet; in den beiden anderen
Stucken der Trilogie hat er offenbar eine bedeutendere Rolle gespielt.

49 Es macht deswegen auch keinen Sinn, ihn mit Shakespeare's Polonius
(Th. G. ROSENMEYER, The Art of Aeschylus [Berkeley 1982], 219) oder mit
Nestor (H.J. ROSE, art. cit. [Anm. 34]) zu vergleichen oder ihm charakterliche
Qualltaten zuzuschreiben wie das z.B. H.D.F. KlTTO, op cit. (Anm. 44), tut:
"dull" (6), "consistent flabbiness" (15) "futility" (25).



220 BERND SEIDENSTICKER

bestimmt.50 Die Rolle des Pelasgos ist weit interessanter und
bedeutsamer, aber auch er gewinnt kein persönliches Profil.
Der König wird plötzlich mit der Frage konfrontiert, ob er,

um eine Gruppe junger Frauen aus einem anderen Land vor
ihren Verfolgern zu schützen, die Sicherheit des Landes und
das Leben seiner Bürger aufs Spiel setzen darf. Der tragische
Konflikt, der ihn zwingt, zwischen der religiösen Verpflichtung,

die Bittflehenden zu schützen, die damit drohen, sich

am Altar des Zeus, an den sie sich geflüchtet haben,
aufzuhängen, und seiner Pflicht als Herrscher, sein Volk vor einem

Krieg gegen einen übermächtigen Gegner zu bewahren, verleihen

dem König von Argos tragische Statur. Individuelle Züge,
die den Träger einer bedeutsamen und folgenschweren
Entscheidung zu einem komplexen Charakter machen würden,
sind nicht zu erkennen und, wenn es stimmt, daß Charakterisierung

bei Aischylos niemals ein Selbstzweck ist, auch nicht
zu erwarten.51

50 A.F. Garvie (ed.), Aeschylus'Supplices. Play and Trilogy (Cambridge 1969)
126-30, 129: "The part of Danaus in the Supplices is small because Aeschylus
wants the chorus to be the protagonist."

51 H.D.F. KlTTO, op. cit. (Anm. 44), 26: "Pelasgus is said to be without
character; he is no Eteocles, no Oedipus. And why should he be? His tragedy
turns on no hamartia; it is not even remotely based on his character. Be he what
he will, he is lost, and Aeschylus is too good an artist to invest him with irrelevant

character."
Der eigentliche Protagonist des Stücks ist der Chor. Die Danaiden sind der

einzige Akteur des Stücks, der nicht lediglich als Rollentrager (Vater, Konig)
charakterisiert ist. Die spannungsreiche Verbindung widerspruchlicher Zuge —
hilflose Verletzlichkeit und kompromißlose Entschiedenheit, fromme Zurückhaltung

und blasphemische Erpressungsversuche — verleiht den Madchen
ebenso eine gewisse Individualität wie die an Hippolytos erinnernde Einseitigkeit,

mit der die Mädchen als Folge des gewaltsamen Eheverlangens der Aigyp-
tossohne jede Verbindung mit dem männlichen Geschlecht ablehnen (cf. K.
VON FRITZ, "Die Danaiden des Aischylus", in Id., Antike und moderne Tragödie
[Berlin 1962], 184f.; A.F. Garvie, op. cit. [Anm. 50], 62, 221-23). J. Greth-
LEIN, Asyl und Athen. Die Konstruktion kollektiver Identität in der griechischen
Tragödie (Stuttgart 2003), 53-69, hat zudem gezeigt, daß die Danaiden nach

"Sprache, Abstammung und Territorium, Geschichte, Religion, Sitte und
Recht" halb als fremdländisch und halb als griechisch gezeichnet sind. Eine
grundliche Untersuchung zur Frage der Charakterisierung des Chors in der



CHARAKTER UND CHARAKTERISIERUNG BEI AISCHYLOS 221

In der Entscheidungsszene der Sieben gegen Theben geht
Aischylos über die Technik des signifikanten psychologischen
Details hinaus auf die er sich in Persern und Hiketiden
beschränkt.52 Im Zentrum des Stücks steht Eteokles, einer der
beiden Oidipussöhne, der Theben gegen den Ansturm des

argivischen Heeres verteidigen muß, das sein Bruder gegen die
Stadt heranführt. Dieser Eteokles sieht sich plötzlich, als

zwingende Folge seiner militärisch notwendigen und taktisch
richtigen Entscheidungen in die ausweglose tragische Situation
getrieben, am siebten und letzten Tor gegen den siebten und
letzten der feindlichen Heerführer selber anzutreten, und dieser

Gegner ist niemand anders als der eigene Bruder. In der

plötzlichen Gewißheit, dass er dem Fluch der Labdakiden
nicht entgehen kann, identifiziert er sich mit der ihm vom
Schicksal auferlegten Tat. Im Moment der tragischen
Entscheidung und in der hitzigen Auseinandersetzung mit dem
Chor, der ihn zurückzuhalten sucht, hat Aischylos der Gestalt
faszinierende persönliche Züge verliehen. Der Grund dafür
liegt auf der Hand. In dieser Entscheidungsszene geht es nicht
wie im Falle des Pelasgos der Hiketiden darum, den abstrakten
Konflikt zweier Pflichten scharf herauszuarbeiten53, sondern
darum, dem Zuschauer die plötzliche Wende deutlich und
verständlich zu machen, die den Helden vom souveränen und
verantwortungsbewußten Verteidiger der Stadt zum haßerfüllten

Brudermörder werden läßt. Deswegen ist die Gestaltung

griechischen Tragödie fehlt leider bislang. Fur Sophokles cf G.M KlRKWOOD,
A Study of Sophoclean Drama (Ithaca 1958), 181-214; C.P GARDINER, The

Sophoclean Chorus A Study of Character and Function (Iowa City 1987); fur
Aischylos cf. T. GANTZ, "The Chorus of Aischylos' Agamemnon", in HSCP 87

(1983), 65-86; J FLETCHER, "Choral Voice and Narrative in the First Stasimon
of Aeschylus' Agamemnon", in Phoenix 53 (1999), 29-49; zur Bedeutung des

Aischyleischen Chors als dramatische Person cf auch AJ. PODLECKI, "The
Aeschylean Chorus as Dramatic Persona", in Studi Classici in onore dl Quintino
Cataudella (Catama 1972), vol. I, 187-204.

52 Es zeigt sich, daß wir es nicht etwa mit einer gradlinigen Entwicklung der

Charakterzeichnung bei Aischylos zu tun haben.
53 Cf dazu S. 219 f.



222 BERND SEIDENSTICKER

des seelischen Zustandes des Helden in dieser Szene des Stücks

ungewöhnlich detailliert und subtil.
Eteokles' erste Reaktion auf die Information des Boten, daß

am siebten Tor kein anderer als der Bruder steht, setzt den

Ton: Sechsmal hat der König ruhig und bestimmt entschieden
und die Entscheidung überzeugend begründet, jetzt reagiert er
mit einem leidenschaftlichen Ausbruch:

ET. d) Osofxavst; rs xal 0swv [liya tTTUyo
<b 7rav8axpi>T0v äpov OtStrcou ysvoc;
wp.01, TOXTpop Sv) vuv äpai TeXscrcpopot. (653-55)

Viele Interpreten haben darauf hingewiesen, daß er im
Folgenden seine Contenance wiedergewinnt und ähnlich reagiert
wie vorher, indem er auch jetzt den Anspruch des Gegners
zurückweist und den geeignetsten Verteidiger aussucht.54 Aber
unter der kühl beherrschten Oberfläche 'brodelt' es (708, 709).
Die Übertreibung, mit der er den Rechtsanspruch des Bruders
zurückweist (658-71) und die erschreckende Feststellung,
niemand könne mit größerer Berechtigung gegen den Bruder
antreten (673-75), machen das überdeutlich. Der Chor sieht
denn auch sofort die Gefahr und geht gar nicht auf Eteokles'

Verteidigung mit dem Hinweis auf seine Ehre und Pflicht als

Verteidiger der Stadt (683-85) ein, sondern verurteilt die
Entscheidung zum Kampf gegen den Bruder mit den schärfsten
Worten (686-88, 692-94). In der kurzen epirrhematischen
Partie (686-711) und in der abschließenden Stichomythie
(712-18) zeigt sich deutlich, daß Eteokles' Entscheidung, sich
dem Bruder am siebten Tor entgegenzustellen nicht etwa nur
unter dem unabweislich evidenten Gefühl erfolgt, daß sich der
Fluch des Vaters erfüllt (653-55, 695-97, 709-11) und die Götter

den Untergang des Geschlechts beschlossen haben (689,

54 Cf. G.M. KlRKWOOD, "Eteocles Oiakostrophos", in Phoenix 23 (1969),
14£; A.L. BROWN, "Eteocles and the Chorus in the Seven against Thebes", in
Phoenix 31 (1977), 309f.; A.A. LONG, "Pro and Contra Fratricide. Aeschylus'
Septem 653-719", in J.H. BETTS, J.T. HOOKER and J.R. GREEN (eds.), Studies
in Honour of T.B.L. Wehster (Bristol 1986), Vol. I, 180.



CHARAKTER UND CHARAKTERISIERUNG BEI AISCHYLOS 223

702, 718), so daß jeder Versuch, sie umzustimmen oder dem
Verhängnis auszuweichen55, vergeblich ist. Zu dem Gefühl des

Verlorenseins und der sarkastischen Einwilligung in das

Verhängnis (689-91, 702f.)56 kommen der Stolz der Selbstbehauptung

(704), der Wunsch, nicht mit dem Leben auch noch die
Ehre zu verlieren (683-85, 717), und nicht zuletzt der Haß auf
den Bruder, der schon in der ganz unmäßigen Ablehnung des

Rechtsanspruchs, den Polyneikes erhebt, zu spüren war (658-71)
und der nun deutlich hervortritt. Das zeigt sich daran, daß er
die wiederholten heftigen Vorwürfe des Chors, er sei von rasendem

Verlangen getrieben, den Bruder zu töten, nicht zurückweist,

sondern akzeptiert und erklärt.57 Keine Frage, er will tun,
was er tun muß bzw. was er tun zu müssen fühlt, obwohl er

genau weiß, daß es etwas Furchtbares ist (683-85, 719).58 Auf

55 So A. DE VlTO, "Eteocles', Amphiaraus, and Necessity in Aeschylus' 'Seven

against Thebes'", in Hermes 127 (1999), 165-71.
56 S.E. LAWRENCE, "Eteocles Moral Awareness in Aeschylus' Seven", in Classical

World 100 (2007), 248E, sieht hierin das entscheidende Motiv: "... a desire

to get the inevitable over and done with through an act that incidentally entails
fratricide."

57 A. LESKY, "Eteokles in den Sieben gegen Theben", m W3*74 (1961), 13-15,
hat darauf hingewiesen, daß Eteokles mit dem yag am Anfang von Vers 695 den
Vorwurf des Chors bestätigt, daß er von wilder Begierde getrieben sei, den Bruder
zu toten. An dem yag scheitern in der Tat alle Versuche (cf. e.g. P. PATZER, "Die
dramatische Handlung der Sieben gegen Theben", in HSCP 63 [1958], 113f.;
H.D. CAMERON, Studies on the Seven Against Thebes ofAeschylus [The Hague
1971], 93f.) die Kritik des Chors als Mißverständnis zu verstehen. Leider ist der
Text von Eteokles Antwort in Vers 695 korrupt und der Sinn von 697 nicht
eindeutig. Es ist klar, daß Eteokles in 695f. den Fluch des Vaters als Erklärung fur
seinen leidenschaftlichen Wunsch anfuhrt, den gottlosen Zweikampf zu fuhren

(f A.A. Long, art. cit. [Anm. 54], 184), und immerhin möglich, daß er mit dem
Gewinn in V. 697 den Tod des Bruders meint, also wie Polyneikes (631-41)
bereit ist zu sterben, wenn er nur vorher den Bruder toten kann (cf. A. Lesky, art.
cit., 14; R.P. WlNNINGTON-lNGRAM, Studies in Aeschylus [Cambridge 1983],
36-39; anders G. O. HUTCHINSON [ed.], Aeschylus, Septem contra Thebas [Oxford
1985], ad 697); dafür spricht auch, daß er auf den Vorwurf des Chors, er wolle
der Bruder toten, reagiert. Wenn xegdog wie m 684 den Ruhm bei der Nachwelt
meint, dann wurde sich der Fluch, um sein Ziel zu erreichen, Eteokles' persönlicher

Motivation bedienen (cf. F. GEISSER, Götter, Geister und Dämonen. Unheib-
machte bei Aischylos (München 2002), 204, mit der alteren Literatur).

58 Die These, daß Eteokles auch im Moment der tragischen Entscheidung
von dem Gefühl der Verantwortung für die Stadt bestimmt ist, die ihn im ersten



224 BERND SEIDENSTICKER

engem Raum hat Aischylos hier ein komplexes Geflecht aus
moralischen und emotionalen Triebkräften entfaltet, die Eteok-
les' Entscheidung erklären können.59 Fluch und eigener Wille
mit eigenen Gründen und eigenen Emotionen wirken zusammen.60

In der ersten, größeren Hälfte des Stücks ist die Charakterisierung

der Figur dagegen weit weniger komplex. Im Prolog,
in der Auseinandersetzung mit dem Chor, und in den ersten
sechs der sieben Redepaare, in denen er die adäquaten Verteidiger

auswählt, erscheint Eteokles als verantwortungsbewußter
und entschlossener Herrscher, der furchtlos und umsichtig die

Verteidigung der Stadt organisiert, realistisch, mit klaren
moralischen Vorstellungen.61 Diese Eigenschaften prägen seine

Teil des Stucks prägt, hat keine sichere Textbasis. Denn mit der Ehre bzw
Schande, von der er 683-85 und 717 spricht, ist doch wohl eher die persönliche

tiftrj des "heroic code" gemeint als die Pflicht des die Stadt verteidigenden
Königs und Feldherrn; cf R P. WlNNINGTON-lNGRAM, op cit (Anm 57),
49-51 Der oiakostrophos uberlaßt sich dem Sturm des Fluchs, AA. LONG, art
cit (Anm 54), 183, versteht die Verse 689-91 zurecht als "passionate abandonment

of the confident navigation characteristic of Eteocles before he heard Poly-
neikes' challenge" Th G ROSENMEYER, op cit. (Anm. 49), 221' "Eteocles is

shipwrecked as a king, and allies himself with the Fury." Daß das hier evozierte
Ende des Geschlechts durch den doppelten Brudermord die Stadt rettet (cf
G.M. KlRKWOOD, art cit. [Anm 54], 2l£), ist richtig, wird aber von Aischylos
als Resultat, nicht als Intention von Eteokles' Entscheidung präsentiert. Die
schon oft totgesagte Opfertod-These ist offenbar unsterblich

59 Zu der Verbindung verschiedener Grunde fur Eteokles' Entscheidung vgl
R.P Winnington-Ingram, op cit (Anm 57), 33-40 und A A. Long, art cit
(Anm 54), der die vier Erklärungen, die Eteokles fur seine Entscheidung
vorbringt, und ihre Funktion präzise herausgearbeitet hat- "By such complex and

utterly coherent motivation we understand why Eteocles will fight his brother to
death. He is a Kafka-like figure, who sees it all and is totally trapped by his

vision " (181), vgl auch Chr Gill, "The Character-Personality Distinction", in
C.B R PELL1NG (ed.), Characterization and Individuality in Greek Literature
(Oxford 1990), 24-26.

60 Der Text erlaubt keinen sicheren Schluß, ob die vom Chor konstatierte
Begierde, gegen den Bruder zu kämpfen, 'eigenem heißem Wollen' entspringt
(A. Lesky, art cit [Anm. 57], 15) oder zum Teil (G.O. Hutchinson, op cit.
[Anm 57] ad 653-719) oder ganz (AA LONG, art cit [Anm. 54], 184) durch
die Ennys erzeugt ist, zur doppelten Motivation cf u S. 241-45).

61 Hierin stimmen fast alle Interpreten des Stucks uberein; zu den wenigen
Gegenstimmen cf u Anm. 69.



CHARAKTER UND CHARAKTERISIERUNG BEI AISCHYLOS 225

eigenen Worte und Entscheidungen und werden zudem mit
Hilfe kontrastiver Folien wie der panischen Angst des Chors
und der hybriden Wildheit der vor den Toren der Stadt
stehenden Gegner verdeutlicht.

Immerhin hat Aischylos nicht erst mit dem späten Hinweis
auf Eteokles' Träume (71 Of.), sondern gleich zu Beginn des

Stücks den Fluch, der im zweiten Teil des Stücks über Eteokles
hereinbricht, in Erinnerung gerufen, und es ist Eteokles selbst,
der das tut und damit anzeigt, daß er unter dem Fluch des

Vaters lebt:

ET. d> Zeü ts xal rv~ xal 7roXi<j<yoüyoi 0sot,

'Apa t' 'Eptvup -rraxpoc; yj fxsyacjOevY)!;,

fry) fjLoi noAiv ys 7tpu[i.vo0£v TOxvwXsOpov

sxöa[xvicJ7)T£ StjkxXwtov 'EAAaSop (69-72)

Für einen kurzen Moment wird der Fluch, der den
entschlossenen Verteidiger der Stadt vernichten wird, aufgerufen.
Es ist zwar nur ein Vers (70); dieser aber ist durch die Verbindung

von Ära und Erinys und durch das Adjektiv ueyarjfkv/j^
von großer Wucht. Trotzdem sollte dieser Hinweis auf den
Fluch nicht als Anzeichen dafür verstanden werden, daß
Aischylos Eteokles bereits in der ersten Hälfte des Stücks als vom
Fluch des Vaters Gezeichneter gestaltet hat, dessen Sprache
und Handlungen von Anfang an vom Fluch geprägt sind.62

Dafür ist die Textbasis denn doch zu schmal.63 Aber der
Zuschauer weiß, daß der Fluchgeist, den Eteokles hier neben
Zeus, der Erde und den Göttern der Stadt beschwört, nicht
besänftigt werden kann. Er spürt die tragisch-ironische Qualität

seiner Bitte, auf jeden Fall wenigstens die Stadt zu retten64,

62 So mit unterschiedlicher Begründung und Akzentuierung P. PATZER, art.
cit. (Anm. 57), 103-5; R.P. Winnington-Ingram, op. ctt. (Anm. 57), 25-29;
E. STEHLE, "Prayer and Curse in Aeschylus' Seven against Thebes", in CPh 100
(2005), 114.

63 Das gilt auch fur die Einsamkeit und innere Verlassenheit des Helden, die
K. VON Fritz, art. cit. (Anm. 51), 213f., bereits in der ersten Hälfte feststellen

zu können meint.
64 Zu der limitativen Deutung des ye in V. 71 cf. A. LESKY, art. cit. (Anm.

57), 11 f.; R.D. DaWE, "Inconsistency of Plot and Character in Aeschylus", in



226 BERND SEIDENSTICKER

und wartet von diesem Moment an auf die Erfüllung des

Fluchs.65 Der Spannungsbogen reicht vom Prolog bis zu dem

Augenblick, in dem Eteokles begreift, daß das Angebot, daß er
indirekt in seinem Gebet gemacht hat, angenommen worden
ist.

Ist schon dadurch die gelegentlich in Frage gestellte Einheit
der Figur und des Stücks gesichert66, so hat Aischylos außerdem
in der Auseinandersetzung des Königs mit dem Chor deutlich
gemacht, daß der souveräne Steuermann der Polis und der

Mann, dem der Chor unwidersprochen vorwerfen kann, er
lechze nach dem Blut seines Bruder, ein und derselbe sind. Die
scharfe Kritik an dem Verhalten der völlig verängstigten jungen
Frauen läßt sich gewiß auch damit erklären, daß er verhindern
will, daß sie mit ihrem Verhalten die Verteidigung der Stadt

gefährden könnten67; aber die Kritik ist so exzessiv und schießt

so weit über den Anlaß hinaus, daß diese Erklärung nicht genügen

kann.68 Für einen Moment erscheint hinter der Fassade

PCPhS 189 (1963), 38; R.P. Winnington-Ingram, op cit. (Anm. 57), 26;
andere Interpreten verstehen die Partikel als emphatisch; cf. zuletzt F. GEISSER,

op. at. (Anm. 57), 205.
65 Als tragisch-ironische Vorbereitung der Katastrophe können auch V. 5

(zum Anfang des Prologs cf. Th. K. HUBBARD, "Tragic Preludes. Aeschylus'
Seven against Thebes 4-8", in Phoenix 46 [1992]) und Eteokles' Insistieren darauf

gelten, daß man sein Schicksal ertragen müsse, weil man ihm nicht entfliehen

könne (263f.; 281); die Entscheidung, die er 653ff. fallt, ist zudem durch
die in gewissem Sinne parallele Entscheidung des Amphiaraos vorbereitet (A. DE

VlTO, op. cit. (Anm. 55), 168-70).
66 Daß Aischylos im ersten Teil des Stucks den Fluch ganz zurücktreten laßt,

dient offenbar dazu, die Wirkung des tragischen Moments zu steigern, in dem
Eteokles die Erfüllung des Fluchs begreift.

67 So verteidigen e.g. K. VON Fritz, art. at. (Anm. 51), 220, G.M. KlRK-
WOOD, art. at. (Anm. 54), 20, und G. O. HUTCHINSON, op. at. (Anm. 57), in
seinem Kommentar, 73f. Eteokles' Attacke auf die Frauen.

68 Cf. R.P. Winnington-Ingram, op. at. (Anm. 57), 27, 45f., der es fur
wahrscheinlich halt, daß der misogyne Ausbruch auf die unheilvolle Rolle Iokas-
tes in den beiden vorangegangenen Stucken zuruckzufuhren ist. Das laßt sich

jedoch, da die ersten beiden Stucke der Trilogie verloren gegangen sind, nicht
mehr nachweisen; G.M. MEAUTIS, Eschyle et la trilogie (Paris 1936), 108f.,
Versuch, Eteokles' Misogynie auf sein Bewußtsein zurückzufuhren, daß er die
Frucht einer inzestuösen Verbindung ist, hat ebenfalls keine Textbasis;
M. Gagarin, Aeschylean Tragedy, (Berkeley 1976), 124f., halt es angesichts der



CHARAKTER UND CHARAKTERISIERUNG BEI AISCHYLOS 227

kühl kontrollierter Rationalität dieselbe unkontrollierte Emoti-
onalität, die in der haßerfüllten Tirade spürbar wird, mit der
Eteokles behauptet, sein Bruder Polyneikes habe von Geburt an
niemals das Recht auf seiner Seite gehabt.69 "In this scene with
the women, the first hairline crack seems to open up in Eteo-
cles' character and destiny".70

"It did not matter what sort of man Pelasgus was, it matters
vitally what sort of man Eteocles is".71 Bis zur kritischen Debatte
über Charakter und Charakterisierung in der griechischen
Tragödie repräsentiert Kittos Feststellung die communis opinio. In
der Tat kann dieser als die erste erhaltene Figur mit einem
interessanten individuellen Charakter gelten;72 und es ist interessant,

daß Aischylos der Individualität, die er dieser Figur verliehen

hat, wie Hutchinson zurecht festgestellt hat, auch sprachlich
durch einen ganz eigenen Ton Ausdruck verliehen hat. "The
figure of Eteocles as we encounter him is rendered distinctive by
his dry, shrewd, grim turns of phrase". In der Tat drücken sich
der nüchterne Pragmatismus und die fatalistische Entschlossenheit

des Königs nicht nur in dem aus, was er sagt, sondern auch

Bedeutung, die der Geschlechterkonflikt in der Danaidentrilogie und in der
Orestie hat, fur möglich, daß er auch in der thebanischen Trilogie eine bedeutsame

Rolle gespielt hat.
69 Es gibt noch eine Reihe weiterer Stellen, an denen Aischylos negative

Elemente in das insgesamt positive Bild des Eteokles der ersten Hälfte integriert
zu haben scheint: Die Verse 196-99 klingen eher tyrannisch hart als königlich
souverän, und gelegentlich mag der nüchterne Pragmatismus, mit dem Eteokles
Welt und Gotter betrachtet, fast zynisch wirken. Die ganz negativen Interpretationen

der Figur durch L. GOLDEN, "The Character of Eteocles and the Meaning
of the Septem", in CPh 59 (1964), 78-89 und A.J. PODLECKl, "The Character of
Eteocles in Aeschylus' Seven against Thebes", in TAPA 95 (1964), 283-99,
gehen allerdings einen deutlichen Schritt zu weit.

70 C.J. HERINGTON, Aeschylus (New Haven 1986), 84.
71 H.D.F. Kitto, op. cit. (Anm. 43), 54.
72 A.F. GarvIE, Aeschylus'Supplices. Play and. Trilogy (Cambridge 1969), 130

(mit der älteren Literatur); K. von Fritz ist soweit gegangen, U. VON WlLAMO-
WITZ-MOELLENDORFFs' Urteil {op. cit. [Anm. 48], 64), Eteokles sei "mehr
individualisiert als alle anderen Personen vor der Orestie" mit dem kommentierenden

Zusatz: "ich wurde sagen, einschließlich der Orestie" (K. VON FRITZ, art. cit.

[Anm. 51], 218f.) noch zu uberbieten. Dem wird man angesichts von Klytaim-
nestra oder Kassandra wohl kaum zustimmen wollen.



228 BERND SEIDENSTICKER

in der sprachlichen Form, in die er es kleider. Schon im Prolog
gewinnt der realistische Gedanke, daß die Menschen im Falle
des Erfolgs die Götter, für einen Mißerfolg aber den König
verantwortlich machen würden (4-9), durch die pointierte Setzung
des elliptischen ama 0soü (4) und das ironische upvotO'
oluor/iAxoiv das durch die Iuxtaposition et«; 7to Aue noch
verschärft wird, einen individuellen Klang, und in der wütenden
Attacke auf die ängstlichen Frauen markieren neben den scharfen

Vokativen (181, 186) und den asyndetischen Verben (186)
die harsche Knappheit der Sätze nicht nur die Härte der
Drohungen, sondern auch die Entschlossenheit des Königs. In
seinen Reaktionen auf die Beschreibung der feindlichen Heerführer

sind es der schlagfertige Witz und die sarkastische Ironie, die
seine Souveränität unterstreichen, und in der Entscheidungsszene

mit dem Chor akzentuieren die knappen pointierten Sätze

(683-85, 689f., 702-4, 709) den grimmigen Fatalismus, mit
dem Eteokles sich in den mörderischen Zweikampf mit dem
Bruder stürzt. Keine Frage: Eteokles trägt nicht nur individuellere

Züge als die anderen Aischyleischen Könige, er spricht auch
anders.

Die einzige vollständig erhaltene Trilogie des Aischylos bestätigt

insgesamt das Bild, das die anderen Stücke zeigen, bietet
aber eine ganze Reihe von zukunftsweisenden Neuerungen:

Besonders deutlich ist die Unterordnung der Charaktere

unter die Handlung, bzw. die thematische Konzeption des

Stücks in den Eumeniden-, hier sind die menschlichen und
göttlichen Akteure in erster Linie Verkörperungen der von ihnen
vertretenen juristischen und moralischen Positionen.73

Aber auch in den Choephoren sind die Hauptfiguren, wie
ein Blick auf die Gestaltung desselben Stoffs durch Sophokles
und Euripides deutlich macht, kaum mehr als Funktionen
der Rachehandlung. Klytaimestra hat, jedenfalls dem Umfang

73 Die von Th. G. ROSENMEYER, op. cit. (Anm. 49), 219, konstatierten
Hinweise darauf, daß Aischylos Athene mit persönlichen Zügen habe ausstatten wollen,

sind nicht zwingend.



CHARAKTER UND CHARAKTERISIERUNG BEI AISCHYLOS 229

nach, eine noch kleinere Rolle als Agamemnon im ersten Stück
der Trilogie; und was der Muttermord psychisch für Orest
bedeuten muß, wird lange Zeit fast ganz ignoriert.74 Umso
wirkungsvoller ist der dramatische und emotionale Höhepunkt
des Stücks, als Orest der Mutter schließlich mit dem Schwert
gegenüber steht und diese dem Sohn die Brust entgegenstreckt
und ihn daran erinnert, daß sie ihn gesaugt hat. Erst an dieser
Stelle spricht Orest zum ersten Mal das Wort Mutter aus.75

Der verzweifelte Aufschrei tl Spaaco; (899) deutet auf die
elementare psychische Blockade, die nur Pylades' Erinnerung an
den Befehl Apollons auflosen kann. Doch nach Pylades'
Machtwort geht es Aischylos in der anschließenden
Auseinandersetzung mit der Mutter nicht um die Charakterisierung der
beiden Akteure, sondern in erster Linie um die präzise
Herausarbeitung des tragischen Konflikts, vor dem Orest steht, und
auch nach dem Vollzug der Rache bleibt die Charakterisierung
Orests weiter skizzenhaft. Immerhin werden jetzt, in Orests
Versuch, den Muttermord zu rechtfertigen, die Problematik

74 Das gilt auch fur den großen Kommos Immerhin kann man die Szene,

wenn auch nicht als Mittel der Charakterisierung Orests, so doch als seelische

Vorbereitung auf die Tat deuten. Die Funktion des Terzetts ist umstritten. Sind
die einen der Auffassung, daß sich Orest erst hier endgültig fur die schwere Tat
entscheide, so bestehen die anderen darauf, daß Orest langst entschieden sei und
die lange Anrufung des Vaters nur dazu diene, die äußeren und inneren Zwange
und Motive, die zum Muttermord fuhren, vor der Planung und Durchfuhrung
der Tat noch einmal offen zu legen, zur Forschungsgeschichte cf K SlER, Die
lyrischen Partien der Choephoren des Aischylos (Stuttgart 1988) 70ff. Die Wahrheit

durfte in der Mitte hegen Es geht zwar, wie die Verse 269-305 zeigen,
nicht mehr darum, Orest von der Notwendigkeit der Tat zu uberzeugen, aber er
muß den Befehl Apollons, der ihm die Tat gleichsam als Zwang von außen

auferlegt, noch verinnerhchen Erst die Anrufung des Vaters, der Aufruf der
Rachegeister, die Beschworung der brutalen Ermordung Agamemnons und der

Verstümmelung seiner Leiche sowie die Erinnerung an die Folgen der Tat fur
die Kinder und Erben und fur die gesamte Polls fuhren zur völligen Identifizierung

mit der Tat; cf A Lesky, "Der Kommos der Choephoren", in SBAW
221 3 (1943); K. REINHARDT, Aischylos als Regisseur und Theologe (Bern 1949),
118-20, natürlich dient der Kommos auch dazu, Sympathie fur Orest zu
wecken

75 A. LEBECK, The Oresteia A Study in Language and Structure (Cambridge,
Mass 1971), 116, K. Reinhardt, op cit (n 74), 120f.



230 BERND SEIDENSTICKER

der Tat und ihre psychischen Folgen für den Täter deutlich.76

In den Eumeniden ist Orest dann nicht mehr als das Opfer der

Erinyen und Objekt des Rechtsstreits, das keine persönlichen
Züge mehr gewinnt.

Die Zeichnung der Personen und ihrer Beziehungen zueinander

ist aber in den Choephoren nicht überall gleich skizzenhaft.

Aischylos eröffnet das Stück nach Prolog und Parodos mit
einer ungewöhnlich reich orchestrierten Gestaltung Elektras
und ihrer Wiedervereinigung mit dem Bruder am Grabe des

Vaters. Er gibt hier nicht nur das Leid der Tochter Agamem-
nons, die es nicht ertragen kann, wie eine Sklavin mit den
Mördern des Vaters unter einem Dach zu leben, sondern auch
die Hilflosigkeit des jungen Mädchens, das sich aus der Scheu,

so zu werden wie die Mutter, zunächst nicht traut, ihre
Rachegedanken offen zu bekennen; er zeigt die verzweifelte
Sehnsucht, mit der Elektra auf den Bruder wartet und ihre Angst, in
der plötzlich erwachenden Hoffnung enttäuscht zu werden;
und er zeigt, knapper zwar, aber deutlich, die zarte Behutsamkeit,

mit der Orestes auf die Verwundbarkeit der Schwester

eingeht.
Keine Frage: Aischylos entwickelt die charakterliche und

psychische Disposition der Figuren und die emotionalen
Aspekte ihrer Begegnung hier weit detaillierter als sonst. Der
Grund dafür liegt auf der Hand. Die liebevolle Vereinigung
der Geschwister am Anfang der Choephoren bildet den
wirkungsvollen Kontrast zu der brutalen Zerstörung der familiären

Bindungen im Agamemnon, und die unschuldige Reinheit
der Rächer Agamemnons verschärft einerseits die Furchtbarkeit
der Tat, vor der sie stehen, und bildet andererseits die Basis für

76 Anders als spater bei Euripides erscheinen die Erinyen hier noch nicht als

quälendes Gewissen; es ist aber interessant, daß Aischylos die beginnende
Zerstörung von Orests Geist in rasenden Bildern ganz als psychisches Phänomen
beschreibt: cpepoum yap vixöpsvov / cppsvep SuaapxTor Kpop Ss xapSia: cpoßop /
atSsiv sToipop i)S' U7topy£ic0ai xotgx. (1023-25); und auch die Tatsache, daß nur
Orest die Erinyen sieht, macht deutlich, daß die ihn verfolgenden Dämonen
jedenfalls in diesem Moment Ausgeburten seiner Seele sind.



CHARAKTER UND CHARAKTERISIERUNG BEI AISCHYLOS 231

die Überwindung des ins talionis im Freispruch der Eumeni-
den,77 Die ungewöhnliche Technik ist also kein Selbstzweck.
Sie bleibt zudem auf die Anagnorisis beschränkt. Dennoch sind
Genauigkeit und Einfühlsamkeit der Darstellung bemerkenswert.

Sie erinnern durchaus an die Sophokleische Kunst der

Charakterdarstellung.78
Am differenziertesten aber ist die Charakterisierung der

Personen zweifellos im ersten Stück der Trilogie. Im Agamemnon
trägt sogar der Chor — vor allem in der Parodos und bei der

Ermordung Agamemnons — persönliche Züge, und auch die

Nebenfiguren sind ungewöhnlich detailliert und lebendig
gezeichnet.79 Bedeutungsvoller jedoch als die liebevolle Ausmalung

von Nebenfiguren ist die Intensität, mit der Aischylos
nicht nur auf dem Höhepunkt des Stücks die drei Hauptfiguren

und das tödliche Spannungsgefuge, in dem sie miteinander
verbunden sind, gezeichnet hat: auf dem Wagen der König,
der nach zehn langen Jahren mit einer Kebse aus dem Krieg
zurückkehrt, für den er die Tochter geopfert hat; vor ihm, an
der Schwelle des Palasts, die Königin, die jahrelang sehnsüchtig
auf den Mörder der Tochter gewartet hat; und hinter dem

König auf dem Wagen die Seherin, die alles durchschaut und
doch weder den König noch sich selber retten kann — und
will.

Agamemnons Rolle ist die kürzeste der drei, und sein Porträt

ist konventioneller als das der beiden anderen. Dennoch
gewinnt er auf dem Hintergrund des plastischen Bilds, das der
Chor bei der Beschwörung der Ereignisse in Aulis von ihm

77 Demselben Ziel dient auch der Kontrast, in dem Orests Verhalten nach
dem Muttermord zu Klytaimestras Jubel über den Leichen Agamemnons und
Kassandras steht.

78 Die eindringlichste Interpretation der Anagnorisis findet sich bei F. SOLM-

SEN, Electra and Orestes. Three Recognitions in Greek Tragedy (Amsterdam 1967).
79 Cf. dazu u. S. 237-39; lediglich Aigisth, der 'Wolf im Bett der Löwin',

bleibt ganz blaß; K. REINHARDT, op cit. (Anm. 74), 108, spricht von einem
"kahlen Auftritt"; cf. auch Th. G. ROSENMEYER, op. cit. (Anm. 49), 218f.; zur
Kontrastfunktion Aigisths u. S. 249 f.



232 BERND SEIDENSTICKER

entworfen hat,80 mehr Kontur als die anderen Aischyleischen
Konige, ausgenommen Eteokles81. In der kurzen Szene
zwischen dem stolzen Einzug des Trojasiegers und seinem ominösen

Abgang über die blutroten Gewebe enthüllt Aischylos hinter

der stolzen Pose des Triumphators (810-29) und der

selbstgefälligen Arroganz der Macht (844-50) die Schwache

und Blindheit des Mannes, der ohne jedes Gespür ist fur
die Schuld, die er auf dem Weg nach Troja und in Troja auf
sich geladen hat, und der so taub bleiben muß fur die

Warnungen des Chors (783-809) und die hinter den monströsen
Schmeicheleien kaum verhüllten Drohungen seiner Frau

(855-913). So wird deutlich und verstandlich, dass dieser Mann
seine Tochter toten konnte und dass er nun eine leichte Beute

Klytaimestras wird.82 Die kleine Stichomythie, in der Klytai-
mestra Agamemnon dazu uberredet, über die vor dem Tor
ausgebreiteten Gewander in den Palast zu gehen, ist für die

Entwicklung der dramatischen Elandlung bedeutungslos. Wie
Agamemnon in den Palast geht, ist unerheblich.83 Die Szene

ist aber dramatisch unerhört wirkungsvoll und reich an visueller

Kraft und symbolischer Bedeutung, und sie zeigt Aischylos
als Meister subtiler psychologischer Gestaltung.84 Schritt fur
Schritt uberwindet Klytaimestra Agamemnons Bedenken, in
dem sie an seine geheimen Wunsche appelliert, um ihn schließ-

80 Cf dazu u S 242 f
81 Cf dazu o S 221-28
82 Cf auch u S 242 f
83 L KAPPEL, Die Konstruktion der Handlung der Orestie des Aischylos (München

1998), 152f
84 Zu der Stichomythie (und den textkritischen Problemen) cf — neben

den Kommentaren von E FRAENKEL (ed Aeschylus Agamemnon (Oxford 1950)
und J D DENNISTON and D PAGE (eds Aeschylus, Agamemnon (Oxford 1957)
— H NE1TZEL, "Die Stichomythie zwischen Klytaimnestra und Agamemnon
Aischylos Agamemnon 931-943", m RhM 120 (1977), 193-208, W KRAUS,

"Die Begegnung der Gatten in Aischylos' Agamemnon", in WS 12 (1978),
43-66, R THIEL, Chor und tragische Handlung im Agamemnon des Aischylos
(Stuttgart 1993), 227-46, und vor allem die einfühlsame Interpretation von
P EasTERLING, Presentation of Character in Aeschylus, in G&R 20 (1973),
3-18



CHARAKTER UND CHARAKTERISIERUNG BEI AISCHYLOS 233

lieh mit einer scheinbaren Unterwerfung (743) endgültig zu
'besiegen'.85

Trotz des relativ hohen Grades an Individualität, den Aischy-
los seinem Agamemnon verleiht, bleibt die Technik der
Charakterisierung insofern in den gewohnten Bahnen, als sich

Aischylos darauf beschränkt, die von der Handlung geforderten
Züge der Figur hervorzuheben. Diese Beschränkung trifft auf
die beiden Frauengestalten des Stücks nicht zu. Bleibt die

Gestaltung Kassandras in ihren Visionen und Deutungen der

blutigen Vergangenheit des Atridenhause noch fest eingebunden

in traditionelle Formen und Inhalte seherischen Wahns, so

gewinnen Person und Schicksal der Seherin in den Momenten
ihrer stärksten tragischen Einsamkeit eine deutlich über die
reine dramatische Funktion der Gestalt hinausreichende Dimension:

So in den rätselhaften Aufschreien, mit denen sie ihr langes

Schweigen bricht und in der schmerzhaften Hellsicht, mit
der sie sich von Apollon lossagt; aber auch zu Beginn, in der
kleinen Szene, in der sie ohne ein Wort zu erwidern, Klytaimes-
tra, die eben noch mit Agamemnon gespielt hat, wie eine Katze

85 Die Frage, warum Agamemnon am Ende der Stichomythie nachgibt, hat
viele Antworten gefunden. Gar nichts erklärt wird durch die tautologische
Feststellung, daß Agamemnon nachgibt (und ins Haus geht), weil die Handlung
verlangt, daß er ins Haus geht (R.D. Dawe, art. cit. [Anm. 64], 50). Dafür, daß
er einfach mude sei, gibt es ebenso wenig einen Anhaltspunkt im Text wie dafür,
daß Aischylos ihn als Gentleman habe zeichnen wollen, der seiner Frau den
Wunsch nicht abschlagen könne (E. Fraenkel, op. cit. [Anm. 84]) oder dafür,
daß Ate ihm dem Verstand genommen hat (H. GUNDERT, "Die Stichomythie
zwischen Agamemnon und Klytaimestra [Agam. 931-43]", in H. HOMMEL
[Hrsg,\, Wege zu Aischylos [Darmstadt 1974], Bd. II, 219-31; H. Lloyd-Jones,
"The guilt of Agamemnon", in CQ 12 [1962], 187-99). Der Text gibt m.E.
J.D. DENNISTON and D. PAGE, op. cit. (Anm. 84), 151, recht, die feststellen: "It
is simply because he is at the mercy of his own vanity and arrogance, instantly
ready to do this scandalous act the moment his personal fears of divine retribution

and human censure are, by whatever sophistry, allayed." Schon Agamem-
nons ausführliche (und leicht emotionale) Aufzählung der Grunde, die dagegen
sprechen, legt den Verdacht nahe, daß er die Versuchung spurt, und der Ablauf
der Stichomythie zeigt, daß Klytaimestra eben dies erkannt hat, und Punkt für
Punkt die religiösen und sozialen Bedenken beseitigt, die Agamemnon daran
hindern, sich in so besonderer Weise feiern zu lassen.



234 BERND SEIDENSTICKER

mit der Maus, in die Schranken weist, und vor allem am Ende,

wenn sie durch alle kreatürliche Angst hindurch, gezwungen
und doch frei, klagend, aber ungebrochen, in den Tod geht. Es

ist nicht verwunderlich, daß Christa Wolf sich bei der Lektüre
der Trilogie so stark von der Persönlichkeit Kassandras hat

ergreifen lassen. Diese Figur des Aischylos sprengt eindeutig die

engen Grenzen, die die Aristotelische These von der Dominanz
der Handlung über die Charaktere zieht.

Und eben dies gilt in noch stärkerem Maße für Klytaimestra,
Aischylos' mächtigste und komplexeste Gestalt, die alle Figuren
neben ihr (mit Ausnahme Kassandras) zu Statisten degradiert:
die Frau mit dem 'männlich-planenden Herzen', wie es gleich
im Prolog (11) heißt, von bewundernswerter Kraft und
erschreckender Härte.86 Sie lebt in den kleinen Sorgen des Wächters
ebenso wie in den großen Ängsten des Chors; sie manipuliert
und kontrolliert Sprache und Geschehen bis zu ihrem Sieg über

Agamemnon mit überragender Intelligenz und rhetorischer
Brillianz, mit faszinierendem Charme und der schamlosen
Unverfrorenheit ihrer Heuchelei; und sie fesselt das Interesse
des Betrachters nicht weniger nach der Tat in dem herausfordernden

Jubel, mit dem sie sich zum Mord bekennt, in der über
sie kommenden resignativen Müdigkeit und in der erwachenden

Angst vor dem Daimon, dessen Werkzeug sie eben noch

war und dessen Opfer zu werden, sie nun furchtet.
Wie Eteokles hat Aischylos Klytaimestra auch sprachlich

charakterisiert. Im Falle Klytaimestras sind es nicht Syntax und
Stil, sondern ihre außergewöhnliche Imagination und die ungeheure

Energie, die aus jeder ihrer Äußerungen strömt, die ihrer
Sprache den unverwechselbaren Charakter verleihten.87 Der Chor

86 Zu Klytaimestra cf. F.M.B. ANDERSON, "The Character of Clytemnestra
in the Agamemnon of Aeschylus", in TAPhA 60 (1929), 136-54 und Id., "The
character of Clytemnestra in the Choephoroe and the Eumenides of Aeschylus",

in AJPh 53 (1932), 301-19; Th. G. Rosenmeyer, op. cit. (Anm. 48),
234-41; A.J. PODLECKl, art. cit. (Anm. 41), 32-41; A. MOREAU, "La Clytem-
nestre d'Eschyle", in Connaissance Hellenique 44 (1990), 65-79.

87 Zu Klytaimestras Sprache cf. A. BETENSKY, "Aeschylus' Oresteia. The
Power of Clytemnestra", in Ramus 7, (1978), 11-25; R. SEVIER1, "Linguaggio



CHARAKTER UND CHARAKTERISIERUNG BEI AISCHYLOS 235

ist von der visionären Kraft der Feuerzeichen-Rede so
beeindruckt, daß er sie gleich noch einmal hören möchte (318f.)
und kommentiert Klytaimesrras Beschwörung der Bilder nach
der Eroberung Trojas und ihre fast wie Drohungen klingenden

Mahnungen (320-50) mit der bewundernden Feststellung,

sie habe wie ein Mann gesprochen (351). Später sind die
schamlosen Übertreibungen der unverfrorenen Heuchelei, mit
der Klytaimestra zunächst zum Chor und dann direkt zu
Agamemnon spricht (855-913), eine eindrucksvolle Demonstration

der selbstbewußten Souveränität, mit der sie das Geschehen

kontrolliert; und in der kurzen stichomythischen Szene,

in der sie Agamemnon dazu überredet, über die vor dem Tor
ausgebreiteten Stoffe in den Palast zu gehen88, muß Agamem
non — halb verärgert, halb bewundernd — die Kraft ihrer
Worte und ihres Willens anerkennen (940-44). Ein erstes
Zeichen dafür, daß Klytaimestra nicht jeden und alles kontrollieren

kann, folgt gleich darauf in der Szene mit Kassandra, an
deren hartnäckigem Schweigen ihre Souveränität zerbricht, so
daß ihr nichts bleibt als ihre Ohmacht kaum verdeckende

Schmähungen und das indirekte Eingeständnis ihrer Niederlage

(1035-71).89 In der Verteidigung des Mords über den
Leichen ihrer beiden Opfer gewinnt ihre Sprache noch einmal

consapevole e coscienza individuale dl Chtennestra nell' Agamemnone dl Eschilo",
m Diontso 61 (1991), 13-31, S. GOLDHILL, Reading Greek Tragedy (Cambridge
1986); Agamemnons Sprache ist dagegen eher blaß und konventionell

88 Die Frage, warum Klytaimestra ihn unbedingt dazu bewegen will, über
die Gewander in den Palast zu gehen, ist nicht einfach zu beantworten. Meridor
hat vorgeschlagen, die Gewander als wichtigen Bestandteil des Mordplans zu
sehen, mit deren Hilfe es Klytaimestra gelinge, ihr Opfer von seinen Gefährten
zu isolieren. Der Text gibt aber keinen Hinweis darauf, daß der Konig mit
großem Gefolge auftritt, und auch wenn das von Aischylos so gedacht gewesen sein
sollte, gibt es keinen Grund zu der Annahme, daß die Soldaten zusammen mit
ihm in den Palast gehen wurden, wenn er nicht über die Gewander geht Der
Text legt die Vermutung nahe, daß sie ihn zu einem Akt der Hybrts verfuhren
will, der ihm den Phthonos der Gotter zuziehen soll, fur die Vermutung, daß

sie ihre Überlegenheit über den Mann demonstrieren mochte — was sehr gut
zur Aischyleischen Klytaimestra passen wurde — bietet der Text dagegen keinen

Anhaltspunkt.
89 Cf K. Reinhardt, op cit. (Anm. 74), 98f.



236 BERND SEIDENSTICKER

die ungeheure Vehemenz der ersten Szenen, bis sie im Gespräch
mit dem Chor allmählich ihre Kraft verliert und Klytaimestras
außergewöhnliche Stimme hinter dem gewohnlichen Haß
ihres schwachen Komplizen zurücktritt. Am Schluß nimmt sie

dann allerdings, als Aigisth den Chor der Alten nicht zu
kontrollieren vermag, das Heft wieder in die Hand. Ihr Machtwort

(I672f.), mit dem sie den Streit zwischen Aigisth und
dem Chor beendet und (das Stück schließt), evoziert die erste

Charakterisierung der Königin im Prolog (11) und läßt keinen
Zweifel daran, daß sie gewillt ist, die durch den Mord gewonnene

Herrschaft zu bewahren und auszuüben.
In den beiden anderen Stücken spielt Klytaimestra eine

wesentlich kleinere Rolle. Aber Aischylos macht unmißverständlich

klar, daß sie weiterhin der Herr im Hause ist und wie
im Agamemnon die Schwelle des Palasts kontrolliert. Als Orest
ans Tor klopft und den Herrn des Hauses zu sprechen verlangt
(Cho. 653-67) tritt Klytaimestra heraus90; und zumindest einmal

läßt Aischylos die alte Kraft in dem Schrei aufblitzen, mit
dem sie in dem Moment, indem sie begreift, daß der Rächer da

ist, nach einem Beil ruft (889f.). Das hinzugesetzte Adjektiv
"männererschlagend" ruft die Ermordung Agamemnons auf
und läßt keinen Zweifel daran, daß die Königin bereit ist, nach
ihrem Mann auch noch den einzigen Sohn zu töten.91

In den Eumeniden erscheint sie als Geist, der die schlafenden

Erinyen auffordert, Orest weiter zu verfolgen (93-142). Auch
jetzt ist die ungeheure Kraft ihres Hasses spürbar, der sie im

90 Die Formulierung von 664 dient offensichtlich dazu, diese Tatsache zu
betonen- Orest will die Frau des Hauses sprechen oder besser noch den Herrn.

91 Auch in den Choephoren zeigt Klytaimestra zudem dieselbe Fähigkeit, sich

zu verstellen (691-99; 737-41). Th. G Rosenmeyer, op ctt. (Anm. 49), 240f.,
ist der Auffassung, daß die Klytaimestra der Choephoren keine Ähnlichkeit mit
der Klytaimestra des Agamemnon hat, und schließt daraus (und aus dem positiveren

Bild Agamemnons im zweiten Stuck), daß die Charaktere innerhalb einer
Trilogie nicht einheitlich gezeichnet sein müssen. Da wir nur eine vollständige
Trilogie besitzen, können wir leider fast nichts darüber sagen, ob Aischylos die

Figuren, die in zwei oder gar m allen drei Stucken auftraten (wie Klytaimestra
oder Aigisth), durchweg einheitlich gestaltet hat.



CHARAKTER UND CHARAKTERISIERUNG BEI AISCHYLOS 237

Agamemnon gegen den Gatten trieb und der sich jetzt gegen
den Sohn richtet. In den leidenschaftlichen Aufruf, Orest zu
vernichten wird sie selber zu der Erinye, als die sie bereits als

Rächerin Iphigenies erschien Vers.
Was Aischylos zu diesem einzigartigen Porträt einer

einzigartigen Persönlichkeit veranlasst haben mag, ist schwer zu

sagen. Klar jedoch ist, dass die höchst komplexe Charakterisierung

Klytaimestras sich noch weniger als die Gestaltung Kas-
sandras einfach als Funktion der dramatischen Handlung erklären

lässt.

Die Aischyleische Kunst der Charakterzeichnung zeigt sich in
der Trilogie auch dort, wo man sie nicht unbedingt erwarten
würde: bei der Gestaltung kleiner Leute aus dem Volk: Der
Wächter, der sehnsüchtig auf das Feuerzeichen aus Troja wartet,

um endlich wieder ruhig schlafen zu können (Ag. 1-19); der
Herold, der die Freudennachricht von der Eroberung Trojas
bringt, aber noch verfolgt wird von den Entbehrungen des nicht
enden wollenden Feldzugs (Ag. 489ff.), und die Amme Kilissa,
die sich angesichts des vermeintlichen Todes ihres geliebten
Orest an die Mühen erinnert, die er ihr als Baby bereitet hat
(Cho. 730-82): alle drei sind sowohl durch das, wovon sie reden
als auch durch die Art und Weise, in der sie darüber sprechen,
charakterisiert. Mit den meisterhaften kleinen Porträtvignetten
hat Aischylos eine lange und reiche Tradition begründet, die
ihren Höhepunkt bei Shakespeare erreicht.92

Die untragischen Figuren mit ihren untragischen Problemen
sprechen von Dingen, Nöten und Ängsten, die in der Welt der
Helden keinen Platz haben. So klagt der Wächter über die

Fangeweile der schier endlosen Reihe von Nächten, die er sich
mit der Beobachtung der Sterne vertrieben hat, über sein vom

92 Zur Funktion des Wächters und der Amme cf B. SEIDENSTICKER, Palin-
tonos Harmoma Studien zu komischen Elementen in der griechischen Tragödie
(Gottingen 1982); A. MOREAU, "Portraits des humbles dans le theatre d'Eschyle",
in J. LeCLANT et J. JOUANNA (eds.), Le theatre grec antique: La Tragödie (Paris
1998), 27-42; Th.G. Rosenmayer, op. cit. (Anm. 49), 216 ff.; G.H. Gellie,
art. cit. (Anm. 11), 252 f.



238 BERND SEIDENSTICKER

Tau feuchtes Lager, über die Furcht einzuschlafen und seine

Versuche, die drohende Schläfrigkeit mit Singen oder Summen

zu bekämpfen; und er spricht über die gefurchtete Herrin und
den geliebten Herrn; der Herold beschwört die drangvolle
Enge und die harte tägliche Arbeit auf den Schiffen und das

elende Leben im Zeltlager vor Troja, Regen und Tau, feuchte

Kleidung und Ungeziefer, mörderische Kälte und bleierne

Hitze; und die Amme erinnert sich und den Chor daran, wie
sie den kleinen Orest tags und nachts versorgt hat und spricht
von Babygeschrei, von Hunger, Durst und Urin, vom Kinderbauch

mit seinen eigenen Gesetzen, von nassen Windeln und
von ihrer Wäsche.

Besonders interessant ist, in welchem Umfang Aischylos
diese Nebenfiguren mit den Mitteln der Sprache charakterisiert
hat. Sprechen die off mit diesen Figuren verglichenen Nebenfiguren

Shakespeares gern in Prosa und im Dialekt, so ist die

Sprache, in der die kleinen Leute bei Aischylos über ihre kleinen

Probleme sprechen, im großen und ganzen — jedenfalls
was Metrum, Vokabular und Bildlichkeit angeht — die poetische

Sprache ihrer Herren. Immerhin läßt sich eine gewisse

Neigung zu Allgemeinplätzen und Sprichwörtern feststellen,
die gut zu der Charakterisierung der Figuren durch die
Alltäglichkeit ihrer Lebenswelt paßt. Allerdings sind Redensarten
und Sentenzen nicht etwa auf die Porträts der kleinen Leute
beschränkt. Das besondere sprachliche Mittel, das Aischylos in
allen drei Fällen — wenn auch mit unterschiedlicher Intensität
und unterschiedlicher Funktion — verwendet, sind Verstöße

gegen die Syntax, d.h. gegen die sprachliche und gedankliche
Kohärenz der Äußerungen: Anakoluthe, lange Parenthesen,
immer neue Appositionen, und der dadurch entstehende
Eindruck einer gewissen Unbeholfenheit und Weitschweifigkeit,
die durch gedankliche und sprachliche Wiederholungen noch
verstärkt wird.

Diese Stilmittel haben zweifellos die allgemeine Funktion,
die Sprecher als kleine Leute zu charakterisieren, denen die

Fähigkeit zu korrektem und differenziertem sprachlichen



CHARAKTER UND CHARAKTERISIERUNG BEI AISCHYLOS 239

Ausdruck nur in beschränktem Maße zur Verfügung steht.
Sie dienen aber, wie ein vergleichender Blick auf die drei Fälle

zeigen kann, auch dazu, die jeweilige psychische Situation, in
der sich der Sprecher befindet, zum Ausdruck zu bringen. So

ist der Monolog des Wächters in besonderem Maße durch
die von Eduard Fraenkel als guttatim bezeichnete Form des

additiv-assoziativen Sprechens gekennzeichnet93, die offenbar
die Funktion hat, die langsame Verfertigung der Gedanken
des von Langeweile und Schläfrigkeit geplagten Mannes auch

sprachlich abzubilden.94 Der Bericht des Boten und die Klage
der Amme sind dagegen voller syntaktischer Brüche und
Besonderheiten95, in denen sich die Emotionen und Erinnerungen

spiegeln, von denen sie überwältigt werden.
Editoren und Kommentatoren der Stücke neigen in der

Regel dazu, die sprachlichen Anomalitäten und gedanklichen
Sprünge durch Konjekturen oder die Annahme von Lücken zu
normalisieren, und an manchen Stellen dürfte dieses Mittel
auch unvermeidlich sein. Auf der anderen Seite sollte die
Tatsache, daß sich die beschriebenen sprachlichen Phänomene in
allen Reden der kleinen Leute der Orestie finden, zur Vorsicht
mahnen. Die sehr große Wahrscheinlichkeit, daß Aischylos
diese Gestalten auch mit den Mitteln sprachlicher Mimesis
charakterisieren wollte, rät zu größter Behutsamkeit bei allen

Eingriffen in den überlieferten Text.96

93 Cf Ag l-10a.
94 Dazu tragt auch die Form seines Anakoluths bei (Ag 12-21); die lange

Periode beginnt mit einem Nebensatz, der aus einer Reihe von guttatim aneinander

gereihten Attributen seines Lagers besteht und von einer Parenthese
unterbrochen wird, nach der der iterative Nebensatz so wieder aufgenommen wird,
daß er auf der jetzt erreichten gedanklichen Stufe neu einsetzt. Erst dann folgt
endlich der Hauptsatz.

95 Cf dazu die Kommentare von E. Fraenkel, op. cit. (Anm. 84) und J.D.
DENNISTON and D. Page, op. cit. (Anm. 84) (zum Ag.) sowie von A.F. Garvie
(ed.), Aeschylus, Choephon (Oxford 1986) (zu den Chol).

96 Auch in 1625-27 sollte die Uberlieferung, wie West das tut, bewahrt werden;

die inkoherente Syntax druckt ebenso wie die Wiederholung der Bezeichnung

Agamemnons als Mann (gegenüber dem Weib Aigisth) die Erregung des

Chors aus.



240 BERND SEIDENSTICKER

Der Überblick über die sechs sicher Aischyleischen Tragödien

hat gezeigt, daß Aischylos den Aristotelischen Überlegungen

zum Verhältnis von Charakter(en) und Handlung
wahrscheinlich eher zugestimmt hätte als der von Aristoteles
besonders geschätzte Sophokles. Aischylos gibt seinen Personen
immer gerade so viel 'Charakter', daß der Zuschauer den Ablauf
des Geschehens — aristotelisch gesprochen — als "zwangsläufig

oder wahrscheinlich" empfinden kann. Dort, wo der
Charakter der betroffenen Person für das Verständnis der tragischen
Situation irrelevant ist, verzichtet er auf persönliche Details. In
der Regel beschränkt er sich auf den pointierten Einsatz
signifikanter Details oder die besondere Ausarbeitung einer einzelnen

Szene. Nur in der Orestie hat er mit Kassandra und vor
allem mit der einzigartigen Gestalt der Klytaimestra Figuren
geschaffen, die mehr sind als Funktionen der Handlung.97

III

Die Aischyleischen Tragödien erreichen ihre dramatische

Wirkung mit einer erstaunlich kleinen Zahl von dramatis per-
sonae?% Das gilt in besonderem Maße für die Stücke, die er in
der 'alten' Technik fur Chor und zwei Schauspieler geschrieben

hat,99 wird aber, als er den von seinem jüngeren Rivalen

eingeführten dritten Schauspieler übernimmt, nicht grundsätzlich

anders. Die ersten beiden Stücke der Orestie bieten zwar 6

97 H. LLOYD-JONES, "The Supphces of Aeschylus. The New Dates and Old
Problems", in L'Antiquiti Classique 33 (1964), 371, ist der Auffassung, daß
Klytaimestra nur deswegen einen so außergewöhnlichen Charakter hat, weil die
Handlungen, die die Geschichte von ihr verlangt, so außergewöhnlich sind. Das
treibt die These vom Primat der Handlung über den Charakter denn doch ein
gutes Stuck zuweit.

98 Hinzu kommt, daß Zahl und Umfang der Chorlieder den Handlungs-
spielraum der Akteure und damit den Raum fur Charakterisierung enge Grenzen
setzen. Vor allem in den ersten Stucken uberwiegen die lyrischen (Chor) und
epischen Teile (Bericht, Erzählung, Deutung) die dialogischen deutlich.

99 Der zweite Schauspieler dient ihm in erster Linie zur Dynamisierung der
Handlung und nur sehr bedingt zur Intensivierung der Charakterzeichnung.



CHARAKTER UND CHARAKTERISIERUNG BEI AISCHYLOS 241

bzw. 7 Rollen (Eum. 4), aber wenn man die Nebenfiguren
herausrechnet, sind es auch hier nur drei, von denen jeweils eine
schon dadurch deutlich herausgehoben ist, daß sie den größten
Teil des Stücks präsent ist. Es handelt sich in allen drei
Stücken der Trilogie um die Gestalt des Rächers: Klytaimestra,
Orest, die Erinyen.

Auch dramaturgisch hat Aischylos von den Möglichkeiten,
die ihm der dritte Schauspieler eröffnete, nur sehr sparsam
Gebrauch gemacht. Er nutzt ihn in erster Linie zur Steigerung
der dramatischen Wirkung. Die bewegungslos und schweigend
hinter dem König auf dem Wagen hockende Kassandra
verleiht dem Gespräch zwischen Agamemnon und Klytaimestra
eine zweite unheildrohende Ebene,100 und der dramatische
Einfall, den von Anfang an anwesenden Pylades nur einen
einzigen Satz sprechen zu lassen, steigert auf dem dramatischen
und thematischen Höhepunkt der Choephoren die Wirkung
der mahnenden Erinnerung an Apollons Befehl enorm.

Dagegen hat Aischylos den dritten Schauspieler nicht in dem
Maße wie Sophokles dazu genutzt, die Charaktere seiner Helden

in der dialogischen Auseinandersetzung mit immer neuen
Figuren aus immer neuen Perspektiven differenziert und
dynamisch zu entfalten.101 Seine Figuren stehen eher isoliert
nebeneinander. In den ersten drei Stücken, d.h. bis zur Einführung
des dritten Schauspielers, sind dialogische Szenen zwischen zwei

Schauspielern seltener als zwischen Schauspieler und Chor, und
nach seiner Einfuhrung gibt es kaum Szenen, an denen alle drei
aktiv teilnehmen.102 Ist die Verknüpfung der Heldinnen und
Helden mit anderen dramatis personae eher schwach ausgebildet,

so ist ihre Bindung an außermenschliche Akteure und
Kräfte stark betont: Götter und dämonische Mächte (Erinyen,

100 H.D.F. KlTTO, op. cit. (Anm. 44), 75: "About the woman in the chariot,
there is not a word — not because Aeschylus could not use the third actor, but
because he could."

101 B. Seidensticker, art. cit. (Anm. 9), 79f.
102 Eum. 744ff.



242 BERND SEIDENSTICKER

Fluchgeister und Dämonen), aber auch Flüche und Orakel spielen

in allen Stücken eine Handlung und Atmosphäre
mitbestimmende Rolle. Aber sie nehmen, bei aller ihrer Bedeutung,
den menschlichen Akteuren nie völlig die Freiheit der Entscheidung

und Verantwortung für ihr Handeln.103
Besonders komplex hat Aischylos das Verhältnis von persönlicher

Motivation und von außen auf den Helden wirkenden
Zwängen bei der Entscheidung Agamemnons, seine Tochter zu
opfern, gestaltet.104 Mit äußerster Ökonomie der Mittel skizziert

er auf engstem Raum nicht nur die Forderung der Artemis,
sondern auch den auf Agamemnon lastenden sozialen Druck,
der sich dadurch aufbaut, daß das Warten auf günstigen Wind
Schiffe und Mannschaften zu ruinieren droht (188-98) und daß
auch die Feldherren auf den Krieg drängen (230). Zugleich aber

betont Aischylos im Moment der Entscheidung den brennenden

Wunsch Agamemnons.105 Die Formulierung des entscheidenden

Arguments, mit dem er sich selber überredet, ist
ambivalent (212f.): Verweist ncoq Xurovocuq yevwpoa auf seine

Verpflichtung als Feldherr, so kann (;i>p.p.ccyia<; apocpxeov kaum
etwas anderes heißen, als daß er seine Position als basileus basi-

leon, als Führer des großen panhellenischen Aufgebots, nicht

103 A. LESKY, "Entscheidung und Verantwortung in der Tragödie des Aischylos",

in JHS 86 (1966), 78-85; zur sogenannten 'doppelten Motivation' (in der
Aischyleischen Tragödie) cf. auch de J. DE ROMILLY "Vengeance humame et
vengeance divine. Remarques sur l'Orestie d'Eschyle", in K. GAISER (Hrsg.), Das
Altertum und jedes neue Gute Festschrift fitr W Schadewaldt zum 15-3.1970,
(Stuttgart 1970), 65-77, und Th. G. Rosenmeyer, op. cit. (Anm. 49), 225f.

104 M.C. NUSSBAUM, The Fragility ofGoodness. Luck and Ethics in Greek
Tragedy and Philosophy (Cambridge 1986), 32-38.

105 Ag. 214-217; der Versuch, sich mit dem Hinweis auf themis zu rechtfertigen,

ist ebenso pervers wie Eteokles' Formulierung, daß niemand berechtigter
ist als er, gegen den Bruder zu kämpfen (Sept. 673); sowohl Page als auch West
in ihren Ausgaben haben den von E. FRAENKEL, op. cit., verteidigten Text geändert;

aber selbst wenn Ag. in der Erklärung seiner Entscheidung fur das Opfer
nicht von leidenschaftlichem Drang spricht, bleibt seine Einwilligung in den

Zwang, unter dem er handelt, deutlich (213; 218-21); vgl. bes. J. PeradOTTO,
"The Omen of the Eagles and the Ethos ofAgamemnon", m Phoenix 23 (1969),
237-63.



CHARAKTER UND CHARAKTERISIERUNG BEI AISCHYLOS 243

verlieren möchte.106 Auf jeden Fall läßt das Partizip Präsenz in
Vers 219 keinen Zweifel daran, daß Agamemnon bereits in dem

Augenblick, in dem er sich den vielfältigen Zwängen der Situation

beugt, selber leidenschaftlich in dieselbe Richtung drängt.107
In den die Entscheidungsszene abschließenden Versen (218-27)
ist die unauflösliche Verbindung von äußerer und innerer
Motivation der Handlung pointiert formuliert; und das Geflecht von
Wirkungsfaktoren wird noch dadurch dichter, daß Aischylos
mit dem unbestimmten Hinweis aufArtemis (201 f.) offen läßt,
wofür diese das Opfer fordert. So deutet der Rückverweis auf
den Groll der Göttin über das Zerreißen der schwangeren Häsin
(134-37) nicht nur darauf, daß Agamemnon für den Krieg
gegen Troja, der auch Frauen und Kinder treffen wird, gleichsam

vorweg mit dem Leben seiner Tochter bezahlen muß,
sondern evoziert auch das Kindermahl des Atreus und läßt den
Zuschauer ahnen, daß auch die Untat seines Vaters Agamem-
nons Schicksal bestimmt. Kalchas' Deutung des Adleromens
endet mit dem ahnungsvollen Hinweis darauf, daß im Palast

ein "nicht vergessender, kindrächender Zorndämon" (155) wartet,

und evoziert damit Klytaimestras Rachezorn über die Opferung

Iphigenies, aber auch den Fluchgeist, der die barbarische

Tötung der Kinder des Thyestes an Agamemnon rächen wird.
Deutlicher ausgesprochen wird diese unheilvolle Wirkung

der Vergangenheit auf die Gegenwart der handelnden Personen

dann in Klytaimestras Rechtfertigung des Gattenmords.108

Lange spricht Klytaimestra nur von der Befriedigung ihres

eigenen brennenden Wunsches, sich an dem Mann zu rächen,

106 Cf J D. DENNISTON and D PAGE, op cit. (Anm 84), ad loc., die aber
nicht glucklich sind mit dieser Bedeutung: "'Losing my league' may be preferred
[...], but it is less suitable to the context."

107 Wir haben es zwar mit einer Aussage des Chors zu tun; es gibt aber
keinen Hinweis im Text, der diese Aussage in Frage stellt; f auch 184-87; <f dazu
besonders J. PERADOTTO, art cit. (Anm. 105).

108 Davor hat bereits Kassandra mehrere Male an Atreus' Untat erinnert
(1090-92, 1095-97, 1186-93) und m 1215-41 die Verbindung zwischen der
cena Thyestea und der Ermordung Agamemnons auch explizit hergestellt.



244 BERND SEIDENSTICKER

der sich an Kind und Bett seiner Frau vergangen hat.109 Als
dann aber der Chor von dem Daimon der Tantaliden spricht
(1468-74), stimmt sie zu und erklärt, daß sie nur das Instrument

des Fluchgeists sei, der durch sie die alte Schuld des

Atreus gesühnt habe (1475-80, 1497-1504). Flinzu kommt,
daß der Zuschauer, der seit dem Adlergleichnis weiß und in
den folgenden Szenen immer wieder daran erinnert worden
ist110, daß Agamemnon auch für Troja zahlen muß, Klytaimes-
tra auch als Werkzeug der Vergeltung für die vielen Kriegstoten

und für die Frevel des Heers nach der Eroberung Trojas,
versteht. Aber der Chor akzeptiert den Versuch Klytaimestras,
sich von jeder Schuld freizusprechen, nicht. Er schreibt ihr
vielmehr die Verantwortung zu und ist allenfalls bereit
einzuräumen, daß der Alastor als Helfer gelten könne (1505-1508).

XO. (bp [rev ävouTicx; ei
toüSs epovou -up o fxapTUpy)<7Mv;
7t« 71«; 7taTp60sv §£ (7uXAY)7rr«p ysvonr' av äXacjTwp-

Alle tragischen Entscheidungen der Aischyleischen Tragödie
sind in dieser Weise überdeterminiert, auch wenn die Akzente
durchaus unterschiedlich gesetzt werden können.111 Uberwiegt
bei Klytaimestra der persönliche Anteil, so bei Orests Rache
der göttliche. Orest handelt auf Befehl Apollons und der lange
Katalog von Strafen, die der Gott ihm, wie er erklärt, für den
Fall der Weigerung angedroht hat (Cho. 270-96) zeigt, wie
stark seine Entscheidung von außen bestimmt ist. Er nennt
zwar auch eine Reihe persönlicher Gründe (298-304); der

göttliche Auftrag aber hat das weit größere Gewicht. Er wird

109 In ihrer bitteren Charakterisierung Agamemnons als yuvatxoq -rijaSs
XupavTvipiot; — ein Wort das physische und psychische Beschmutzung und
Mißhandlung bezeichnen kann — verbinden sich diese beiden Verfehlungen
(Ag 1438).

110 338-47, 456-67, 524-30, 810-29.
111 Cf. dazu zuletzt N.J. Sewell-Rutter, Guilt by Descent. Moral Inheritance

and Decision Making in Greek Tragedy (Oxford 2007), 136-71 (bes. zu
Eteokles).



CHARAKTER UND CHARAKTERISIERUNG BEI AISCHYLOS 245

deswegen auch im Augenblick der Tat noch einmal ausdrücklich

wiederholt (899-902) und gibt dem Chor, der Klytaimes-
tra nicht aus der persönlichen Verantwortung entlassen will,
die Gewißheit, daß Orest von Apollon entsühnt werden wird
(1059f.)- Der Grund für die unterschiedliche Gewichtung ist
natürlich, daß mit dieser Gewichtung der Freispruch Orests

im dritten Stück der Orestie vorbereitet wird.
Auch die immer neuen pointierten Formulierungen, mit denen

Aischylos die doppelte Motivation betont, sind ganz
unterschiedlich ponderiert. In den Persern kommentiert Dareios die

Nachricht von der Fesselung des Hellespont und der Katastrophe
der Flotte bei Salamis mit dem Satz:

<xXX' otav crneuS-/]!, xiq aÜTO<;, ycli 0so<; ouvcarTSTac (742; cf. 724f.)

Umgekehrt heißt es in dem berühmten Fragment aus der
Niobe (TGrF3, 154a, 15f.):

Öeoi; fxsv air lav cpuei ßjpoToü;,
otccv xa]x<5aou Swfta 7rafX7r/)8r][v 0sXi]V

Wie immer aber sich die Gewichtung in den einzelnen Fällen

auch darstellt und wie immer sich das Zusammenwirken
göttlicher oder dämonischer und menschlicher Motivation
auch vollziehen mag,112 immer deutet Aischylos menschliches
Handeln als Ergebnis außermenschlicher Zwänge, gesellschaftlicher

Umstände und persönlicher Eigenschaften, Überlegungen

und Emotionen. Und es ist diese Überzeugung des Dichters

von der Bedeutung des Person für das menschliche Handeln
und damit von dem gewichtigen Anteil des Menschen an
seinem Schicksal, die den Interpreten seiner Stücke dazu berechtigt,

ja verpflichtet, den Charakter der dramatis personae sowie

Umfang und Form der Charakterisierung zu untersuchen.

112 Die Personen können im Augenblick ihres Handelns von der Einwirkung
außermenschlicher Kraft wissen (wie z.B. Eteokles oder Orest) oder auch nicht
(wie z.B. Klytaimestra).



246 BERND SEIDENSTICKER

IV

"Aischylus is the terror of systematizers".113 Umfang und
Formen der Charakterzeichnung sind — wie der Überblick (II)
gezeigt hat — von Stück zu Stück, ja von Szene zu Szene
verschieden und müssen immer aufs Neue bestimmt werden.114

Dennoch soll im Folgenden versucht werden, zum Abschluss

einige allgemeine Feststellungen zu treffen.
Grundsätzlich gilt das Gesetz der strengsten Ökonomie der

Mittel. Die Figuren sind in der Regel mit wenigen einfachen
und klaren Strichen eher skizziert als gemalt. Idiosynkratische
Züge finden sich allenfalls bei den Nebenfiguren;115 und auch
dabei handelt es sich eher um Details ihrer Lebenswelt als ihres
Charakters.116 Das Erstaunliche ist, dass die Figuren dennoch
nicht wie abstrakte Typen wirken, sondern durchaus als lebendige

Personen, die sich auch dann, wenn sie ähnliche Rollen
spielen, wie z.B. die Könige Xerxes, Eteokles, Pelasgos oder

Agamemnon, klar voneinander unterscheiden. Das liegt sicher
nicht zuletzt daran, dass die Geschichten, in denen sie auftreten

und die einzelnen Situationen, mit denen sie konfrontiert
werden, so verschieden sind, aber auch daran, dass Aischylos
ihnen mit einer ganzen Reihe von Mitteln und Techniken
klare Konturen verliehen hat:

a) Aischylos legt überall — mehr oder weniger detailliert, aber
immer deutlich — die moralischen und intellektuellen Motivationen

der Flandelnden und, wo erforderlich, auch ihre emotionale

Disposition offen. Das kann, wie der Blick auf die
zentralen Handlungen der sechs Stücke — entweder im Moment
der Entscheidung (Eteokles, Pelasgos, Kassandra; Agamemnon)

113 C.J. Herington, op at. (Anm. 70), 78.
114 Das gilt auch und besonders fur Euripides, wahrend Sophokles, wie

B.M.W. Knox' (op. at. [Anm. 4]) Analyse des Sophokleischen Helden gezeigt
hat, in dieser Hinsicht viel homogener ist.

115 Th. G. Rosenmeyer, op at. (Anm. 49), 216ff.
116 Cf. o. S. 237-39.



CHARAKTER UND CHARAKTERISIERUNG BEI AISCHYLOS 247

geschehen oder aber danach (Klytaimestra) bzw. davor (Orest).
Der Blick in das Innere der Person, in ihre Gedanken und
Gefühle, verleiht den Figuren, auch wenn er in der Regel kurz
ist, Lebendigkeit und eine gewisse Individualität.

b) Vor allem in der Orestie verwendet Aischylos immer neue
Tiervergleiche117 zur Evozierung sozialer und charakterlicher
Eigenschaften sowie zur Charakterisierung ihrer Handlungen
und Emotionen:

- So erscheint der König der Könige Agamemnon als Adler
(.Ag. 108; Cho. 247) bzw. Löwe (Ag. 1259118), aber auch als

schmerz- und zornerfüllter Geier, der nach Krieg ruft (Ag. 49),
und das Bild von den Atriden als Adlern, die eine schwangere
Häsin zerreißen, deutet voraus auf die brutale Schlachtung
Iphigenies in Aulis (Ag. 131-55, 228-47) und auf die totale

Vernichtung Trojas (Ag. 126-30; 818-28).
— Aigisth wird dagegen als kraftloser Löwe charakterisiert,119

der sich, während die Männer in den Krieg gegen Troja ziehen,

zu Hause im ehebrecherischen Lager wälzt (Ag. 1223-25), ein
Wolf, der mit der Löwin schläft (Ag. 1258); sein Drohen und
leeres Prahlen, das nicht einmal den Chor der alten Männer zu
beeindrucken vermag, vergleicht der Chor mit dem stolzen
Gehabe eines Hahns, der sich vor seiner Henne aufspielt
(1671).120 In den Choephoren wird er zudem wie Klytaimestra

117 Zu den Tiervergleichen, die hier nur zusammengestellt, aber nicht in
ihrem Kontext interpretiert werden können, <p besonders J. HEATH, "Disentangling

the Beast: Humans and other Animals in Aeschylus' Oresteia", in
JHS 199 (1999), 17-47.

118 Als Fuhrer des griechischen Heeres ist er bei der Eroberung Trojas auch
der "rohfressende Lowe" (Ag 827).

119 Ag 1224 (avaAxu; als Attribut Aigisths auch HOM. Od. 3.310; SOPH.

El. 301); <f. St. WEST, "Aegisthus the Cowardly Lion. A Note on Aeschylus'
Agamemnon 1224", in Mnemosyne Ser. IV 56 (2003), 480-84; C. BaTISTELLA,

"Egisto 'imbelle leone'. Un caso di intertestualitä in Aesch. Ag. 1224", in MD 54
(2005), 179-84.

120 Der Vergleich Klytaimestras mit einer Henne, der nicht zu den anderen

Tiervergleichen paßt, die Aischylos fur die starke Konigin verwendet, ist eine
Folge des fur Aigisth gewählten Vergleichs mit einem Gockel.



248 BERND SEIDENSTICKER

als Schlange apostrophiert (Cho. 1047). Feigheit und Heimtücke

des "Weibs" Aigisth (Ag. 1625) sind mit diesn Bildern
ebenso evoziert wie seine hohle Eitelkeit und Schwäche.

- Als Sohn Agamemnons ist Orest ein Löwe {Cho. 938) und
ein verwaistes Adlerjunges {Cho. 246ff., 501), dessen Hunger
{Cho. 249f.) und Hilflosigkeit {Cho. 250f.) ebenso auf den

'Mangel an Besitz' voraus weisen, den Orest gleich darauf als

Motiv für den Mord nennt {Cho. 301), wie auf den sich
anschließenden Versuch, die eigenen schwachen Kräfte durch
die Beschwörung des toten Vaters und der unterirdischen
Mächte zu stärken. Die beiden anderen Tierbilder, die Aischy-
los für Orest verwendet hat, deuten auf die Furchtbarkeit des

Muttermords und auf den Zwang, unter dem er handelt: Orest
ist nicht nur der Sohn des Adlers und Löwen Agamemnon,
sondern auch der Schlange Klytaimestra {Cho. 527ff.). Als
Rächer muss er zur Schlange werden {Cho. 549), wie die Mutter

es war, als sie den Vater tötete {Cho. 247-49); und in dem
Gebet, mit dem der Chor unmittelbar vor der Rache den Sieg
Orests erfleht, erscheint er als Fohlen, das unter das Joch des

Rennwagens gespannt ist {Cho. 794-96).121

- Elektra ist, wie Orest, ein hilfloses Adlerjunges {Cho.
246ffl, 501). Die beiden Stellen im Kommos, an denen sie selber

negativ konnotierte Tierbilder für sich verwendet (Wolf:
421, und bissige Hündin: 446) sollen vielleicht auf ihren
indirekten Anteil an der Rache deuten.

- Die besondere Komplexität der Charakterisierung Klytai-
mestras kommt auch in der Vielzahl der Tierbilder zum
Ausdruck, mit denen Aischylos Charakter und Handlungen seiner

121 Cf auch Cho. 1040f; die Bilder deuten nicht nur auf die Ambivalenz der
Tat und auf den Zwang, unter dem der Racher handelt, sondern steuern durch
die Evozierung seiner Hilflosigkeit und Jugendlichkeit auch die emotionale
Wirkung der Figur auf den Zuschauer, und sie deuten im Bild auf die Kihssa-Szene
und auf den Höhepunkt der Trilogie voraus, wenn Orest, der im Traum als

Schlangenbaby in die Brustwarze der Mutter beißt, mit dem gezuckten Schwert
vor Klytaimestra steht, die die Brust entblößt und ihn daran erinnert, daß sie ihn
gesaugt hat.



CHARAKfER UND CHARAKTERISIERUNG BEI AISCHYLOS 249

eindrucksvollsten Figur 'bebildert'. Löwin ist sie nicht nur als

Frau des Königs (Ag. 1258f.), sondern auch und vor allem als

Frau mit der Entschlossenheit und Kraft eines Mannes (Ag. 11)
und als 'reißende' Mörderin. Die zahlreichen weiteren Vergleiche

sind alle negativ konnotiert: Kassandra nennt sie zwar
zunächst eine Kuh (Ag. 1125-27), aber nicht ohne auf das

schwarze Horn hinzuweisen, mit dem sie den Stier todlich
verletzen wird; im folgenden spricht die Seherin von der Hündin
und deutet damit, wie die leider schwer gestörten Verse noch
erkennen lassen, auf die Schamlosigkeit der Schmeicheleien, mit
denen Klytaimestra Agamemnon empfangen hat (Ag. 855ff.);122
schließlich kann Kassandra auf der Suche nach einem geeigneten

Vergleich für die Monstrosität der geplanten Tat nur
mythische Monster wie Amphisbaina und Skylla finden.123

Nach dem Mord evoziert der Chor, wenn er Klytaimestra als

Spinne bezeichnet (Ag. 1492), sowohl die Szene, in der sie den
heimkehrenden Gatten in das von ihr gesponnene Netz lockt,
als auch den Mord im Bad, bei dem sie ein Gewand wie ein
Netz über den Ahnungslosen wirft.124 Eben dieses Bild nimmt
dann in den Choephoren Orest wieder auf, als er nach dem
Muttermord das mörderische Netz-Gewand als Beweisstück

präsentiert (980-84, 997-1000). Spinne nennt Orest Klytaimestra

an dieser Stelle nicht; er wählt das Bild, mit dem er
Klytaimestra gleich zu Beginn des Stücks bezeichnet hat und
das mit Klytaimestras Traum und seiner Deutung zum
Zentralmotiv der Choephoren wird: die Schlange. Die Höllenmutter
(Ag. 1235) ist Monster und Schlange, schamlose Hundin und
listige Spinne zugleich.125

122 Ag 607 bezeichnet sich Klytaimestra selber als zuverlässigen Wachhund
des Palasts

123 In den Choephoren nennt der Chor sie Gorgo (835)
124 Ag 1116 wird Klytaimestra selber von Kassandra als "Netz" bezeichnet
125 Die zweite große Frauengestalt des Agamemnon bleibt dagegen fast ohne

Tiervergleich Lediglich Kassandras Jammer wird vom Chor mit dem traditionellen

Bild der Nachtigall beschrieben (Ag 1140-45).



250 BERND SEIDENSTICKER

c) Die Tierbilder sind — jedenfalls zum Teil — auch ein
Element der von Aischylos gern praktizierten Charakterisierung
durch Kontraste und Folien. Das gilt z.B. für Klytaimestra und
Aigisth, die Löwin und den Wolf, dessen schwacher Auftritt
und pragmatisch rationalistische Argumentation, wie Karl
Reinhardt gezeigt hat, in starkem Kontrast zu der dämonischen
Besessenheit Klytaimestras steht.126 Deutlich ist auch der
sorgfältig ausgearbeitete Kontrast zwischen den Mördern Agamem-
nons und den Rächern der Choephoren. Aischylos macht das

gleich zu Beginn der Choephoren deutlich, wenn er Elektra in
ihrem Gebet am Grab des Vaters den Wunsch äußern läßt,
nicht so zu werden wie die Mutter (I40f.), und entwickelt
dann Orest vor allem im Augenblick der Entscheidung und in
seiner Reaktion auf die Tat in deutlichem Kontrast zu seiner
Mutter. Aischylos arbeitet zwar nicht wie Sophokles mit
Nebenfiguren wie Ismene oder Chrysothemis, auf deren Folie
der Charakter der Heldinnen Antigone und Elektra deutlich
hervortritt, entwirft seine Figuren aber auch in den frühen
Stücken immer wieder als klare Gegenbilder: Xerxes und Dareios,
Eteokles und der Chor, Pelasgos und die Ägypter.

d) Die Verwendung einer weiteren Form der Charakterisierung

mit Hilfe von Parallele und Kontrast läßt sich für
Aischylos eher vermuten als in größerem Umfang sichern. Simon
Goldhill hat zu Recht betont, daß die Gestalten der griechischen

Tragödie nicht von der literarischen und mythologischen

Tradition getrennt werden können, deren Teil sie immer
sind.127 Die Schlussfolgerung, die er daraus zieht, ist allerdings
keineswegs zwingend: "Such an awareness (sc. auf Seiten des

Zuschauers) of conflicting traditions challenges — fragments
— the sense of a dramatic figure as a unique and bounded
individual".128 Ich würde eher davon ausgehen, daß frühere
Gestaltungen mythischer Figuren den griechischen Tragikern

126 K. Reinhardt, op. dt. (Anm. 74), 109-11.
127 S. Goldhill, op. dt. (Anm. 11), 108.
128 Ibid., 110.



CHARAKTER UND CHARAKTERISIERUNG BEI AISCHYLOS 251

dazu dienten, ihren eigenen Porträts Kontur zu verleihen.
Sophokles und vor allem Euripides haben von den Möglichkeiten

eines solchen intertextuellen Spiels mit anderen Bildern
derselben Personen ausgiebig Gebrauch gemacht.129 Bei Ais-
chylos läßt sich das nur in Ansätzen beobachten.130 So ist es

sehr wahrscheinlich, daß der Dichter, wenn er in der Parodos
des Agamemnon den Chor seine Erzählung von den Ereignissen

in Aulis mit den Worten pav-nv ofmva ijieycov (186) beginnen

läßt, seine Zuschauer an den Agamemnon der Ilias erinnern

wollte, der sich einem Seher widersetzt, weil er nicht auf
sein Ehrengeschenk (und ein schönes junges Mädchen)
verzichten will, während sein Agamemnon nichts gegen einen
Seher sagt, der ihn dazu auffordert, seine Tochter zu schlachten.

Aber insgesamt wird man kaum sagen können, daß das

homerische Bild Agamemnons als Folie für die Aischyleische
Gestaltung des Königs von großer Bedeutung ist, und das gilt
auch für die anderen Gestalten der Geschichte, die in der

Odyssee erscheinen.131

e) Verschiedentlich erhöht Aischylos die Lebendigkeit seiner

Figuren dadurch, daß er eine Entwicklung oder plötzliche
Veränderung gestaltet oder doch andeutet; so z.B. bei der Verwandlung

des Eteokles in dem Augenblick, als er begreifen muß, daß

der Fluch des Vaters sich erfüllt (653ff.), oder bei Elektra, die
mit der Heimkehr des Bruders aus einem unsicheren jungen

129 B. SEIDENSTICKER, "Die griechische Tragödie als literarischer Wettbewerb",

in Berichte und Abhandlungen der Berlin-Brandenburgischen Akademie der

Wissenschaften 2 (1996), 9-35 Id., Über das Vergnügen an tragischen
Gegenstanden. Studien zum antiken Drama [München 2005], 246-78).

130 Das liegt sicher nicht zuletzt daran, daß der erste der drei großen Tragiker

noch nicht im selben Umfang wie seine Nachfolger mit tragischen Versionen
seiner Heldinnen und Helden arbeiten konnte (vgl. aber A.J. PODLECKI, in
diesem Band, S. 319-77). Fur ihn kamen als Folie in erster Linie epische und
chorlyrische Gestaltungen in Frage.

131 Natürlich ist nicht auszuschließen, daß, wenn mehr von der epischen und
lyrischen Dichtung der archaischen Zeit oder Tragödien von Aischylos' Vorlaufern

und Zeitgenossen überliefert wären, weitere Beispiele fur diese Technik der

Charakterisierung mit Hilfe der literarischen Tradition feststellbar waren.



252 BERND SEIDENSTICKER

Mädchen zu einer entschlossenen jungen Frau wird, die den
Bruder zur Tat antreibt.132 Ein weiteres Beispiel ist die resigna-
tive Erschöpfung, die Klytaimestra nach dem emotionalen
Exzess des Mords und ihrem Jubel über die erfolgreiche Rache

überfällt.

f) Wie Sophokles erhöht Aischylos schließlich die Tiefenschärfe
seiner Gestalten immer wieder dadurch, daß er ihnen eine

Vergangenheit gibt. Allerdings tut er dies nicht auf dieselbe Weise.

Nur selten gibt er den Blick frei auf das Leben der Akteure vor
den Ereignissen, die das Stück präsentiert. Atossas Erklärung
für Xerxes' Entscheidung, gegen Griechenland zu ziehen, zeigt
Xerxes im Kreise von Freunden und Ratgebern, die ihn drängen,

es dem großen Vater gleichzutun; im Falle des Eteokles

genügt Aischylos ein einziger Satz um anzudeuten, daß er den
alten Fluch des Vaters nicht vergessen hat (70), und später
hören wir, daß dieser ihn bis in seine Träume verfolgt hat
(71 Of.). Während Sophokles immer wieder die Bedeutung
vergangener Ereignisse und früherer Erlebnisse für das Wesen seiner

Helden und für ihre Reaktion auf die tragische Situation,
mit der sie konfrontiert sind, instrumentalisiert,133 sind es in
den Persern und in den Sieben gegen Theben aber nur Andeutungen.

Auch in den Hiketiden erfahren wir nicht mehr über
die Ereignisse, die die Danaiden zur Flucht veranlaßt haben,
als daß die Söhne des Aigyptos sie mit Gewalt zur Ehe zwingen
wollten. Uber Agamemnons und Klytaimestras Vergangenheit
fällt sogar gar kein Wort außer in dem Lügenbericht über die

langen Jahre der Einsamkeit und Sorgen, mit dem sie den Gatten

empfängt (855ff). Lediglich im Falle Elektras hat Aischylos

mit einigen scharfen Strichen das Leben des jungen Mädchens

skizziert, das jahrelang einsam wie eine Sklavin (135) im
Haus der verhassten Mörder (241) gelebt und bei dem langen

132 Cf. Th. G. Rosenmeyer, op. cit. (Anm. 49), 243f.; A.F. Garvie, op. cit.
(Anm. 95), ad 420-22.

133 B. Seidensticker, art. cit. (Anm. 9), 82-86.



CHARAKTER UND CHARAKTERISIERUNG BEI AISCHYLOS 253

Warten auf den geliebten Bruder den Glauben an die Gerechtigkeit

fast verloren hat. Die Erinnerung an die Ermordung
und ehrlose Bestattung des Vaters (429-33) ist ebenso frisch
wie der Schmerz darüber, daß sie den Vater nicht einmal offen
beklagen durfte (449f.), und Aischylos läßt keinen Zweifel
daran, daß die langen Jahre, die Elektra rechtlos und unbeachtet,

eingeschlossen in einem Winkel des Hauses, wie ein bissiger

Hund leben mußte (444-50), dafür gesorgt haben, daß der
Haß des jungen Mädchens so groß geworden ist, daß sie, die
doch ganz anders sein wollte als die Mutter (140£), die Rache
des Bruders begrüßt und unterstützt.134 Sophokles hat in seiner
Elektra diese Skizze voll ausgemalt und auch in seinen anderen
Stücken immer wieder gezeigt, wie seine Helden geworden
sind, was sie sind. Aischylos hat bei seinen Hauptfiguren fast

völlig auf diese Technik verzichtet, die Vergangenheit aber in
anderer Weise — als weiterwirkendes Erbe des Geschlecht —
in eine Reihe seiner Porträts integriert: Eteokles muß auf dem

tragischen Höhepunkt der Sieben begreifen, daß sein Leben
auch dadurch bestimmt ist, daß er der Enkel des Laios und der
Sohn des Oidipus ist; Agamemnon wird ebenso zu einem
Kindsschlächter wie sein Vater Atreus; und Thyestes ist ein

machtgieriger Ehebrecher wie sein Vater Thyestes.135 'Alte
Hybris gebiert junge Hybris* heißt es im zweiten Stasimon des

Agamemnon, und 'wenn der vorherbestimmte Tag kommt,
dann gleichen die neuen Untaten und ihre Täter den alten'
(763-71).136

Es zeigt sich, daß Aischylos über eine ganze Reihe von Mittel
und Techniken der Charakterisierung verfügt; gleichzeitig hat
sich aber auch bei dem Blick auf ihre Anwendung der
Eindruck des Uberblicks (II) bestätigt, daß er bei ihrem Einsatz
mit größter Ökonomie arbeitet und daß die Charakterisierung
des dramatis personae nie zum Selbstzweck wird. Der Interpret

134 Cf. dazu J.J. Peradotto, art. cit. (Anm. 105), 256-58.
135 Ibid.
136 Der Text ist zwar ganz unsicher, aber der Sinn der Verse ist klar.



254 BERND SEIDENSTICKER

sollte sie deshalb nicht isolieren, aber auch nicht ignorieren. Es

besteht Einigkeit darüber, daß die einzelnen Äußerungen der
Personen (wie alle Äußerungen über sie) immer auch Teil des

sprachlichen und bildlichen Gesamtgefüges bleiben und weit
über die jeweilige Szene definierte Bedeutung hinaus auf andere

Fragen und Kontexte verweisen können. So sind z.B. die Verse,
in denen Kilissa von dem sie nachts aus dem Schlaf reißenden
Geschrei des kleinen Orest spricht und das Baby mit einem
kleinen Tier vergleicht, auf der einen Seite mit vielfachen Fäden

in das thematische Gewebe der Choephoren, ja der gesamten
Orestielil eingeknüpft. Sie verweisen, wie man immer gesehen
hat, rückwärts auf Klytaimestras Drachentraum und seine

Deutung durch Orest und vorwärts auf den Moment, in dem
das eben noch unschuldige kleine Baby, das noch ohne
Verstand ist, die furchtbare Tat vollbringen muß, die ihm den
Verstand zu nehmen droht. Auf der anderen Seite kann die

warmherzige Sklavin, die in dieser Szene als die wahre Mutter
erscheint, nicht besser charakterisiert werden als dadurch, daß
sie den kleinen Orest liebevoll als Tierchen bezeichnet. Wie
hier gewinnt auch sonst die Darstellung der Personen immer
wieder individuelle Kontur und Eindringlichkeit auch durch
die Kontexte und Folien, auf die diese, ohne es zu wissen, mit
ihren Äußerungen verweisen.

Grundsätzlich gilt, daß man nicht die eine Funktion dramatischer

Sprache und Handlungen gegen alle anderen ausspielen
sollte, wie das z.B. Anne Lebeck tut, wenn sie zu der sogenannten

Teppichszene des Agamemnon erklärt: "The power of the

carpet scene is diminished by attempts to interpret the behaviour
of the characters psychologically rather then symbolically".138
Der Augenblick, in dem Klytaimestra Agamemnon überredet

137 Cf B M.W Knox, "The Lion in the House", in CPb 47 (1952), 22-24
138 A LEBECK, op cit (Anm. 75), 76; ähnlich einseitig auch O TAPLIN, The

Stagecraft ofAeschylus The Dramatic Use ofExits and Entrances in Greek Tragedy
(Oxford 1977), 157 (zu Sept. 653ff): "The great change at 653 lies, surely, in the
introduction of the curse of Oedipus that is, it lies not in psychology, but in
thematic emphasis." Es ist vielmehr beides



CHARAKTER UND CHARAKTERISIERUNG BEI AISCHYLOS 255

auf die vor dem Palast ausgebreiteten Stoffe zu treten, ist auf der
einen Seite von unerhörter dramatischer und visueller Wirkung:
ein letzter kurzer Halt vor dem Mord und zugleich seine

Vorwegnahme. Der Sieg Klytaimestras139 ist die Peripetie, die den
stolzen Trojasieger zum Schlachtopfer macht, das freiwillig
seinen letzten Weg zum Altar geht; und die roten Gewänder zeigen
schon jetzt das Blut, das gleich strömen wird. Auf der anderen
Seite betonen die Raffinesse und Entschlossenheit, mit der Kly-
taimestra Agamemnon überredet, die intellektuellen und
charakterlichen Qualitäten, die die Basis ftir ihre erfolgreiche Rache
sind. Zugleich sind die beiden ersten Verspaare der Stichomythie
so formuliert, daß zwei der drei Wurzeln des Verhängnisses, das

Agamemnon vernichten wird, evoziert werden: Aulis (733f.)140
und Troja (735f.). Dadurch wird deutlich, daß die Szene weit
über den unmittelbaren dramatischen Kontext hinaus auch

Bedeutung hat ftir das Bild, das sich der Zuschauer von
Agamemnon machen soll. Der Mann, der sich hier von seiner Frau
verfuhren läßt, wider besseres Wissen und Gewissen den Reichtum

des Hauses zur eigenen Ehre zu verschwenden141 und 'Heiliges

mit Füßen zu treten'142, ist derselbe, der in Aulis bereit war,
sein Kind, "das Kleinod des Hauses" (208) ftir den eigenen
Ruhm zu opfern, und der in Troja auch Tempel und Heiligtümer

nicht verschonte (527f.).143

139 Cf. A. BONNAPfi, "Clytemnestre et ses batailles: Eris et Peitho", in
R. IiTIENNE et al. (eds.), Architecture et poesie dans le monde grec. Hommages h
Georges Roux (Lyon 1989), 149-57.

Die Deutung beruht auf dem Text von D. Page (zur Erklärung cf.
J.D. DENNISTON and D. Page, op. cit. [Anm. 84], ad 934). Nur bei dieser
Herstellung des Texts wird durch den Hinweis auf einen Seher die Situation in Aulis
evoziert; aber auch wenn dieser Vers anders konstituiert und verstanden wird,
bleibt der Ruckverweis auf Aulls in der Teppichszene (wie A. LEBECK, op. cit.
[Anm. 75], 80fF. gezeigt hat) deutlich.

141 Cf.Ag. 948, 958-63.
142 "Heiliges mit Fußen treten" ist ein Leitmotiv der Trilogie: Ag. 369-72,

(906f.), 1193; Cho. 639-45; Eum. 538-43; Cf. A. Lebeck, op. cit. (Anm. 75),
74-79.

143 Dazu auch o. S. 242 f.



256 BERND SEIDENSTICKER

Wie hier sind die Charaktere in der Aischyleischen Tragödie
nie um ihrer selbst willen entfaltet, aber oft wichtiger Bestandteil

der tragischen Analyse des Geschehens.


	Charakter und Charakterisierung bei Aischylos

