Zeitschrift: Entretiens sur I'Antiquité classique
Herausgeber: Fondation Hardt pour I'étude de I'Antiquité classique
Band: 53 (2007)

Artikel: Liturgie et dialectique des ames
Autor: Kellens, Jean
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-660934

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-660934
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

VIII

JEAN KELLENS

LITURGIE ET DIALECTIQUE DES AMES

Avant environ 'an 1000 de 'ére commune, I'Iran fut tou-
jours avare d’écriture. On ne peut donc s'étonner que la vaste
durée qui va du début de 'empire séleucide (- 330) a la fin du
sassanide (651) s'inscrit dans un creux documentaire de Ihis-
toire du mazdéisme ou zoroastrisme, qui fut la religion natio-
nale de I'Iran préislamique. Les vieux textes de cette religion
réunis dans I’Avesta sont probablement de trés loin antérieurs a
la fondation de I'empire achéménide et leurs commentaires en
moyen-perse, qui ont dii avoir leur version sassanide, nous sont
parvenus dans une nouvelle rédaction du IX® s., donc posté-
rieure de deux siecles a la conquéte arabe. Le seul témoignage
religieux d’envergure qui émane authentiquement de I'époque
sassanide sont les grandes inscriptions du mage Kirdir.! Cet
homme, A qui son extréme longévité a permis d’étre le “pape”
du mazdéisme un temps insolemment long, les a consacrées a
mettre I'accent sur les doctrines concernant le sort post mortem
de "ame. Nous en reparlerons.

Néanmoins, a défaut d’écrits, la religion sassanide est éclai-
rée par la nature de ses entreprises, qui font de I'Avesza, en dépit
de sa haute antiquité, un témoin de premier plan. Sur la com-
position des textes avestiques, mais aussi sur leur transmission
et leur utilisation liturgique antérieures a I'époque sassanide,
nous ne savons strictement rien (mises a part les conjectures

! Ph. GIGNOUX, Les quatre inscriptions du mage Kirdir (Paris 1991).



290 JEAN KELLENS

que veulent bien nous inspirer quelques spéculations philolo-
giques). Les textes avestiques n'ont d’histoire qu'a partir de
Pempire sassanide. Durant le reégne des premiers rois, les prota-
gonistes du clergé mazdéen, Adurbad et son successeur Kirdir,
ont mené a bien deux entreprises peut-étre entamées sous un
roi arsacide Vologese (donc entre 54 et 191).

La premiere a consisté a rassembler tous les textes avestiques
qui étaient encore connus par les prétres de I'époque, a les orga-
niser en un canon bien structuré (trois divisions de sept livres)
et a prendre les mesures nécessaires pour garantir leur indiscu-
table orthodoxie. Nous conclurions facilement qu’il y a eu
volonté délibérée de constituer un livre sacré si celui-ci n'était
resté pour nous lettre morte. Lopération est rapportée par un
livre moyen-perse du IX¢ s., le Dénkard. Comme ce témoignage
ne comporte aucune invraisemblance, nous n’avons aucune rai-
son de le mettre en doute, mais comme il est unique, nous
n'avons non plus aucun moyen de le vérifier, et les sceptiques
feront remarquer qu’il provient d’une époque ot les mazdéens,
sous le pouvoir musulman, avaient intérét a se présenter
comme des “gens du livre”. Le Dénkard s'exprime aussi de telle
sorte quil ne permet pas de percevoir la différence entre une
recension écrite et une recension cataloguée d’'une maniere ou
d’une autre par voie orale. Si la collection sassanide fut jamais
mise par écrit, ce fut au plus tot sous Xosrd I (fin VI¢s.), plus
sirement apres la conquéte arabe, et elle disparut soit matériel-
lement, soit de la mémoire des prétres, c'est selon, peu apres le
IX¢ s. (peut-étre au XI¢ s., avec les invasions seldjuks et mon-
goles). Nous ne possédons donc rien de I'Avesta complet col-
lecté sous les Sassanides.

La seconde entreprise, elle aussi peut-étre d’origine arsacide,
a consisté 4 assembler quelques textes avestiques pour en faire
des récitatifs liturgiques. Cette opération-la, aucun témoignage
ne I'a décrite, mais nous en possédons le résultat. Ces textes,
dont la paléographie nous impose de situer la mise par écrit
aux époques postulées plus haut, nous sont parvenus par le
truchement de manuscrits dont le plus ancien a été achevé le



LITURGIE ET DIALECTIQUE DES AMES 291

26 janvier 1323,2 et I'édition en a été faite par Karl Friedrich
Geldner entre 1889 et 1896.7 C’est par référence A cette ceuvre
que je parlerai d’Avesta-Ausgabe pour désigner la bien réelle
collection liturgique et la distinguer de la collection virtuelle
de ' Avesta sassanide. Les cinq livres de ' Avesta-Ausgabe se dis-
tribuent en deux volets dont chaque manuscrit livre 'un ou
l'autre, mais jamais les deux ensemble. Le premier volet peut
étre désigné comme le “récitatif de la liturgie longue”, le
second comme le “recueil des liturgies breves”, car il rassemble
une multitude de rites saisonniers ou privés et des hymnes
sacrificiels pour les dieux autres qu’Ahura Mazda.

Le récitatif de la liturgie longue a été constitué pour accom-
pagner le grand sacrifice solennel de I'époque sassanide. Il a
pour pivot le livre appelé Yasna, titre qui signifie simplement
“sacrifice”. Ses 72 chapitres se disposent en double écrin. Des
textes rédigés dans une langue plus récente (I'avestique récent)
servent d’écrin a des textes rédigés dans une langue plus
ancienne (le vieil-avestique). D’entre ceux-ci, les textes en vers,
les Githis ou “chants”, qui occupent les chapitres 28 2 34 et 43
a 53, servent d’écrin A un texte en prose, le Yasna Haptayhditi
“sacrifice en sept chapitres” (35 a 41), qui apparait comme le
noyau du rite.* En effet, il semble bien que, dans le rituel
d’époque sassanide, la récitation du corpus vieil-avestique cor-
respondait aux opérations de I'immolation animale (laquelle est
aujourd’hui rare ou réduite 3 d’humbles victimes).” Une telle
structure suscite d’emblée une question: a quoi correspondent
les 27 chapitres précédant I'’Avesta ancien et qui représentent
plus du tiers du Yasna?

2 Avec une possible exception 2 situer entre 1257 et 1287. La mémoire des
copistes échoue sur un modele perdu dont I'auteur érait actif aux environs de
1020.

3 K.E. GELDNER, Avesta. Die heiligen Biicher der Parsen, 3 vols. (Stuttgart
1889-1896).

4 Y35.1, 42 et 52 sont des intercalations récentes. Par contre, Y27.13 et 54.1
sont vieil-avestiques.

> M. BOYCE, “Haoma, priest of the sacrifice”, in WB. Henning Memorial
Volume (London 1970), 68-69.



2293 JEAN KELLENS

Des recherches en gestation, et dont jignore par conséquent
le sort qui leur sera réservé, laissent a présent soupgonner que
le Yasna ne compose pas un double, mais un triple écrin. Les
chapitres 11 partim 4 15 et 55 a 60 sont rédigés dans une
langue intermédiaire entre le vieil-avestique et I'avestique
récent et pratiquent la traduction-adaptation de textes anciens,
deux traits qui invitent a les définir comme “moyen-aves-
tiques”.® Or, la “liturgie longue” est un rite 2 géométrie
variable. Le livre Yasna peut étre allongé des intercalations de
deux autres livres, le Visprad “(énumération de) toutes les
normes’ et le Vidévdad “loi de rupture avec les démons”. 1l se
fait que les intercalations du Visprad permettent de comprendre
le processus rituel qui se déroule dans la zone moyen-avestique,
de Y11.16 a 15, et de percevoir que les 27 premiers chapitres
du Yasna constituent massivement les préliminaires du sacrifice.
Nous pouvons donc formuler notre question d’'une maniére
plus précise: pourquoi le rituel sassanide exige-t-il des prélimi-
naires aussi longs et que signifient ces préliminaires?

Les chapitres 1 2 7 du Yasna consistent 4 énumérer les dieux
(yazatas) auxquels le sacrifice va étre rendu, et cela de deux
manieres successives. La premiere énumération les associe aux
temps rituels qui leur sont réservés et la seconde au titre des
textes sacrificiels qui leur sont consacrés. Cette double opéra-
tion est fondée sur le fait que les temps rituels et les textes
sacrés sont pareillement désignés par le mot ratu. Celui-ci
donne d’ailleurs son titre 4 la section: “Tous les 7zzus”. Chaque
chapitre applique 4 la double énumération un proces rituel spé-
cifique en une succession qui introduit progressivement dans
P'univers sacré du sacrifice.”

(Y1) Le sacrifice est annoncé (ni + vid) et la volonté de
Porganiser affirmée (ban + kar). Il importe de noter que I'acte

¢ X. TREMBLAY, “Le pseudo-githique”, i paraitre dans les Actes du V*
Congres de la Societas Iranologica Europaea, 221-269.

7 J. KELLENS, “Commentaire sur les premiers chapitres du Yasna”, in Journal
Asiatique 284, 1 (1996), 37-108.



LITURGIE ET DIALECTIQUE DES AMES 295

initial, l'invitation préalable au sacrifice, prolonge un trés
vieux concept rituel indo-iranien, la nivid.

(Y2) Lénumération est associée 2 deux éléments fondamen-
taux de la cérémonie, le barasman, faisceau de baguettes que
lofficiant tient 2 la main et déploie, et la zaodrd, loffrande
liquide (sans doute I'eau et le beurre fondu des libations).

(Y3) Lénumération est établie avec d’autres éléments du
rite: le draonah, I offrande solide (dont sans doute la ou les vic-
time(s) animale(s)), le haoma, sous forme de plante et sous
forme de liqueur, et les ingrédients qui contribuent a sa prépa-
ration ('eau pour laver la plante, le lait qui sera mélé a son suc
et le jus de grenade qui fera cailler I'ensemble), le bois pour
entretenir le feu rituel et le parfum qui lui sera donné A briler,
enfin, dans 'ordre de I'abstrait, I'art de la récitation et le souci
de respecter les normes.

(Y4) Les offrandes qui ont été introduites sont consacrées (4
+ vid) aux divinités qui ont été introduites.

(Y6) Apres la récitation d’un texte repris & 'Avesta ancien et
qui sert a légitimer tant l'opération en cours que la sélection
des divinités (Y5), la réalité du sacrifice est constituée. L offi-
ciant peut placer ses énumérations sous la déclaration yaza-
maide, “nous sacrifions”.

(Y7) De méme, la réalité du don des offrandes est affirmée
par la déclaration dadgmi, “je donne”.

Apres I'énumération des yazatas et des ratus, objets de I'invi-
tation, puis de l'offrande, le moment est venu de boire la
liqueur sacrée haoma (le séma indien). Le texte qui y corres-
pond (Y9 a 11 partim) est peut-étre le plus beau et sans doute
Pun des plus anciens de I'Avesta récent.® Il semble qu'il ait été
primitivement un hymne destiné & accompagner le rituel du
pressurage, depuis la cueillette de la plante jusqu'a la consom-
mation de son colostrum. Mais, intégré au rituel du Yasna,
nous ne pouvons plus le prendre tel quel. Le temps imparti a la

8 J. KELLENS, “Léloge mazdéen de l'ivresse”, in Annuaire du College de France
2002-2003 (2004), 815-845.



294 JEAN KELLENS

récitation de ces 63 strophes est trop bref pour qu'on se livre
aux opérations décrites (dans le rite d’aujourd’hui, il y a sus-
pension des manipulations, comme lors de la récitation de
I’ Avesta ancien, qui correspond aux diverses phases de I'immo-
lation). Le haoma consommé a été préparé préalablement, hors
cérémonie. Restent les deux ingestions par les prétres officiants
(il n'y en a plus qu'une aujourd’hui). La premiere a lieu tandis
que le texte (Y10.14) célebre 'exaltation de la pensée qui en est
le résultat. La premiere gorgée confere a l'officiant une connais-
sance ésotérique qui 'introduit au plus secret des textes sacrés.
Elle est la mise en condition de la pensée pour le sacrifice. La
pensée (manah-), de banale pensée d’homme, est transcendée
en l'allégorie divine Vohu Manah, la Bonne Pensée, qui consti-
tue le premier niveau du comportement sacrificiel avant de
se réaliser dans le mot (vacah-) des récitations et le geste
(Yia09na-) des manipulations. La triade du comportement
rituel est & présent opératoire. La seconde gorgée, qui cléture le
texte (Y11.10), a une fonction eschatologique. Il est demandé a
Haoma qu'il accorde ['état de ceux qui méritent le paradis.
Clest 2 ce moment que le but essentiel du sacrifice est dévoilé:
il doit garantir & son commanditaire et & ceux qu’il représente
socialement I'acces post mortem a I'au-dela.

A ce stade déja avancé des préliminaires (10 chapitres sur
27), quelque chose manque a I'évidence. Les personnalités
humaines, a savoir les officiants et le cercle social du comman-
ditaire, n'ont pas été introduites dans 'univers sacrificiel. Copé-
ration va maintenant avoir lieu, mais le Yasna proprement dit
n'y fait qu'une allusion discrete, qui nous serait incompréhen-
sible sans les intercalations du Visprad (Vi3-4).

Bien entendu, le philologue de I'Avesta que je suis doit se
poser la question de savoir si le Yasna n'est pas 'assemblage de
deux préliminaires 4 origine distincts, mais non nécessairement
concurrents, car le Yasna, qul est en sol une entreprise d’unifica-
tion du rituel, a pu juxtaposer les préliminaires de deux rites
particuliers, 'un centré sur #i + vid, lautre sur fra + var. Lin-
tronisation tardive des officiants est un indice de collage parmi



LITURGIE ET DIALECTIQUE DES AMES 295

quelques autres, dont certains sont plus probants. Mais ce n'est
pas le lieu d’en discuter, car notre propos est de rendre compte
du rituel du Yasna tel que 'ont congu ses arrangeurs.

Les officiants regoivent, en préliminaire des préliminaires (il
y a un chapitre O du Yasna), une investiture provisoire qui leur
permet d’entamer la cérémonie. Clest la premitre gorgée de
haoma, avec son effet transcendant sur la pensée, qui leur
donne la dignité d’étre pleinement investis de la charge sacrifi-
cielle. Lopération a lieu juste avant la seconde gorgée, car la
priere eschatologique & quoi elle correspond exige que le college
des officiants et le cercle du commanditaire soient parfaitement
organisés pour en recueillir le bénéfice.’

Le processus est le suivant. Un locuteur indéterminé “ins-
talle” (@ + sta) le college sacrificiel: successivement le prétre
“qui actionne le pressoir”, celui “qui fait grandir le feu”, celui
“qui présente ('offrande)”, celui “qui apporte I'eau”, celui “qui
nettoie (les ustensiles)”, celui “qui fait les mélanges” et celui
“qui assure I'écoute”. Chacun “accepte” (vis) la charge qui lui
est confiée, mais il n'est encore rien dit du prétre principal, le
“libateur” (zaotar). Limportance finale accordée a celui “qui
assure ['écoute” semble indiquer que c’est lui qui va maintenant
parler. Il stratifie I'assistance selon les critéres de la fonction
spécialisée (prétre, guerrier, paysan), du cercle de l'apparte-
nance sociale (famille, clan, tribu, nation) et du sexe (homme,
femme). Puis il “installe” le sacrifiant commanditaire avec son
épouse et assigne des “modeles” (rzzus) aux membres de I'en-
semble ainsi constitué. Il passe alors la parole a celui “qui fait
grandir le feu”. Celui-ci investit officiellement le zaotar, qui
Paccepte, de la charge de récitation. Le college sacerdotal réuni
prononce une formule propitiatoire pour la pensée du zaotar et
“consacre” (4 + wvid) celui-ci au monde sacrificiel tout en
annoncant la suite de la récitation. Les dépositaires du pouvoir
de parler sont donc successivement un inconnu (mais qui n'est
probablement autre que le zaotar potentiel), le responsable de

? Bien vu par J. DARMESTETER, Le Zend — Avesta 1 (Paris 1892), 452.



296 JEAN KELLENS

la récitation, le responsable des préparatifs et le zaozar officiel-
lement investi, patron définitif de la cérémonie. Ce petit jeu de
relais, voire de cache-cache, entre trois ou quatre personnes
exprime évidemment la complexité méticuleuse du processus
d’entrée dans 'univers sacré du rite.

Clest 2 ce moment-ci que nous atteignons la couche moyen-
avestique, que je proposerai d’intituler “zone des déclarations”
(Y11.16 — Y15). Elle se présente en bloc comme une succession
de formules breves & la 1¥¢ du singulier, ot I'on distingue: 1)
des déclarations d’organisation du rite (jinstalle, je désigne,
jaccepte) paralleles a celles du Visprad; 2) des déclarations de
bonne disposition mentale; 3) des déclarations d’allégeance
sacrificielle aux dieux.

Puis tout, semble-t-il, recommence. Lofficiant répete les
opérations menées avant son investiture officielle: litanie énu-
mérative des dieux invités (Y16-17), illustration de sa compré-
hension ésotérique des textes sacrés (Y18-21) et pressurage de
haoma (Y22-27 partim). Inversement au premier pressurage, le
college sacerdotal prépare du haoma et ne le boit pas. Celui-ci
est destiné a étre absorbé par la nature, lorsque le reste des
offrandes liquides est restitué apres la cérémonie.'® Le récitatif
de ce pressurage est mélé de longs développements apparem-
ment hétérogenes consacrés aux fraunasis, disons provisoire-
ment les 4mes des ancétres. Cest la clé de volite conceptuelle
des préliminaires.

Il faut savoir que, selon le mazdéisme, '’homme a cinq
dmes.!" La faculté de perception (baodah) et celle de mouve-
ment autonome (ustana) disparaissent avec la vie. Restent trois
principes. Il y a Pwrunan, 'ame intra-corporelle qui produit le
sentiment du moi et que la mort expulse du corps, et la
frauuasi, 'ame céleste et préexistante, qui demeure éternelle-
ment aupres des dieux. Entre les deux, un trait d’union: la

10" J. DARMESTETER, 0p.cit., LXXXL.
' Sur la psychologie avestique, voir J. KELLENS, “L'ime entre le cadavre et le
paradis”, in Journal Asiatique 283. 1 (1995), 19-56.



LITURGIE ET DIALECTIQUE DES AMES 297

daénd, qui est 'dme voyante et pérégrinante, 'Ame du chemin.
Un fragment avestique hors Avesta-Ausgabe, le Hidoxt Nask 2,
raconte les événements qui se situent entre la mort et I'acces au
paradis. Luruuan reste trois nuits aupres de la téte du défunt,
incapable de percevoir, d’étre peru et de se mouvoir. A I'aube
du troisieme jour, la daéna lui apparait, partage avec lui ses
facultés de vision et de mouvement et le guide vers 'au-dela.
Ahura Mazda adresse d’emblée au nouveau venu le vocatif de
aSaunan ou drunant. Ce jugement succinct, fondé sur lattitude
que 'homme vivant eut envers 'ordre du monde, identifie
I'dme, officiellement et définitivement, comme héte du paradis
ou héte de I'enfer. Le processus d’acces a l'au-dela a pu étre
enclenché parce que U'uruuan a pu exercer sa faculté résiduelle,
la pensée, et la piété acquise lui a suggéré, au moment de la
plus absolue déshérence, de réciter le texte adéquat, la premiere
strophe du premier chapitre de la deuxieme Garha (Y43). A
partir de ce moment, I'Ame jouit de la méme “sérénité” (§7it7)
que la piété avait procurée a2 'homme vivant. Ce sentiment
comporte trois aspects: la paix du sommeil pendant les trois
nuits de la mort, la confiance absolue en ce qui va advenir et
aussi les plaisirs de I'amour. La duénd est une jeune fille qui
vient d’atteindre 'Age de la nubilité (15 ans) et U'wrunan un
jeune homme que la mort vient d’y ramener. La terminologie
par laquelle ils s'identifient et se saluent révele discretement et
sirement le caractere matrimonial de leur rencontre. La mort
mazdéenne apparait ainsi comme un mariage avec soi-méme.
Ce mythe du sort de I'dme a dii revétir une importance consi-
dérable a I'époque sassanide. Le grand-prétre Kirdir raconte,
dans ses inscriptions, comment lui, vivant, a pu assister 4 ce
processus d’acces a 'au-dela et certifie sa réalité. Ce souci de
proclamation officielle, dans une civilisation si avare d’écrits,
révele a coup stir la vigueur du schéme eschatologique dans la
religion du temps.

Par ailleurs, la cérémonie du Yasna, comme tout sacrifice
indo-iranien, repose sur le rapport triangulaire entre les dieux
cibles, le commanditaire du sacrifice et l'officiant technicien.



298 JEAN KELLENS

En raison de difficultés terminologiques, ces différents acteurs
ne sont pas toujours faciles a identifier dans les différents sec-
teurs de 'Avesta. Par contre, dans la zone des déclarations et les
préliminaires qui la prolongent, les choses sont limpides. Les
dieux sont désignés comme amasas spantas (“immortels bienfai-
sants”, mais “bienfaisant” est une approximation), le comman-
ditaire comme nar afauuan (“homme partisan de I'Ordre”) et
Pofficiant comme saosiiant (littéralement, “celui qui va gon-
fler”, évocation métaphorique de la propagation irrésistible de
I'aurore). Non seulement les acteurs sont identifiés, mais aussi
Peffet que produit sur chacun le processus des préliminaires est
aisément intelligible.

Lofficiant applique aux dieux le triple proces d’annonce
(Y1: ni + vid), de sélection (Y12: fra + var) et d’invitation
(Y15: 4 + zba, suivi d’énumérations litaniques). Des le
deuxiéme proces, les dieux consentent alors a se placer sous le
“pouvoir” (xsa¥ra) du sacrifiant, ce que jappelle I'emprise
rituelle, et & accéder a ses demandes. C’est le sens de Y13.4: des
lors que la sélection a été effectuée, les dieux peuvent étre qua-
lifiés de huxsadra budagybﬁ, cest-a-dire qu’ils concedent la
bonne emprise rituelle et sont enclins & se montrer généreux.

Le cercle du commanditaire n’apparait que tardivement dans
le processus des préliminaires. Son intronisation par le prétre
“qui assure I'écoute” (Vr 3.2-5) a lieu entre celle du college
sacerdotal et celle du zaotar. Avec elle, nous rejoignons la confi-
guration des 4mes et la fonction eschatologique du sacrifice est
évoquée pour la premiere fois, juste avant d’étre concrétisée par
la seconde gorgée de haoma. Lorsque I'assemblée est stratifiée
en fonction du sexe (Vr 3.3), les hommes et les femmes, rame-
nés 2 un exemplaire unique, sont représentés, dans le formu-
laire exact de Hadoxt Nask 2, respectivement comme I'uruuan-
jeune homme que la mort a séparé du corps et la daénd — jeune
fille qui va lui apparaitre, 'épouser et le guider vers le paradis.

Mais, surtout, les préliminaires sont consacrés a la mise en
condition sacrificielle de l'officiant, en une succession com-
plexe de phases que je numéroterai pour la clarté du propos.



LITURGIE ET DIALECTIQUE DES AMES 299

1) La premiere gorgée de haoma (Y10.14) transcende sa pen-
sée et la rend opératoire dans le cadre de la triade rituelle pensée-
mot-geste. Quant a son corps, lofficiant l'offre 4 Haoma qui,
pressuré, n'a plus de corps. Le corps est aliéné et 'étre réduit 2 la
seule pensée. Or, la dissociation du corps et de la pensée est,
selon le mazdéisme, la définition méme de la mort. La premiere
gorgée de haoma fait de lofficiant un mort symbolique et, dans
'ordre du symbole, il y a sacrifice humain. En abandonnant son
corps au dieu, l'officiant s'est immolé lui-méme.

2) Létat de mort symbolique rend l'officiant digne de rece-
voir l'investiture officielle (Vr 3 — Vr 4) et, en une seconde
immolation de lui-méme, d’avaler une seconde gorgée de
haoma en formulant la demande eschatologique collective.
Ainsi, 4 chaque immolation correspond une résurrection. La
premiére ressuscite le dieu tué par le pressurage et la seconde
vise 2 obtenir de lui la résurrection finale du genre humain.

3) Lofficiant peut alors propitier la triade rituelle qu'il va
exercer (Y11.17) et lapplique a l'offrande aux dieux de ses 4mes
mortelles (Y11.18). La bonne pensée, le bon mot et le bon geste
sont les caractéristiques mémes qui, selon le Hadoxt Nask 2,
identifient U'wrunan comme quelquun qui mérite le paradis.
Lofficiant n'est plus seulement un mort, il est un bon mort qui
a réussi I'examen d’entrée devant les portes de I'au-dela.

4) Ce niveau supérieur de dignité rituelle lui permet de pro-
céder A la sélection des divinités cibles (Y12.1-7). Il est permis
de penser qu'a lorigine, l'officiant configurait le panthéon du
sacrifice en cours. Mais, dans le rite du Yasna, il est bien sr
que lofficiant n’est plus libre de choisir son panthéon. Celui-ci
est définitivement figé dans les litanies énumératrices de Y1-Y7
ou de Y16-Y17. Il ne sagit plus que d’affirmer, dans le style
praise and blame'* le plus ferme, que le sacrifice est réservé aux
dieux et refusé aux démons. Quoi qu’il en soit, 'opération

12 Sur la rhétorique praise and blame, voir PO. SKJAERV®, “Praise and blame
in the Avesta: the poet-sacrificer and his duties”, in Jerusalem Studies in Arabic

and Islam 26 (2002), 29-67.



300 JEAN KELLENS

confere un nouveau surcroit de dignité rituelle qui se traduit
par l'adjectif fraunarsta, “en I'état de celui qui a prononcé la
sélection” (Y12.8).

5) Lofficiant a maintenant constitué son pouvoir sacrificiel
et est en mesure de 'exercer envers les commanditaires, dont il
propitie la rencontre future de U'urunan et de la daéna (Y12.9),
et envers les dieux, avec qui il entame I'échange verbal (Y13.4
$qq.).

6) A présent que 'univers sacrificiel a trouvé son état de per-
fection, il faut tout recommencer, afin de donner a chaque
phase du processus la légitimité de la perfection: il faut énumé-
rer les dieux invités, démontrer le pouvoir ésotérique de sa pen-
sée et pressurer du haoma, cette fois destiné aux dieux.

7) Lévocation, a la fin des préliminaires, de la troupe des
ames célestes des hommes passés, présents et a venir tient au
fait que le nom qui désigne ces entités, fraunasi, est le nom
d’action dérivé de la méme racine fra + var qui exprime la
sélection sacrificielle des dieux. La troisitme 4me immortelle
est I'allégorie du choix rituel. En procédant a celui-ci, l'officiant
a renouvelé le choix du principe mental des hommes 4 venir
qui ont soutenu les bonnes divinités en sacrifiant tandis qu’elles
ordonnaient le monde contre les forces du chaos, de la méme
maniere que par son titre de saosiiant, il préfigure la troupe des
bienheureux revenant au monde pour la résurrection finale.
Cérémonie apres cérémonie, lofficiant tisse la permanence
rituelle qui va du sacrifice des origines 2 celui de la fin. Main-
tenant qu'il est connecté a son 4me céleste et a pris place dans
la durée ininterrompue du rite, la récitation de I'Avesta ancien
et les actes de 'immolation peuvent commencer.



DISCUSSION

J. Scheid: Les prieres que tu nous as présentées traduisent une
pensée du rite, qui fait réver le spécialiste des prétres et jurispru-
dents romains, dont la pensée est presque entierement perdue.
Ton exposé confirme ce que tous ceux qui étudient les sources
sur la pratique rituelle découvrent: 'extréme complexité des pro-
cessus rituels. Dans le cas des freres arvales, par exemple, ce
quon appelle sacrifice 2 Dea Dia s'étend sur trois jours et com-
prend quatre sacrifices, un commencement, une expiation, un
sommet rituel, et une sortie. Je voudrais te demander 4 ce propos
si ces prieres ont été prises par les spécialistes du mazdéisme
comme les preuves que celui-ci était une religion sans rites; de
méme qu'ils considéraient cette religion comme polythéiste.

J. Kellens: Le rejet des rites, principalement 'usage du haoma
et 'immolation animale, et le dilemme “polythéisme ou mono-
théisme” sont des questions qui ne sont agitées que pour
I’ Avesta ancien en tant que tel. Le Yasna constitué est de toute
évidence un récitatif liturgique adressé a un panthéon hiérar-
chisé et qui accorde une importance considérable au haoma.
Limmolation animale n’est pas directement détectable parce
qu’elle est cryptée par une rhétorique d’antiphrase (“travailler a
la pature de la vache” veut probablement dire “saigner I'ani-
mal”). Mais les textes de prescriptions rituelles (Nirangistan) ne
laissent planer aucun doute sur son existence.

J. Scheid: Est-ce qu'il existe des images représentant des actes
actuels?

J. Kellens: Des reliefs d’époque achéménide montrent des
mages (les officiants) ou le roi (le commanditaire) en train de



302 DISCUSSION

sacrifier. Ils attestent clairement le réle central de 'autel du feu,
P'usage du barasman et la réalité de I'immolation, mais ils sont
anachroniques, plus récents que la composition des textes et
plus anciens que la liturgie du Yasna.

C. Bonnet: S’agissant d’'un corpus documentaire se référant a
un grand sacrifice solennel, y trouve-t-on des références
mythiques, Cest-a-dire des passages ou le rituel est fondé sur
des épisodes en rapport avec 'illo tempore du mythe comme
moment fondateur des pratiques cultuelles? Si la réponse est
négative, comment expliquez-vous cette apparente autonomie
du rite par rapport au mythe? Les mythes, 2 leur tour, font-ils
allusion aux pratiques rituelles?

Par ailleurs, j'aimerais connaitre votre avis sur la vision des
mages chaldéens de Cumont, ces opérateurs rituels d’origine
iranienne, vecteurs du mazdéisme, teintés de culture religieuse -
babylonienne, qui auraient été un vecteur primordial de la pré-
tendue nouvelle spiritualité religieuse exportée en Occident. Ce
scénario vous semble-t-il encore défendable?

Ph. Borgeaud: Rencontre-t-on en Iran ancien un discours sur
le sacrifice, un commentaire d’ordre mythique? Les mythes
ont-ils pour fonction de commenter les rites?

J. Kellens: Le seul point de connexion entre le mythe et le
rite que 'on observe dans I'Avesta se situe dans les hymnes aux
dieux autres qu’ Ahura Mazda (Yasts). Quatre de ces textes sont
partiellement consacrés a dresser la liste des héros du passé qui
ont sacrifié a la divinité titulaire, un schéme rhétorique qui a
été défini comme “catalogue des sacrifiants”. Chaque catalogue
comporte la méme teneur informative: il dit qui a sacrifié (la
liste est variable), dans quel ordre chronologique (il est
immuable), en quel lieu (généralement mythique ou fantasma-
gorique), comment (avec ou sans immolation), dans quel but
(spécifique) et avec quel résultat (positif si le héros est positif).
Il 0’y a rien de tel dans le Yasna, mis a part le bref catalogue des



LITURGIE ET DIALECTIQUE DES AMES 303

pressureurs au début de Y9. La différence tient probablement a
la nature des sacrifices. Les sacrifices des Yasts sont des sacrifices
de demande et ils donnent en exemple ceux par lesquels les
héros du passé ont obtenu d’accomplir 'exploit qui fonde leur
importance respective dans 'histoire du monde. La succession
des exploits héroiques de maintenance et la permanence
rituelle, du début 4 la fin des temps, ol s’inscrit le grand sacri-
fice eschatologique du Yasna correspondent a deux perceptions
distinctes, mais complémentaires, de I'histoire mythique.

Pour ce qui est des mages chaldéens, je ne sais pas. Je ne suis
pas compétent.

N. Belayche: Depuis E Cumont, 7TMM 11, p. 33-34, on a
souvent convoqué pour le mithraisme un passage de Plutarque
mentionnant ’haoma (De I5. 46, 369EF: “Zoroastre a aussi
enseigné aux hommes comment faire les offrandes votives et
les offrandes de remerciements 3 Horomazés (=Ahura Mazda)
et comment faire les offrandes apotropaiques et de lamenta-
tions & Ahriman. Dans un mortier, ils pilent une certaine
plante qu’ils appellent omomi (= haoma) et en méme temps,
ils invoquent Hades et les ténebres; ensuite ils la mélangent
avec le sang d’un loup qu’ils ont sacrifié et emportent cette
préparation qu’ils placent dans un lieu ol le soleil ne brille
jamais”). Qu'est-ce que I'historien des religions de Rome peut
en penser?

Est-ce que la “volonté de bien faire de l'officiant”, sa “bonne
disposition mentale”, cette “pensée” qui est I'une des trois com-
posantes du rite recouvre un état de pureté rituelle de I'ordre de
celui de l'opérateur cultuel romain, ou sagit-il d’'une disposi-
tion morale révélatrice d’'une intentionnalité?

Le processus de sélection des dieux que vous avez présenté
conduit-il 2 mettre en avant — a sortir du lot — une divinité?

J. Kellens: Les rites sataniques, apotropaiques ou autres, ou ne
sont pas attestés, ou sont fermement condamnés dans les textes
mazdéens. On pense généralement que Plutarque a indiiment



304 DISCUSSION

attribué aux mazdéens des pratiques qu'ils rejetaient lorsqu'ils se
mettaient a polémiquer contre les rites imaginaires de sectes
imaginaires. Voir, en dernier lieu, A. De Jong, Traditions of the
Magi. Zoroastrianism in Greek and Latin Literature (Leiden
1997), 177-180.

La triade pensée-mot-geste et le caractere primordial de la
pensée sont des représentations qui dépassent le cadre du rite.
C’est une spéculation globale sur la caractéristique commune
exclusive aux dieux et aux hommes, et qu'ils convient de mani-
fester avec éclat lors du moment d’échange entre les uns et les
autres qu est le sacrifice. Il faut aussi rendre compte de I'ambi-
guité de la pensée et lutiliser dans le rite. La pensée peut se
manifester en passant au niveau du mot, puis du geste, mais
elle peut aussi étre tue ou sombrer dans le sommeil. Malheu-
reusement, nous n'avons, sur la fonction rituelle de la pensée
silencieuse ou endormie, que quelques allusions peu compré-
hensibles de I’ Avesta ancien.

Lacte de sélection consistait primitivement a configurer le
panthéon des bénéficiaires du sacrifice, mais il est fossile dans
les textes que nous possédons. Toutes les sources mazdéennes
dont nous disposons font d’Ahura Mazda le dieu dominant.
Les préliminaires du Yasna placent toujours son nom en téte
des énumérations litaniques. Tout cela ne tient plus au proces-
sus du rite, c’est une structure acquise du panthéon.

D. Stikl: Ich méchte drei Fragen stellen. Ist die Ritual-
sprache nur avestisch und wenn ja warum? Ist es etwa die
Sprache Ahura Mazdas?

Sind alle drei Elemente der Triade Gedanke, Wort, Geste
immer notwendig, oder kann notfalls das eine auch das andere
ersetzen, — beispielsweise wie in einer Rezitation der Opfer-
vorschriften, oder wie in der mentalen Konzentration auf Jeru-
salem anstelle der realen Wendung des Kérpers in Richtung der
Stadt?

Gibt es gar keine Verbindung zwischen Mythen und Riten,
auch nicht z.B. im Festkalender?



LITURGIE ET DIALECTIQUE DES AMES 305

J. Kellens: La question de savoir pourquoi et selon quel pro-
cessus I'avestique est devenu la koine religieuse des peuples ira-
niens est inaccessible pour nous, parce que le point de départ
du processus se situe en des temps non documentés. Ladoption
du corpus avestique par le pouvoir achéménide est bien sfir un
fait essentiel, mais les raisons de cette adoption ne peuvent
méme pas faire objet de conjectures. Du moins nest-il dit
nulle part que l'avestique est la langue d’Ahura Mazda.

La triade du comportement ope¢re comme un schéme
conceptuel figé. Voir ma réponse 2 N. Belayche.

Les récitatifs des festivals calendaires sont des textes courts et
peu informatifs. Ils consistent essentiellement a établir le lien
avec les travaux agricoles.

Ph. Borgeaud: Si les dieux (yazatas) sont désignés comme
ceux qui sont dignes du sacrifice (yasna), que peut-on dire
d’autre 2 leur sujet? Existent-ils en dehors du sacrifice, o, et
comment interviennent-ils?

J. Kellens: Les dieux mazdéens n’interviennent pas directe-
ment dans les affaires terrestres. Les divinités qui résident au-
dela de la votite céleste se comportent en dei otiosi. Les divini-
tés terrestres, comme Haoma ou les déesses rivieres, se situent
au point de contact du ciel et de la terre, et a ce titre, font plu-
tot partie des dieux de I'espace situé entre la terre et la voiite
céleste, celui qui requiert I'intervention divine parce quil est
accessible aux démons et inaccessible aux hommes. Latmo-
sphere est le lieu dont Mithra et I'étoile Tistriia assurent I'ordre
harmonieux, le premier en veillant sur les phases de la lumiere,
le second en organisant le cycle de la pluie.

E Marco Simdn: 1 too was impressed by the subtlety and
holistic nature of ritual in Mazdeism, and I believe very few
examples do more to show how a sacrificial ritual connected all
the instances of the cosmos as well as all the instances of time
(past, present and future).



306 DISCUSSION

I was particulary interested in the idea of death as a “mar-
riage with oneself”, based on the union in almost mystical
terms of two of the spiritual principles of man: the male soul
(#ruman), which remains static beside the corpse in the tomb,
and the female soul (daéna), migratory and mobile. Could you
explain this idea further, or mention some parallel in other reli-
glous systems?

One of the great enigmas of ancient religions and, in gene-
ral, the history of religions, is the process whereby Mithraism
was recreated as a mystery cult in the Roman world based on
the old Indo-Iranian divine personage. Mithras appeared as a
mediator in the Avesta. What is your opinion on the relation-
ship of Mithras with one of the Amesha Spenta of Zarathus-
trism, Vohu Manab, and its identification with the ox, as cer-
tain authors maintain?

J. Kellens: Je commencerai par faire deux réserves de détail sur
cette question. Le mot “mystique” m’embarrasse lorsqu’il sagit
du mazdéisme avestique, car 'Avesta a I'art d’exposer des phé-
nomenes que nous pouvons effectivement juger mystiques dans
les termes du réalisme le plus plat. Dans cette question comme
dans bien d’autres, il nous contraint 2 une confrontation déli-
cate entre les faits de croyance et le fait littéraire. En second lieu,
il faut biffer le mot “tombe”. Le mazdéen n’enterre pas, mais
expose les cadavres et les trois nuits de déréliction sont celles qui
séparent I'exposition du trépas, si bien que les deux idmes se
réunissent lorsque le corps entame sa disparition. Pour le reste,
cette doctrine des dmes parait singuliere et 'Inde, toute appa-
rentée qu'elle est, ne connait rien de tel. J’ai quelque peu “grat-
touillé” autour de la déesse Aurore, mais sans résultat probant.

Ma réponse est entierement négative: le caractere médiateur
de Mithra est une donnée inconnue de |’Avesta et, me semble-
t-il, hétérogene a son univers conceptuel (sinon 2 comprendre
que Mithra est le dieu de 'espace intermédiaire, entre le ciel
divin et la terre humaine). Lidentification de Mithra avec I'Im-
mortel bienfaisant Vohu Manah et 'identification de celui-ci



LITURGIE ET DIALECTIQUE DES AMES 307

avec le bovin ne repose que sur I'analyse menée par Georges
Dumézil dans Naissance d'archanges (Paris 1946), qui vise 2 éta-
blir deux catégories trifonctionnelles paralléles et qui est, 2 mon
avis, erronée de fond en comble. Si on s’en remet 2 la littéralité
de ['Avesta, les dieux amasas spantas, comme vohu Manah, et les
dieux yazatas, comme Mithra, constituent deux catégories
divines distinctes, et 'entité Vohu Manah est clairement iden-
tifiée au genre humain (Videvdad 19.20-25).

J. Dillon: 1 learned many things of interest from your
exposition of Iranian cult, but I will confine my queries to
two matters. The first is haoma. 1 note within interest how
much more explicit in general the Iranian (like the Indian)
tradition is about spelling out the details of sacrifice and
ritual procedure than in the Greek or even the Roman, but I
note that the texts seem to remain somewhat vague about the
precise nature of haoma — presumably because they don’t
want the profanum vulgus to be manufacturing it in their gar-
den sheds, or buying it over the counter. I presume that we
may take it, though, that it was a psychedelic substance,
rather like the peyote of the American Indian tradition. At any
rate, after one draught of it, one appears to be in a state of
non-ordinary reality, while after the second one is more or
less ‘away with the fairies’, as we say. Would I be right in assu-
ming that it is in this latter state that one perceives oneself in
an idealised form, in one’s “resurrection body”? Does it also
involve a sense of contact with one’s frauuasi or higher soul?
The concept of a higher, undescended soul interests me very
much, as it is a distinctive doctrine of Plotinus, who realises
that it is not traditional Platonism, but still wishes to main-
tain it, on the basis of his personal experience. Plotinus, we
may note, early in his career, before he made his way to
Rome, had a great desire to visit Persia and India, to com-
mune with the Magi and the Naked Sophists. That this pro-
ject fell through does not diminish the significance of his
wishing to make the journey.



308 DISCUSSION

A last question: do I understand correctly that Old Iranian
religion does not envisage reincarnation, but rather a Chris-
tian-style once-off resurrection?

J. Kellens: Je n'ai pas voulu évoquer la question si débattue et
st vaine de la nature de la plante haoma (dans le rite d’aujour-
d’hui, Cest U'ephedra). Les textes décrivent son effet dans les
termes de I'intoxication alcoolique, impossible des lors qu'il n'y
a pas fermentation. Il faut aussi se méfier de la réalité de cet
effet. Quel qu'il soit, il n’empéche ni récitation exacte, ni dic-
tion impeccable (et les régles de diction sont, semble-t-il,
rigides et complexes).

Les textes ne permettent pas de définir le rapport entre la
frauuasi et les deux autres Ames, mais je ne désespere pas. Le
fait que les préliminaires mettent en contact le commanditaire
et sa daénd d’'une part, lofficiant et sa frauunasi d’autre part,
semble fonder une différence significative et offrir une amorce
d’analyse. Pour ['instant, les choses en sont la.

Quant 2 votre derniere question, il y a en effet résurrection
et non réincarnation.



	Liturgie et dialectique des âmes

