
Zeitschrift: Entretiens sur l'Antiquité classique

Herausgeber: Fondation Hardt pour l'étude de l'Antiquité classique

Band: 53 (2007)

Artikel: Templisierung : die Rückkehr des Tempels in die jüdische und
christliche Liturgie der Spätantike

Autor: Stökl Ben Ezra, Daniel

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-660933

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-660933
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


VII

Daniel Stokl Ben Ezra

TEMPLISIERUNG:
DIE RÜCKKEHR DES TEMPELS IN DIE JÜDISCHE
UND CHRISTLICHE LITURGIE DER SPÄTANTIKE*

Religion heißt in der römischen Welt zunächst einmal
immer auch Opfern.1 Wer will mag auch beten oder Votivga-
ben spenden, doch abgesehen von den Auffassungen extremer
Kritiker läuft antike Religiosität primär über das Opfer und
zwar gewöhnlich in Tempeln. Aus diesen Gründen mutete
eine Religion ohne Darbringung von blutigen Opfern, eine

Religion ohne Tempel den Alten vielleicht ähnlich an wie
modernen Menschen eine Religion ohne Gebet oder Mythos
oder eine Religion ohne Gott. Und das Fehlen des zentralen
Charakteristikums dessen, was Religion als solche kenntlich

Rabbi Zeev Gotthold in tiefer Dankbarkeit zum neunzigsten Geburtstag.
Ad multos annos!

1 In seinem Homo necans hat Walter Burkert daraus gar eine Grundkategorie
menschlicher Existenz gemacht. W. BURKERT, Homo Necans. Interpretationen

altgrichischer Opferriten und Mythen, Religionsgeschichtliche Versuche und
Vorarbeiten 32 (Berlin 1972). Für Bibliographie zum rehgionswissenschaftli-
chen Hintergrund von Opfer, siehe H. SEIWERT, "Opfer", in Handbuch Reh-

gionswissenschaftlicher Grundbegriffe 4 (1998), 268-284, sowie P. Gerlitz,
"Opfer", in Theologische Realenzyklopadie 25 (2000), 253-258.

Ich mochte an dieser Stelle den Organisatoren und Teilnehmern der Konferenz

und dem Team der Fondation Hardt meine große Dankbarkeit für die
Einladung zu einer menschlich wie fachlich unvergeßlichen Woche mit äußerst
lebhaften Diskussionen aussprechen, durch die mir so manches geistige Tor
aufgetan worden ist. Daruber hinaus haben mich auch Oded Irshai, Clemens
Leonhard, Gunter Stemberger, Guy Stroumsa und Israel Yuval nach Lektüre
unterschiedlicher Fassungen dieses Artikels auf zahlreiche neue Aspekte
hingewiesen und mich vor manchem Fauxpas bewahrt. Ihnen sei herzlich gedankt.



232 DANIEL STOKL BEN EZRA

macht, weckt allzuleicht Befremdung, Unverständnis,
Geringschätzung.2

Der revolutionäre Ansporn des antiken Judentums und
Christentums, in ihren Gottesdiensten blutigen Opfern zu entsagen
und keine Tempel zu errichten, ist viel besprochen worden. Zwar
ist die (vorerst) endgültige Absage des Judentums an den
Tempelkult das Ergebnis der Tempelzerstörung, erfolgt also im
Gegensatz zum Christentum zumindest teilweise nolens volens.

Doch ändert dies nichts am Resultat, daß die Einsetzung einer

von Blut freien Liturgie als Hauptkult von zwei Religionen des

römischen Imperiums einen Paradigmenwechsel eingeläutet hat.
Sie verwirft das damals gültige Rational des grundlegenden
religiösen Aktes und führt, wie jüngst von Guy Stroumsa in La fin
du sacrifice wieder so eindrucksvoll herausgestellt, zu einem völlig

neuen Verständnis dessen, was Religion ausmacht.3 Doch
verläuft dieser Paradigmenwechsel nicht geradlinig. Weder der jüdische

noch der christliche Kult sollten es schließlich schaffen,

Tempel oder Opfer völlig zu entmachten. Im christlichen
Mythos nimmt das Opfer von Anfang an einen zentralen Platz
ein. Hätte man es bei dieser konzeptuellen Stellung belassen können?

Ein Verständnis der Eucharistie und des Gebets als Opfer
öffnet dann die Türen, durch die sich viele andere Kategorien
des Tempelkultes wieder einschleichen, speziell mit der Imperia-
lisierung des Christentums. Auch im Judentum, für welches die

Tempelzerstörung die Frühlingssonne zum Aufblühen einer
weitgehenden Demokratisierung, Mobilisierung und Dezentralisierung

bedeutet, kehren der Tempel und sein Kult als Interpre-
tamente des Wortgottesdienstes ein. Dabei hat wohl nicht zuletzt
das Ansehen der Tempelkultur in der römischen Welt seine

Katalysatordienste geleistet. Im Folgenden will ich skizzenhaft
darstellen, wie diese Applikation von Tempelkategorien auf den

synagogalen Kult, ein Prozeß, den ich nach Steven Fine als

2 Vgl. die Worte von Porphyrius und Arnobius im vorletzten Abschnitt
unten.

3 G. STROUMSA, La fin du sacrifice. Les mutations religieuses de l'Antiquite
tardive, Collection du College de France (Paris 2005).



TEMPLISIERUNG 233

"Templisierung" bezeichne, eventuell mit dem parallelen Phänomen

im Christentum zusammenhängen könnte.4 Des Weiteren
möchte ich eine rudimentäre Typologie aufstellen, auf welche
Weise im Judentum und Christentum templisiert worden ist.

Kollektive Identitäten sind oft nur schwer zu fassen, doch
scheint mir ihre Untersuchung als vornehmstes Ziel der
Religionswissenschaft. Texte geben im allgemeinen die Ideen eines

einzigen Verfassers wieder. Kollektive Rituale, in denen sich
viele Beteiligte einem Handlungsschema unterwerfen, können
hingegen einen ausnehmend guten Zugang zu kollektiven
Identitäten ebenso wie kollektiven Vorstellungen bieten. Nach
wie vor werden Rituale im Vergleich zu theologischen Konzeptionen

viel seltener untersucht. Religionswissenschaft ist vielfach

mehr an den bahnbrechenden Ideen überragender Individuen

interessiert und wird so zu einer Teildisziplin der

Philosophie. Dies ist zum einen das logische Resultat der Position

des Faches innerhalb der ^m/crwissenschaftl ichen Intelli-
genzija und zum anderen eine Folge der Quellenlage, die den
des Schreibens mächtigen Eliten eine ungleich größere
Möglichkeit einräumt, der Nachwelt ihr Innenleben als das Innenleben

weiterzugeben. Natürlich läuft auch unser Zugang zu
antiken Ritualen zunächst immer wieder über Texte. Daher
werde ich es heute wagen, als Nichtarchäologe, Teile meiner
Untersuchung auch auf archäologische Quellen, v.a. die weit
über 100 ausgegrabenen Synagogen, zu bauen. Selbst wenn
diese Synagogen, ihre Struktur, ihre Gegenstände und Inschriften

natürlich weiterhin in erster Linie die finanzielle und
soziale Elite reflektieren, geben sie uns doch einen weiten und
einen im Gegensatz zu den schriftlichen Quellen von den

4 S. FINE, This Holy Place. On the Sanctity ofthe Synagogue during the Greco-
Roman Period, Christianity and Judaism in Antiquity 11 (Notre Dame, Ind.
1997). Die vorliegende Studie ist insofern thematisch (nicht aber von der behandelten

Zeitperiode) sehr viel begrenzter als Francis Schmidts anregendes La
pensie du temple (Paris 1993), in welchem er die Bedeutung des Tempels als

Denk- und Organisationskategorie im Judentum der romischen Epoche
überhaupt untersucht hat.



234 DANIEL STÖKL BEN EZRA

Widrigkeiten der Traditionsgeschichte unbehelligten Einblick
in die Vielfalt des antiken Judentums.

Doch lassen Sie mich kurz einige Worte zu den behandelten

jüdischen Quellen verlieren, da mancher Leser sich vielleicht
nur hier und da mit ihnen beschäftigt und da sie alle ihre eigenen

methodologischen Klippen in sich bergen. Es handelt sich

um die Schriften aus den Höhlen von Qumran, den rabbini-
schen Quellen, liturgischen Hymnen (Pijjut) sowie archäologischen

Ausgrabungen. Bei allen stellt sich zunächst die Frage,

wen sie repräsentieren. Die Rollen von Qumran werden

gewöhnlich dreigeteilt, in biblische Schriften, Bücher mit
sektenspezifischer Terminologie und Bücher ohne derartige
sektenspezifische Terminologie. Zahlreiche Werke der letzten Kategorie

werden priesterlichen Kreisen zugeordnet. Bis vor wenigen
Jahren galten die rabbinischen Quellen5 zumeist als repräsentativ

fiir das Judentum nach, teilweise sogar vor der Tempelzerstörung

im Jahre 70 u.Z. Nach den ersten — überzogenen —
Anfragen durch E. Goodenough ist dieser Konsens spätestens
seit den Arbeiten von Jacob Neusner, Martin Goodman, Shaye
Cohen, Catherine Hezser und Seth Schwartz eingebrochen.6
Bis mindestens zum dritten nachchristlichen Jahrhundert gilt

5 Die rabbinischen Quellen bestehen aus den thematisch geordneten quasi
juridischen Schriften der Mischna, Tosefta, palästinensischer und babylonischer
Talmud, sowie die an der Bibel orientierten genannten Midraschim (Auslegungsschriften).

Zu den frühen tannaitischen Schriften (bis zum 3. Jh/4. Jh) werden
Mischna und Tosefta sowie die sogenannten halakhischen Midraschim gerechnet.
Zu den späten, amoräischen zahlen der palästinensische oder Jerusalemer Talmud
und der babylonische Talmud sowie ein Großteil der "aggadischen", d.h. erbaulichen

Midraschim bis etwa zum Aufkommen des Islams. Ein Schlüssel zum hier
verwendeten Abkürzungssystem fur die rabbinischen Schriften findet sich in G.
STEMBERGER, Einleitung in Talmud und Midrasch (München 81992).

6 S. SCHWARTZ, Imperialism andJewish Society. 200 BCE to 640 CE (Princeton

2001); C. HEZSER, The Social Structure of the Rabbinic Movement in Roman
Palestine,TSAJ 66 (Tubingen 1997); M. Goodman, State and Society in Roman
Galilee, AD 132-212 (Totowa, NJ 1983); S. COHEN, "Epigraphical Rabbis", in
Jewish Quarterly Review 72 (1981), 1-17; E. Goodenough, Jewish Symbols in the
Greco-Roman Period, 13 Bde (New York 1953-1968); M. Smith, "Goodenough
Jewish Symbols in Retrospect", in Journal ofBiblical Literature 86 (1967), 53-68.



TEMPLISIERUNG 235

die Gruppe der Rabbinen als eher marginal. Eine weitere
Schwierigkeit ist der kollektive Charakter der rabbinischen
Quellen bei der gleichzeitigen Infragestellung der Gültigkeit
namentlicher Zuschreibungen von Aussagen an bestimmte
Rabbinen. Vielfach enthalten die Catenen-artigen Texte sich

gegenseitig widersprechende Aussagen. Für welchen
Bevölkerungsanteil des jüdischen Palästina und Babylonien stehen die
rabbinischen Quellen also? Wo ist die Stimme der anderen

Juden Palästinas? Manch einer findet sie in den in archäologischen

Ausgrabungen gefundenen Synagogen und stellt dem
rabbinischen Judentum ein "synagogales" gegenüber. Zahlreiche

Synagogen enthalten Mosaike mit bildlichen Darstellungen

wie z.B. Helios oder architektonische Eigenheiten, die mit
den rabbinischen Quellen nur schwer in Einklang zu bringen
sind. Doch sind die meisten Synagogen "stumm" und es stellt
sich hier die methodologische Frage, ob die Disparität nicht in
erster Linie darauf beruht, daß wir hier von zwei grundlegend
verschiedenen Quellenarten sprechen.7 Unter den schriftlichen
Quellen finden sich dann als nächste Gruppe die Texte der

jüdischen Liturgien. Doch sind die überlieferten Gebetstexte
der traditionellen Liturgien im Wortlaut handschriftlich
zumeist erst im frühen Mittelalter (10. Jh.) belegt und kommen

daher für unsere Untersuchung nur in Ausnahmefällen in
Betracht.8 Dafür ist in den letzten Jahren eine weitere spätantike

Quellengruppe stärker in den Vordergrund gerückt, der

sogenannte Pijjut, kunstvoll kodierte liturgische Hymnen
teilweise erheblicher Länge, darunter die frühesten aus dem vierten

oder fünften Jahrhundert.9 Manche sehen in ihnen das

7 L. Levine, The Ancient Synagogue. The First Thousand Years (New Haven
und London 2005).

8 Paradoxerweise sind es gerade die Ritualtexte, fur die oft der Anspruch
hohen Alters erhoben wird, die starker als jedes andere Genre Gebrauchstexte
sind und dem jeweils gerade geltenden Wortlaut angeglichen werden.

9 Dazu s. v.a. die Werke des bedauerlicherweise gerade verstorbenen Ezra
FLEISCHER, sowie die Arbeiten von Aaron MlRSKY, The Piyyut. Its Development in
Israel and the Diaspora (Jerusalem 1990) (Hebr.); J. YaHALOM, Poetry and Society

in the Jewish Galilee ofLate Antiquity (Tel Aviv 1999) (Hebr.). Leider wird zu



236 DANIEL STÖKL BEN EZRA

literarische Vermächtnis eines wieder erstarkten Priestertums.
Doch dazu später. Beginnen wir unsere Untersuchung
zunächst mit der Zeit, in der die Priester noch im Jerusalemer
Tempel dienen können.

1. Zweiter Tempel

Der Ursprung der Synagogen liegt im Dunkeln, und es ist
auch nicht so sehr die Geburt dieser Institution, die uns heute
interessiert, sondern ihre faßbarere Geschichte.10 Das Buch
Deuteronomium verbietet den Bau von Tempeln und die
Darbringung von Opfern außerhalb Jerusalems: "Nimm dich in
Acht! Verbrenn deine Brandopfertiere nicht an irgendeiner
Stätte, die dir gerade vor die Augen kommt, sondern nur an
der Stätte, die der Herr im Gebiet eines deiner Stämme
auswählt".11 Natürlich ist dies ein Präskriptiv, kein Deskriptiv.
Bekannterweise finden wir in der Spätantike einige (wenige)
jüdische Tempel auch außerhalb Jerusalems, so in Ägypten in
Leontopolis, vielleicht auch in Jordanien und Syrien.12 Doch
war die Bedeutung dieser Institutionen wohl eher gering. Im
großen und ganzen spielten Tieropfer im religiösen Leben der

Diasporajuden schon in hellenistischer Zeit höchstens eine

diesem Bereich fast ausschließlich auf Hebräisch publiziert, doch vgl. nun die
englische Anthologie mit ausführlicher Einleitung des letztgenannten Autors
zusammen mit M. SWARTZ, Avodah Ancient Poems for Yom Kippur (Philadelphia
2005). Zur mystischen (und daher fur Studien des kollektiven Rituals weniger
geeigneten) Hekhalothteratur vgl unten.

10 Ganz richtig spricht Seth Schwanz von einer immer noch viel zu präsenten
"obsession of origins" Nicht zuletzt wohl ein protestantisches Erbe. Um diesen

Artikel nicht unnötig mit bibliographischen Angaben zu überfrachten
verweise ich auf die im maßgeblichen Werk von L. Levme diskutierte Bibliographie

11 Deut 12, 13-14.
12 Siehe z.B die Diskussion in A. RUNESSON, The Origin of the Synagogue,

CBNTS 37 (Stockholm 2001) Wenn allerdings Runesson den Ursprung der
Synagoge in derartigen judischen Tempeln sieht, so geht dies gerade am ägyptischen

Befund vorbei. Zur Kritik siehe die Rezension von S. Reif, in Journal of
Theological Studies 54 (2003), 657-660



TEMPLISIERUNG 237

untergeordnete Rolle.13 Selbst von Galiläa aus muß die Reise

nach Jerusalem zu aufwendig gewesen sein, um sie regelmäßig
zu unternehmen. Daneben gab es ganz in der nähe Jerusalems

Gruppen, die aufgrund von Problemen mit dem priesterlichen
Establishment Jerusalems den Tempel mieden, so die Gemeinschaft

von Qumran. Wer von all diesen Gruppierungen nicht
auf religiösen Kultus verzichten wollte, dem blieben nur Gebet
und kollektive Bibellesung — soweit Schriftrollen und des

Lesens kundige Fachleute vorhanden waren.
Gegenüber dem herkömmlichen Modell der Substitution

des Tempels durch die Synagoge,14 sieht heute manch einer im
Tempel den möglichen Ursprung der fixen kollektiven
Gebetsliturgie, v.a. der stark von priesterlichen Traditionen geprägten
Gemeinschaft in Qumran.15 Das sogenannte "Haus der Pro-

13 Auch wenn explizite Nachrichten fur die Benutzung von paganen Tempeln
durch Juden größtenteils fehlen (wie sollten sie auch aussehen!), kann ich es mir
anthropologisch nicht vorstellen, daß alle Juden der Diaspora entweder permanent
kultlos lebten bzw. alle sobald sie Judäa verlassen hatten sogleich nur noch
Gebetsliturgien vollzogen. Zumindest ist es den griechischen und römischen Autoren bis

zur Tempelzerstorung nicht aufgefallen, daß Juden nur in Jerusalem opfern.
14 Am bestechendsten ist S. Talmon, "The Emergence of Institutionalized

Prayer in Israel in Light of Qumran Literature", in The World of Qumran from
Within. Collected Studies (Jerusalem/Leiden 1989), 200-243.

15 D. FALK, "Qumran Prayer Texts and the Temple", in Sapiential, Liturgical
and Poetical Texts from Qumran. Proceedings of the Third Meeting of the International

Organization for Qumran Studies. Published in Memory ofM. Baillet, ed. by
D. Falk, F. GarcIa Martinez and E. Schuller (Leiden 2000), 106-126. Vgl.
die differenzierten methodologischen Ausfuhrungen von J. Maier, "Zu Kult und
Liturgie der Qumrangemeinde", m Revue de Qumrän 14 (1990), 543-586, der
bei allem möglichen Einfluß den Unterschied der laienorientierten rabbinischen

Liturgie zur Tempelliturgie schon herausarbeitet. Nach Daniel 6, 10 beteten
manche Juden schon zu Zeiten des zweiten Tempels dreimal täglich, vermutlich
individuell. Vgl. Psalmi 55, 18, wo von abends, morgens und mittags die Rede

ist. Aber dies ist wohl nur ein Ausdruck für "den ganzen Tag" beten. Zu welchen
Stunden wissen wir nicht genau. Die in Qumran gefundenen doch vermutlich
nicht qumranischen "taglichen" Gebete (4Q503) sollten morgens bei Sonnenaufgang

und abends (bei Sonnenuntergang?) rezitiert werden. Verbindungen zu
Opfern oder Tempel sind hier nicht sicher zu erschließen: E. CHAZON, "Prayers
from Qumran and Their Historical Implications", in Dead Sea Discoveries 1

(1994), 265-284, hier 281-282. Allerdings benutzen sie den 364-Tage Kalender
und gehören insofern kalendarisch zur gleichen (priesterlichen) Branche wie
Qumran, den Autoren der Tempelrolle, lHenoch und dem Jubilaenbuch.



238 DANIEL STOKL BEN EZRA

stration" im Damaskusdokument wird von einigen Forschern als

eine Kurzbeschreibung einer synagogenähnlichen Einrichtung
mit engen Tempelbezugen verstanden.16 Nach der Mischna war
das morgendliche tägliche Opfer im Tempel mit Gebeten

gekoppelt, die mit den spateren Synagogenliturgien verwandt
waren.17 Da es zu viele Priester gab, als daß sie gleichzeitig hatten

im Tempel Dienst tun können, und da nicht alle in Jerusalem

lebten, waren sie in 24 Wachen (mishmarot) eingeteilt, die

16 "[Alle, die] das Haus der Prostration [betreten], sollen nicht im Zustand
der Unreinheit kommen, die eine Waschung verlangt [Und wenn die Trompeten

der Gemeinschaft erschallen soll er vor] treten oder zurücktreten und sie sollen

nicht die [ganze] Liturgie anhalten [denn es ist ein heiliges Haus]" (4Q471 5

l 15-17 ergänzt nach CD-A XI 21 - XII 1) Annette STEUDEL, "The Houses of
Prostration CD xi 21-xn 1 — Duplicates of the Temple", in Revue de Qumrän
16 (1993), 49-68 hat am stärksten argumentiert, daß mit dem Haus der
Prostration nicht der Jerusalemer Tempel sondern eine alternative Gebetsstatte der
hinter dem Damaskusdokument stehenden essenischen Gruppe gemeint ist Es

bleibt jedoch weiterhin unsicher Das vorhergehende Zitat aus Proverbia 15, 8

stellt jedenfalls dem verachteten Schlachtopfer der Schurken das Gebet der
Gerechten gegenüber, welches noch dazu dem angenehmen Speiseopfer gleichgestellt

wird Maßgebliches Charakteristikum scheint das Sich-Niederwerfen zu
sein, das dem Gebäude seinen Namen gibt Prostration ist ein zentrales Ritual im
Tempelgottesdienst Gebetet wird normalerweise eher stehend Wie im Tempel
wird rituelle Reinheit verlangt und es erschallen Trompeten Die Liturgie wird
wie der Tempeldienst als Avoda bezeichnet und dem Gottesdienstgebaude wird
Heiligkeit zugeschrieben Sollte es sich um Temphsierung handeln, wird sie
durch die Übertragung von Begriffen (avoda, bet qodesh, mtnha, qahat) und
Verhaltenstabus (Reinheit) und der Weiterverwendung von Gegenstanden (Trompeten)

und rituellen Akten (niederwerfen, Trompeten blasen) erreicht Wenn hier
tatsächlich eine "Synagoge" gemeint sein sollte, dient die Temphsierung wohl
dazu, der neuen Gottesdienstform eine ähnliche Autorität wie der herkömmlichen

im Tempel zu verschaffen Räumlichkeiten, die einem Gebetsgottesdienst
hatten dienen können, gäbe es in Qumran, doch haben wir nicht genügend
Kriterien wie denn ein derartiger Raum hatte aussehen sollen Sollte Alexander
ROFfi "Notes to the Damascus Document 5 15 and 6 14", in Megillot 4 (2006),
207-214, dann recht haben, daß CD-A VI 14 - VII 6 eine Liste von alternativen
Tätigkeiten zum Opferkult darstellt, unter denen gerade das Gebet fehlt
wurde dies m E auch eher gegen Steudel's Vorschlag sprechen.

17 mTam 5.1 U a. enthielten sie eine Rezitation der zehn Gebote, des Shma'
und Segensspruchen sowie den Priestersegen Nach talmudischen Traditionen
waren die zehn Gebote auch Teil der aussertemphschen Tagzeitenhturgie Sie
erscheinen in Verbindung mit dem Shma' s.vD\ auf dem berühmten Nash-Papy-
rus Von ihrer Rezitation wurde abgesehen, als Häretiker (Minim) behaupteten,
sie waren die einzigen gottgegebenen Gebote (yBer 1 5, bBer 12a)



TEMPLISIERUNG 239

wechselweise Dienst taten. Diese Wachen waren in lokale
Mannschaften (ma'amadot) geordnet, denen sich auch
nichtPriester anschlössen, die jedoch nicht in den Tempel zogen,
sondern statt dessen in ihren Ortschaften parallel zum Opfer
Wortgottesdienste abhielten.18 Dabei wird der Unterschied
zwischen derartigen dezentralen Gebetsgruppen und ihren
Lokalitäten zum Tempel eindeutig gewahrt. Nur selten wird für
sie der Begriff Tempel verwendet.19 Bezüge werden zunächst
über die Gebetsausrichtung hergestellt.

Die jüdische Qibla, die Hinwendung des Körpers beim
Gebet in Richtung Jerusalem, bzw. zum Allerheiligsten des

Jerusalemer Tempels ist relativ früh bezeugt.20 Wie stark sie

allerdings verbreitet war, ist unbekannt. Vereinzelt finden wir
auch Nachrichten über ein Gebet nach Osten.21 Eine konzentrische

Gebetsausrichtung hilft, eine durch die zu Jerusalem
alternativen Kultorte verursachte Dezentralisierung zu relativieren.

Zwar ist Liturgie, oder zumindest der verbale Teil der

Liturgie, nun auch außerhalb des Kultzentrums möglich, doch
ordnet die Qibla die Peripherie dem Zentrum unter.

Die faszinierendste Beziehung zwischen Tempel- und
Synagogengottesdienst des zweiten Tempels ist jedoch ohne Zweifel
die Fusion irdischer und himmlischer Liturgie in den berühmten

Sabbatopferliedern,22 welche wohl Teil der qumranischen

18 mTaan 4:1-4.
19 Z.B. Tac. Hist. 5. 4, 4; Jos. 5/4, 408; 7, 44-45; 7, 144, vielleicht auch

Ap. 1, 209; vielleicht auch TERT. teiun. 16.
20 IKonige 8, 38.44, 2Chronik 6, 34.48 sowie Daniel 6, 11.
21 Z.B. Jos. 5/ 2, 128 zu den Essenern, Sapientia Salomonis 16, 28. Dazu

vgl. M. WALLRAFF, "Gerichtetes Gebet. Wie und warum richten Juden und
Christen in der Spatantike ihre Sakralbauten aus?", in Dialog oder Monolog? Zur
liturgischen Beziehung zwischen Judentum und Christentum, hg. von A. GERHARDS

und H.H. Henrix, Quaestiones Disputatae 208 (Freiburg l.Br. 2004), 110-127.
22 Zu diesen Texten und der relevanten Sekundärliteratur, siehe z.B. nun H.

ESHEL, "When Were the Songs of the Sabbath Sacrifice Recited?", m Megillot 4

(2006), 3-12 (Hebr.). Vgl. auch R. Boustan, "Sevenfold Hymns in the Songs of
the Sabbath Sacrifice and the Hekhalot Literature. Formalism, Hierarchy and the
Limits of Human Participation", in The Dead Sea Scrolls as Background to Post-

bibltcalJudaism and Early Christianity. Papers from an International Conference at
St. Andrews m 2001, ed. by J. Davila (Leiden 2003), 220-247.



240 DANIEL STÖKL BEN EZRA

Sabbat-Liturgie waren.23 Diese Hymnen enthalten u.a. an die

Engel adressiertes Gotteslob und Beschreibungen des himmlischen

Tempels und der dort dienenden Engel und ihres
Gottesdienstes. Diese Beschreibung eines himmlischen Gottesdienstes

im irdischen Gottesdienst ist am ehesten mit der
Rezitation des Sanctus oder Trishagion der christlichen und der

Qedusha in der jüdischen Liturgie vergleichbar. Diese rituelle
Rezitation einer komplexen Kosmologie konstruiert gewissermaßen

ein virtuelles Heiligtum, seine Liturgen und seinen
Gottesdienst — eine Methode, die Grenzen zwischen Himmel
und Erde, Ideal und Wirklichkeit zumindest temporär
verschwimmen zu lassen. Die Rezitierenden werden Teil der
himmlischen Liturgie und umgekehrt. Daher würde ich diesen

Typ der Templisierung als Fusion oder Verschmelzung (der
himmlischen und irdischen Liturgie) bezeichnen.

2. Mischna

Auch in der Mischna, redigiert zu Beginn des dritten
Jahrhunderts, bleiben eindeutige Verknüpfungen von Tempel und
Synagoge zumeist noch implizit und betreffen hauptsächlich
die Performanz des Rituals, nicht aber das Synagogengebäude
und nur selten dessen Gegenstände. Dabei möchte ich vier
Arten unterscheiden, Tempel und Synagoge zu verbinden:
Transfer, Synchronisierung und Verbalisierung von Ritualelementen

sowie Metaphorisierung von Tempelterminologie.

23 Da sie keine sektenspezifische Terminologie aufweisen und eine Kopie in
Masada gefunden worden ist, ist nicht klar, ob diese Lieder selbst essenisch sind
oder von einer anderen Gruppe komponiert wurden. Vielfach werden priesterli-
che Kreise als Ursprung angesehen. Die ältesten Kopien dieses Werkes sind
palaographisch auf das erste vorchristliche Jahrhundert datiert worden Die
große Zahl der Kopien deutet auf liturgische Verwendung Da die Texte auf
bestimmte Jahrestage datiert sind und die erste Person Plural verwenden, sind sie
als Inkarnationen einzelner Mystiker undenkbar Ursprünglich umfaßte dieses

liturgische Werk 13 Lieder fur 13 Sabbate. Da das Jahr nach dem 364-Tage
Kalender in vier Einheiten zu genau je 13 Wochen eingeteilt war, decken diese
Lieder das gesamte liturgische Jahr ab, wie Eshel schon gezeigt hat



TEMPLISIERUNG 241

A) Transfer.24 Im Vergleich zum priesterlichen Tempelkult
ist der Synagogenkult demokratischer organisiert. Die Rolle
der durch Vererbung weitergegebenen Ämter der Tempelhierarchie

also Priester und Leviten, wird stark zurückgedrängt,25
der Hohepriester verschwindet ganz.26 Einige wenige aber
nicht unwichtige Amtshandlungen bleiben Priestern vorbehalten.

Zunächst wird der Priestersegen {Num. 6, 24-26), dem
vielfach quasi magische Verehrung angetragen wurde, aus der

Begleitliturgie des täglichen Opfers (Tamid) in den Synagogenkultus

übernommen.27 Es werden dazu jedoch rituelle Gesten

hinzugefügt, die den Segen außerhalb des Tempels, d.h. in
Synagogen, von demjenigen im Tempel nicht nur unterscheiden

sondern ihm klar unterordnen (mTam 7:2). Darüber hinaus

erhalten Priester und Leviten bei der Toralesung eine
Ehrenrolle (mGit 5:8). Doch sind wir damit ziemlich am Ende
der von der Mischna Priestern und Leviten weiterhin zugebilligten

religiösen Funktionen angelangt.28 Die Vorherrschaft des

24 Im unveröffentlichten Aufsatz "Beobachtungen zur Liturgieinterpretation
in rabbinischen Texten — Mimesis, Legitimation, Polemik" bezeichnet C. Leonhard

diese Kategorie treffend als "Spolia"
25 D TryphON, "Did the priestly watches move from Judea to Galilee after

the Bar Kokhba revolution'", in Tarbiz 59 (1990), 77-93 (Hebr.)
26 Dieses Amt wird ja im Gegenteil zum Priestertum nicht durch Vererbung

weitergegeben (Hinweis von C. Leonhard)
27 mTam 5'1, mBer 5 4, mRH 4-5
28 Dazu gibt es noch z B den rituellen Loskauf von Erstgeborenen. Eine

schwierige Passage im Traktat Megilla scheint nahezulegen, daß Priester als

Ritualexperten auch weiterhin oft zahlreiche liturgische Funktionen ubernahmen "Wer
die Prophetenlesung rezitiert, tragt auch das Shma mit seinen Segensspruchen vor,
und er geht vor den Toraschrein [als Vorbeter] und erhebt die Hände [zum
Priestersegen]. Wenn er minderjährig ist, möge sein Vater oder Lehrer an seiner Stelle

vor den Toraschrein gehen" (mMeg 4 5). Nach dieser Stelle wurde der Lektor der

Prophetenperikope gewöhnlich aus dem Kreise der Priester erwählt, den einzigen,
die zum Priestersegen die Hände heben dürfen Dazu wurde dieser dann als
Vorbeter fungieren Dies paßt nicht zu anderen Informationen über Vorbeter und
Leser aus der Mischna. Die traditionellen Kommentatoren bieten harmonisierende

aber wenig uberzeugende Losungen an Eine Hermeneutik des Verdachts,
daß sich hier eine mit dem Rest der Mischna unstimmige Tradition eingeschlichen
hat, konnte diesen Text auch andersherum lesen: Wer die Prophetenlesung
rezitiert, darf den Priestersegen sprechen, selbst wenn er kern Priester ist Diese
unwahrscheinliche Deutung beinhaltet eine Übertragung eines pnesterhchen Vorrechts



242 DANIEL STOKL BEN EZRA

erblichen Priestertums über den jüdischen Kultus scheint
endgültig gebrochen. Die Leiter der Synagogen heißen jetzt
Versammlungsvorsteher (rosh haknesset, vgl. archisynagogos),
Hazzan oder Vorbeter, wörtlich Abgeordneter (shaliah tsibbur),
ein zeitlich auf den jeweiligen Gottesdienst beschränktes
Amt.29 Nun erwähnt die Mischna einen Rosh Knesset und
einen Hazzan zwar auch als Teil der Tempelhierarchie,30 doch
wäre hier zu fragen, ob nicht vielleicht eher eine "Synagogali-
sierung" des Tempelgottesdienstes vorliegt, d.h. die Projektion
von Elementen des Synagogengottesdienstes in die Annalen
des Tempelgottesdiensts.31 Josephus, ein Priester, erwähnt
jedenfalls weder einen Rosh Knesset noch einen Hazzan unter
den Funktionsträgern des Tempels. Wie dem auch sei, anscheinend

nützte es der Autorität zeitgenössischer Amter, in die
Aura des Tempels gestellt zu werden.

Einige Tempelrituale werden mehr oder weniger komplett
in die Synagoge transferiert. Dieses Geschehen ist am einfachsten

nachzuvollziehen bei ohnehin verbalen Ritualen wie der
Rezitation des Hallel oder dem schon erwähnten Priestersegen.32

Doch finden wir auch musikalische und materielle
Aspekte des Tempelkults in der Synagogenliturgie, z.B. das

Blasen des Shofarhorns v.a am Neujahrstag und das rituelle
Tragen des Feststraußes (Lulav) am Laubhüttenfest.
Bemerkenswerterweise werden sowohl bei der Lulav-Ytozession als

auf nicht-Aaroniten und entspräche christlichem Verständnis. In rabbinischer
Tradition findet sich derartiges nur in der Übertragung der priesterlichen Zehnten-
Forderung auf Rabbinen.

29 Versammlungsvorsteher'. Levine, The Ancient Synagogue, 415-427; Hazzan:
ibid., 435-442. Die Nomenklatur in nicht-rabbinischen Texten und Inschriften
ist natürlich vielfältiger. Das wichtigste Amt ist das des Altesten (zaqen, pres-
byteros)'. ibid., 432-434.

30 mYom 7:1; mSot 7:7.8; mTam 5:8; mSuk 4:4.
31 Fine, This Holy Place, 50; doch vgl. LEVINE, The Ancient Synagogue, 420f.,

438f.; vgl. auch Gebet und Lesung im Ritual von Yom Kippur tYom 3:18
32 Hallel: mRH 3:7; tMeg 10:8; Psalmen: mTam 7:4, cf. spater bRH 31a;

Priestersegen: mMeg 4:3.6.7. Zu den taglichen Psalmen (mTam 7:4) siehe I.
ELBOGEN, Der judische Gottesdienst in seiner geschichtlichen Entwicklung (Frankfurt

a.M. 1931; repr.Nachdr. Hildesheim 1995), 80.



TEMPLISIERUNG 243

auch beim Shofar-Blasen Rituale übernommen, für die spezielle

Gegenstände notwendig sind.33

Eine einzige Passage scheint das Synagogengebäude in die
Nähe des Tempels zu rücken. Sie spricht dem Gebäude auch nach
seiner Zerstörung eine bleibende Heiligkeit zu und wendet einen
Bibelvers, der von Tempeln im Plural spricht, auf Synagogen an:
"Rabbi Jehuda sagte: In einer zerstörten Synagoge werden keine

Traueransprachen gehalten, keine Seile gespannt, keine Fangnetze
aufgestellt oder Früchte auf ihrem Dach getrocknet noch werden
sie als Abkürzung benutzt, wie gesagt ist: ,Und ich werde Eure

Tempel/Heiligtümer (miqdasheikhem Plural!) verwüsten.' {Lev.
26, 31) — Obgleich sie verwüstet sind, haben sie doch
Heiligkeit".34 Terminologisch werden Synagogen hier mit dem gleichen
Terminus wie Tempel bezeichnet. Dazu scheinen sie auch über
ihre Nutzungszeit heilig und mit gewissen Tabus belegt.35

33 Dabei mag der Transfer fur das SÄo/ar-Blasen schwieriger gewesen sein,
war es doch zumeist eine priesterliche Tätigkeit Der Lulav wurde ohnehin schon

in der Zeit des Zweiten Tempels von vielen nicht-Priestern getragen. Vgl. mRH
3:3.7, 4:1-8. Das Ende des Sabbats wurde durch den Trompetenstoß eines Priesters

bekanntgegeben (Jos. 5/ 4, 582; vgl mHul 1.7, tHul 1:26). Nach der
Tosefta wird der Anfang von Festtagen und das damit verbundene Arbeitsverbot
wie im Tempel durch einen Sbofarbornstoß angekündigt (tSuk 4:10-12). Auch
die Verwendung m Notgottesdiensten wird mit dem Tempel verglichen (tTaan
1:13)- vgl. G. ALON, Jews, Judaism and the Classical World (Jerusalem 1977),
129. Die Problematik der Übertragung des Shofars scheint mir auch aus der
bekannten Passage in mTaan 2:5 (und der erweiterten Version m tTaan 1 14)

hervorzugehen, in der "die Weisen" fur die Synagoge ablehnen, das Shofarhorn-
Blasen speziell den Priestern zuzuweisen und dies auch in den Segenspruchen zu
deklamieren. Doch vgl. Levine, The Ancient Synagogue, 205-206.

34 mMeg 3:3, vgl. Sifra Behuqqotai 1 und 2 zum Vers. Vgl. tMeg 2:18 fur
weitere Verhaltensregeln in Synagogen

35 Als weitere philologische Beobachtung wird die Verbindung von Tempel
und Synagoge dadurch gestutzt, daß in der tannaitischen Literatur das seltene
Wort qappendaria, hebraisierte Form des lateinischen Wortes fur Abkürzung
compendiana, nur hier (im Bezug auf ehemalige Synagogen) und in einer anderen

Passage erscheint, die verbietet, den Tempel als Abkürzung zu benutzen
(mBer 9:5). Stehen wir hier vor romischem Einfluß? Nach romischem usus blieb
das einmal fur einen Tempel konseknerte Land heilig. Nur in seltenen
Ausnahmefallen, meistens als absichtliche Entweihung wurde das Land eines zerstörten
Tempels anderen Zwecken zugeführt, vgl. J.E. STAMBAUGH, "The Functions of
Roman Temples", in ANRWW 16, 1 (Berlin-New York 1978), 567-568.



244 DANIEL STOKL BEN EZRA

B) Synchronisierung-. Soweit das nicht ohnehin schon vor
der Tempelzerstörung der Fall war — unsere Quellen geben
darüber nicht viel her — werden viele zeitliche Aspekte der

Synagogenliturgie mit dem Tempelkult synchronisiert. Wie
uns selbstverständlich erscheinen mag, werden die biblischen
Bestimmungen für den Kalender des Tempelkults mit seinen
Sabbaten, Neumonden und Festtagen im Großen und
Ganzen übernommen und reichlich weiterentwickelt. Zum
soeben erwähnten Lulav sagt die Mischna: "Ursprünglich
trug man den Lulav im Tempel sieben Tage lang und in der
Provinz (bamedinah) einen Tag lang. Seitdem der Tempel
zerstört ist, hat Rabban Johanan ben Zakkai festgelegt, daß
der Lulav (auch) in der Provinz sieben Tage lang getragen
wird, als Andenken an den Tempel (zekher lamiqdash)",36
Hier wird also anscheinend eine schon zu Zeiten des Tempels

außerhalb der Tempelliturgie (angeblich) in kleinem
Rahmen parallel ablaufende Liturgie nach der Tempelzerstörung

dem nun fehlenden Tempelritual weiter angeglichen.

Dies wird als bewußte, von oben gesteuerte Reform
ausgegeben.37

Die Mischna verknüpft die kollektive Tagzeitenliturgie noch
nicht mit dem Tempel. Synchronisiert wird nur das abendliche
Shma', zu jener Zeit wohl noch ein Privatgebet.38 Dieses darf
rezitiert werden, "sobald [etwaig verunreinigte] Priester [nach
einem Reinigungsbad mit dem Sonnenuntergang rein geworden
sind und ihre] Hebe essen" können (mBer 1:1). Den Anbruch
des Abends hätte man kaum komplizierter definieren können.
Um die zeitlichen Aspekte zu beschreiben benutzt die Mischna
hier also kultische (doch nicht zum Opferkult im strengen

36 mSuk 3:13=mRH 4:3.
37 Nach der formgeschichdichen Typologie in J. HEINEMANN, Prayer in the

Period of the Tanna'im and the Amora'im. Its Nature and Its Patterns (Jerusalem
1966) (Hebr.), 89ff., sind alle Litaneien templischen Ursprungs.

38 Sonst ware z.B. die Kontroverse zwischen Beit Shammai und Beit Hillel
über die Gebetshaltung nur schwer verständlich (mBer 1:3) — ELBOGEN, Der
jüdische Gottesdienst, 99-100.



TEMPLISIERUNG 245

Sinne gehörende) Terminologie anstelle von astronomischen
Angaben wie Sonnenuntergang.

Neben der zeitlichen Bezugnahme auf den Tempel, wird in
der Gebetsausrichtung auch der örtliche Aspekt mit dem Tempel

verbunden. Die Mischna bezeugt nun eine doppelte Uber-
tragungsstufe für die Gebetsorientierung nach Jerusalem. Wer
sich nämlich beim Gebet nicht zum Tempel wenden kann,
z.B. weil er sich auf einem Schiff befindet und die Richtung
nicht weiß, soll "sein Herz in Richtung Allerheiligstes wenden"
(mBer 4:5 und 4:6). Hier wird also die Gebetsausrichtung
selbst spiritualisiert. Dies unterstreicht nur noch mehr ihre

Wichtigkeit. Zum einen erfüllt eine derartige Gebetsrichtung
einen anamnetischen Zweck, zum anderen kann sie nach den
biblischen Texten darauf hindeuten, daß das Allerheiligste des

Jerusalemer Tempels immer noch als speziell wirksamer Draht
zu Gottes Ohr gilt.39

C) Verbalisierung-. Dazu kommt die didaktische und liturgische

Spiritualisierung kultischer Vorschriften.40 Vielfach werden

handlungsreiche Rituale wie Opfer eingehend verbalisiert,
indem ihre Regelungen weiter tradiert und studiert werden.
Dieser Vorgang ist für eine Ethnie, die ihr Kultzentrum gerade
verloren hat, alles andere als selbstverständlich. In Jerusalemer
Priesterschulen des zweiten Tempels oder auch kurz nach der

Tempelzerstörung wäre dies noch eher begreiflich. Doch
warum sollte man die minutiösen Regelungen für ein ehemaliges

Ritual noch dazu unter nicht zu seiner Ausführung Berechtigten

weiter rezitieren, memorisieren, diskutieren und verfeinern?

Die Kultur hinter der Mischna und ihren Nachfolgern
und Gefährten Tosefta, Talmudim und halakhischen Midra-
schim setzt genau dies als wichtigsten Punkt auf die Tagesordnung.

Immerhin füllen die Ordnungen für Festtage und Opfer,

39 Der Sinn der Qibia läge somit darin, beim Adressaten fur besseres Gehör
zu sorgen — wie im Tempel, siehe B. BOKSER, "The Wall Separating God and
Israel", m JQR 73 (1983), 349-374, hier 368.

40 Dies ist grundsätzlich keine neue Erfindung — schon Jesus Sirach setzt
das Studium mit dem Tempelkult gleich — Sir 4, 14.



246 DANIEL STOKL BEN EZRA

die sich beide zum Großteil mit dem Tempel befassen, etwa ein
Drittel der Mischna. Diese Verbalisierung wird nun wiederum
mit dem (ehemaligen) Tempelkult synchronisiert, indem
Studium oder Lesung chronologisch auf gerade diejenigen liturgischen

Zeiten festgelegt wird, an denen das Ritual früher im
Tempel stattfand. Nach der Mischna dienen z.B. biblische

Passagen über den Opferkult des jeweiligen Festtages als Lesung
und damit als Ausgangspunkt des Studiums.41 Dies ist quasi
eine Fusion des historischen Tempelkultes mit der synagogalen

Liturgie.
D) Metaphorisierung: Eine weitere Art der Templisierung ist

es, Tempelterminologie für Dinge zu verwenden, die mit dem

Tempel an sich nichts zu tun haben, um so die an sich opferlose

Liturgie mit dem Assoziationsfeld des Opferkults zu versehen.

Diese Technik macht die über die zeitliche Synchronisierung

versuchte Korrelation von Gebet und Opfer, die ja nur
für Eingeweihte verständlich ist, jedem augenfällig, der
oberflächlich mit den Opferbestimmungen der Bibel vertraut ist.

Allerdings ist der diesbezügliche Befund nicht eindeutig für die
Zeit der Mischna. Einige Namen der Gebetsstunden ähneln

zwar denen der Opfer, sind jedoch zu unspezifisch (morgen,
abend — Shaharit, Aravit) als daß hieraus Schlüsse gezogen
werden können. Dies gilt auch für das Zusatzgebet/opfer
(.Musafi an Sabbaten und Festtagen. Am ehesten können wir in
Bezug auf die nachmittägliche Minha (eigentlich Speiseopfer)
von Metaphorisierung sprechen, doch ist unklar, inwieweit
dieser Begriff nicht sekundär eine Bezeichnung für
"Nachmittagsstunde" übernahm, die schon auf breiterer Basis aus dem

Opferkult übernommen worden war und nicht nur für die

41 Traktat Megilla gibt als Lesungen für die drei großen Wallfahrtsfeste Pesah,

Shavuot (Pfingsten) und Sukkot (Laubhuttenfest) die biblischen Opferbestimmungen

an (mMeg 3:5-6), also nicht etwa den ätiologischen Mythos mit der
Beschreibung des Auszugs aus Ägypten. Darüber hinaus ist festzuhalten, daß der

ursprüngliche Sitz im Leben der Mischna zu Yom Kippur eventuell eine liturgische

Rezitation der Vorschriften des Tempelkultes innerhalb des Synagogengottesdienstes

an eben jenem Tag war.



TEMPLISIERUNG 247

Gebetsliturgie galt.42 Auch für das Schlußgebet, Neda, ist die

Lage zweideutig.43
Fazit: Mit der Ausnahme einiger weniger Kultgegenstände

{Sbofar, Lulav) und gewisser Rollen für die Ritualexperten
beschränkt sich das Ergebnis der Templisierung in der
Mischna auf nicht-materielle Aspekte der Ritualhandlung.
Z.B. werden weder Schaubrote noch Priestergewänder auf die
Synagogenliturgie übertragen. Bezeichnenderweise gibt es keinen

Opfer- oder Weihrauchaltar.44 Auffällig ist auch, daß das

Gebäude der Synagoge in der Mischna praktisch keine Rolle
spielt — im Gegensatz zum Tempel, dessen detaillierter
Beschreibung ein ganzer Traktat (Middot)45 gewidmet ist. Die
Synagoge erscheint nicht mehr als ein gutes Dutzend Mal (bei
Hunderten von Seiten). Eine einzige Passage scheint das

Gebäude der Synagoge in die Nähe des Tempels zu rücken.
Nichts jedoch über etwaige architektonische Bestimmungen,
ganz zu schweigen von Bezügen auf den Tempel — Lokalisierung,

Aufbau, Orientierung, Maße, Aufteilung in verschiedene

Heiligkeitsbezirke, o. ä. Dies finden wir erst in der
Tosefta, der jüngeren Schwester der Mischna.46

42 Minha z.B. mBer 4:1; Musaf. vielleicht mMeg 4:2.
43 "Zu drei Anlassen im Jahr erheben die Priester ihre Hände (zum Priestersegen)

viermal am Tag — zu Shahant, Musafund Minha und Neilat She'artm — am
kollektiven Fasten, und an den Ma'amadot und am Yom Kippur" mTaan 4:1.
Bezüglich der Neila als Name des Schlußgebets am Yom Kippur gibt es in der
amoraischen Literatur zwei Ableitungen — Schließung der Tore des Himmels und
Schließung der Tore des Tempels (yBer 4:1 [7bc]; yYom 8-8 [45c]; bYom 87b).

44 Dabei hatte der Vers "Denn vom Aufgang der Sonne bis zu ihrem Untergang

steht mein Name groß da bei den Volkern und an jedem Ort wird meinem
Namen ein Rauchopfer dargebracht und eine reine Opfergabe; ja, mein Name
steht groß da bei den Volkern, spricht der Herr der Heere" (Mal 1,11) ein
wunderbarer prooftext fur Weihrauchopfer außerhalb des Tempels sein können

45 Vgl auch den Traktat Baratta deMelekhet HaMishkan über das Bundeszelt,
die vielfach ms dritte oder vierte Jahrhundert datiert wird, dazu R.S. KlRSCHNER,

Baraita DeMelekhet ha-Mishkan A Critical Edition with Introduction and Translation

(Cincinnati 1992).
46 Vielleicht waren die meisten Synagogen des zweiten Jahrhunderts noch

"Hauskirchen" oder "Vereinslokale". Dies konnte zumindest auch den mageren
archäologischen Befund erklaren.



248 DANIEL STOKL BEN EZRA

3. Tosefta

Im Vergleich zur Mischna geht die Tosefta mit der Templi-
sierung sehr viel weiter. Dies gilt zunächst für den Transfer von
Ritualaspekten: Zu Lulav und Shofarhorn fügt die Tosefta die
Menora als Kultgegenstand dazu;47 in der Nacht vor Yom

Kippur wird in Erinnerung an die Nachtwache des Hohenpriesters

durchgewacht.48 Daneben wird auch die zeitliche und
örtliche Koordinierung sehr viel expliziter als in der Mischna. Das

Morgengebet wird zur Zeit des Morgenopfers gebetet, die

nachmittägliche Minha zur Zeit des Minhaopfers. Selbst daß
das Abendgebet keine festgelegte Zeit hat, wird templisch
begründet: bestimmte Opferteile werden die ganze Nacht weiter

verbrannt (oder bis zur Zeit der Schließung der Tempeltore).

Ebenso bleibt auch die Uhrzeit des Musafgebets offen,

In seinem unveröffentlichten Aufsatz "Beobachtungen zur Liturgieinterpretation
in rabbinischen Texten — Mimesis, Legitimation, Polemik" stellt C. LEONHARD

fest, daß bei besonders eminenten Liturgiebausteinen, wie Priestersegen
und Versohnungstag, der explizite Hinweis fehlt, daß diese dem Andenken des

Tempelkultes dienen, während dieser Zusammenhang bei der Tagzeitenliturgie
gerade betont wird. Er fuhrt diesen Unterschied darauf zurück, daß bei ersterem
die Kontinuität fur den Kenner evident ist, während sie bei letzterem erst
konstruiert werden muß.

47 Ob die Tempelmenorah oder eine profane Lampe gemeint ist, ist
allerdings nicht eindeutig. "Wer eine Menorah oder eine Lampe fur eine Synagoge
stiftet (ha'osseh): Bis der Name der Spender (be'alim) unleserlich geworden {'ad
shelo ntshtaqea) ist, darf man sie [nicht] fur etwas anderes benutzen. Sobald der
Name der Spender unleserlich geworden ist darf man sie fur etwas anderes
benutzen": tMeg 2:14, LlEBERMAN, 352:43-45; vgl. yMeg 3,2[1], 74a [dort: in
"Vergessenheit geraten ist", und "einen anderen Ort"], vgl. auch bAr 6b [dort
längere Diskussion, die zwischen einem jüdischen und einem nicht-jüdischen
Spender unterscheidet]. Zum ganzen vgl. auch L. LEVINE, "The History and
Significance of the Menorah in Antiquity", in From Dura to Sepphoris. Studies in
Jewish Art and Society m Late Antiquity, ed. by L. LEVINE and Z. WEISS, Journal
of Roman Archaeology Supplementary Series (Ann Arbor 2000), 131-153 und
Fine, This Holy Place, 46-48. Zu den zahlreichen aufgefundenen dreidimensionalen

Menorot werde ich bei der Diskussion der archäologischen Funde
zurückkommen.

48 tYom 1:9, vgl. bYom 19b, dazu das unveröffentlichte Paper von C. Leonhard,

"Beobachtungen zur Liturgieinterpretation in rabbinischen Texten —
Mimesis, Legitimation, Polemik".



TEMPLISIERUNG 249

weil (angeblich) auch das Musafopfer zeitlich unbestimmt
war.49 Im Gegensatz zur Pseudo-Synchronisierung des Abend-
Shma ist hier von einer wirklichen Synchronisierung zweier
kollektiver liturgischer Abläufe die Rede. Über die Tagzeitenli-
turgie hinaus verbalisiert und synchronisiert die Tosefta auch
die Festopfer.50 Die Gebetsorientierung nach Jerusalem wird
wesentlich ausführlicher beschrieben und auch, was interessanter

ist, begründet als daß "so ganz Israel zu einem Platz hin
betet" (tBer 3:15f.). Durch die koordinierte Gebetsausrichtung
im dezentralisierten Kult soll also Einheit suggeriert werden.
Gewissermaßen wird die Einheit des Ortes durch die Einheit
der Perspektive ersetzt.

Qualitativ neu sind die architektonischen Tempelanklänge
in den Regelungen für den Synagogenbau. Die Türen einer
Synagoge sind immer zu osten, "wie auch der Tempel gen
Osten offen war, wie gesagt ist, die östlich vor dem Tabernakel

kampierenden, vor dem Stiftshütte gen Osten' {Num. 3, 38)".51

49 tBer 3:1.2, so auch in yBer 4 1 zur Stelle. Vgl dort auch die Gleichset-

zung des Gebets mit Weihrauch im Anschluß an Pss 141.2. Vgl dagegen mBer
4.1, wonach das Morgengebet irgendwann bis zur Mittagsstunde (oder nach
abweichender Meinung bis zur vierten Stunde), das Nachmittagsgebet irgendwann

bis zum Sonnenuntergang (nach abweichender Meinung bis bein

ha'arbatytm) und das Abendgebet und Musafzu jeglicher Stunde gebetet werden
dürfen.

50 "Man hinterfragt die Halakhot fur Pesah an Pesah und die Halakhot fur
Shavuot an Shavuot und die Halakhot fur Sukkot an Sukkot "• tMeg 3"5

51 tMeg 3:22, LlEBERMAN, 360, 82-85 zitiert Num. 3, 38. Die vorhergehende

Tosefta (3, 21) beschreibt relativ detailliert eine synagogale Sitzordnung,
in der die Altesten an der nach Jerusalem gewandten Wand mit dem Gesicht zur
Gemeinde sitzen. Nach Fine, This Holy Place, 46 wird der Hazan über die
Schriftbegrundung Lev 8, 4 mit Moses gleichgesetzt. Vgl jedoch yBik 3'2 (65c),
wo die Altesten weggelassen werden und die post-amoraische Tradition aus dem
Sefer Hahiluqim (Buch der Unterschied), wo als einer der Differenzen zwischen

Babylonien und Palastina hervorgehoben wird, daß in Palästina, die Altesten wie
die Gemeinde in Richtung Toraschrein schauen. In Ausgrabungen wurden
jedoch Bänke auf der Jerusalem bzw dem Toraschrein zugewandten Seite gefunden,

vgl zum ganzen Fine, This Holy Place, 73 Die nächste Tosefta (tMeg 3:23)
verlangt, daß Synagogen auf dem höchsten Punkt des Ortes gebaut werden. Da
diese Tosefta dies mit einer Tradition begründet, die auf die Weisheit nicht aber
den Tempel deutet (Prov. 1, 21), wurde ich hier gegen Fine (93 u o nicht von
Templisierung sprechen



250 DANIEL STOKL BEN EZRA

Hier wird also klar gefordert, daß eine Synagoge die Ausrichtung

des Tempels nachzuahmen hat. Dies ist gewissermaßen
eine imitatio Templi.52 Die Synagoge wird selbst zum
Zentrum.53

Schließlich findet sich der früheste Hinweis auf die Rezitation

der Qeduscha, das jüdischen Sanctus, in der Liturgie.54
Der Kontext der in der Qedusha zitierten Bibelstellen legt diese

in den Mund von Engeln und anderen Himmelsbewohnern
und der Schluß liegt nahe, daß sich der Rezitierende liturgisch
in diesen Chor der Engel einreiht. Dies wäre die einzige mir
bekannte Stelle in der tannaitischen Literatur, wo irdische

Liturgie zumindest implizit mit himmlischer in Beziehung

gesetzt wird.
Fazit: Die Tosefta ist in ihrer Templisierung sehr viel expliziter

und weitgehender als die Mischna. Bedeutsam ist die
architektonische Templisierung als auch die Fusion der irdischen
mit der himmlischen Liturgie. Die meisten Templisierungstra-
ditionen sind anonym und gehören insofern wohl zur
Redaktionsschicht im späten dritten oder frühen vierten Jahrhundert,
also nach der Mischna.55

52 Vgl. hierzu auch die Beschreibung der Synagoge Alexandriens in tSuk 4:6,
die sie dem Tempel sehr ahnlich macht. Wiederum ware hier zu fragen, ob die

Synagoge auf den Tempel projiziert wird ("Synagogalisierung") oder sie den
Tempel nachahmt (Templisierung). Doch ist es kaum möglich hierauf eine
Antwort zu finden, vgl. Fine, This Holy Place, 37, 43-44 und LeVINE, The Ancient
Synagoge, 91-96.

53 Dazu bei der Diskussion der archäologischen Daten mehr.
54 "Rabbi Jehuda antwortete zusammen mit demjenigen, der den Segensspruch

sprach ,Heilig, heilig, heilig ist JHWH Zevaot. Das ganze Land ist seiner
Erde voll' (Isat. 6:3) und "Gelobt sei die Ehre JHWHs von seinem/ihrem Orte"
(Ezr. 3:12). Alle diese Segensspruche sagte Rabbi Jehuda zusammen mit dem
Segnenden" (tBer 1:9).

55 G. STEMBERGER, Einleitung, 161. Besonders in jüngerer Zeit wird das

Verhältnis von Mischna und Tosefta stark diskutiert. S. FRIEDMAN und J.
HaUPTMAN mochten es — ganz (Hauptmann) oder in manchen Traktatsteilen
(Friedman) umdrehen. Zu den Schwierigkeiten im Entwurf von Hauptmann
vgl. die Rezension von J. SCHWARTZ in Review of Biblical Literature 09/2006
(online).



TEMPLISIERUNG 251

4. Amoräische Literatur

In der amoräischen Literatur wird im Allgemeinen mehr
templisiert als in der tannaitischen. Am deutlichsten wird dies

in der Metaphorisierung, z.B. in der berühmten Anwendung
des Terminus Miqdash Meat, d.h. "kleiner Tempel" aus Ezek.

11, 16 auf das Synagogengebäude.56 Wenn Steven Fine nun
behauptet, daß die amoräische Literatur im Gegensatz zur tan-
naitischen der Templisierung keine Grenzen setze,57 so muß
man doch in Betracht ziehen, daß mit der Verwendung der

Metapher Miqdash Me'at trotz einer gewissen Äquivalenz
zugleich die Unterordnung der Synagoge unter den Tempel
klargestellt wird. Synagogen und ihr Kult sind also allenfalls

temporärer und zweitrangiger Tempelersatz.58 Darüberhinaus
werden mindestens die Namen von zwei weiteren zentralen

Objekten des Tempelgottesdienstes explizit auf zentrale

Funktionsträger der Synagogenliturgie übertragen. Dies ist zum einen
der Toraschrein, welcher statt vorher Teva nun mit dem Begriff
Aron (bzw. aramäisch Arona) wie die im Allerheiligsten
aufbewahrte Bundeslade bezeichnet wird.59 Zum anderen kann ein

Vorhang vor diesem Schrein Parokhet/Parokhta genannt werden,

wiederum wie der Vorhang vor dem Allerheiligsten in
Jerusalem.60 Es sind nicht irgendwelche Elemente des Tempel-

56 bMeg 29a — und auf Studienhauser (Battel Midrash).
57 Fine, This Holy Place, 81.
58 Doch auch im Himmel bzw. der zukunftigen Welt scheinen Synagogen zu

existieren (yBer 5:1 [8d]).
59 Im mythologischen Allerheiligsten, muß man dazu sagen, da die Bundeslade

im Zweiten Tempel bekannterweise nicht mehr vorhanden war. Rav Huna
von Sepphoris in yTaan 2:1, 65a: "Unsere Vater bedeckten [die Bundeslade] mit
Gold, wir hingegen [bedecken den Toraschrein beim öffentlichen Fasttag] mit
Asche".

60 "Rabbi Yose gab Bar 'Ulla, dem Bediensteten der Synagoge der Babylonier,
die Anweisung: Wenn nur eine Tora(-Rolle zur Verfugung steht), rolle sie hinter
dem Vorhang (weiter). Wenn es zwei sind, bringe die eine weg und hole die
andere hervor": Ubers. F. AVEMARIE von yYom 7:1 (44b)=yMeg 4:5 (75b)=ySot
7*6 (22a). Sonst wird auch kil gebraucht, z.B. yMeg 3:1, 73d; yShab 20:1, 17c.
Beide Begriffe fehlen im Bavli.



252 DANIEL STOKL BEN EZRA

gottesdienstes, deren Terminologie auf die Synagoge übertragen
wird, sondern gewissermaßen die Creme de la Creme.61

Schließlich werden nun, zumindest in einigen Gruppen, weitere

Tabus bzw. Reinheitsregelungen vom Tempel auf die Synagoge

appliziert.62
Die Verbindung von Gebetsliturgie mit Opfern wird durch

vermehrte explizite Gleichsetzung weiter verstärkt.63 Sie heißen
nicht nur gleich und geschehen zur selben Zeit, sondern erfüllen

auch denselben Zweck bzw. das gleiche Gebot. "Wer in der

Synagoge das Gebet verrichtet, wird so angesehen, als ob er ein
reines Speiseopfer darbringen würde (keillu maqriv minha
tehora)",64 Auch die bekannte Anwendung von Hosea 14, 3 auf
die Gleichsetzung des Gebets der Lippen mit dem Opfer von

61 Auf beides werde ich bei der Darstellung der archäologischen Funde
zurückkommen.

62 So darf nicht gespuckt werden — yBer 3:5, 6d — bBer 62b. B. BOKSER,

"Approaching Sacred Space", in HThR 78 (1985), 279-299, hier 290 liest dies
bereits in die Mischna mBer 9:5. Postamoraisch ist die Regelung in Hilkhot
Eretz-IsraeL, daß Schuhe ausgezogen und Reinigungsbecken eingerichtet werden
sollen. Doch schlagt FINE, This Holy Place, 83 vor, daß die Nahe von Reini-
gungsbadern zu Synagogen (z.B. Ein Gedi) vielleicht daraufhindeute, daß einige
judische Gruppen diese Regelungen schon in der Antike anwandten. Nach der
Baraita deNiddah (6. oder 7. Jh. aus Palästina) war es menstruierenden Frauen
oder Frauen die gerade entbunden hatten, untersagt, Synagogen zu betreten
(Ausgabe HOROWITZ, Fassung 1, 1:2; 3:4 [30-33]). Die (christliche) Didaskaha
aus Syrien des dritten Jahrhunderts wettert gegen Frauen, die sich aufgrund
judischer Einflüsse wahrend ihrer Periode fiir eine Woche zurückziehen (Ausgabe
VööBUS 180:238f; transl. 179:238f).

63 Dabei ist Traktat Avot 3:3 noch eine recht schwache Belegstelle, da er
vermutlich sehr viel spater entstanden ist als die anderen mischnischen Traktate, s.

verschiedene Veröffentlichungen von G. STEMBERGER zuletzt in "Mischna Avot;
frühe Weisheitsschrift, pharisäisches Erbe oder spatrabbinische Bildung?", in
Zeitschrift fur Neutestamentlicbe Wissenschaft 96 (2003), 243-258. Dagegen A.
TROPPER, Wisdom, Politics and Historiography. Tractate Avot in the Context of the
Graeco-Roman Near East (Oxford 2004), 88-106.

64 R. Pinchas im Namen des R. Hoschaja, yBer 5:1 [8d], Ubersetzung
HOROWITZ 1975, 140. Vgl. auch "R. Pinchas, R. Levi, R. Jochanan (sagten) im
Namen Menachems aus Gallaja: Demjenigen, welcher vor den Torahschrein
(teva) tritt um vorzubeten, sagt man nicht: Komm' bete vor! sondern. Komm'
nahe heran (qarev), bring unsere Opfer dar ('ose qorhaneynu), sorge fur unseren
Bedarf, führe unseren Kampf, suche (Gott) unseretwegen zu besänftigen" (yBer
4:4, 8b, Ubersetzung HOROWITZ 1975, 129).



TEMPLISIERUNG 253

Stieren findet sich erst jetzt.65 Diese Verbindungslinien finden
sich nicht nur konzeptuell oder verbal66 sondern auch in der
Gestik, wie Uri Ehrlich in seiner grundlegenden Untersuchung

über die liturgischen Gesten in der rabbinischen Liturgie

sehr anschaulich herausgearbeitet hat. Hier initiiert die

Körpersprache eine Fusion zwischen himmlischem Gottesdienst,

Jerusalemer Tempel und synagogalem Gottesdienst.67

Mit einer dramatischen Reritualisierung einer bereits verbali-
sierten Tempelliturgie wird eine neue qualitative Stufe der

Templisierung erreicht. Ein Beispiel dafür ist der berühmte
Seder Avoda, ein äußerst kunstvoller liturgischer Hymnus für
Yom Kippur, der die Heilsgeschichte von der Schöpfung über
die Urväter bis zu Aaron und der Gründung des Hohenpriesteramts

erzählt, um dann zu einer äußerst detaillierten
Nacherzählung des von ihm vollzogenen Versöhnungsgottesdienstes
überzugehen. Durch Zusammenarbeit des Vorbeters mit der
Gemeinde in Worten und Gestik wird die Rezitation dramatisiert,

in der die Gemeinde in einen virtuellen Tempel
hineinversetzt wird.68 Zwei mehrfach wiederholte Passagen sind durch
ihren Prosastil und ihre Inszenierung besonders herausgehoben.
Zum einen als der Hohepriester das Blut von Bock und Farren
sieben plus einmal an den Vorhang des Allerheiligsten sprengt

65 ShirR zu Cant. 4, 4 (siman 9) Vgl. bMeg 31b=bTaan 27b (das Lesen einer
Perikope mit Opferbestimmungen wird "ihnen" angerechnet als hatten "sie" das

Opfer selbst dargebracht) Vgl D. StöKL Ben Ezra, The Impact ofYom Kippur
The Day ofAtonement from Second Temple Judaism to the Fifth Century, WUNT
163 (Tubingen 2003), 133.

66 Nach dem Jerushalmi wurde in den Musafgebeten nun die Rezitation der

Opferbestimmungen fur die jeweils geforderten Musafopfer jenes Tages eingeführt

— yBer 4:6, 8c; die Opferlesung ersetzte den vorher üblichen Abschnitt
Deuteronomium 32 — bRH 31a, vgl ElbOGEN, Der judische Gottesdienst, 116

67 U Ehrlich, The Non-Verbal Language ofJewish Prayer (Jerusalem 2003)
[Hebr.]. Nun auch in Englischer Ubersetzung erhältlich: The Nonverbal Language

of Prayer A New Approach to Jewish Liturgy, Texts and Studies in Ancient
Judaism 105 (Tubingen 2004), zum Stehen beim Gebet, s. S.24-29 (Hebr.
Ausgabe) in Bezug auf yBer 1 1 (2c) und BerR 65:21 [738].

68 Diese Dramatisierung unterscheidet sich in der Hinsicht von einem
wirklichen Theater, daß Gemeinde und Vorbeter an den entscheidenden Stellen den

gleichen Text deklamieren, die Rollen also nicht verteilt werden



254 DANIEL STOKL BEN EZRA

und die Gemeinde dies mitzählt. Zum anderen das dreimalige
Sündenbekenntnis des Hohenpriesters über Böcken und Far-

ren, das von jedem mitgesprochen wird, wobei von allen eine

Proskynesis vollzogen wird. Hierdurch versetzt sich jeder
Mitbetende simultan in die Rollen des Hohenpriesters und der
Gemeinde im Tempel.69 Ein weiteres Beispiel dieser Rerituali-
sierung ist die Einführung einer Lulav-Prozession wie im Tempel

an Sukkot. Beschränkt sich die Mischna (und alle mir
bekannten spätantiken rabbinischen Quellen) noch auf das

"Tragen" des Lulavs und die Worte der Begleitliturgie, kommt
hier also auch eine Adaptation der Prozession, also der Choreographie,

dazu.70 Schließlich wären noch die Kapparot zu nennen,

ein Yom Kippur Ritual das zuerst im siebten Jahrhundert
bezeugt ist, aber dort schon als alt beschrieben wird, also eventuell

aus amoräischer Zeit stammt. Bei diesem Ritual wird ein
Tier, heute zumeist ein Huhn, als Ersatz für die Strafe der eigenen

Sünden getötet.71 Hier kommen wir dem realen Tempelkult

am nähesten. Vielfach wurde es wohl gerade deshalb von
den halakhischen Autoritäten bekämpft. Dennoch hat dieses

Ritual sich durchgesetzt.
Fazit: In amoräischen Quellen erreicht die Templisierung

durch weitergehende Metaphorisierung von Tempelterminologie
sowie über die Reritualisierung ein neues Niveau. Sogar ein

69 Das erste sichere Zeugnis fur die Existenz eines solchen Seder Avoda legt
der babylonische Talmud (bYom 56b) in die Zeit Ravas, d.h. die erste Hälfte des

vierten Jahrhunderts Glücklicherweise haben sich mehrere alte palästinische
Exemplare dieser Hymnen erhalten oder wurden m den Kairoer Gemzot neu
entdeckt.

70 Natürlich kann eine derartige Reritualisierung nicht ohne Transformation,
ohne die Anpassung an die neuen Orthchkeiten geschehen. So vollzieht sich die
Z-a/öf-Prozession nicht mehr um den Altar (mSuk 4:5), sondern um den
Toraschrein wie einst um der Altar. Da jedoch erst spate Quellen uns Zeugnis
geben, wie diese Transformation wirklich aussah, ist es wahrscheinlich, daß diese

Imitatio Tempil frühestens in den letzten Generationen der talmudischen Weisen
aufkam, wenn nicht sogar erst sehr viel spater. So nach Siddur Rav Sa'adiah
Ga'on (Ausgabe Davidson, Assaf und Joel), 238. Die Sukkotprozession ist
explizit auf den Tempel bezogen im Midrasch zu Psalm 17:5 (64b-65a) —
besprochen m LeVINE, The Ancient Synagogue, 378.

71 Stökl Ben Ezra, The Impact of Yom Kippur, 65-67.



TEMPLISIERUNG 255

quasi-Blutopfer wird neu eingeführt. Doch auch hier fehlen
Elemente, die man hätte erwarten können. Mir ist z.B. kein Ritual
zur Einweihung einer Synagoge bekannt. Und überraschenderweise

findet die in der Tosefta erwähnte architektonische Tem-
plisierung keine Fortsetzung. Im babylonischen Talmud wird
eine imitatio Tempil, d.h. ein Gebäude im Stile des Tempels zu
bauen oder auch eine dreidimensionale Menora anzufertigen, gar
explizit verboten.72 Die Entwicklung ist also nicht geradlinig.

5. Archäologie

Natürlich sind die rabbinischen Quellen nicht deckungsgleich

mit dem spätantiken Judentum, nicht einmal demjenigen

in Palästina. Doch sind sie im vierten Jahrhundert zumindest

repräsentativer als im zweiten. Glücklicherweise haben wir
dank der umfangreichen archäologischen Entdeckungen der
letzten 70 Jahre eine weitaus bessere empirische Vergleichsbasis
als den ersten Synagogenforschergenerationen zur Verfügung
stand. Selbst in den letzten Jahren sind einige bedeutende
Funde gemacht worden, allen voran Sepphoris.73 Die archäologischen

Funde verkomplizieren das Idealbild der rabbinischen
Quellen nicht unerheblich. Weit über 100 ausgegrabene

Synagogen in Palästina und etwa 15 in der Diaspora stellen uns ein

wenig vor die Qual der Wahl, denn die Vielfalt ist beträchtlich.
Die vor einigen Jahren aufgeflammte Diskussion um die Datierung

und um die damit ursprünglich verbundene Typologie
der Synagogen macht es nicht leichter, ein chronologisch und
geographisch nuanciertes Bild zu zeichnen.74 Eine detaillierte

72 bMen 28b bRH 24a-b bAZ 43a. Allerdings ist es bemerkenswert, daß
die palästinischen Quellen diese Tradition nicht enthalten.

73 Z. WEISS, The Sepphoris Synagogue. Deciphering an Ancient Message through
Its Archaeological and Socio-Historical Contexts (Jerusalem 2005).

74 So widerspricht J. Magness der ursprünglichen Datierung der ersten
Synagoge von Khirbet Shema durch Meyer und Strange ins dritte Jahrhundert
und datiert sie statt dessen ans Ende viertes, Beginn fünftes Jahrhundert: "The
Question of the Synagogue. The Problem of Typology", in Judaism in Late



256 DANIEL STOKL BEN EZRA

Untersuchung wurde ein eigenes Buch und zunächst einmal
die Sammlung des weit verstreuten Materials erfordern.75
Daher kann ich hier nur auf einzelne Beobachtungen eingehen.

Mir sind fünf unterschiedliche Möglichkeiten architektonischer

Templisierung aufgefallen.76 Zunächst die Orientierung
des Gebäudes nach Jerusalem, ahnlich der oben genannten
"Synchronisierung". Dann, die imitatio Tempil durch die
Konstruktion des Gebäudes Richtung Osten oder durch den inneren

Antiquity Part Three Where We Stand Issues and Debates in Ancient Judaism
Volume 4 The Special Problem of the Synagogue, ed by A Avery-Peck and J

NEUSER, Handbuch der Orientalistik 1, 55, 3, 4 (Leiden 2001), 1-48, dort auch
Antwort durch Meyer und STRANGE und wiederum MAGNESS' Entgegnung)
Fur Gush Halav differieren die Datierungen gar um 300 Jahre (Magness zweite
Hälfte fünftes bis siebtes Jahrhundert, Meyer drittes Jahrhundert) Auch die

Datierung der frühen Synagogen in Nabratein und Khirbet Sumaqa ms zweite
Jahrhundert ist äußerst umstritten

75 Die Synthese von LEVINE, The Ancient Synagogue, ist zwar ausgezeichnet,
doch verschafft sie nur mit Muhe Zugang zu den ihr zugrunde hegenden Daten
Die Materlaisammlungen von Z Ilan, Ancient Synagogues in the Land of Israel
(Tel Aviv 1991) und Frowald HUTTENMEISTER und Gottfried Reeg, Die antiken
Synagogen in Israel, Beihefte zum Tubinger Atlas des Vorderen Orients B 12 1

(Wiesbaden 1977) sind wiederum äußerst hilfreich, doch gerade in der Frage der

Datierung viel zu dunn Interessante Beobachtungen zum Synagogenbau auch in
G STEMBERGER, Jews and Christians in the Holy Land Palestine in the Fourth
Century (Edinburgh 2000), 121-160

76 Die raumplanerische und geographische Lokalisierung des Gebäudes (im
Zentrum oder m der Peripherie, auf dem höchsten Hügel der Stadt oder
irgendwo) erscheint mir aus zweierlei Gründen als ungeeignet, um die Templisierung

zu verfolgen Zum einen ist die Lokalisierung des Jerusalemer Tempels
selbst zweideutig Der Jerusalemer Tempel stand auf dem höchsten Berg des
östlichen Randes der Stadt, also nicht im Zentrum und nicht auf dem höchsten
Berg in Jerusalem an sich Zum anderen fordert die oben erwähnte Passage aus
der Tosefta (tMeg 3:23) zwar dazu auf, Synagogen auf dem höchsten Punkt der
Stadt zu errichten, doch ohne dies auf den Tempel zu beziehen, sondern mit
einem nur schwerverständlichen Verweis auf die Weisheit Schließlich ist meine
Datenbasis fur diese Kategorie nicht genau genug LEVINE, The Ancient Synagogue,

315, spricht einmal von "many synagogues" ein anderes mal von "not all"
doch auch von "sporadic" (199) Dabei nennt er Meron, Kanaf sowie Hammat
Gader Gerasa ist auch sehr hoch Teilweise errichtete man Synagogen auch auf
künstlichen Plattformen wie viele griechisch-romische aber auch der Jerusalemer
Tempel — Susiya, Merot, Kapernaum und Chorazim (LEVINE, The Ancient
Synagoge, 315), vgl STAMBAUGH, "The Functions of Roman Temples", 568, W
BURKERT, "The Meaning and Function of the Temple m Classical Greece", in
Temple in Society, ed by M V Fox (Winona Lake, Ind. 1988), 27-47, hier 35



TEMPLISIERUNG 257

Aufbau der Synagoge, z.B. in verschiedene voneinander

getrennte Zonen, eine Apsis, eine Bema oder eine Empore. Drittens,

den Transfer von rituellen Objekten, die wir aus dem Tempel

kennen, wie z.B. Menora.77 Viertens die künstlerische
Darstellung des Tempels oder seines Kultes bzw. der damit
verbundenen Personen und Gegenständen in Mosaiken, Fresken

oder Friesen, die der Verbalisierung am nächsten kommt. Und
schließlich, ahnlich der oben erwähnten Metaphorisierung, die

Verwendung von Tempel-Terminologie in Inschriften.
Die interessanteste Beobachtung betrifft vielleicht die

Orientierung des Gebäudes, v.a. der Umsetzung der Vorschrift der
Tosefta, nur nach Osten Türen zu bauen, wie es auch im Tempel
der Fall war. Nach Lee Levine, vielleicht der fuhrenden Autorität
fur antike Synagogen heute, sind die meisten Synagogen nach

Jerusalem ausgerichtet.78 Unter den anderen Synagogen gibt es

vielleicht Regionaltypen, z.B. im Golan.79 In Südjudäa ist die

Menge der Synagogen, die nach der Vorschrift der Tosefta mit
den Türen nach Osten konstruiert sind ("geostete Synagogen"),
auffällig groß.80 Wenn wir nun, vorsichtig,81 nicht nur die

geographische sondern auch die chronologische Verteilung

77 Die Verwendung von Spolia, eine ansonsten weit verbreitet Möglichkeit,
Heiligkeit von einem Kultbau an einen anderen zu ubertragen, kam aus
verständlichen Gründen fur den Tempel nicht in Frage, wurde fur die Übertragung
von Baumaterial von einer Synagoge zur anderen mehrfach diskutiert. Die Kapitelle

der Synagoge aus Kapernaum konnten ein Beispiel dafür sein
78 Levine, The Ancient Synagoge, 326-330
79 Abgesehen von Gamla und Deir Aziz sind alle Synagogen des Golan nach

Süden oder Westen ausgerichtet, nicht aber nach Jerusalem (Sudwesten). Eine
befriedigende Erklärung dafür gibt es noch nicht Die Orientierung nach Westen
konnte auf dem Hintergrund der klassischen Quellen als in Richtung Heiliges
Land erklart werden: LEVINE, The Ancient Synagoge, 327.

80 LEVINE, The Ancient Synagoge, 199. Dazu speziell D Amit, "Priests and
Commemoration of the Temple m the South-Judean Synagogues", in Continuity
and Change, ed. by L. Levine (Jerusalem 2004), 143-154 (Hebr.).

81 Ich rechne hier nur Synagogen, von denen mir eindeutige Lageplane
vorliegen und die einigermaßen sicher datiert sind. Daher fehlen hier u.a. Gush
Halav, Khirbet Shema und Nabratein, die aber nichts am Ergebnis des Befundes
andern wurden Quelle fur die Datierung ist ILAN, Ancient Synagogues ergänzt
durch LEVINE, The Ancient Synagoge (2005)



258 DANIEL STOKL BEN EZRA

analysieren, stellen wir fest, daß geostete Synagogen vom Ende
des dritten Jahrhunderts und durch das vierte hindurch wesentlich

häufiger erbaut worden sind als davor oder danach.82 Dies

gewinnt aber erst mit der zusätzlichen Beobachtung an Bedeutung,

daß die Bauzeiten für nicht-geostete Synagogen viel
gleichmäßiger verteilt sind.83 Wenn — und dieses "wenn" ist bis zu
einer Überprüfung aller Datierungen ein echtes "wenn" — wenn
wir uns also im Großen und Ganzen auf die Datierungen verlassen

können, ergäbe sich hieraus, daß im Zeitraum vom Ende des

dritten zum Ende des vierten Jahrhunderts geostete Synagogen
nicht die große Ausnahme sind, sondern etwa 50% des Befundes
darstellen.84 Architektonische imitatio templi wäre also zwar
nicht die Regel aber doch sehr verbreitet, um dann relativ plötzlich

außer Mode zu geraten. Im Abschnitt über das Christentum
werde ich ein wenig über die Gründe spekulieren.85

82 3. Jh.: Khirbet Sumaqa; 3.-4. Jh.: Bala-Maoz Hayim, Yafia, Khirbet
Rimon A; 4. Jh.: Khirbet Natur, Arbel A, Bet Shean N, Eshtemoa, Khirbet
Anim; 4.-5. Jh.: Maon Yehuda; 5. Jh.: Susiya; 5.-6. Jh.: Sasa. Außerdem wurde
Arbel B vielleicht gegen Ende des 6. Anfang des 7. Jh. gebaut. Insgesamt also 12

geostete Synagogen. In der Diaspora vgl. auch z.B. Sardis (doch wurde die Richtung

naturlich vom alteren nicht-judischen Bau übernommen) und Delos, etwas

ungenauer auch Ostia.
83 2. Jh. oder früher: Gamla, Masada, Qiryat Sefer, Modnn; 3. Jh.: Meiron,

Khirbet Ammudim, Hammat Tiberias Nord A, Hammat Tiberias Süd, Bet Shea-

rim, En Gedi; 4. Jh.: Hammat Tiberias Nord B; Rehov, Merut, Khirbet Rimon B;
4.-5. Jh.: Baram 1 und 2, Khirbet Daka, Chorazim; 5. Jh.: Em Nashut; Beit Alpha,
Sepphoris, Bet Shean, Usfiya; 5.-6. Jh.: Um el-Kanatar, Gaza; 6. Jh.: Deir Aziz,
Khirbet Kanaf, Asaliye, Qazrin, Kapernaum, Naaran; 7. Jh. oder spater: Tiberias,
Jericho. Insgesamt also 27 nicht geostete Synagogen vom 3. Jh. bis zum 6. Jh.

84 Der relative Anteil an nicht geosteten Synagogen verlauft folgendermaßen:
3. Jh.: 14%. 3-4. Jh.: 100%. 4. Jh.: 56%. 4-5. Jh.: 20%. 5.Jh.: 17%. 5.-6. Jh.:
33%. 6. Jh.: 0%. Insgesamt betragt ihr Anteil etwa 31%. Doch sind diese Zahlen

mit Vorsicht zu nehmen!
85 Wilkinsons Versuche, christliche Kirchenarchitektur und Synagogen mit

den Proportionen des Tabernakels oder von Solomons oder Ezechiels Tempel
und speziell deren Allerheiligstes zu korrelieren, können allerdings nur ins Reich
der Fabel verwiesen werden, s. z.B. J. WILKINSON, "Christian Worship in the
Byzantine Period", m Ancient Churches Revealed, ed. by Y. TSAFRIR (Jerusalem
1993), 17-22; oder nun From Synagogue to Church (London 2002); zur Kritik
vgl. z.B. Stephen ROSENBERGS Rezension m Palestine Exploration Quarterly 136
(2004), 190-193.



TEMPLISIERUNG 259

Bei der Aufteilung der Synagoge sind die Merkmale wichtig,
die verschiedenen hierarchische Heiligkeitsbereiche mit dem

Tempel korrelieren, v.a. Vorraum, Apsis, Bima und cancelli. Die
Apsis assoziiert die Synagoge in erster Linie natürlich nicht mit
dem Jerusalemer Tempel sondern mit säkularen und christlichen

Basiliken und einigen wenigen anderen Heiligtümern86
ihrer Zeit, die in ihrer Apsis gewöhnlich die Statue der Gottheit

bzw. den christlichen Altar beherbergten. In Synagogen
werden Apsiden und Nischen erst nach und nach fester

Bestandteil, vielfach in sekundären Umbauten.87 Zumeist fand
hier wohl der Toraschrein seinen Platz. In der Nähe finden sich
viele Inschriften, die gerade diesen Ort als (besonders) heilig
auszeichnen.88 In einer Synagoge wurden hier eine Anzahl
magischer Texte gefunden, die wohl hier versteckt wurden, weil
dieser Ort als besonders wirkungsvoll angesehen wurde.89 Auch
aus der Struktur der Bodenmosaike ist leicht zu erkennen, daß
hier ein optischer und liturgischer Brennpunkt war. Insofern
besteht doch wiederum ein Bezug zum Allerheiligsten im
Jerusalemer Tempel, denn in diesem hatte nach der Tradition einmal

die Bundeslade mit den Tafeln der Zehn Gebote gestanden.

Cancelli, Balustraden um Toraschrein und/oder Bema,
finden wir ab dem sechsten Jahrhundert in Synagogen.90 In der
rabbinischen Literatur werden sie nicht erwähnt.91 Auch sie

86 Z B der Tempel von Mars Ultor.
87 LEVINE, The Ancient Synagoge, 202. FINE, This Holy Place, 111, verweist

auf die Entwicklung in Maoz Hayim von apsisloser Basilika mit Toraschrein (1)

zu Ergänzung einer Apsis mit Toraschrein (2), die dann durch ein Podium noch
erhöht wird.

88 Fine, This Holy Place, 100.
89 Maon (Nirim), vgl. Fine, This Holy Place, 73-74.
90 Z.B. in Sardis, Bet Shean Nord (Samaritanisch?), Hammat Gader, Rechov,

Maoz Hayim 3, Em Gedi 2, Khirbet Susiya, wohl auch Gaza, Hammat Tiberias,
Ashkelon, Ashdod, Caesarea, vielleicht auch Maon und vgl. Beth Alpha und
Syracus.

91 Aber siehe den frühmittelalterlichen Text in S. FINE, ",Chancel' Screens in
Late Antique Palestinian Synagogues: A Genizah Source", m Religious and Ethnic
Communities in Later Roman Palestine, ed by H LAPIN (College Park, Md
1999), 67-85.



260 DANIEL STOKL BEN EZRA

wurden wahrscheinlich aus der Kirchenarchitektur übernommen92

und dienten dazu, das Gebiet des Toraschreins
herauszuheben und die dortigen Liturgen vom Rest der Gemeinde zu
scheiden. Unbestreitbar christlicher Einfluß war wohl begleitet
vom Vorbild der Raumaufteilung des Jerusalemer Tempels.93
Wer eine liturgische Funktion der Schranke mit der Begründung

ablehnt,94 daß der jüdische Gottesdienst demokratischer

war als der christliche, hat nur teilweise Recht. Sicher galt in
(manchen) christlichen Kirchen seit dem Laodizenser Konzil
368, daß nur Kleriker die Bema betreten dürfen. Doch betont
Joan Branham richtig, daß auch in der Synagoge eine derartige
Raumtrennung über die temporäre Unterteilung der Gemeinde
in Liturgen und Teilnehmer und sowieso über ihre Optik
verschiedene Heiligkeitsbereiche konstruiert, die eventuell auf eine

Verbindung zum Soreg des Tempels hinweisen.95

Unter den rituellen Objekten wurde vor allem der
Toraschrein der Templisierung unterworfen, dann auch der
Vorhang.96 Beide sind archäologisch nur indirekt bezeugt, da sie

zumeist aus Holz und Stoff bestanden, aber zahlreiche
Abbildungen auf Mosaiken und Fresken belegen eine enge Verbindung

zum Tempel. Außerdem wurden Bruchstücke großer
dreidimensionaler Menorot (und auch kleine vollständige Menorot)
aus Stein und Metall gefunden, die eindeutig liturgischen
Zwecken dienten und nach den Abbildungen in Mosaiken wohl

92 L HABAS, "The bema and chancel screen in synagogues and their origin",
in From Dura to Sepphons Studies in Jewish Art and Society in Late Antiquity, ed.

by L. Levine and Z. Weiss, Journal of Roman Archaeology, Supplementary
Series Number 40 (Portsmouth, Rhode Island 2000), 111-130; G. FOERSTER,

"Decorated marble chancel screens in 6th-c. synagogues in Palestine and their
relation to Christian art and architecture", in Actes du XI' Congrh international
d'archiologie chrettenne 11,2 (1989), 1809-1820 iyion vidi).

93 J. BRANHAM, "Sacred Space under Erasure in Ancient Synagogues and

Early Churches", in The Art Bulletin 74 (1992), 375-394.
94 LEVINE, The Ancient Synagogue, 617-618 oder HABAS, passim.
95 BRANHAM, "Sacred Space under Erasure in Ancient Synagogues and Early

Churches", passim-, FINE, ",Chancel' Screens", 68.
96 Reste von Lulav und Shofarhorn sind in archäologischen Ausgrabungen

natürlich nur schwer zu entdecken. Abgebildet wurden sie unzahlige Male.



TEMPLISIERUNG 261

oft rechts und links neben dem Toraschrein standen.97 Als
dreidimensionales Kultobjekt, das angezündet werden kann, kann
die Menora über die symbolische, anamnetische, edukative und
dekorative Funktion auf Abbildungen in Mosaiken, Fresken

und Friesen hinaus auch ganz konkret liturgische Rollen erfüllen.

Ihr Licht erhellt z.B. den Toraschrein und zeichnet diesen
Bereich als besonders wichtig aus. Auch die Menora im Tempel
stand nicht weit von der Bundeslade links neben dem Vorhang
vor dem Allerheiligsten.98 Schließlich gibt es einige wenige
Anzeichen dafür, daß in einzelnen Synagogen Weihrauch
verwendet wurde.99

In künstlerischen Darstellungen, z.B. auf Friesen, erscheinen

unzählige templische Motive: Menorot, Shofarhörner,
Lulavim mit Etrogim sowie Weihrauchschaufeln.100 Verschiedene

Interpretationen sind möglich. Die Menora avancierte
schon früh zu dem jüdischen Symbol schlechthin als Pendant

zum Kreuz.101 Die meisten Symbole könnten auf ein Fest

97 Sardis, Hammat Tiberias A, Eshtemoa, Maon, Khirbet Susiya und Ein
Gedi. Letztere Menora ist zu klein um eine große Flache zu beleuchten Inschriften

und schriftliche Quellen erwähnen weitere Menoror tMeg 2 14; yMeg 3 2

(74a), bAr 6b Vgl auch die Inschrift von Side in CIJ II 781 zu den beiden

gestifteten Menorot. Zum ganzen, s. R. HACHLILI, The Menorah Ancient Seven-

Armed. Candelabrum Origin, Form and Significance (Leiden 2001)
98 Fine, This Holy Place, 115.
99 Dies wird nicht in rabbinischen Texten bezeugt, kann aber eventuell aus

der Abbildung eines Weihrauchfasses von einer Menora auf dem Mosaik der

Synagoge von Bet Shean, des weiteren aus einem Weihrauchfaß, welches in
einem Seitenraum der anderen, vielleicht samaritamschen Synagoge in Bet Shean

gefunden worden ist, sowie aus einem Weihrauchfaß mit Menora aus Ägypten
(JIGRE 134) aus dem vierten oder fünften Jahrhundert geschlossen werden
Vielleicht deutet auch die häufige Abbildung der Weihrauchschaufel darauf hin,
zumindest finden sich die anderen Hauptsymbole Shofarhom, Lulavsuzv£> und
Menora sicher in liturgischem Gebrauch Vgl. L.V. RUTGERS, "Incense shovels at
Sepphoris?", in Galilee through the Centuries Confluence ofCultures, ed. by E M
MEYERS (Winona Lake, Ind. 1999), 177-198.

100 Zitrusfrüchte, die zum L«Azz/-Feststrauß dazu getragen werden und zum
Sukkotritual gehören.

101 Z B ist die Menora in den Synagogen Gazas und Maons am gleichen Ort
des Mosaiks, wo m der Kirche im benachbarten Shellal das Kreuz ist. LEVINE,
The Ancient Synagogue, 230



262 DANIEL STOKL BEN EZRA

deuten.102 Sicher aber ist jedes von ihnen ein Element des

Tempelopfergottesdienstes und somit eine Art Denkmal. Eine

Untersuchung der Templisierung in Mosaiken und Fresken103

— im Kontext der judischen, der "paganen" / säkularen und
der christlichen Kunstgeschichte — verlangt wiederum nach
einer eigenen nuancierten Monographie durch einen Kunsthistoriker.

Glücklicherweise wird Rina Talgams hoffentlich in
kurze erscheinende Arbeit zu Mosaiken auch dieses Thema
grundlegend bearbeiten.104 Aus ihr wird deutlich, daß die
Kunstler in den vielen Darstellungen, bewußt offen lassen, ob
sie z.B. den Eingang und Vorhang zum Tabernakel, zum
Jerusalemer Tempel, den erhofften zukunftigen Tempel, den
"kosmischen" Tempel oder einen Toraschrein abbilden. Alle drei
Zeitebenen werden so fusioniert.105

Zahlreiche Inschriften in Palästina und in der Diaspora
schließlich bezeichnen Synagogen — wie den Tempel — als

102 Shofar fur Neujahr, Weihrauchschaufeln fur Yom Kippur, Lulav und
Ethrog fur Sukkot Die Schwierigkeit ware hier, daß die Menora leer ausgeht
und das Wallfahrtsfest Pessach ebenso Shavuot konnte durch die (seltener
dargestellten) Ersthngsgabenkorbe repräsentiert sein.

i°3 presken gab es nicht nur in Dura Europos, sondern zumindest auch in
Sardis Leider hat sich in Sardis nichts erhalten

104 Ich bin Rina Talgam sehr zu Dank verpflichtet fur die Gunst, ihre Arbeit
schon in diesem frühen Stadium vor der Veröffentlichung einsehen zu dürfen

105 Wenn bei der Aqeda Abraham barfuß abgebildet ist, so kann auch dies eine
Brücke zwischen dem Tempelberg, auf dem die Aqeda stattgefunden haben soll und
der nur barfuß zu betreten ist, und Synagogengottesdienst sein, der teilweise auch
barfuß stattfand S Fußnote 62 oben Ich danke Gunter Stemberger fur diesen

Hinweis Auch nach Z WEISS will der Kunstler bewußt Synagoge mit (Jerusalemer)

Tempel und Toraschrein verbinden, The Sepphoris Synaogogue, 236. Jodi MAGNESS'

These ("Heaven on Earth Helios and the Zodiac Cycle m Ancient Palestinian

Synagogues", in Dumbarton Oaks Papers [l E ]), die Hehos-Sternzeichen Mosaiken
auf dem Hintergrund der (priesterhchen) Metatron-Traditionen zu erklaren,
erscheint mir zwar schon doch wenig wahrscheinlich. Z B gibt es m.E keine
Verbindung zwischen den 24 Priesterwachen und einer Aufteilung des Jahres in zwölf
Monate, da sich diese, wie die Qumrantexte belegen, jedes Jahr verschiebt. Die
Namen der Priesterwachen erscheinen nicht auf den Mosaiken Helios erscheint
nicht m der Hekhalotliteratur, doch s. R LEICHT, "Qedushah and Prayer to Helios.
A New Hebrew Version of an Apocryphal Prayer of Jacob", in Jewish Studies Quarterly

6 (1999), 140-176. Ich mochte mich herzlich bei Jodi Magness bedanken, mir
das Manuskript vor der Veröffentlichung zugänglich gemacht zu haben



TEMPLISIERUNG 263

"heiligen Ort",106 was aber noch nicht präzis genug auf Templi-
sierung hindeutet. In Apamea jedoch wird im Jahre 392 naos
verwendet.107 Dazu benennen zwei weitere diasporale Inschriften

aus dem 4. und dem 5.-6. Jahrhundert den Vorraum oder
Vorhof einer Synagoge pronaos!pronaon.w% Letztere nennt die

Synagoge hagiasma — wie in der Septuaginta und bei Julian der

Tempel und in späteren christlichen Schriften manchmal das

Kirchengebäude.109 Epigraphisch findet die Templisierung nach
dem bisherigen Befund also relativ wenig Ausdruck.

Zwischenfazit

Steven Fine unterscheidet bezüglich der Templisierung
zwischen der tannaitischen und der amoraitischen Periode.110 Im
Gegensatz zu früheren Generationen, waren die späteren weniger
besorgt, die Synagoge könnte dem Tempel zu ähnlich werden.111

Er fuhrt diese Entwicklung zum einen auf den Rückgang des

Ansehens von Tempeln in der nicht-jüdischen Welt zurück, zum
anderen auf den Erfolg des rabbinischen Judentums an sich und
zum dritten auf die wachsende Kluft zum immer mehr verherrlichten

Jerusalemer Tempel, durch die Synagogen nicht mehr in
Gefahr standen, als Tempelersatz gedeutet zu werden. Templisierung

versah die Synagoge mit Heiligkeit und ihre Liturgie mit
Legitimität. Die gleichzeitige äußere (Azähnlichkeit von Synagogen

und ihrer Inneneinrichtung zum Tempel und seinen Utensilien

machte deutlich, daß sie nicht danach strebte, mit dem

Tempel in Konkurrenz zu treten oder ihn gar zu ersetzen.

106 Dazu Fine, This Holy Place, passim.
107 IJudO III Syr 58.
108 IJudO I Ach 54 (Mantinea); und eine Inschrift unbestimmter Herkunft

W. AMELING, "Eine jüdische Inschrift im Metropolitan Museum, New York", in
Scripta Classica Israelica 22 (2003), 241-255, hier besonders 249-251.

109 Exod. 15, 17; 25, 8; IChron. 22, 19; 28, 10; 2 Chron. 20, 8; 26, 18; 30,
8; IMakk. 1, 21. I 36fE; 5, 1; Ecclus. 36, 15; 49, 8; 50, 12; Test.Dan. 5, 9;
lULIAN. Gal. Fr.72, ap. CYRILL. Iuln. 9, 306A. Für die christlichen Stellen: Vita
Eutychu 13 (PG 86, 2289B) (6. Jh.); vgl. auch Protoevangehum Jacobt 6, 1.

110 Ähnlich auch LEVINE, The Ancient Synagoge.

Fine, This Holy Place, 92-94, 161.



264 DANIEL STÖKL BEN EZRA

In dieser Argumentation sehe ich die folgenden Probleme.
Zum einen kann man, glaube ich, zu Beginn der amoräischen

Epoche, d.h. Mitte des dritten Jahrhunderts noch nicht von
einem Niedergang der griechisch-römischen Tempelkultur
sprechen. Zum anderen scheint mir schon die Tosefta zu den stärker

templisierenden Quellen zu gehören. Ich würde dementsprechend

nicht von einer Kluft zwischen tannaitischer und amoräi-
scher Templisierung reden, sondern die Tosefta und den mit ihr
verbundenen archäologischen Befund v.a. des vierten Jahrhunderts

herausnehmen. Auch sehe ich in der amoräischen Literatur

weiterhin das Bedürfnis, Templisierung zu begrenzen.112
Schließlich scheint mir Fine — im Gegensatz zu Oded Irshai,
Lee Levine, Rina Talgam oder Zeev Weiss — den Aufstieg des

Christentums und die christliche Templisierung als Faktor zu
vernachlässigen.113 Nach Talgam hat die parallele Entwicklung
der Tempelmotivik im Christentum einen starken Einfluß auf
die Menge und Art der Darstellung des Toraschreins/Jerusalemer

Tempels ausgeübt. Sobald christliche Enterbungs-Ideologie
architektonisch und künstlerisch sichtbar wurde, mußte man
ihr auch konkret greif- und sichtbar entgegnen.

Seit einigen Jahren ist es en vogue, hinter dem Anstieg
priesterlicher Traditionen in der jüdischen Spätantike einen sozialen

und machtpolitischen Aufschwung des jüdischen Priester-

tums, der in etwa mit dem Niedergang der Institution des

Patriarchats einherginge, zu vermuten.114 Ich lehne dieses

Erklärungsmodell nicht grundsätzlich ab. Es könnte auch

zusammen mit dem hier vorgetragenen Argument von einem

112 S. oben bMen 28b.
113 Auf S. 62 schreibt FlNE daß die Templisierung "may have been intensified

m some quarters m response to Christian interest m the Palestinian ,holy places',
a phenomenon whose origins can be traced only to the latter fourth century".
Dieses Argument taucht jedoch im Rest des Buches nicht mehr auf.

114 Z.B. die oben genannten Werke von Yahalom, sowie R. Elior, The
Three Temples. On the Emergence ofJewish Mysticism in Late Antiquity, Liftman
Library of Jewish Civilization (Oxford 2004) und v.a. Oded IRSHAI, "On the
Place of the Priesthood in the Jewish Society of Late Antiquity", in Continuity
and Change, ed. by L. Levine (Jerusalem 2004), 67-106 (Hebr.). Zum Patriarchen,

vgl die in der Diskussion angegebene Literatur.



TEMPLISIERUNG 265

Wettlauf mit dem byzantinischen Christentum helfen, die

Templisierung des fünften und sechsten Jahrhunderts zu
erklären. Doch bin ich bislang noch nicht davon überzeugt,
daß ein derartiger sozialer Aufstieg des Priestertums tatsächlich
stattgefunden hat. Die Quellenlage dafür ist nämlich weiterhin

dünn.115 Dies ist zum einen die verstärkt "priesterliche"
Motivik in den Pijjutim und in der Hekhalot-IXtevatur.116

Doch hat Steven Fine zurecht davor gewarnt, literarische und
soziologische Entwicklung gleichzusetzen. Auch meine eigenen

Untersuchungen hierzu weisen eher auf ein Bestreben
verschiedener Autoren, wie Priester aussehen zu wollen, als auf
tatsächliche priesterliche Abstammung mit der damit eventuell
verbundenen Vertrautheit von angeblich noch hunderten von
Jahren nach der Tempelzerstörung vorhandenen esoterischen
Traditionen.117 Daneben hat diese These zwei weitere Standbeine:

Zum einen, wie v.a. von Oded Irshai schön herausgearbeitet,

christliche Texte.118 Deren Aussagen können jedoch auf
einem Mißverständnis beruhen.119 Zum anderen gibt es einige
Inschriften zu Priestern in Galiläa und Jemen sowie eine aus

Hymnen rekonstruierte Baraita der vierundzwanzig
Priesterabteilungen.12° Beide können als hagiographisches Material

115 Vgl. S. FINE, "Between Liturgy and Social History: Priestly Power in Late

Antique Palestinian Synagogues", in JJS 56 (2005), 1-9.
1 Dabei sind v.a. das opus von J. YAHALOM und M. SWARTZ fur die Pijju-

tim, und R. ELIOR fur die Hekhalotliteratur zu erwähnen.
117 Vgl. Stökl Ben Ezra, The Impact ofYom Ktppur, 134-139, sowie das neue

Buch von Raanan BOUSTAN, From Martyr to Mystic. Rabbinic Martyrology and the

Making ofMerkavah Mysticism, TSAJ 112 (Tubingen 2005). Auch sind die nicht-
pnesterlichen rabbinischen Quellen, z.B. die Traktate, die sich mit dem Opferkult
befassen, an sich schon voll "priesterlicher" Traditionen. Stellt sich dann aber nicht
die Frage, ob Priester im zweiten oder dritten Jahrhundert gesellschaftlich und reli-
gionspolitisch nicht ebenso gut standen wie im fünften oder sechsten?

118 IRSHAI, "On the Place of the Priesthood".
119 Diese erfordern jedoch noch eine detailliertere Entgegnung als Fußnote

32 in FINE, "Between Liturgy and Social History", 6.
120 R. Degen, "Die hebräische Inschrift DJE 23 aus dem Jemen", in Neue

Ephemeris fiir Semitische Epigraphik 2 (1974), 111-116, 166-167; E.E. URBACH,
"Watches and Maamadot", m Tarbiz 42 (1973), 304-327 (Hebr.) und Id.,
"Again on Watches and Maamadot", in Tarbiz 43 (1974), 224 (Hebr.).



266 DANIEL STOKL BEN EZRA

erklärt werden, deren Zweck war, der jüdischen Kultur in der

Peripherie die notwendige Aura einer vom Tempel her
sanktionierten Heiligkeit zu verleihen.121 Wie wir festgestellen
haben, fängt die Templisierung der jüdischen Liturgie längst
vor dem (angeblichen) Aufstieg des Priestertums im fünften
Jahrhundert an und zwar auf dem Höhepunkt rabbinischer,
also angeblich antipriesterlicher Macht. M.E. ist der Aufstieg
des Priestertums im byzantinischen Palästina imaginär,
hervorgerufen durch den Versuch, sich über den Bezug auf priesterliche

mytholegoumena, Autorität zu verschaffen, um mit dem
Christentum gleichzuziehen. Und diesem Thema will ich
mich im Folgenden widmen.

6. Christentum

Eine differenzierte Untersuchung des Phänomens der

Templisierung im Christentum würde ein eigenes Buch,
zumindest aber eine eigene Session erfordern. Hier
beschränke ich mich daher größtenteils auf einige wenige
grundlegende Beobachtungen zu den Kerntermini Opfer,
Priester, Tempel, Altar in ihrer Anwendung auf christliche
liturgica mit dem Ziel, die jüdische Templisierung besser

verstehen zu können.
Während die Eucharistie spätestens im zweiten Jahrhundert

als Opfer verstanden wird, bleiben Leiter christlicher Rituale
wesentlich länger, bis zum dritten Jahrhundert, Älteste (pres-

byteroi) oder Aufseher (episkopoi), also praktisch ohne jegliches
priesterliche Ambiente. Der mythologisierte himmlische Christus

ist mit ganz wenigen Ausnahmen der einzige Priester und
Hohepriester.122 Dabei spielte wohl der Hebräerbriefeine nicht

121 D. TRYPHON, "Did the priestly watches move from Judea to Galilee after
the Bar Kokhba revolution?", in Tarbiz 59 (1990), 77-93 (Hebr). und wiederum
FINE, "Between Liturgy and Social History".

122 Zu den Ausnahmen siehe STÖKL Ben Ezra, The Impact ofYom Kippur on

Early Christianity, 244-257.



TEMPLISIERUNG 267

unbeträchtliche Rolle.123 In der Mitte des dritten Jahrhunderts
finden wir dann zeitgleich an unterschiedlichen geographischen

und kulturellen Orten christliche Dienstträger als hiereis,
sacerdotes und kohane-. Sowohl Cyprian und Origenes als auch
die syrische Didaskalie christianisieren die alttestamentliche
priesterliche Terminologie.124 Nach gegenwärtiger Forschungsmeinung

waren dabei unter anderem die Ausbildung von
Hierarchie und das Streben nach finanzieller Unterstützung wichtige

Faktoren.125 Nicht von ungefähr geht dieser Wandel
simultan zum Weg des Christentums von der privaten zur
öffentlichen Religion und zur Ausbildung vom eigenständigen
christlichen Kultbau von sich.

Die älteste archäologisch untersuchte Kirche ist Dura Europos,

noch ein umgewandeltes Privathaus, domus ecclesiae. Doch
finden wir in der zweiten Hälfte des dritten Jahrhunderts die

ersten literarischen Zeugnisse für eigenständige Kirchenneubauten,126

die nun auch durch die archäologischen Daten der im
letzten Jahr entdeckten Kirche in Megiddo untermauert
werden.127 Am bekanntesten ist als nächstes die Nachricht über die
Kirche in Sichtweite des Palastes von Diokletian in Nikomedien,

123 Dies ist selbst im lateinischen Westen so, wo der Brief weniger angesehen

war als im Osten.
124 OriG. z.B. Horn. 5 in Lev. 8; Horn. 2 in Jos. 1 (GCS VII p.296, 20-24).

Zu Ritual in Origenes, s. die detaillierte Arbeit von H. BUCHINGER, Pascha bei

Origenes, Innsbrucker Theologische Studien 74, 2 Bde (Innsbruck 2005), die
noch viel mehr Material enthalt als ihr bescheidener Titel verspricht.

125 K. TORJESEN, "The Episcopacy — Sacerdotal or Monarchical? The
Appeal to Old Testament Institutions by Cyprian and the Didascahd\ in Studia
Patristica 36 (2001), 387-406; vgl. zu möglichen Wechselwirkungen mit dem

Judentum O. IrSHAI, "The Role of the Priesthood in the Jewish Community in
Late Antiquity. A Christian model?", in Judische Gemeinden und ihr christlicher
Kontext, hrsg. von C. CLUSE, A. HAVERKAMP, I. YUVAL (Hannover 2003), 75-85.

126 Im sogenannten Toleranzedikt des Gallienus ap EUS. h.e. 7, 13 ist von
(Xtto Twv TOTtwv Toiv 0p7)ax£ucup.o)v die Rede.

127 Im National Geographie finden sich einige Photos der Mosaike;
http://news.nationalgeographic.eom/news/2005/l 1/1107 051107_oldest_church.
html. Ein weiterer Kandidat fur eine vorkonstantinische Kirche ist das 1998 in
der Nahe von Aqaba in Jordanien entdeckte Gebäude, sowie die Bauten in
Salona und Aquileia.



268 DANIEL STOKL BEN EZRA

die schon auf recht repräsentative Architektur schließen läßt.128

Porphyrius (oder ein aus ihm schöpfender Kritiker des

Christentums) beschwert sich, daß die Christen Tempel imitieren,
wenn sie gewaltige Häuser bauen, obgleich ihr Gebetskult doch
in Privathäusern bestens aufgehoben wäre.129 Einerseits fehlt
christlichen Kirchengebäuden in den Augen der paganen
Mehrheit offensichtlich das, was sie zu wirklichen Tempeln
machen würde. Andererseits sind sie Tempeln äußerlich schon
ähnlich genug, um den Vergleich und auch ein wenig Neid auf
sich zu ziehen.

Zeitgleich mit der Konstantinischen Wende erlebt auch die
christliche Kultsprache einen grundlegenden Wandel. Noch um
die Jahrhundertwende heißt Arnobius Tempel und Christentum
unvereinbar.130 Doch nur eine Dekade später liefert Eusebius
den vielleicht eindrücklichsten Text zu frühchristlicher Templi-
sation, vor allem Metaphorisierung von Tempelterminologie.
Im letzten Buch seiner Kirchengeschichte schildert er die
Einweihung des neuen Baus in Tyrus im Jahre 314 mit der von ihm
selbst gehaltenen Ansprache, die von templischer Sprache
offensichtlich ganz bewusst nur so strotzt. Lassen Sie mich aber

gleich festhalten, daß Tyrus nicht die einzige dem himmlischen
und dem Jerusalemer Tempel gleichgestellte Kirche ist.131

128 Lact, mort.pers. 12, 3.
129 Adv.Chr Fr.76 Harnack, ap. Mac.MaGNES, Apocr. 4, 21b, 5: äAAa xal oi

Xpicmavot pifroupEvoi. xä? xaxaaxeuac; xüv vatöv irsylxTouc oixoup oixoSopoücriv,

eip oup auviovxep eüyovxai.xcuxot (xy)Sevö<; xcoAuovtoi; bj Tai? oiyj.cfj.q touto ttpax-
xeiv, xoü xuptou SyjXovoxi Travxayofkv äxouovxo?

130 In hac entm consuestts parte crimen nobis maximum impietatis adfigere,
quod neque aedes sacras venerationis ad officia construamus, non deorum alicuius
simulacrum constituamus aut formam, non altaria fabricemus, non aras, non cae-

sorum sanguinem animantium demus, non tura neque fruges salsas, non demque
vinum Itquens paterarum effusionibus inferamus. Quae quidem nos cessamus non
ideo vel exaedificare velfacere... (nat. 6, 1).

131 Bekannt ist das Martyrion, die Basilika der 335 eingeweihten "Grabeskirche"

in Jerusalem (dazu StÖKL Ben Ezra, The Impact ofYom Kippur, 290-303).
Ihre Enkainia wird zu einem auch außerhalb Jerusalems begangenen Fest, das

eindeutig auf Sukkot, das Weihfest von Salomos Tempel bezug nimmt. Außerdem

werden Legenden vom Tempelberg auf die Grabeskirche ubertragen. Das
Tagebuch der Wallfahrerin Egeria mit den Schilderungen der Grabeskirche Ende



TEMPLISIERUNG 269

Zunächst übernimmt Eusebius den Ausdruck Weihetzste (egkai-
niön heortai), der vor ihm ftir jüdische und pagane Gotteshäuser
reserviert war.132 Christlicher Gottesdienst wird als hierourgiai
bezeichnet.133 Den Bauherrn, Bischof Paulinus, stellt Eusebius

in eine Reihe mit den alttestamendichen Erbauern des Tabernakels

und der beiden Jerusalemer Tempel. Ganz augenfällig wird
schließlich die Adoption templischer Sprache in der expliziten
Anwendung von "Tempel" (naos) auf die neue Kirche.

Freunde Gottes und Priester, die ihr das lange heilige Gewand
und die himmlische Krone der Ehre traget, gesalbt mit göttlichem

Öle und angetan mit dem priesterlichen Kleide des Heiligen

Geistes! Und du, jugendlicher Stolz des heiligen Gottestempels,

von Gott mit ehrwürdiger Weisheit begabt, gefeiert ob der
prächtigen Werke und Taten, die deine jugendlich frische Kraft
vollbracht, dem Gott selbst, der die ganze Welt umfaßt, die
besondere Ehre verliehen, daß er das irdische Haus baue und
erneuere für Christus, sein eingeborenes und erstgeborenes
Wort, und dessen heilige und gotteswürdige Braut! Soll man
dich einen neuen Beseleel, den Erbauer des göttlichen Zeltes,
oder Salomon, den König des neuen und viel besseren Jerusalem,

oder gar einen neuen Zorobabel nennen, der dem Tempel
Gottes noch weit größere Herrlichkeit verlieh, als sie früher ihm
eigen?134

Ein Zeichen der christlichen Vereinnahmung von "Tempel" ist
auch, daß dieses Wort nicht selten qualifiziert werden muß,
wenn es sich denn auf pagane Tempel beziehen soll.135

des vierten Jahrhunderts bezeugt, daß diese Vergleiche nicht auf den Bereich der

theologischen Elite beschränkt blieben. Zum Beispiel SOZOMENOS (h.e. 2, 2)
nennt aber auch die Geburtskirche in Bethlehem und die Eleona auf dem
Olberg "Tempel" (naos) und allgemein alle in größeren Städten erbaute Kirchen
(h.e. 2, 3).

132 Eus. h.e. 10, 3, 1. Vgl. L. KlTSCHELT, Die frühchristliche Basilika als

Darstellung des himmlischen Jerusalem, Münchener Beiträge zur Kunstgeschichte 3

(München 1938), 57 n.56.
133 An anderer Stelle mit 7tvEup.aTi.xat ergänzt, hier jedoch allein stehend.

Schon Origenes nennt Gebet ein Aoyixvp tEpoupytav (or. 11).
134 H.e. 10, 4, 2-3, Übersetzung Ph. Haeuse/H.A. Gartner p.413.
135 Z.B. Soz. h.e. 2, 3, 7 über Konstantinopel: oute ßcopcov oute 'EXAyjvtxtöv

vatüv 7] 0UCTICÖV E7t£tpa07).



270 DANIEL STÖKL BEN EZRA

Obgleich naos weder ekklesia ersetzt noch zur dominanten
Bezeichnung für Kirchengebäude wird, so ist doch ab dem
vierten Jahrhundert zum einen der Tempel christianisiert und
zum anderen über die immer mitschwingenden Assoziationen
das ehemals tempellose christliche Kultwesen templisiert. Es ist
die neue imperiale Stellung des Christentums, die diese
Sprachkonventionen verlangt. Religiöse Sprachkonventionen fügen
sich willig den Gebräuchen der Sprache der Macht — beiden
Seiten ist damit gedient.

Welcher König ist so stark und befehligt nach dem Tode noch
ein Heer und errichtet Siegeszeichen wider die Feinde und füllt
bei Griechen und Barbaren jeden Ort, Dorf wie Stadt, mit den
Weihegaben seiner königlichen Paläste und göttlichen Tempel
an, wie wir es in den kostbaren Schätzen und [Weihe-] Gaben
dieses Heiligtums sehen? Erhebend wahrhaftig und groß sind
diese Dinge, würdig des Staunens und der Bewunderung, augenfällige

Zeugen für die Herrschermacht unseres Erlösers. 36

Im Weiteren erwähnt Eusebius das herkömmliche Motiv der
Gemeinde als Tempel, um dann Paulinus als vom himmlischen
Hohepriester Christus eingesetzten hohepriesterlichen Stellvertreter,

als neuen Aaron und Melchisedek zugleich, auszuzeichnen.137

Das Urbild des christlichen Tempels ist nicht nur der
alttestamentliche Tempel sondern auch dessen himmlischer
Typos (vgl. 1 Chron. 29, 11-19), wir schauen gewissermaßen
auf ein Dreiecksverhältnis (h.e. 10, 4, 26).

Endlich erfahren wir nun auch etwas über den Aufbau des

reichgeschmückten Gebäudes selbst — und das damit verbundene

Rational. Es war von einem peribolos umgeben und hatte
einen hohen Torbau nach Osten {h.e. 10, 4, 37-38). Die Pracht
soll Bewunderung erwecken und dadurch Neugierige und
potentielle Konvertiten anziehen {h.e. 10, 4, 38). Vor dem

136 H.e. 10, 4, 20, Übersetzung Haeuse/Gartner 417.
137 H.e. 10, 4, 24. Vgl. zum Bischof als Hohepriester auch den Kommentar

zum Bischofsordinationsgebet in Traditio Apostolica 3, das viel hohepriesterliche
Sprache verwendet, in P. BRADSHAW, M. JOHNSON & L. PHILLIPS, The Apostolic
Tradition, Hermeneia (Minneapolis, MN 2002).



TEMPLISIERUNG 271

Kirchbau ist ein von Säulengängen umgebenes Atrium mit
Reinigungsbrunnen (h.e. 10, 4, 39). Drei Türen in der Ostwand
ermöglichen den Eingang zum "Tempel" selbst, der von einigen

Anbauten umgeben ist, u.a. wohl einem Baptisterium {h.e.

10, 4, 45). Viele der christlichen Monumentalbauten des vierten

Jahrhunderts waren gen Osten offen, also "eingangs-geo-
stet".138 Im Innern strukturieren Throne und Bänke die
Hierarchie der Sitzordnung und eine hölzerne Balustrade {tois apo
xulou diktuois) schützt den in der Mitte gelegenen Altar
{thysiasterion), vor dem Zutritt der Menge {toispollois) {h.e. 10, 4,

44-45). Thysiasterion für den christlichen "Altar" finden wir
m.W. zuerst hier.139 Die ersten drei Jahrhunderte wurde die
Eucharistie auf einer unverfänglichen trapeza gefeiert.140 In seiner

Rede bezeichnet Eusebius diesen Altar nun gar als das

Allerheiligste {to ton hagion hagion thysiasterion). In Vita Con-
stantini wendet Eusebius diesen Begriff auf die Grabeshöhle
neben dem Jerusalemer Martyrion, dem Vorläufer der Grabeskirche,

an.141 Nur wenig jünger als Eusebius sind die ersten
ausdrücklichen Zutrittsverbote dieses Bereichs der Bema142 für
Frauen, bzw. Laien in Konzilsbeschlüssen.143

138 Neben Tyros, z.B. Lateran, Vatican, Maryrion, nicht jedoch die Geburtskirche

in Bethlehem und die Eleona auf dem Olberg, vgl. M. WALLRAFF, "Die
Ursprünge der christlichen Gebetsostung", in Zettschriftfur Kirchengeschichte 111

(2000), 169-184. Vielleicht ist auch die eingangsgeostete Kirche in Heliopohs
(Baalbek) zu den Konstantinischen Bauten zu rechnen.

139 Die Verwendung bei IGNATIUS (Phtlad. 4; Eph 5, 2; Trail. 7, 2) ist sehr
viel allgemeiner als Ort der Eucharistiefeier und findet m.W. keine Nachahmung.

Ihm geht es hier um die Einheit und um die Eucharistie als Opfer,
nicht um eine weitergehende Tempeltypologie. Das wird auch daran klar, daß
die Leiter der Eucharistiefeier weiterhin Eptskopos bzw. Presbyteros heißen. Seit
dem vierten Jahrhundert haben wir Nachrichten über das Ritual der Altarweihe

bei Ephrem und Ambrosius. Man soll dem Altar nicht den Rücken
zuwenden.

140 Siehe A. Stoiber, "Altar II. Alte Kirche", in TRE 2 (1978), 308-318; H.
Leclercq, "Aurel", in DACL I 2 (1924), 3155-3189.

141 Eus. V.Const 3, 28 (GCS I p.96).
142 Manchmal auch hierateion, thysiasterion oder presbyterion genannt, s.

G.W.H. LAMPE, A Patristic Greek Lexicon, s.v.
143 C. Laod. 19, 56 (368 A.D.).



272 DANIEL STOKL BEN EZRA

Zum Ende der Rede des Eusebius wird die architektonische
Struktur der tyrischen Kirche schließlich Punkt fiir Punkt
ideologisch auf die Gemeinde gedeutet (h.e. 10, 4, 63-70) bis er
schließlich dazu kommt zu erklären, was denn im himmlischen
Heiligtum dargebracht wird: die Opfer und Weihrauch
gleichgestellten Gebete.

Und was sollte der ehrwürdige und große und einzige Altar (thy-
siasterion) anderes sein als das fleckenlose Allerheiligste der Seele

(to eilikrines hagion hagion) des gemeinsamen Priesters aller? Ihm
zur Rechten steht der große Hohepriester des Alls, Jesus selbst,
der Eingeborene Gottes, und nimmt von allen den wohlriechenden

Weihrauch (euod.es thymiama) und die unblutigen und
geistigen Opfer der Gebete (tas di'euchdn anaimous kai aulous thy-
sias) mit heiterem Blick und offenen Händen entgegen und
übergibt sie dem himmlischen Vater und dem Gott des Alls,
indem er zuerst selbst ihn anbetet und allein dem Vater die
schuldige Verehrung erweist, dann aber ihn bittet, daß er uns
allen fur immer gnädig und wohlwollend bleibe (h.e. 10, 4, 68).

Mit dieser Szene sind wir wieder bei dem Dreieck Jerusalem-
Himmel—Kirchengebäude angelangt, genauer gesagt beim
Schenkel Himmel-Kirche.144 Die einflußreichen Liturgie-Erklärer

Narses von Edessa (399-502), Pseudo-Dionysius (floruit um
500) und Maximus Confessor (580-662) templisieren die christliche

Liturgie im Hinblick auf den himmlischen Tempel.145 Narses

erklärt "Hear, O priest, whither thou hast been advanced by

144 Hierzu KiTSCHELT, Die frühchristliche Basilika, v.a. 51-68.
145 Diese Verbundenheit von irdischer und himmlischer Liturgie wird früh

treffend von Johannes CHRYSOSTOMUS ausgedruckt: "Es erscheint nun aber
notwendig, dass er [der Priester] selber über alle, fiir welche er bittet, in jeglicher
Beziehung so sehr hervorrage, wie dies bei einem Vorgesetzten im Verhältnis zu
seinen Untergebenen selbstverständlich ist. Wenn er gar den Hl. Geist herabruft,
das schauererregendste Opfer vollbringt, und den Herrn, das Gemeingut aller,
beständig berührt, auf welche Rangstufe, sage mir, setzen wir ihn da erst? Welch
peinliche Reinheit und welch ausnehmende Gewissenhaftigkeit müssen wir da

von ihm fordern? Bedenke doch, wie beschaffen die Hände sein müssen, die
solchen Dienst verrichten, wie beschaffen die Zunge, die solche Worte ausspricht,
wie die Seele, die solchen Geist in sich aufnimmt, reiner und heiliger sein muss
als die jedes anderen! Zu dieser Zeit umringen selbst Engel den Priester; das

ganze Heiligtum und der Raum um den Altar ist angefüllt mit himmlischen



TEMPLISIERUNG 273

reason of thine order. Stand in awe of thy Lord, and honour
thine order as it is fitting. See, thou hast been exalted above
cherubim, above seraphim..."146 Und "A holy temple the creator
built fort hem of earth, that in it they might offer the worship
of love spiritually. A holy temple and a holy of holies He adorned,

He fashioned: a sanctuary on earth and a holy of holies in
the heavens above. In the earthly sanctuary He commanded that
(men) should perform the priestly office mystically; and in the

heavenly also with the same works, without doubt".147 Und
wiederum "After His likeness He taught them to perform the priest's

office; for He (performs it) in heaven, and they on earth

mystically".148 In einer der ältesten Liturgien, verbreitet unter
dem Namen St. Jakobus, spricht der Priester beim Eingang in
die Kirche "O Gott, wenn ich diesen heiligen Tempel Deiner
Ehre betrete" und bittet wenig später um Segen fur das Opfer,
"das auf den himmlischen Altar gelegt wird".

Synthese: Spiritualisierung ist nicht Entritualisierung

Christliche Theologen korrelieren sehr häufig die irdische
kirchliche Liturgie mit der im himmlischen Tempel. Es ist nicht
einfach eine Imitation des himmlischen Bildes, sondern ähnlich
wie in den Sabbatopferliedern und der Qedusha eine Fusion.

Heerscharen, dem zu Ehren, der auf dem Altare liegt. Es ist das an und fur sich
schon genügend glaubwürdig bei Berücksichtigung alles dessen, was in dem

genannten Zeitpunkte auf dem Altare vor sich geht. Zudem habe ich einmal

jemanden erzählen hören, es habe ihm ein Greis, ein angesehener Mann, der

Erscheinungen zu sehen gewohnt war, berichtet, er sei eines derartigen Gesichtes

gewürdigt worden; er habe nämlich in jenem Augenblicke plötzlich, soweit es ihm
überhaupt möglich war, eine Menge Engel erblickt, eingehüllt in glanzende
Gewänder, rings um den Altar, sich zu Boden neigend, wie man Soldaten dastehen
sehen kann in Gegenwart des Königs. Ich wenigstens glaube das auch". Sac 6, 4

(Nairn 147, 18), Ubersetzung: Bibliothek der Kirchenvater Bd. 27, S.226-227.
146 Horn. 17 (A) "An Exposition of the Mysteries", transl. R.H. CONNOLLY

(Cambridge 1909), p.4.
147 Horn. 32 (D) "On the Church and on the Priesthood", p.62.
148 Horn. 32 (D), p.63.



274 DANIEL STOKL BEN EZRA

Nach dieser Vorstellung werden in einer Art Doppelbewegung
die Teilnehmer Teil des Engelchores, während die Engel angerufen

werden, am irdischen Gottesdienst zu partizipieren. Es ist
hier, wo eine unterschiedliche Gewichtung zum rabbinischen

Judentum prägnant wird. Zwar finden wir den Bezug des syna-
gogalen Gebets zum himmlischen Tempel und seinen Heerscharen

nicht selten auch in der rabbinischen Literatur,149 doch ist
die Gewichtung dieses Aspektes geringer als die häufigen
Relationen zum ehemaligen Jerusalemer Tempel. Hingegen treffen
wir im Christentum seltener Transfer, Synchronisation und Ver-

balisierung von Opferriten des Jerusalemer Tempels. Man
könnte also vielleicht vorsichtig christlich-utopische und rabbi-
nisch-nostalgische Templisierung gegenüber stellen. Dabei
wären sowohl Utopie als auch Nostalgie eine Art von Heimweh,
wobei dann das "Heim" jeweils anders lokalisiert ist. Ich möchte

jedoch betonen, daß Nostalgie gerade nicht auf die Vorzeit
beschränkt ist, strebt sie doch danach, die idealisierte Vergangenheit

wieder zu realisieren, manchmal so schnell wie möglich,
manchmal eher später. Eschatologische Hoffnung auf die
Wiedererrichtung des Tempels ist also Teil der Nostalgie. Es ist,
überspitzt gesagt, eine Uberbewertung der Vertikalen (himmlischer

Tempel-Kirche/Synagoge) über die Horizontale (Jerusalemer

Tempel/Tabernakel-Synagoge/Kirche), die die christliche
Templisierung von der jüdischen differenziert. Alle drei Schenkel

des Dreiecks Himmel-Jerusalem-augenblicklicher Kultort
(Synagoge/Kirche) sind in beiden Religionen präsent. Allerdings
ist das Verhältnis von irdischem Tempel zu Synagoge bzw. Kirche

in Judentum (egal ob "rabbinisch" oder "synagogal") und
Christentum diametral entgegengesetzt. Im Judentum ist die

Synagoge bestenfalls Ersatz, zumeist zweitrangiger Ersatz des

149 Z.B. der Klassiker von V. APTOWITZER, "The Celestial Temple in the

Aggadah", in Bmah Studies in Jewish Thought, ed. by J. Dan, II (New York
1989), 1-29 — Ubersetzung der hebräischen Fassung erschienen in Tarbiz 2

(1931). M.E. gehört die Hekhalotliteratur nicht in diesen Zusammenhang, da sie

die mystischen Erfahrungen und Rituale einzelner Spezialisten austauscht und
keine Massenliturgie darstellt.



TEMPLISIERUNG 275

Jerusalemer Tempels, der ein Abbild des idealen Tempels
darstellt und hoffentlich in der nahen oder fernen Zukunft wieder
errichtet wird.150 Die irdische Kirche und ihr Gottesdienst

hingegen ist eine Kopie des himmlischen Tempels, von der der

Jerusalemer Tempel und das Tabernakel nur unvollkommene
vorläufige Skizzen waren.151

Auch die zumeist unterschiedliche Ausrichtung jüdischer und
christlicher Sakralbauten paßt zu diesem Bild. Wer seine Heiligtümer

konzentrisch auf eine axis mundi ausrichtet, der

Zerstörung dieser axis gedenkt und in jedem Gebet ihre Wiedererrichtung

erfleht, betont einen konkreten geographischen Ort,
und die Mitglieder der globalen Betgemeinschaff schauen sich,

metaphorisch gesprochen, gegenseitig an. Auch ganz konkrete
irdische eschatologische Hoffnungen können hier betont werden.
Wer hingegen seine Heiligtümer nach Osten (oder in eine andere

Richtung) orientiert, schaut über die irdische Sphäre hinaus auf
das Paradies, wie viele frühchristliche Quellen als Erklärung
herbeiziehen, oder auf die Sonne als Zeichen Christi.152

Kommen wir zurück zur Frage des Hintergrundes der
jüdischen Templisierung. Meiner Meinung nach kann man christliche

und jüdische Templisierung als eine Art Wettrüsten
verstehen. Der Fokus der christlichen Templisierung liegt auf dem
Altar, dem einzigen Element, das im synagogalen Gottesdienst
durch völlige Abwesenheit glänzt.153 Im Judentum nimmt der

150 Zu den unterschiedlichen Antworten im rabbinischen Judentum vgl. S.

COHEN, "The Temple and the Synagogue", in The Temple in Antiquity, ed. by T.
MadSEN (Provo, UT 1984), 151-174 (und auch in Cambridge History ofJudaism
3, ed. by W. Horbury, W.D. Davies, J. Sturdy [Cambridge 1999], 298-325); a)

keine Verbindung zwischen Opferkult und Gebet; b) Gebet als minderwertiger
Ersatz vom Opferkult; c) Gebet als vollwertiger oder überlegener Ersatz (163)

151 Also vereinfacht: himmlischer Tempel > Kirche > irdischer Tempel versus
himmlischer Tempel > irdischer Tempel > Synagoge.

152 Martin WALLRAFFs Überlegungen zum Islam ("Die Ursprünge der christlichen

Gebetsostung") waren hier zu korrigieren. Konzentrische und parallele
Ausrichtung unterscheiden nicht zwischen Weltrehgion und lokaler Religion,
wie der Islam sofort belegt.

153 Hingegen wird der Eßtisch zum Altar, s. Fr. SCHMIDT, La pensee du temple

(oben, Anm.4J, 191-235.



276 DANIEL STÖKL BEN EZRA

Toraschrein seine rituelle Funktion und hierarchische Stellung
ein. Beide sind durch eine Bima hervorgehoben, oft durch can-
celli geschützt und manchmal sogar durch einen Vorhang oder
eine aedicula. Später befinden sich beide in der Apsis und erfüllen

ihre Funktion im Höhepunkt beider Liturgien. Während
die Klimax im christlichen Gottesdienst die Eucharistiefeier ist,
ist es im jüdischen die Toralesung. Die christliche Eucharistie
kommt — wenigstens rudimentär — einem stilisierten
gemeinschaftlichen Speiseopfer nahe, während der synagogale
Kult, normalerweise,154 durch und durch verbalisiert oder
intellektualisiert ist. Die Kategorie des Opfers ist also sowohl
durch den Altar als auch durch Brot und Wein im Christentum
greifbarer, schmackhafter als im Judentum, wo das Opfer allenfalls

in einem Text erwähnt wird oder nur indirekt durch die

Verknüpfung von Opfer und Gebet präsent ist. Ich schließe
mich Israel Yuval an, daß u.a. die Wahrnehmung dieses
Unterschiedes als Defizit für die Reritualisierung des Tempelkultes
im Seder Avodah am Yom Kippur gesorgt haben kann. Eventuell

ist auch die explizite Gleichstellung von Opfer und Gebet
eine Antwort auf die christliche Herausforderung. Wir treffen
sie im rabbinischen Judentum erst im späten dritten oder vierten

Jahrhundert.155 Religionsphänomenologisch gesprochen ist
die reine Intellektualisierung in den entscheidenden
tiefgreifendsten Ritualen für viele nicht stark, nicht wirkungsvoll
genug. Selbst die Gleichstellung von Gebet mit Opfer ist hier
unterlegen. Daß die Kapparot, das einzige quasi-Opfer im
Judentum, alle Widerstände der halakhischen Hierarchien
überlebt hat, ist meiner Meinung nach auf diesem Hintergrund
zu verstehen. Echtes Blut hat auf manchen eine unvermitteltere
Wirkung als spiritualisiertes. Insofern stellt Walter Burkerts
Homo necans auch im Zusammenhang der Templisierung eine
entscheidende Beobachtung dar.

154 Abgesehen vom Blasen der Shofarhörner, den Sukkot-Prozessionen, u. ä.

Riten, die jedoch nicht in jedem Gottesdienst vorkommen.
155 Die früheste Belegstelle scheint mir Sifre Devarim 41 zu Deut. 11, 13,

zitiert auch in bTaan 2a.



TEMPLISIERUNG 277

Beim "Wettrüsten" zwischen Christen und Juden ging es

zum einen um die eigenen Stammkunden, in einer von Tempeln

beherrschten Welt. Wie die Übernahme alttestamentlicher
Motivik in Eusebius Einweihungsrede zeigt, ist der radikale
Wandel im Christentum des vierten Jahrhunderts auch vor der

Herausforderung des Judentums zu verstehen, welches spätestens

seit dem dritten Jahrhundert zunehmend intensiv Tem-
pelmotivik in die Synagoge übernahm. Die Wahrnehmung
der jüdischen Templisierung als Bedrohung wird überdeutlich
in den Tiraden des Johannes Chrysostomus gegen Ende des

vierten Jahrhunderts, nicht lange nach Julians Versuch, den

Jerusalemer Tempel wieder zu errichten:

Uberhaupt, was für eine Lade steht jetzt bei den Juden, wo es

keinen Sühneort gibt, kein Orakel, keine Bundestafeln, kein
Allerheiligstes, keinen Vorhang, keinen Hohepriester, kein
Rauchopfer, kein Brandopfer, kein Schlachtopfer, nichts von
alledem, was jene Lade damals verehrungswürdig machte?...
Einen Tempel willst du sehen? Lauf nicht in die Synagoge,
sondern werde du ein Tempel!156

Schließlich ist auch der plötzliche Aufstieg und Niedergang des

Synagogentyps mit Türen im Osten im vierten Jahrhundert
besser zu verstehen, wenn wir ihn mit der simultanen
imperialistischen Templisierung in Beziehung setzen. Diese hat vor
allem auch in Palästina für große Umwälzungen gesorgt und
die sakrale Landschaft grundlegend und für jeden sichtbar
verändert hat. Der gescheiterte Versuch den Tempel wiederzuer-
richten kann dazu beigetragen haben, daß es unpopulär wurde,
Synagogen im Stile des Tempels zu bauen. Das explizite Verbot,
Gebäude im Stile des Tempels zu errichten, welches wir in

156 Adv.lud. 6, 7, Übers. Vegher-Bucher (Brandle), 185f. Chrysostomus
stellt hier der Synagoge als Tempel nicht die Kirche als Tempel gegenüber, doch
verlangt er die Teilnahme am christlichen Ritual anstelle des synagogalen. Vgl.
z.B. auch Adv.Iud. 1, 6 (im paganen Tempel ist der Götzendienst offensichtlich,
in der Synagoge ist es viel subtiler und daher verführerischer), 1, 7 (die
Gemeinde heiligt den Tempel und nicht der Tempel oder seine Gegenstände wie
die Arche die Besucher) oder auch 4, 7 (gg. das SAo/arblasen).



278 DANIEL STOKL BEN EZRA

(späten) babylonischen157 Quellen finden, habe ich ja oben
schon zitiert. Jüdische Templisierung wurde nun wieder zurück
in das Innere verlegt. Objekte und Rituale waren weniger
provokant als die von außen einsichtliche Silhouette.158

Außerhalb von Palästina spielte aber vielleicht auch das

Bestreben eine Rolle, neue Klientel aus paganen Kreisen
anzuwerben.159 Seit jüngster Zeit werden die berühmte Inschrift aus

Aphrodisias über Gottesfurchtige160 und die monumentale Synagoge

aus Sardis,161 die ebenfalls eine Anzahl wichtiger Inschriften

von Gottesfurchtigen enthält, von einigen spät, d.h. ins fünfte
(Aphrodisias) bzw. sogar sechste Jahrhundert (Sardis) datiert. In
diesem Fall wäre das Phänomen von fellow-travelers des spätantiken

Judentums bis ins sechste Jahrhundert zu verlängern. Um
potentielle fellow-travelers anzuziehen, war es nötig, ihnen zum
einen verständliche Bilder vorzufuhren, also nicht auf Tempel,
Priester, Opfer, etc. zu verzichten, sondern sie zu metaphorisie-
ren. Zum anderen war es der Versuch, im Wettstreit mit dem
Christentum, die Heiligkeit des Jerusalemer Tempels162 zu beerben

und in die letzten Winkel der Welt zu übermitteln. Tempel,
Opfer, Priestertum waren über die Macht des Wortes, des Bildes
und der Vorstellung in unterschiedlichen Formen und Maßen in
die Liturgie beider Religionen zurückgekehrt.

157 Doch scheint es nach dem archäologischen Befund ja auch in Palästina
seine Auswirkungen gehabt zu haben.

158 Im Christentum wird das Bestreben, beim Gebet nach Osten dem
allmählich immer mehr in der Apsis befindlichen Altar nicht den Rucken
zuzuwenden, die 180° Wende im Kirchenbau mitbestimmt haben, vgl. dazu die
Arbeiten von M. WÄLLRAFF.

159 Bislang sind in Palastina keine Inschriften gefunden worden, die
Gottesfurchtige erwähnen.

160 A. CHANIOTIS, "The Jews of Aphrodisias. New Evidence and Old
Problems", in Scripta Classica Israelica 21 (2002), 209—242. Aber vgl. G. GILBERT,

"Jews in Imperial Administration and Its Significance for Dating the Jewish
Donor Inscription from Aphrodisias", in JSJ 35 (2004), 169—184.

161 J. MAGNESS, "The Date of the Sardis Synagogue in Light of the Numismatic

Evidence", in. AJA 109 (2005), 443-475.
162 Vielleicht kann man ab dem spaten fünften Jahrhundert auch vom

Versuch, den Status der paganen Tempel zu erben, sprechen.



DISCUSSION

J. Scheid: La transcription en rites de donnees temporelles et
spatiales concernant le Temple est passionnante. A titre de

comparaison, je peux citer revolution de la religion et meme la
culture romaines ä partir de l'Empire. La religion collective de

tous les citoyens romains ne pouvait etre celebree qu'ä Rome et
sur le territoire de Rome (ager Romanus), autrement dit en Ita-
lie. Or, de plus en plus, les citoyens romains vivaient dans les

provinces et ne se rendaient peut-etre jamais en Italie et ä

Rome. De ce fait, les traditions cultuelles romaines commence-
rent ä se transformer en une sorte de reference commune, et les

autorites construisirent des fictions juridiques pour rendre la

pratique possible dans les provinces. Mais le processus n'a

jamais ete aussi radical qu'ä Jerusalem, et de surcroit il a ete

interrompu aux IVe et Ve s.

Ä propos du souci d'eviter la forme du temple, je voudrais
attirer votre attention sur le fait que certaines synagogues avec
leur abside evoquent tout de suite les portiques ou basiliques
avec l'abside pour la statue du Prince. N'est-ce pas une
contradiction?

D. Stökl: Eine spannende Frage. Im Jerusalemer Tempel gab

es natürlich keine Apsis aber das Allerheiligste. Die Apsis
taucht im Synagogenbau nach allgemeiner Meinung erst relativ

spät auf (6. Jh.) und wird gewöhnlich christlichem Einfluß
zugerechnet. Dabei übernimmt ein eventuell in der Apsis
vorhandener Toraschrein gewissermaßen die raumordnende rituelle

Funktion des Kreuzes oder der Statue oder aber, wie auch
der Name Aron impliziert, der Bundeslade im ersten Tempel.
Ich würde aber die Möglichkeit ins Auge fassen, daß Synagogen,

die im sechsten Jahrhundert christliche Kultarchitektur



280 DISCUSSION

imitieren, dies eventuell auch tun, weil zu dieser Zeit die
christliche Basilika den Tempel als das am weitesten verbreitete
Modell eines Gotteshauses bereits abgelöst hat. Wenn das Verbot

des babylonischen Talmuds, Tempelarchitektur zu imitieren,

so tatsächlich auch in Palästina galt, so würden sich auch

Synagogen mit Apsiden daran halten, zumindest dem Buchstaben

nach, und doch zugleich die Tempelsymbolik in der
zeitgenössischen bereits christianisierten Sprache weiter vertiefen.

C. Bonnet-. J'aimerais mieux comprendre les motivations de

ce processus de Templisierung qui me semble si important pour
comprendre l'articulation entre l'espace et le temps, c'est-a-dire

entre le ciel et la terre d'une part, le passe et le present d'autre

part, le centre et la peripheric enfin. Est-ce que le processus
d'unification sensible dans la Tosefta est ä mettre en rapport
avec la construction d'une identite diasporique ou est-ce un
phenomene purement palestinien?

D. Stökl: Diese Frage würde ich gerne beantworten können,
ist doch die Quellenlage für das Judentum der byzantinischen
Diaspora des vierten Jahrhunderts eher mager, v.a. bezüglich
der schriftlichen Quellen. Ein Einfluß rabbinischer Quellen
wie z.B. der Tosefta auf die westlichen Diaspora läßt sich für
diese Zeit nicht nachweisen. Auch spielt andersherum z.B.
Kleinasien in den rabbinischen Texten quasi keine Rolle.

Archäologisch sprechen wir nach dem heutigen Stand von etwa
15 Synagogen. Da für den westlichen Mittelmeerraum, Jerusalem

im Osten liegt, können wir oft nur schlecht unterscheiden,
ob eine Synagoge nach Osten oder nach Jerusalem gerichtet ist.
Die Türen feststellbar im Osten haben, wenn ich mich recht
erinnere, z.B. Delos (I BC - II AD; vielleicht samaritanisch),
Dura-Europos (III AD) und die monumentale Synagoge in
Sardis (von der Vorhalle zum Saal; zur Datierung s.o. n. 161).
Doch finden sich Menorot und andere Tempelutensilien in
mehreren Mosaiken (Gerasa, Apamea, Plovdiv, Bova Marina,
Saranda), Reliefs (Priene) und Fresken (Dura); eine stattliche



TEMPLISIERUNG 281

dreidimensionale Menora aus Marmor wurde in Sardis gefunden,

eine cancella in Bova Marina. Die Templisierung ist also

kein rein palästinisches Phänomen, doch ist hier noch weitere
Arbeit nötig, v.a. auch für die Aussagen der frühen Quellen
über die Diaspora in Persien. Sardis kommt dem Anspruch
eines Tempels auch in seinen Dimensionen vielleicht am nächsten,

doch wurde hier die Ausrichtung vom vorigen nichtjüdischen

Bau übernommen. Unter Umständen könnte man eine
stärkere Templisierung in Palästina auf die größere Realität und
Macht des Tempelberges als genius loci hinweisen (dazu mehr
in der Diskussion zu "Ortsgeist" in meiner Monographie).

N. Belayche-. La multiplication des representations iconogra-
phiques du Temple, sous la forme d'un temple greco-romain
sur podium, avec colonnes et fronton, n'appartient-elle pas ä

une koine culturelle (cf. la figuration de trois-quarts d'un des

temples du tombeau des Haterii ä Rome [Vatican, Musee du
Latran, debut du IIe siecle] qui evoque celle de la synagogue de

Doura Europos)?

D. Stökl: Ich denke schon. Auf Synagogenmosaiken findet
sich die angedeutete Form viel, wie auch auf nicht-jüdischen
Münzen und Abbildungen (Z. Weiss, The Sepphoris Synagogue
[s. n.72], 72). Auch die Außenfassade mancher Synagoge wird
einem gegiebelten Tempel (doch ohne Säulen) auf einem
Podest ähnlich gewesen sein. Die Münzen Bar Kochbas bilden
hingegen bekannterweise den Jerusalemer Tempel mit vier Säulen

mit Kapitellen auf einem Podest und mit einem umstrittenen

Gegenstand (Bundeslade, Schaubrottisch, Toraschrein?) in
der Mitte zwischen den Säulen aber ohne Giebel ab (Y. Mesho-

rer, A Treasury of Jewish Coins [Jerusalem 2001], 143-145).
Beide verweisen vermutlich auf die gleiche Struktur, den
ehemaligen und zukünftigen Tempel. Vielleicht ist die Symbolwirkung

mit dem von heutigen Straßenschildern zu vergleichen,
die antiquierte Symbole verwenden. Z.B. ist ein rot umrandetes
Dreieck mit einer Dampflokomotive noch jedem verständlich,



282 DISCUSSION

auch wenn die heutigen Züge doch sehr anders aussehen. Doch
ist dieses Zeichen wohl mit gutem Grund vor kurzem mit einer
elektrischen Lokomotive versehen worden. Wenn die
Synagogenmosaike nicht auf die gleiche Abbildung wie die Münzen
von Bar Kochba zurückgreifen, so tun sie dies unbewußt, um
so ein allgemein verständliches Zeichen zu verwenden. Die
Giebelfassade (nicht die Säulen) stellen zusätzlich eine Verbindung
zu gegenwärtigen Synagogenfassaden dar. Doch schneidet Ihre

Frage ein noch detaillierter zu bearbeitendes Thema an. Der
angedeutete jüdisch-christliche Dialog ist natürlich ein Trialog
mit dem "Heidentum" (in emischer christlich-jüdischer
Perspektive) oder ein "Polylog" mit den umliegenden antiken
Religionen (unter etischem Blickwinkel). Gerade ftir Palästina und
Syrien müßte man vielleicht nicht nur die griechischen und
römischen Bauten sondern auch die lokalen architektonischen
Traditionen berücksichtigen, mit denen ich jedoch noch nicht
vertraut bin.

N. Belayche: Peut-on etablir une relation chronologique
entre la succession des supports sur lesquels est construite la

"templarisation" dans les differents corpus de textes et revolution

des instances d'autorite religieuse dans la Palestine des IIe-
IVe siecles quand s'affirme le Patriarcat?

D. Stökl: Ich würde diesbezüglich vorschlagen, zwischen
verschiedenen Formen der Templisierung zu differenzieren, denn
die Templisierung hat sich vom zweiten zum sechsten Jahrhundert

ja nur verstärkt, wie bereits Fine herausgearbeitet hat,
während z.B. das Phänomen der Synagogen mit Türen gen
Osten zeitlich begrenzt wäre. Zum angeblichen Aufstieg des

Priestertums habe ich mich ja oben schon geäußert. Das Patriarchat

nun steigt im dritten und vierten Jahrhundert als zentrale

jüdische Macht in Palästina auf, um Anfang des fünften
Jahrhunderts von den kaiserlichen Autoritäten erst entmachtet (Cod.
Theod. 16, 8, 22) und dann abgeschafft zu werden (Cod.Theod.
16, 8, 29) (s. z.B. S. Stern, in Journal ofJewish Studies 2003 und



TEMPLISIERUNG 283

die dort angeführte Literatur sowie Levine, The Ancient Synagogue,

454fF. und Kapitel 9 in G. Stemberger, Jews and Christians
in the Holy Land [Edinburgh 2000]). Der Zenith des Patriarchats
fällt also ungefähr mit dem Phänomen zusammen, Synagogen
mit den Türen gen Osten zu bauen. Doch sehe ich hier keinen

notwendigen Zusammenhang. Maßgeblicher Zeuge ist die Synagoge

von Hammat Tiberias, in welcher Inschriften eine Nähe der
Verantwortlichen zum Hof des lamprotatos Patriarchen bezeugen.

Zeev Weiss hat in einer Uminterpretation der von M.
Dotan publizierten Grundrisse zwar vorgeschlagen, die Synagoge
habe ursprünglich eine Tür nach Osten gehabt (Eretz Israel 23
[1992], 320-326; hebr.; in der demnächst erscheinenden
Festschrift für Sean Freyne auch auf Englisch), doch würde ich hier

von Nordosten reden.

J. Scheid: Ii est evident, comme vous le soulignez, que la spi-
ritualisation des regies du Temple ne correspond pas ä une deri-
tualisation, comme le demontre le passage sur le plan prive
d'un certain nombre de rites.

D. Stökl: Ja, und dies gilt ftir Christentum und Judentum
gleichermaßen. Natürlich gibt es auf beiden Seiten Gruppen, die
mehr oder weniger Bedeutung auf Ritual legen. Doch weist man
fälschlicherweise oft das Christentum dem Glauben, der Orthodoxie,

das Judentum dem Ritus, der Orthopraxie zu. Z.B. dreht
sich einer der ersten größeren Auseinandersetzungen zwischen
zwei kirchlichen Zentren, Rom und Kleinasien, um den Oster-
termin, also einen zentralen Aspekt der Ritualausführung. Die

späteren Kirchenordnungen sind auch als Versuch, den Rtus
festzulegen zu verstehen. Vor allem im Vergleich mit der
römischen Religionsauffassung, fügt das Christentum allerdings eine

Betonung auch der Glaubensanschauungen hinzu.

F. Marco Simon-. With regard to the celestial temple, the

archetypal deities and the ritual space, the vertical and horizontal

dimensions, perhaps it would not be irrelevant to mention



284 DISCUSSION

here the basilica of Sant'Apollinare Nuovo in Ravenna and the
mithraeum as examples of ritual spaces in which a vertical ascent
was achieved (communication between the human world and
the divine) through the symbolic travelling along a "horizontal"
route. This horizontal dimension was expressed in one case

through the divisions corresponding to the 7 horizontal feasting

spaces of initiation and, in the second case, the two-fold procession

of virgins and martyrs going from the port and the city
towards the Virgin with Child and Christ through sacrificial

martyrdom. As J. Eisner (Art and the Roman Viewer. The

Transformation ofArt from Pagan World to Christianity [Cambridge
1995], 222 ff.) pointed out in connection with Ravenna, the
mediation between the present world and the sacred horizon,
between the temporal and the eternal, was carried out in visual
terms through a procession (the same, by the way, as in the Ara
Pacis Augustae) or a horizontal feasting space in the case of the
mithraeum, but in both cases, this mediation restyled mythical
sacrifice in ideological terms.

D. Stökl: Für synagogale Mosaike oder Fresken ist eine

Sequenzialität m.E. noch nirgendwo schlüssig erwiesen, auch

wenn vorgeschlagen worden ist, Bet Alpha und Sepphoris als

Aufstieg von Aqedah über die Tierkreiszeichen zum himmlischen

Heiligtum bzw. die irdische Synagoge zu interpretieren
(z.B. S. Schwartz, Imperialism, 248-259). Allerdings befinden
sich die Repräsentationen des Tempels oder die cancella
zumeist nahe des Toraschreins, insofern bestünde durchaus ein
qualitativ aufwertender Ubergang im Weg vom Eintritt in die
Synagoge zum Toraschrein/Gebetsrichtung. Dies imitiert lose
die Hierarchie der heiligen Bereiche im Tempel bis zum Aller-
heiligsten, in dem Gott präsent war.

Ph. Borgeaud: Vous avez tres bien montre comment la

priere, ou la lecture de la Bible, peut devenir une forme de
sacrifice. J'ai ete frappe, de ce point de vue, non seulement par
ce remplacement du sacrifice par la lecture des ordonnances



TEMPLISIERUNG 285

sacrificielles, mais aussi par la maniere dont la Qedusha agit
comme un rite destine ä rendre present le divin, en rendant

present le choeur des anges qui s'adressent ä Dieu. Pourrait-on

comparer ce mecanisme ä ce qui se passe dans certaines formes
de prieres antiques qui accompagnaient des offrandes? Je pense
aux Hymnes orphiques, qui appellent le dieu ä participer au
rite, un rite que l'hymne lui-meme constitue, accompagne
qu'il est de quelques fumigations.

D. Stökl: Das Besondere an der Qedusha scheint mir in der

performativen Sprache zu liegen. Es wird nicht so sehr die Gottheit

herabgerufen wie bei einer Invokation, sondern der Sprecher

wird in der Rezitation des Gotteslobes der Engel diesen

gleich oder (was nicht das gleiche ist) mit ihrem Chor vereint.
Wie die Orphischen Hymnen ist die Qedusha keine das Opfer
begleitende Nebenhandlung, sondern der Hauptakt, und dies in
einer Gesellschaft, in der sonst das Opfer Hauptausdruck der

Religiosität ist. Die Qedusha kann durch Gesten (oder im Falle

der Orphischen Hymnen durch Weihrauchopfer) noch weiter
unterstützt und hervorgehoben werden. So hebt man die
Hacken bei der Rezitation der Qedusha leicht hoch und erhebt
sich so zu den Engeln bzw. imitiert sie. Doch betrachten Sie also

bitte meine Antwort als äußerst vorläufig angesichts meiner
oberflächlichen Kenntnis der Orphischen Hymnen.

J. Kellens: Ma contribution envisagera, pour le mazdeisme,
l'influence des rites sur le sort reserve aux textes.

J. Scheid: Ä propos du temple celeste, vous pourriez trouver
des paralleles dans la pratique augurale romaine. Dans cette
technique, l'espace divinatoire terrestre est la projection d'un
espace celeste. Voyez ä ce propos les pages de J. Linderski ("The
Augural Law", dans ANRWll 16, 3 [1986], 2146-2312).

J. Dillon-. A propos of the existence or non-existence of a

Temple to constitute the centre of one's worship, it occurs to



286 DISCUSSION

me that there can be advantages as well as disadvantages involved

in losing such a centre, and that the Christians may have

derived such an advantage, in their drive to become a world
religion, through not being tied to a particular site — though,
of course, the reverence for Jerusalem never ceased.

D. Stökl: Es ist eine spannende Frage, ob das Judentum nach
70 u.Z. durch den Verlust des Tempels als konkretes geographisches

Kultzentrum für potentielle Konvertiten attraktiver
wurde. Zumindest haben wir wesentlich mehr Nachrichten
über Konversionen zum Judentum und Gottesfürchtige aus
dem Zeitraum vom 2.-5. Jahrhundert, also nach diesem Ereignis.

Ich weiß jedoch nicht, ob wir die Lösung von der Bindung
an einen konkreten geographischen Ort direkt mit dem Drive
zur Weltreligion und dem Erfolg als solcher verknüpfen können.

Im Islam ist der Fokus auf einen konkreten Ort, Mekka,
über die Gebetsrichtung und die Wallfahrt gleich in zwei der
fünf Säulen gewissermaßen im Fundament einer Weltreligion
ritualisiert. Vom religionsphänomenologischen Standpunkt
wird sich jedoch ihre Anfrage verstärkt stellen, sobald die
Menschheit ihre Existenz auch auf andere Himmelskörper
ausdehnen wird — und ich bitte diese Möglichkeit durchaus ernst
zu nehmen — ist doch eine Wendung nach Jerusalem oder
Mekka dann viel schwieriger zu realisieren als ein Gebet gen
Sonnenaufgang oder "Osten".

J. Dillon: As regards the Temple as an idea, I find it
interesting that Philo of Alexandria, steeped as he was in Plato-
nism, propounds the concept of an Idea or Form of the Temple,

which, like the Sun, or the phoenix-bird, is only
exemplified once. It does seem, though, from what you say that
there was some warrant for that in Jewish thought, which he
could be picking up on. Would I be right?

D. Stökl: Philo konnte in der Tat auf die biblische Vorstellung

zurückgreifen (z.B. Legum Allegoriae 102), nach dem es



TEMPLISIERUNG 287

ein göttliches Modell (LXX: paradeigma) der Stiftshütte gibt
(z.B. Exodus 25, 9; 40; 1 Chronik 28, 11-12; 18-19). In der

frühjüdischen Literatur ist das himmlische Heiligtum Gottes
ein weitverbreiteter Topos, v.a. in der apokalyptischen Literatur
(z.B. Ezechiel 40-48; 1 Henoch-, Testament Levis). Durch die
Übertragung des zeitlich orientierten jüdisch-apokalyptischen
Modells in platonische ontologisch orientierte Denkkategorien
entsteht in dem auf niedrigerer Ebene platonisierenden
Hebräerbrief eine Spannung, der z.B. G.E. Sterling nachzugehen

versucht (in Studia Philonica, Annual 13: In the Spirit of
Faith. Studies in Philo and Early Christianity in Honor ofDavid
Hay [Leiden 2001], 190-211). Doch beschreitet Philo insofern
einen anderen Weg, indem er den Tempel einerseits mit dem
Universum, in dem der Logos als Hohepriester dient, und
andererseits mit der rationalen Seele, in der der zur Wahrheit
orientierte Mensch den Hohepriesterdienst versieht, vergleicht
(z.B. De somniis 1, 215).



^-ifelgg£fe<&$* 4gr ^?i^J^ftlL
' J,>t' "' •. v i-. '-i-1

£$i#ks-<t -htm «vs^E.-%aRl-^t«r _M
^i^S»C^%S»äss% 4$ä&' pi-f}&k*& _SA$~

A'j^c ^-akL, „.iL ,-L^ _

*-s^särM-«fe#,.
Ü&ß&fm $$**&-

$«$sa2|t

"Ä# -:AL

-*r£j-- --


	Templisierung : die Rückkehr des Tempels in die jüdische und christliche Liturgie der Spätantike

