Zeitschrift: Entretiens sur I'Antiquité classique
Herausgeber: Fondation Hardt pour I'étude de I'Antiquité classique
Band: 53 (2007)

Artikel: Templisierung : die Ruckkehr des Tempels in die judische und
christliche Liturgie der Spatantike

Autor: Stokl Ben Ezra, Daniel

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-660933

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-660933
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

VII

DANIEL STOKL BEN EZRA

) TEMPLISIERUNG:
DIE RUCKKEHR DES TEMPELS IN DIE JUDISCHE
UND CHRISTLICHE LITURGIE DER SPATANTIKE'

Religion heifdt in der romischen Welt zunichst einmal
immer auch Opfern.! Wer will mag auch beten oder Votivga-
ben spenden, doch abgesehen von den Auffassungen extremer
Kritiker lduft antike Religiositit primir iiber das Opfer und
zwar gewohnlich in Tempeln. Aus diesen Griinden mutete
eine Religion ohne Darbringung von blutigen Opfern, eine
Religion ohne Tempel den Alten vielleicht dhnlich an wie
modernen Menschen eine Religion ohne Gebet oder Mythos
oder eine Religion ohne Gott. Und das Fehlen des zentralen
Charakteristikums dessen, was Religion als solche kenntlich

" Rabbi Zeev Gotthold in tiefer Dankbarkeit zum neunzigsten Geburtstag.
Ad multos annos!

! In seinem Homo necans hat Walter Burkert daraus gar eine Grundkatego-
rie menschlicher Existenz gemacht. W. BURKERT, Homo Necans. Interpretationen
altgriechischer Opferriten und Mythen, Religionsgeschichtliche Versuche und
Vorarbeiten 32 (Berlin 1972). Fiir Bibliographie zum religionswissenschaftli-
chen Hintergrund von Opfer, siehe H. SEIWERT, “Opfer”, in Handbuch Reli-
gionswissenschaftlicher Grundbegriffe 4 (1998), 268-284, sowie P GERLITZ,
“Opfer”, in Theologische Realenzyklopidie 25 (2000), 253-258.

Ich mochte an dieser Stelle den Organisatoren und Teilnehmern der Konfe-
renz und dem Team der Fondation Hardt meine groffe Dankbarkeit fiir die Ein-
ladung zu einer menschlich wie fachlich unvergefflichen Woche mit duflerst leb-
haften Diskussionen aussprechen, durch die mir so manches geistige Tor
aufgetan worden ist. Dariiber hinaus haben mich auch Oded Irshai, Clemens
Leonhard, Giinter Stemberger, Guy Stroumsa und Israel Yuval nach Lektiire
unterschiedlicher Fassungen dieses Artikels auf zahlreiche neue Aspekte hinge-
wiesen und mich vor manchem Fauxpas bewahrt. Ihnen sei herzlich gedankt.



232 DANIEL STOKL BEN EZRA

macht, weckt allzuleicht Befremdung, Unverstindnis, Gering-
schitzung.?

Der revolutionidre Ansporn des antiken Judentums und Chri-
stentums, in ihren Gottesdiensten blutigen Opfern zu entsagen
und keine Tempel zu errichten, ist viel besprochen worden. Zwar
ist die (vorerst) endgiiltige Absage des Judentums an den Tem-
pelkult das Ergebnis der Tempelzerstorung, erfolgt also im
Gegensatz zum Christentum zumindest teilweise nolens volens.
Doch dndert dies nichts am Resultat, daff die Einsetzung einer
von Blut freien Liturgie als Hauptkult von zwei Religionen des
romischen Imperiums einen Paradigmenwechsel eingeldutet hat.
Sie verwirft das damals giiltige Rational des grundlegenden reli-
giosen Aktes und fiihrt, wie jiingst von Guy Stroumsa in Lz fin
du sacrifice wieder so eindrucksvoll herausgestellt, zu einem vél-
lig neuen Verstindnis dessen, was Religion ausmacht.? Doch ver-
lauft dieser Paradigmenwechsel nicht geradlinig. Weder der jiidi-
sche noch der christliche Kult sollten es schliefllich schaffen,
Tempel oder Opfer vollig zu entmachten. Im christlichen
Mythos nimmt das Opfer von Anfang an einen zentralen Platz
ein. Hitte man es bei dieser konzeptuellen Stellung belassen kon-
nen? Ein Verstindnis der Eucharistie und des Gebets als Opfer
offnet dann die Tiiren, durch die sich viele andere Kategorien
des Tempelkultes wieder einschleichen, speziell mit der Imperia-
lisierung des Christentums. Auch im Judentum, fiir welches die
Tempelzerstorung die Frithlingssonne zum Aufblithen einer
weitgehenden Demokratisierung, Mobilisierung und Dezentrali-
sierung bedeutet, kehren der Tempel und sein Kult als Interpre-
tamente des Wortgottesdienstes ein. Dabei hat wohl nicht zuletzt
das Ansehen der Tempelkultur in der romischen Welt seine
Katalysatordienste geleistet. Im Folgenden will ich skizzenhaft
darstellen, wie diese Applikation von Tempelkategorien auf den
synagogalen Kult, ein Prozel, den ich nach Steven Fine als

2 Vgl. die Worte von Porphyrius und Arnobius im vorletzten Abschnitt
unten.

> G. STROUMSA, La fin du sacrifice. Les mutations religieuses de I'Antiquité tar-
dive, Collection du Collége de France (Paris 2005).



TEMPLISIERUNG 233

“Templisierung” bezeichne, eventuell mit dem parallelen Phino-
men im Christentum zusammenhingen kénnte.* Des Weiteren
mdochte ich eine rudimentire Typologie aufstellen, auf welche
Weise im Judentum und Christentum templisiert worden ist.
Kollektive Identititen sind oft nur schwer zu fassen, doch
scheint mir ihre Untersuchung als vornehmstes Ziel der Reli-
gionswissenschaft. Texte geben im allgemeinen die Ideen eines
einzigen Verfassers wieder. Kollektive Rituale, in denen sich
viele Beteiligte eznem Handlungsschema unterwerfen, kénnen
hingegen einen ausnehmend guten Zugang zu kollektiven
Identititen ebenso wie kollektiven Vorstellungen bieten. Nach
wie vor werden Rituale im Vergleich zu theologischen Konzep-
tionen viel seltener untersucht. Religionswissenschaft ist viel-
fach mehr an den bahnbrechenden Ideen iiberragender Indivi-
duen interessiert und wird so zu einer Teildisziplin der
Philosophie. Dies ist zum einen das logische Resultat der Posi-
tion des Faches innerhalb der geisreswissenschaftlichen Intelli-
genzija und zum anderen eine Folge der Quellenlage, die den
des Schreibens michtigen Eliten eine ungleich groflere Mog-
lichkeit einriumt, der Nachwelt ihr Innenleben als dzs Innen-
leben weiterzugeben. Natiirlich lduft auch unser Zugang zu
antiken Ritualen zunichst immer wieder iiber Texte. Daher
werde ich es heute wagen, als Nichtarchiologe, Teile meiner
Untersuchung auch auf archiologische Quellen, v.a. die weit
iiber 100 ausgegrabenen Synagogen, zu bauen. Selbst wenn
diese Synagogen, ihre Struktur, ihre Gegenstinde und Inschrif-
ten natiirlich weiterhin in erster Linie die finanzielle und
soziale Elite reflektieren, geben sie uns doch einen weiten und
einen im Gegensatz zu den schriftlichen Quellen von den

4 S. FINE, This Holy Place. On the Sanctity of the Synagogue during the Greco-
Roman Period, Christianity and Judaism in Antiquity 11 (Notre Dame, Ind.
1997). Die vorliegende Studie ist insofern thematisch (nicht aber von der behan-
delten Zeitperiode) sehr viel begrenzter als Francis SCHMIDT’s anregendes La
pensée du remple (Paris 1993), in welchem er die Bedeutung des Tempels als
Denk- und Organisationskategorie im Judentum der rémischen Epoche iiber-
haupt untersucht hat.



234 DANIEL STOKIL BEN EZRA

Widrigkeiten der Traditionsgeschichte unbehelligten Einblick
in die Vielfalt des antiken Judentums.

Doch lassen Sie mich kurz einige Worte zu den behandelten
jiidischen Quellen verlieren, da mancher Leser sich vielleicht
nur hier und da mit ihnen beschiftigt und da sie alle ihre eige-
nen methodologischen Klippen in sich bergen. Es handelt sich
um die Schriften aus den Hoéhlen von Qumran, den rabbini-
schen Quellen, liturgischen Hymnen (Pijjut) sowie archiologi-
schen Ausgrabungen. Bei allen stellt sich zunichst die Frage,
wen sie reprisentieren. Die Rollen von Qumran werden
gewohnlich dreigeteilt, in biblische Schriften, Biicher mit sek-
tenspezifischer Terminologie und Biicher ohne derartige sekten-
spezifische Terminologie. Zahlreiche Werke der letzten Katego-
rie werden priesterlichen Kreisen zugeordnet. Bis vor wenigen
Jahren galten die rabbinischen Quellen’ zumeist als reprisenta-
tiv fiir das Judentum nach, teilweise sogar vor der Tempelzer-
storung im Jahre 70 u.Z. Nach den ersten — tiberzogenen —
Anfragen durch E. Goodenough ist dieser Konsens spitestens
seit den Arbeiten von Jacob Neusner, Martin Goodman, Shaye
Cohen, Catherine Hezser und Seth Schwartz eingebrochen.®
Bis mindestens zum dritten nachchristlichen Jahrhundert gilt

> Die rabbinischen Quellen bestehen aus den thematisch geordneten quasi
juridischen Schriften der Mischna, Tosefta, palistinensischer und babylonischer
Talmud, sowie die an der Bibel orientierten genannten Midraschim (Auslegungs-
schriften). Zu den frithen tannaitischen Schriften (bis zum 3. Jh/4. Jh) werden
Mischna und Tosefta sowie die sogenannten halakhischen Midraschim gerechnet.
Zu den spiten, amoriischen zihlen der palistinensische oder Jerusalemer Talmud
und der babylonische Talmud sowie ein Grofteil der “aggadischen”, d.h. erbauli-
chen Midraschim bis etwa zum Aufkommen des Islams. Ein Schliissel zum hier
verwendeten Abkiirzungssystem fiir die rabbinischen Schriften findet sich in G.
STEMBERGER, Einleitung in Talmud und Midrasch (Miinchen 81992).

6 S. SCHWARTZ, Imperialism and Jewish Society. 200 BCE to 640 CE (Prince-
ton 2001); C. HEZSER, The Social Structure of the Rabbinic Movement in Roman
Palestine,TSA] 66 (Tiibingen 1997); M. GOODMAN, State and Society in Roman
Galilee, AD 132-212 (Totowa, NJ 1983); S. COHEN, “Epigraphical Rabbis”, in
Jewish Quarterly Review 72 (1981), 1-17; E. GOODENOUGH, Jewish Symbols in the
Greco-Roman Period, 13 Bde (New York 1953-1968); M. SMITH, “Goodenough
Jewish Symbols in Retrospect”, in Journal of Biblical Literature 86 (1967), 53-68.



TEMPLISIERUNG 255

die Gruppe der Rabbinen als eher marginal. Eine weitere
Schwierigkeit ist der kollektive Charakter der rabbinischen
Quellen bei der gleichzeitigen Infragestellung der Giiltigkeit
namentlicher Zuschreibungen von Aussagen an bestimmte
Rabbinen. Vielfach enthalten die Catenen-artigen Texte sich
gegenseitig widersprechende Aussagen. Fiir welchen Bevolke-
rungsanteil des jiidischen Palidstina und Babylonien stehen die
rabbinischen Quellen also? Wo ist die Stimme der anderen
Juden Paldstinas? Manch einer findet sie in den in archiologi-
schen Ausgrabungen gefundenen Synagogen und stellt dem
rabbinischen Judentum ein “synagogales” gegeniiber. Zahlrei-
che Synagogen enthalten Mosaike mit bildlichen Darstellun-
gen wie z.B. Helios oder architektonische Eigenheiten, die mit
den rabbinischen Quellen nur schwer in Einklang zu bringen
sind. Doch sind die meisten Synagogen “stumm” und es stellt
sich hier die methodologische Frage, ob die Disparitit nicht in
erster Linie darauf beruht, daff wir hier von zwei grundlegend
verschiedenen Quellenarten sprechen.” Unter den schriftlichen
Quellen finden sich dann als nichste Gruppe die Texte der
jidischen Liturgien. Doch sind die iiberlieferten Gebetstexte
der traditionellen Liturgien im Wortlaut handschriftlich
zumeist erst im frithen Mittelalter (10. Jh.) belegt und kom-
men daher fiir unsere Untersuchung nur in Ausnahmefillen in
Betracht.® Dafiir ist in den letzten Jahren eine weitere spitan-
tike Quellengruppe stirker in den Vordergrund geriickt, der
sogenannte Pijjut, kunstvoll kodierte liturgische Hymnen teil-
weise erheblicher Linge, darunter die frithesten aus dem vier-
ten oder fiinften Jahrhundert.” Manche sehen in ihnen das

7 L. LEVINE, The Ancient Synagogue. The First Thousand Years (New Haven
und London 2005).

8 Paradoxerweise sind es gerade die Ritualtexte, fiir die oft der Anspruch
hohen Alters erhoben wird, die stirker als jedes andere Genre Gebrauchstexte
sind und dem jeweils gerade geltenden Wortlaut angeglichen werden.

? Dazu s. va. die Werke des bedauerlicherweise gerade verstorbenen Ezra
FLEISCHER, sowie die Arbeiten von Aaron MIRSKY, The Piyyut. Its Development in
Israel and the Diaspora (Jerusalem 1990) (Hebr.); J. YAHALOM, Poetry and Society
in the Jewish Galilee of Late Antiquity (Tel Aviv 1999) (Hebr.). Leider wird zu



236 DANIEL STOKL BEN EZRA

literarische Vermichtnis eines wieder erstarkten Priestertums.
Doch dazu spiter. Beginnen wir unsere Untersuchung
zunichst mit der Zeit, in der die Priester noch im Jerusalemer
Tempel dienen kénnen.

1. Zweiter Tempel

Der Ursprung der Synagogen liegt im Dunkeln, und es ist
auch nicht so sehr die Geburt dieser Institution, die uns heute
interessiert, sondern ihre faflbarere Geschichte.!® Das Buch
Deuteronomium verbietet den Bau von Tempeln und die Dar-
bringung von Opfern auflerhalb Jerusalems: “Nimm dich in
Acht! Verbrenn deine Brandopfertiere nicht an irgendeiner
Stitte, die dir gerade vor die Augen kommt, sondern nur an
der Stitte, die der Herr im Gebiet eines deiner Stimme aus-
wihlt”.!! Natiirlich ist dies ein Priskriptiv, kein Deskriptiv.
Bekannterweise finden wir in der Spitantike einige (wenige)
jiidische Tempel auch auferhalb Jerusalems, so in Agypten in
Leontopolis, vielleicht auch in Jordanien und Syrien.'? Doch
war die Bedeutung dieser Institutionen wohl eher gering. Im
groflen und ganzen spielten Tieropfer im religiosen Leben der
Diasporajuden schon in hellenistischer Zeit hochstens eine

diesem Bereich fast ausschlieflich auf Hebriisch publiziert, doch vgl. nun die
englische Anthologie mit ausfithrlicher Einleitung des letztgenannten Autors
zusammen mit M. SWARTZ, Avodah. Ancient Poems for Yom Kippur (Philadelphia
2005). Zur mystischen (und daher fiir Studien des kollektiven Rituals weniger
geeigneten) Hekhalotliteratur vgl. unten.

19 Ganz richtig spricht Seth Schwartz von einer immer noch viel zu prisen-
ten “obsession of origins”. Nicht zuletzt wohl ein protestantisches Erbe. Um die-
sen Artikel nicht unnétig mit bibliographischen Angaben zu iiberfrachten ver-
weise ich auf die im mafigeblichen Werk von L. Levine diskutierte Bibliographie.

11 Deut. 12, 13-14.

12 Siehe z.B. die Diskussion in A. RUNESSON, The Origin of the Synagogue,
CBNTS 37 (Stockholm 2001). Wenn allerdings Runesson den Ursprung der
Synagoge in derartigen jiidischen Tempeln sieht, so geht dies gerade am #gypti-
schen Befund vorbei. Zur Kritik siehe die Rezension von S. REIE in Journal of
Theological Studies 54 (2003), 657-660.



TEMPLISIERUNG 237

untergeordnete Rolle.!? Selbst von Galilda aus muf die Reise
nach Jerusalem zu aufwendig gewesen sein, um sie regelmiflig
zu unternehmen. Daneben gab es ganz in der nihe Jerusalems
Gruppen, die aufgrund von Problemen mit dem priesterlichen
Establishment Jerusalems den Tempel mieden, so die Gemein-
schaft von Qumran. Wer von all diesen Gruppierungen nicht
auf religiosen Kultus verzichten wollte, dem blieben nur Gebet
und kollektive Bibellesung — soweit Schriftrollen und des
Lesens kundige Fachleute vorhanden waren.

Gegeniiber dem herkommlichen Modell der Substitution
des Tempels durch die Synagoge,14 sieht heute manch einer im
Tempel den moglichen Ursprung der fixen kollektiven Gebets-
liturgie, v.a. der stark von priesterlichen Traditionen geprigten
Gemeinschaft in Qumran.”” Das sogenannte “Haus der Pro-

13 Auch wenn explizite Nachrichten fiir die Benutzung von paganen Tempeln
durch Juden grofitenteils fehlen (wie sollten sie auch aussehen!), kann ich es mir
anthropologisch nicht vorstellen, dafl @//e Juden der Diaspora entweder permanent
kultlos lebten bzw. alle sobald sie Judia verlassen hatten sogleich nur noch Gebets-
liturgien vollzogen. Zumindest ist es den griechischen und rémischen Autoren bis
zur Tempelzerstorung nicht aufgefallen, daff Juden nur in Jerusalem opfern.

4 Am bestechendsten ist S. TALMON, “The Emergence of Institutionalized
Prayer in Israel in Light of Qumran Literature”, in The World of Qumran from
Within. Collected Studies (Jerusalem/Leiden 1989), 200-243.

5 D. FALK, “Qumran Prayer Texts and the Temple”, in Sapiential, Liturgical
and Poetical Texts from Qumpran. Proceedings of the Third Meeting of the Interna-
tional Organization for Qumran Studies. Published in Memory of M. Baillet, ed. by
D. FaLK, E GARCIA MARTINEZ and E. SCHULLER (Leiden 2000), 106-126. Vgl.
die differenzierten methodologischen Ausfithrungen von J. MAIER, “Zu Kult und
Liturgie der Qumrangemeinde”, in Revue de Qumrin 14 (1990), 543-586, der
bei allem méglichen Einfluf} den Unterschied der laienorientierten rabbinischen
Liturgie zur Tempelliturgie schon herausarbeitet. Nach Daniel 6, 10 beteten
manche Juden schon zu Zeiten des zweiten Tempels dreimal tiglich, vermutlich
individuell. Vgl. Psalmi 55, 18, wo von abends, morgens und mittags die Rede
ist. Aber dies ist wohl nur ein Ausdruck fiir “den ganzen Tag” beten. Zu welchen
Stunden wissen wir nicht genau. Die in Qumran gefundenen doch vermutlich
nicht qumranischen “tiglichen” Gebete (4Q503) sollten morgens bei Sonnen-
aufgang und abends (bei Sonnenuntergang?) rezitiert werden. Verbindungen zu
Opfern oder Tempel sind hier nicht sicher zu erschliefen: E. CHAZON, “Prayers
from Qumran and Their Historical Implications”, in Dead Sea Discoveries 1
(1994), 265-284, hier 281-282. Allerdings benutzen sie den 364-Tage Kalender
und gehéren insofern kalendarisch zur gleichen (priestetlichen) Branche wie

Qumran, den Autoren der Tempelrolle, /Henoch und dem Jubilienbuch.



238 DANIEL STOKL BEN EZRA

stration” im Damaskusdokument wird von einigen Forschern als
eine Kurzbeschreibung einer synagogenihnlichen Einrichtung
mit engen Tempelbeziigen verstanden.'® Nach der Mischna war
das morgendliche tigliche Opfer im Tempel mit Gebeten
gekoppelt, die mit den spiteren Synagogenliturgien verwandt
waren.'” Da es zu viele Priester gab, als dafl sie gleichzeitig hit-
ten im Tempel Dienst tun kénnen, und da nicht alle in Jerusa-
lem lebten, waren sie in 24 Wachen (mishmarot) eingeteilt, die

16 “TAlle, die] das Haus der Prostration [betreten], sollen nicht im Zustand
der Unreinheit kommen, die eine Waschung verlangt. [Und wenn die Trompe-
ten der Gemeinschaft erschallen soll er vor]treten oder zuriicktreten und sie sol-
len nicht die [ganze] Liturgie anhalten [denn es ist ein heiliges Haus]” (4Q471 5
1 15-17 erginzt nach CD-A XI 21 — XII 1). Annette STEUDEL, “The Houses of
Prostration CD xi 21-xii 1 — Duplicates of the Temple”, in Revue de Qumrin
16 (1993), 49-68 hat am stirksten argumentiert, daff mit dem Haus der Pro-
stration nicht der Jerusalemer Tempel sondern eine alternative Gebetsstitte der
hinter dem Damaskusdokument stehenden essenischen Gruppe gemeint ist. Es
bleibt jedoch weiterhin unsicher. Das vorhergehende Zitat aus Proverbia 15, 8
stellt jedenfalls dem verachteten Schlachtopfer der Schurken das Gebet der
Gerechten gegeniiber, welches noch dazu dem angenehmen Speiseopfer gleichge-
stelle wird. MafSgebliches Charakteristikum scheint das Sich-Niederwerfen zu
sein, das dem Gebiude seinen Namen gibt. Prostration ist ein zentrales Ritual im
Tempelgottesdienst. Gebetet wird normalerweise cher stehend. Wie im Tempel
wird rituelle Reinheit verlangt und es erschallen Trompeten. Die Liturgie wird
wie der Tempeldienst als Avoda bezeichnet und dem Gottesdienstgebiude wird
Heiligkeit zugeschrieben. Sollte es sich um Templisierung handeln, wird sie
durch die Ubertragung von Begriffen (avoda, bet qodesh, minha, gahal) und Ver-
haltenstabus (Reinheit) und der Weiterverwendung von Gegenstinden (Trompe-
ten) und rituellen Akten (niederwerfen, Trompeten blasen) erreicht. Wenn hier
tatsichlich eine “Synagoge” gemeint sein sollte, dient die Templisierung wohl
dazu, der neuen Gottesdienstform eine dhnliche Autoritit wie der herkommli-
chen im Tempel zu verschaffen. Riumlichkeiten, die einem Gebetsgottesdienst
hitten dienen kénnen, gibe es in Qumran, doch haben wir nicht geniigend Kri-
terien wie denn ein derartiger Raum hitte aussehen sollen. Sollte Alexander
ROFE “Notes to the Damascus Document 5:15 and 6:14”, in Megillot 4 (20006),
207-214, darin recht haben, daf§ CD-A VI 14 - VII 6 eine Liste von alternativen
Titigkeiten zum Opferkult darstellt, unter denen gerade das Gebet fehle (!),
wiirde dies m.E. auch eher gegen Steudel’s Vorschlag sprechen.

17 mTam 5:1. U.a. enthielten sie eine Rezitation der zehn Gebote, des Shma°
und Segensspriichen sowie den Priestersegen. Nach talmudischen Traditionen
waren die zehn Gebote auch Teil der aussertemplischen Tagzeitenliturgie. Sie
erscheinen in Verbindung mit dem Shma‘ auch auf dem beriihmten Nash-Papy-
rus. Von ihrer Rezitation wurde abgesehen, als Hiretiker (Minim) behaupteten,
sie wiren die einzigen gottgegebenen Gebote (yBer 1:5, bBer 12a).



TEMPLISIERUNG 239

wechselweise Dienst taten. Diese Wachen waren in lokale
Mannschaften (maamadot) geordnet, denen sich auch nicht-
Priester anschlossen, die jedoch nicht in den Tempel zogen,
sondern statt dessen in ihren Ortschaften parallel zum Opfer
Wortgottesdienste abhielten.'® Dabei wird der Unterschied
zwischen derartigen dezentralen Gebetsgruppen und ihren
Lokalitdten zum Tempel eindeutig gewahrt. Nur selten wird fiir
sie der Begriff Tempel verwendet.!” Beziige werden zunichst
iiber die Gebetsausrichtung hergestellt.

Die jidische Qibla, die Hinwendung des Kérpers beim
Gebet in Richtung Jerusalem, bzw. zum Allerheiligsten des
Jerusalemer Tempels ist relativ frith bezeugt.”® Wie stark sie
allerdings verbreitet war, ist unbekannt. Vereinzelt finden wir
auch Nachrichten iiber ein Gebet nach Osten.?! Eine konzen-
trische Gebetsausrichtung hilft, eine durch die zu Jerusalem
alternativen Kultorte verursachte Dezentralisierung zu relativie-
ren. Zwar ist Liturgie, oder zumindest der verbale Teil der
Liturgie, nun auch auflerhalb des Kultzentrums méglich, doch
ordnet die Q7bla die Peripherie dem Zentrum unter.

Die faszinierendste Beziehung zwischen Tempel- und Syna-
gogengottesdienst des zweiten Tempels ist jedoch ohne Zweifel
die Fusion irdischer und himmlischer Liturgie in den beriihm-
ten Sabbatopferliedern,” welche wohl Teil der qumranischen

18 mTaan 4:1-4.

¥ Z.B. TAC. Hist. 5. 4, 4; Jos. BJ 4, 408; 7, 44-45; 7, 144, vielleicht auch
Ap. 1, 209; vielleicht auch TERT. Zezun. 16.

20 ] Kinige 8, 38.44, 2Chronik 6, 34.48 sowie Daniel 6, 11.

2 Z.B. Jos. BJ 2, 128 zu den Essenern, Sapientia Salomonis 16, 28. Dazu
vgl. M. WALLRAFF, “Gerichtetes Gebet. Wie und warum richten Juden und
Christen in der Spitantike ihre Sakralbauten aus?”, in Dialog oder Monolog? Zur
liturgischen Beziehung zwischen Judentum und Christentum, hg. von A. GERHARDS
und H.H. HENRIX, Quaestiones Disputatae 208 (Freiburg i.Br. 2004), 110-127.

22 7Zu diesen Texten und der relevanten Sekundirliteratur, siehe z.B. nun H.
ESHEL, “When Were the Songs of the Sabbath Sacrifice Recited?”, in Megillor 4
(2006), 3-12 (Hebr.). Vgl. auch R. BOUSTAN, “Sevenfold Hymns in the Songs of
the Sabbath Sacrifice and the Hekhalot Literature. Formalism, Hierarchy and the
Limits of Human Participation”, in 7he Dead Sea Scrolls as Background to Post-
biblical Judaism and Early Christianity. Papers from an International Conference at
St. Andrews in 2001, ed. by ]J. DaviLA (Leiden 2003), 220-247.



240 DANIEL STOKL BEN EZRA

Sabbat-Liturgie waren.?3 Diese Hymnen enthalten u.a. an die
Engel adressiertes Gotteslob und Beschreibungen des himmli-
schen Tempels und der dort dienenden Engel und ihres Gott-
esdienstes. Diese Beschreibung eines himmlischen Gottesdien-
stes im irdischen Gottesdienst ist am ehesten mit der
Rezitation des Sanctus oder Trishagion der christlichen und der
Qedusha in der jiidischen Liturgie vergleichbar. Diese rituelle
Rezitation einer komplexen Kosmologie konstruiert gewisser-
maflen ein virtuelles Heiligtum, seine Liturgen und seinen
Gottesdienst — eine Methode, die Grenzen zwischen Himmel
und Erde, Ideal und Wirklichkeit zumindest temporir ver-
schwimmen zu lassen. Die Rezitierenden werden Teil der
himmlischen Liturgie und umgekehrt. Daher wiirde ich diesen
Typ der Templisierung als Fusion oder Verschmelzung (der
himmlischen und irdischen Liturgie) bezeichnen.

2. Mischna

Auch in der Mischna, redigiert zu Beginn des dritten Jahr-
hunderts, bleiben eindeutige Verkniipfungen von Tempel und
Synagoge zumeist noch implizit und betreffen hauptsichlich
die Performanz des Rituals, nicht aber das Synagogengebiude
und nur selten dessen Gegenstinde. Dabei méchte ich vier
Arten unterscheiden, Tempel und Synagoge zu verbinden:
Transfer, Synchronisierung und Verbalisierung von Ritualele-
menten sowie Metaphorisierung von Tempelterminologie.

» Da sie keine sektenspezifische Terminologie aufweisen und eine Kopie in
Masada gefunden worden ist, ist nicht klar, ob diese Lieder selbst essenisch sind
oder von einer anderen Gruppe komponiert wurden. Vielfach werden priesterli-
che Kreise als Ursprung angesehen. Die iltesten Kopien dieses Werkes sind
paldographisch auf das erste vorchristliche Jahrhundert datiert worden. Die
grofle Zahl der Kopien deutet auf liturgische Verwendung. Da die Texte auf
bestimmte Jahrestage datiert sind und die erste Person Plural verwenden, sind sie
als Inkantationen einzelner Mystiker undenkbar. Urspriinglich umfalte dieses
liturgische Werk 13 Lieder fiir 13 Sabbate. Da das Jahr nach dem 364-Tage
Kalender in vier Einheiten zu genau je 13 Wochen eingeteilt war, decken diese
Lieder das gesamte liturgische Jahr ab, wie Eshel schon gezeigt hat.



TEMPLISIERUNG 241

A) Transfer:** Im Vergleich zum priesterlichen Tempelkult
ist der Synagogenkult demokratischer organisiert. Die Rolle
der durch Vererbung weitergegebenen Amter der Tempelhier-
archie also Priester und Leviten, wird stark zuriickgedringt,®
der Hohepriester verschwindet ganz.?® Einige wenige aber
nicht unwichtige Amtshandlungen bleiben Priestern vorbehal-
ten. Zunichst wird der Priestersegen (Num. 6, 24-26), dem
vielfach quasi magische Verehrung angetragen wurde, aus der
Begleitliturgie des tiglichen Opfers (7amid) in den Synagogen-
kultus iibernommen.?” Es werden dazu jedoch rituelle Gesten
hinzugefiigt, die den Segen auflethalb des Tempels, d.h. in
Synagogen, von demjenigen im Tempel nicht nur unterschei-
den sondern ihm klar unterordnen (mTam 7:2). Dariiber hin-
aus erhalten Priester und Leviten bei der Toralesung eine
Ehrenrolle (mGit 5:8). Doch sind wir damit ziemlich am Ende
der von der Mischna Priestern und Leviten weiterhin zugebil-
ligten religiosen Funktionen angelangt.?® Die Vorherrschaft des

2 Im unveroffentlichten Aufsatz “Beobachtungen zur Liturgieinterpretation
in rabbinischen Texten — Mimesis, Legitimation, Polemik” bezeichnet C. LEON-
HARD diese Kategorie treffend als “Spolia”.

2> D. TRYPHON, “Did the priestly watches move from Judea to Galilee after
the Bar Kokhba revolution?”, in Zarbiz 59 (1990), 77-93 (Hebr.).

26 Dieses Amt wird ja im Gegenteil zum Priestertum nicht durch Vererbung
weitergegeben (Hinweis von C. Leonhard).

27 mTam 5:1; mBer 5:4; mRH 4:5.

2 Dazu gibt es noch z.B. den rituellen Loskauf von Erstgeborenen. Eine
schwierige Passage im Traktat Megilla scheint nahezulegen, daff Priester als Ritual-
experten auch weiterhin oft zahlreiche liturgische Funktionen iibernahmen: “Wer
die Prophetenlesung rezitiert, trigt auch das Shma‘ mit seinen Segensspriichen vor;
und er geht vor den Toraschrein [als Vorbeter] und erhebt die Hinde [zum Prie-
stersegen]|. Wenn er minderjihrig ist, moge sein Vater oder Lehrer an seiner Stelle
vor den Toraschrein gehen” (mMeg 4:5). Nach dieser Stelle wiirde der Lektor der
Prophetenperikope gewohnlich aus dem Kreise der Priester erwihlt, den einzigen,
die zum Priestersegen die Hinde heben diirfen. Dazu wiirde dieser dann als Vor-
beter fungieren. Dies pafit nicht zu anderen Informationen iiber Vorbeter und
Leser aus der Mischna. Die traditionellen Kommentatoren bieten harmonisie-
rende aber wenig iiberzeugende Lésungen an. Eine Hermeneutik des Verdachts,
dafl sich hier eine mit dem Rest der Mischna unstimmige Tradition eingeschlichen
hat, kénnte diesen Text auch andersherum lesen: Wer die Prophetenlesung rezi-
tiert, darf den Priestersegen sprechen, selbst wenn er kein Priester ist. Diese unwahr-
scheinliche Deutung beinhaltet eine Ubertragung eines priesterlichen Vorrechts



242 DANIEL STOKL BEN EZRA

erblichen Priestertums iiber den jiidischen Kultus scheint end-
giiltig gebrochen. Die Leiter der Synagogen heiflen jetzt Ver-
sammlungsvorsteher (rosh  haknesset, vgl. archisynagogos),
Hazzan oder Vorbeter, wortlich Abgeordneter (shaliah tsibbur),
ein zeitlich auf den jeweiligen Gottesdienst beschrinktes
Amt.” Nun erwihnt die Mischna einen Rosh Knesset und
einen Hazzan zwar auch als Teil der Tempelhierarchie,® doch
wire hier zu fragen, ob nicht vielleicht eher eine “Synagogali-
sierung’ des Tempelgottesdienstes vorliegt, d.h. die Projektion
von Elementen des Synagogengottesdienstes in die Annalen
des Tempelgottesdiensts.’’ Josephus, ein Priester, erwihnt
jedenfalls weder einen Rosh Knesset noch einen Hazzan unter
den Funktionstrigern des Tempels. Wie dem auch sei, anschei-
nend niitzte es der Autoritit zeitgenossischer Amter, in die
Aura des Tempels gestellt zu werden.

Einige Tempelrituale werden mehr oder weniger komplett
in die Synagoge transferiert. Dieses Geschehen ist am einfach-
sten nachzuvollziehen bei ohnehin verbalen Ritualen wie der
Rezitation des Hallel oder dem schon erwihnten Priesterse-
gen.’” Doch finden wir auch musikalische und materielle
Aspekte des Tempelkults in der Synagogenliturgie, z.B. das
Blasen des Shofarhorns v.a am Neujahrstag und das rituelle
Tragen des Feststraufles (Lulav) am Laubhiittenfest. Bemer-
kenswerterweise werden sowohl bei der Lulav-Prozession als

auf nicht-Aaroniten und entspriche christlichem Verstindnis. In rabbinischer Tra-
dition findet sich derartiges nur in der Ubertragung der priesterlichen Zehnten-
Forderung auf Rabbinen.

2 Versammlungsvorsteher: LEVINE, The Ancient Synagogue, 415-427; Hazzan:
ibid., 435-442. Die Nomenklatur in nicht-rabbinischen Texten und Inschriften
ist natiirlich vielfiltiger. Das wichtigste Amt ist das des Altesten (zagen, pres-
byteros): ibid., 432-434.

3% mYom 7:1; mSot 7:7.8; mTam 5:8; mSuk 4:4.

31 FINE, This Holy Place, 50; doch vgl. LEVINE, The Ancient Synagogue, 420f.,
438f.; vgl. auch Gebet und Lesung im Ritual von Yom Kippur tYom 3:18

32 Hallel: mRH 3:7; tMeg 10:8; Psalmen: mTam 7:4, cf. spiter bRH 31a;
Priestersegen: mMeg 4:3.6.7. Zu den tiglichen Psalmen (mTam 7:4) siche I.
ELBOGEN, Der jiidische Gottesdienst in seiner geschichtlichen Entwicklung (Frank-
furt .M. 1931; repr.Nachdr. Hildesheim 1995), 80.



TEMPLISIERUNG 243

auch beim Shofar-Blasen Rituale iibernommen, fiir die spezi-
elle Gegenstinde notwendig sind.?

Eine einzige Passage scheint das Synagogengebiude in die
Nihe des Tempels zu riicken. Sie spricht dem Gebiude auch nach
seiner Zerstorung eine bleibende Heiligkeit zu und wendet einen
Bibelvers, der von Tempeln im Plural spricht, auf Synagogen an:
“Rabbi Jehuda sagte: In einer zerstorten Synagoge werden keine
Traueransprachen gehalten, keine Seile gespannt, keine Fangnetze
aufgestellt oder Friichte auf ihrem Dach getrocknet noch werden
sie als Abkiirzung benutzt, wie gesagt ist: ,Und ich werde Eure
Tempel/Heiligtiimer (miqdasheikhem = Plural!) verwiisten.” (Lev.
26, 31) — Obgleich sie verwiistet sind, haben sie doch Heilig-
keit”.?* Terminologisch werden Synagogen hier mit dem gleichen
Terminus wie Tempel bezeichnet. Dazu scheinen sie auch iiber
ihre Nutzungszeit heilig und mit gewissen Tabus belegt.”

3 Dabei mag der Transfer fiir das Shofar-Blasen schwieriger gewesen sein,
war es doch zumeist eine priesterliche Titigkeit. Der Lulav wurde ohnehin schon
in der Zeit des Zweiten Tempels von vielen nicht-Priestern getragen. Vgl. mRH
3:3.7, 4:1-8. Das Ende des Sabbats wurde durch den Trompetenstof eines Prie-
sters bekanntgegeben (Jos. B/ 4, 582; vgl. mHul 1:7, tHul 1:26). Nach der
Tosefta wird der Anfang von Festtagen und das damit verbundene Arbeitsverbot
wie im Tempel durch einen Shofarhornstofl angekiindigt (tSuk 4:10-12). Auch
die Verwendung in Notgottesdiensten wird mit dem Tempel verglichen (tTaan
1:13): vgl. G. ALON, Jews, Judaism and the Classical World (Jerusalem 1977),
129. Die Problematik der Ubertragung des Shofars scheint mir auch aus der
bekannten Passage in mTaan 2:5 (und der erweiterten Version in tTaan 1:14)
hervorzugehen, in der “die Weisen” fiir die Synagoge ablehnen, das Shofarhorn-
Blasen speziell den Priestern zuzuweisen und dies auch in den Segenspriichen zu
deklamieren. Doch vgl. LEVINE, The Ancient Synagogue, 205-2006.

3 mMeg 3:3, vgl. Sifra Behugqotai 1 und 2 zum Vers. Vgl. tMeg 2:18 fiir
weitere Verhaltensregeln in Synagogen.

3 Als weitere philologische Beobachtung wird die Verbindung von Tempel
und Synagoge dadurch gestiitzt, daf} in der tannaitischen Literatur das seltene
Wort gappendaria, hebriisierte Form des lateinischen Wortes fiir Abkiirzung
compendiaria, nur hier (im Bezug auf ehemalige Synagogen) und in einer ande-
ren Passage erscheint, die verbietet, den Tempel als Abkiirzung zu benutzen
(mBer 9:5). Stehen wir hier vor romischem Einfluf? Nach rémischem usus blieb
das einmal fiir einen Tempel konsekrierte Land heilig. Nur in seltenen Ausnah-
mefillen, meistens als absichtliche Entweihung wurde das Land eines zerstorten
Tempels anderen Zwecken zugefiihrt, vgl. J.E. STAMBAUGH, “The Functions of
Roman Temples”, in ANRW II 16, 1(Berlin-New York 1978), 567-568.



244 DANIEL STOKL BEN EZRA

B) Synchronisierung: Soweit das nicht ohnehin schon vor
der Tempelzerstorung der Fall war — unsere Quellen geben
dariiber nicht viel her — werden viele zeitliche Aspekte der
Synagogenliturgie mit dem Tempelkult synchronisiert. Wie
uns selbstverstindlich erscheinen mag, werden die biblischen
Bestimmungen fiir den Kalender des Tempelkults mit seinen
Sabbaten, Neumonden und Festtagen im Groflen und
Ganzen iibernommen und reichlich weiterentwickelt. Zum
soeben erwihnten Lulav sagt die Mischna: “Urspriinglich
trug man den Lulav im Tempel sieben Tage lang und in der
Provinz (bamedinah) einen Tag lang. Seitdem der Tempel
zerstort ist, hat Rabban Johanan ben Zakkai festgelegt, daf3
der Lulav (auch) in der Provinz sieben Tage lang getragen
wird, als Andenken an den Tempel (zekber lamiqdash)” .
Hier wird also anscheinend eine schon zu Zeiten des Tem-
pels auflerhalb der Tempelliturgie (angeblich) in kleinem
Rahmen parallel ablaufende Liturgie nach der Tempelzer-
storung dem nun fehlenden Tempelritual weiter angegli-
chen. Dies wird als bewufite, von oben gesteuerte Reform
ausgegeben.?’

Die Mischna verkniipft die kollektive Tagzeitenliturgie noch
nicht mit dem Tempel. Synchronisiert wird nur das abendliche
Shma’, zu jener Zeit wohl noch ein Privatgebet.’® Dieses darf
rezitiert werden, “sobald [etwaig verunreinigte] Priester [nach
einem Reinigungsbad mit dem Sonnenuntergang rein geworden
sind und ihre] Hebe essen” kénnen (mBer 1:1). Den Anbruch
des Abends hitte man kaum komplizierter definieren kénnen.
Um die zeitlichen Aspekte zu beschreiben benutzt die Mischna
hier also kultische (doch nicht zum Opferkult im strengen

3 mSuk 3:13=mRH 4:3.

%7 Nach der formgeschichtlichen Typologie in J. HEINEMANN, Prayer in the
Period of the Tanna’im and the Amora’im. Its Nature and lts Patterns (Jerusalem
1966) (Hebr.), 89ff., sind alle Litaneien templischen Ursprungs.

3 Sonst wire z.B. die Kontroverse zwischen Beit Shammai und Beit Hillel
tiber die Gebetshaltung nur schwer verstindlich (mBer 1:3) — ELBOGEN, Der
Jjiidische Gottesdienst, 99-100.



TEMPLISIERUNG 245

Sinne gehorende) Terminologie anstelle von astronomischen
Angaben wie Sonnenuntergang.

Neben der zeitlichen Bezugnahme auf den Tempel, wird in
der Gebetsausrichtung auch der 6rtliche Aspekt mit dem Tem-
pel verbunden. Die Mischna bezeugt nun eine doppelte Uber-
tragungsstufe fiir die Gebetsorientierung nach Jerusalem. Wer
sich nimlich beim Gebet nicht zum Tempel wenden kann,
z.B. weil er sich auf einem Schiff befindet und die Richtung
nicht weif3, soll “sein Herz in Richtung Allerheiligstes wenden”
(mBer 4:5 und 4:6). Hier wird also die Gebetsausrichtung
selbst spiritualisiert. Dies unterstreicht nur noch mehr ihre
Wichtigkeit. Zum einen erfiillt eine derartige Gebetsrichtung
einen anamnetischen Zweck, zum anderen kann sie nach den
biblischen Texten darauf hindeuten, daf§ das Allerheiligste des
Jerusalemer Tempels immer noch als speziell wirksamer Draht
zu Gottes Ohr gilt.*

C) Verbalisierung: Dazu kommt die didaktische und liturgi-
sche Spiritualisierung kultischer Vorschriften.®® Vielfach wer-
den handlungsreiche Rituale wie Opfer eingehend verbalisiert,
indem ihre Regelungen weiter tradiert und studiert werden.
Dieser Vorgang ist fiir eine Ethnie, die ihr Kultzentrum gerade
verloren hat, alles andere als selbstverstindlich. In Jerusalemer
Priesterschulen des zweiten Tempels oder auch kurz nach der
Tempelzerstorung wire dies noch eher begreiflich. Doch
warum sollte man die minutiésen Regelungen fiir ein ehemali-
ges Ritual noch dazu unter nichr zu seiner Ausfithrung Berech-
tigten weiter rezitieren, memorisieren, diskutieren und verfei-
nern? Die Kultur hinter der Mischna und ihren Nachfolgern
und Gefihrten Tosefta, Talmudim und halakhischen Midra-
schim setzt genau dies als wichtigsten Punkt auf die Tagesord-
nung. Immerhin fiillen die Ordnungen fiir Festtage und Opfer,

3 Der Sinn der Qibla lige somit darin, beim Adressaten fiir besseres Gehor
zu sorgen — wie im Tempel, siche B. BOKSER, “The Wall Separating God and
Israel”, in JQR 73 (1983), 349-374, hier 368.

% Dies ist grundsitzlich keine neue Erfindung — schon Jesus Sirach setzt
das Studium mit dem Tempelkult gleich — Sir 4, 14.



246 DANIEL STOKL BEN EZRA

die sich beide zum Grof3teil mit dem Tempel befassen, etwa ein
Drittel der Mischna. Diese Verbalisierung wird nun wiederum
mit dem (ehemaligen) Tempelkult synchronisiert, indem Stu-
dium oder Lesung chronologisch auf gerade diejenigen liturgi-
schen Zeiten festgelegt wird, an denen das Ritual frither im
Tempel stattfand. Nach der Mischna dienen z.B. biblische Pas-
sagen iiber den Opferkult des jeweiligen Festtages als Lesung
und damit als Ausgangspunkt des Studiums.*! Dies ist quasi
eine Fusion des historischen Tempelkultes mit der synagogalen
Liturgte.

D) Metaphorisierung: Eine weitere Art der Templisierung ist
es, Tempelterminologie fiir Dinge zu verwenden, die mit dem
Tempel an sich nichts zu tun haben, um so die an sich opfer-
lose Liturgie mit dem Assoziationsfeld des Opferkults zu verse-
hen. Diese Technik macht die iiber die zeitliche Synchronisie-
rung versuchte Korrelation von Gebet und Opfer, die ja nur
fir Eingeweihte verstindlich ist, jedem augenfillig, der ober-
flichlich mit den Opferbestimmungen der Bibel vertraut ist.
Allerdings ist der diesbeziigliche Befund nicht eindeutig fiir die
Zeit der Mischna. Einige Namen der Gebetsstunden dhneln
zwar denen der Opfer, sind jedoch zu unspezifisch (morgen,
abend — Shahbarit, Aravit) als dafl hieraus Schliisse gezogen
werden konnen. Dies gilt auch fir das Zusatzgebet/opfer
(Musaf) an Sabbaten und Festtagen. Am ehesten kénnen wir in
Bezug auf die nachmittigliche Minha (eigentlich Speiseopfer)
von Metaphorisierung sprechen, doch ist unklar, inwieweit
dieser Begriff nicht sekundir eine Bezeichnung fiir “Nachmit-
tagsstunde” {ibernahm, die schon auf breiterer Basis aus dem
Opferkult iibernommen worden war und nicht nur fiir die

A Traktat Megilla gibt als Lesungen fiir die drei groffen Wallfahrtsfeste Pesah,
Shavuot (Pfingsten) und Sukkot (Laubhiittenfest) die biblischen Opferbestim-
mungen an (mMeg 3:5-6), also nicht etwa den #tiologischen Mythos mit der
Beschreibung des Auszugs aus Agypten. Dariiber hinaus ist festzuhalten, dafl der
urspriingliche Sitz im Leben der Mischna zu Yom Kippur eventuell eine liturgi-
sche Rezitation der Vorschriften des Tempelkultes innerhalb des Synagogengott-
esdienstes an eben jenem Tag war.



TEMPLISIERUNG 247

Gebetsliturgie galt.®? Auch fiir das Schlufigebet, Neila, ist die
Lage zweideutig.®?

Fazit: Mit der Ausnahme einiger weniger Kultgegenstinde
(Shofar, Lulav) und gewisser Rollen fiir die Ritualexperten
beschrinkt sich das Ergebnis der Templisierung in der
Mischna auf nichr-materielle Aspekte der Ritualhandlung.
Z.B. werden weder Schaubrote noch Priestergewinder auf die
Synagogenliturgie iibertragen. Bezeichnenderweise gibt es /ei-
nen Opfer- oder Weihrauchaltar.* Auffillig ist auch, daf§ das
Gebdude der Synagoge in der Mischna praktisch keine Rolle
spielt — im Gegensatz zum Tempel, dessen detaillierter
Beschreibung ein ganzer Traktat (Middo)*® gewidmet ist. Die
Synagoge erscheint nicht mehr als ein gutes Dutzend Mal (bei
Hunderten von Seiten). Eine einzige Passage scheint das
Gebidude der Synagoge in die Nihe des Tempels zu riicken.
Nichts jedoch iiber etwaige architektonische Bestimmungen,
ganz zu schweigen von Beziigen auf den Tempel — Lokalisie-
rung, Aufbau, Orientierung, Mafle, Aufteilung in verschie-
dene Heiligkeitsbezirke, o. 4. Dies finden wir erst in der
Tosefta, der jiingeren Schwester der Mischna. %

2 Minka 2.B. mBer 4:1; Musaf: vielleicht mMeg 4:2.

$ “Zu drei Anlissen im Jahr erheben die Priester ihre Hiinde (zum Priesterse-
gen) viermal am Tag — zu Shabarit, Musaf und Minha und Ne'ilat She arim — am
kollektiven Fasten, und an den Maamador und am Yom Kippur”. mTaan 4:1.
Beziiglich der Neila als Name des Schlufigebets am Yom Kippur gibt es in der
amoriischen Literatur zwei Ableitungen — Schliefung der Tore des Himmels und
Schliefung der Tore des Tempels (yBer 4:1 [7bc]; yYom 8:8 [45¢c]; bYom 87b).

4 Dabei hitte der Vers “Denn vom Aufgang der Sonne bis zu ihrem Unter-
gang steht mein Name grof§ da bei den Vélkern und an jedem Ort wird meinem
Namen ein Rauchopfer dargebracht und eine reine Opfergabe; ja, mein Name
steht grof§ da bei den Vélkern, spricht der Herr der Heere” (Mal. 1,11) ein wun-
derbarer prooftext fiir Weihrauchopfer auflerhalb des Tempels sein kénnen.

% Vel. auch den Traktat Baraita deMelekbet HaMishkan iiber das Bundeszel,
die vielfach ins dritte oder vierte Jahrhundert datiert wird, dazu R.S. KIRSCHNER,
Baraita DeMelekher ha-Mishkan: A Critical Edition with Introduction and Trans-
lation (Cincinnati 1992).

4 Vielleicht waren die meisten Synagogen des zweiten Jahrhunderts noch
“Hauskirchen” oder “Vereinslokale”. Dies konnte zumindest auch den mageren
archiologischen Befund erkliren.



248 DANIEL STOKL BEN EZRA

3. Tosefta

Im Vergleich zur Mischna geht die Tosefta mit der Templi-
sierung sehr viel weiter. Dies gilt zunichst fiir den Transfer von
Ritualaspekten: Zu Lulav und Shofarhorn tigt die Tosefta die
Menora als Kultgegenstand dazu;* in der Nacht vor Yom
Kippur wird in Erinnerung an die Nachtwache des Hohenprie-
sters durchgewacht.*® Daneben wird auch die zeitliche und &rt-
liche Koordinierung sehr viel expliziter als in der Mischna. Das
Morgengebet wird zur Zeit des Morgenopfers gebetet, die
nachmittigliche Minha zur Zeit des Minhaopfers. Selbst dafd
das Abendgebet keine festgelegte Zeit hat, wird templisch
begriindet: bestimmte Opferteile werden die ganze Nacht wei-

ter verbrannt (oder bis zur Zeit der Schliefung der Tempel-
tore). Ebenso bleibt auch die Uhrzeit des Musafgebets offen,

In seinem unverdffentlichten Aufsatz “Beobachtungen zur Liturgieinterpreta-
tion in rabbinischen Texten — Mimesis, Legitimation, Polemik” stellt C. LEON-
HARD fest, dafl bei besonders eminenten Liturgiebausteinen, wie Priestersegen
und Versshnungstag, der explizite Hinweis fehlt, dafl diese dem Andenken des
Tempelkultes dienen, wihrend dieser Zusammenhang bei der Tagzeitenliturgie
gerade betont wird. Er fiihrt diesen Unterschied darauf zuriick, dafl bei ersterem
die Kontinuitit fiir den Kenner evident ist, wihrend sie bei letzterem erst kon-
struiert werden muf3.

7 Ob die Tempelmenorah oder eine profane Lampe gemeint ist, ist aller-
dings nicht eindeutig. “Wer eine Menorah oder eine Lampe fiir eine Synagoge
stiftet (haosseh): Bis der Name der Spender (bealim) unleserlich geworden (ad
shelo nishtagea’) ist, darf man sie [nicht] fiir etwas anderes benutzen. Sobald der
Name der Spender unleserlich geworden ist darf man sie fiir etwas anderes
benutzen”: tMeg 2:14, LIEBERMAN, 352:43-45; vgl. yMeg 3,2[1], 74a [dort: in
“Vergessenheit geraten ist”, und “einen anderen Ort”], vgl. auch bAr 6b [dort
lingere Diskussion, die zwischen einem jiidischen und einem nicht-jiidischen
Spender unterscheidet]. Zum ganzen vgl. auch L. LEVINE, “The History and Sig-
nificance of the Menorah in Antiquity”, in From Dura to Sepphoris. Studies in
Jewish Art and Society in Late Antiquity, ed. by L. LEVINE and Z. WEISS, Journal
of Roman Archaeology Supplementary Series (Ann Arbor 2000), 131-153 und
FINE, This Holy Place, 46-48. Zu den zahlreichen aufgefundenen dreidimensio-
nalen Menorot werde ich bei der Diskussion der archiologischen Funde zuriick-
kommen.

# tYom 1:9, vgl. bYom 19b, dazu das unversffentlichte Paper von C. LEON-
HARD, “Beobachtungen zur Liturgieinterpretation in rabbinischen Texten —
Mimesis, Legitimation, Polemik”.



TEMPLISIERUNG 249

weil (angeblich) auch das Musafopfer zeitlich unbestimmt
war.” Im Gegensatz zur Pseudo-Synchronisierung des Abend-
Shma’ ist hier von einer wirklichen Synchronisierung zweier
kollektiver liturgischer Abliufe die Rede. Uber die Tagzeitenli-
turgie hinaus verbalisiert und synchronisiert die Tosefta auch
die Festopfer”® Die Gebetsorientierung nach Jerusalem wird
wesentlich ausfiihrlicher beschrieben und auch, was interessan-
ter ist, begriindet als dafy “so ganz Israel zu einem Platz hin
betet” (tBer 3:15f.). Durch die koordinierte Gebetsausrichtung
im dezentralisierten Kult soll also Einheit suggeriert werden.
Gewissermaflen wird die Einheit des Ortes durch die Einheit
der Perspektive ersetzt.

Qualitativ neu sind die architektonischen Tempelanklinge
in den Regelungen fiir den Synagogenbau. Die Tiiren einer
Synagoge sind immer zu osten, “wie auch der Tempel gen
Osten offen war, wie gesagt ist , die dstlich vor dem Tabernakel
kampierenden, vor dem Stiftshiitte gen Osten’ (Num. 3, 38)7.°!

4 tBer 3:1.2, so auch in yBer 4:1 zur Stelle. Vgl. dort auch die Gleichset-
zung des Gebets mit Weihrauch im Anschluff an Ps. 141:2. Vgl. dagegen mBer
4:1, wonach das Morgengebet irgendwann bis zur Mittagsstunde (oder nach
abweichender Meinung bis zur vierten Stunde), das Nachmittagsgebet irgend-
wann bis zum Sonnenuntergang (nach abweichender Meinung bis bein
ha arbaiyim) und das Abendgebet und Musaf zu jeglicher Stunde gebetet werden
diirfen.

0 “Man hinterfragt die Halakhot fiir Pesah an Pesah und die Halakhot fiir
Shavuot an Shavuot und die Halakhot fiir Sukkot an Sukkot...”: tMeg 3:5.

51 tMeg 3:22; LIEBERMAN, 360, 82-85 zitiert Num. 3, 38. Die vorherge-
hende Tosefta (3, 21) beschreibt relativ detailliert eine synagogale Sitzordnung,
in der die Altesten an der nach Jerusalem gewandten Wand mit dem Gesicht zur
Gemeinde sitzen. Nach FINE, This Holy Place, 46 wird der Hazan iiber die
Schriftbegriindung Lev. 8, 4 mit Moses gleichgesetzt. Vgl. jedoch yBik 3:2 (65¢),
wo die Altesten weggelassen werden und die post-amoriische Tradition aus dem
Sefer Hahilugim (Buch der Unterschied), wo als einer der Dif"f‘erenzgn zwischen
Babylonien und Palistina hervorgehoben wird, daff in Paléstina, die Altesten wie
die Gemeinde in Richtung Toraschrein schauen. In Ausgrabungen wurden
jedoch Binke auf der Jerusalem bzw. dem Toraschrein zugewandten Seite gefun-
den, vgl. zum ganzen FINE, This Holy Place, 73. Die nichste Tosefta (tMeg 3:23)
verlangt, dafl Synagogen auf dem héchsten Punke des Ortes gebaut werden. Da
diese Tosefta dies mit einer Tradition begriindet, die auf die Weisheit nicht aber
den Tempel deutet (Prov. 1, 21), wiirde ich hier gegen Fine (93 u.6.) nicht von
Templisierung sprechen.



250 DANIEL STOKL BEN EZRA

Hier wird also klar gefordert, daff eine Synagoge die Ausrich-
tung des Tempels nachzuahmen hat. Dies ist gewissermaflen
eine imitatio Templi>* Die Synagoge wird selbst zum Zen-
trum.”?

Schliefllich findet sich der fritheste Hinweis auf die Rezita-
tion der Qeduscha, das jiidischen Sanctus, in der Liturgie.’
Der Kontext der in der Qedusha zitierten Bibelstellen legt diese
in den Mund von Engeln und anderen Himmelsbewohnern
und der Schluff liegt nahe, daf$ sich der Rezitierende liturgisch
in diesen Chor der Engel einreiht. Dies wire die einzige mir
bekannte Stelle in der tannaitischen Literatur, wo irdische
Liturgie zumindest implizit mit himmlischer in Beziehung
gesetzt wird.

Fazit: Die Tosefta ist in ihrer Templisierung sehr viel explizi-
ter und weitgehender als die Mischna. Bedeutsam ist die archi-
tektonische Templisierung als auch die Fusion der irdischen
mit der himmlischen Liturgie. Die meisten Templisierungstra-
ditionen sind anonym und gehéren insofern wohl zur Redakti-

onsschicht im spiten dritten oder frithen vierten Jahrhundert,
also nach der Mischna.”

°2 Vgl. hierzu auch die Beschreibung der Synagoge Alexandriens in tSuk 4:6,
die sie dem Tempel sehr dhnlich macht. Wiederum wire hier zu fragen, ob die
Synagoge auf den Tempel projiziert wird (“Synagogalisierung”) oder sie den
Tempel nachahmt (Templisierung). Doch ist es kaum méglich hierauf eine Ant-
wort zu finden, vgl. FINE, This Holy Place, 37, 43-44 und LEVINE, The Ancient
Synagoge, 91-96.

%> Dazu bei der Diskussion der archiologischen Daten mehr.

>% “Rabbi Jehuda antwortete zusammen mit demjenigen, der den Segens-
spruch sprach ,Heilig, heilig, heilig ist JHWH Zevaot. Das ganze Land ist seiner
Erde voll' (554i. 6:3) und “Gelobt sei die Ehre JHWHSs von seinem/ihrem Orte”
(Ezr. 3:12). Alle diese Segensspriiche sagte Rabbi Jehuda zusammen mit dem
Segnenden” (tBer 1:9).

> G. STEMBERGER, Einleitung, 161. Besonders in jiingerer Zeit wird das
Verhiltnis von Mischna und Tosefta stark diskutiert. S. FRIEDMAN und ]J.
HAUPTMAN méchten es — ganz (Hauptmann) oder in manchen Traktatsteilen
(Friedman) umdrehen. Zu den Schwierigkeiten im Entwurf von Hauptmann
vgl. die Rezension von J. SCHWARTZ in Review of Biblical Literature 09/2006
(online).



TEMPLISIERUNG 251

4. Amordische Litevatur

In der amoriischen Literatur wird im Allgemeinen mehr
templisiert als in der tannaitischen. Am deutlichsten wird dies
in der Metaphorisierung, z.B. in der berithmten Anwendung
des Terminus Migdash Meat, d.h. “kleiner Tempel” aus Ezek.
11, 16 auf das Synagogengebiude.’® Wenn Steven Fine nun
behauptet, dafy die amoriische Literatur im Gegensatz zur tan-
naitischen der Templisierung keine Grenzen setze,”” so mufl
man doch in Betracht ziehen, dafl mit der Verwendung der
Metapher Migdash Meat trotz einer gewissen Aquivalenz
zugleich die Unterordnung der Synagoge unter den Tempel
klargestellt wird. Synagogen und ihr Kult sind also allenfalls
temporirer und zweitrangiger Tempelersatz.’® Dariiberhinaus
werden mindestens die Namen von zwei weiteren zentralen
Objekten des Tempelgottesdienstes explizit auf zentrale Funkti-
onstriger der Synagogenliturgie {ibertragen. Dies ist zum einen
der Toraschrein, welcher statt vorher 7eva nun mit dem Begriff
Aron (bzw. aramiisch Arona) wie die im Allerheiligsten aufbe-
wahrte Bundeslade bezeichnet wird.”® Zum anderen kann ein
Vorhang vor diesem Schrein Parokhet/Parokbta genannt wer-
den, wiederum wie der Vorhang vor dem Allerheiligsten in
Jerusalem.®® Es sind nicht irgendwelche Elemente des Tempel-

%6 bMeg 29a — und auf Studienhiuser (Battei Midrash).

°7 FINE, This Holy Place, 81.

% Doch auch im Himmel bzw. der zukiinftigen Welt scheinen Synagogen zu
existieren (yBer 5:1 [8d]).

% Im mythologischen Allerheiligsten, mufl man dazu sagen, da die Bundes-
lade im Zweiten Tempel bekannterweise nicht mehr vorhanden war. Rav Huna
von Sepphoris in yTaan 2:1, 65a: “Unsere Viter bedeckten [die Bundeslade] mit
Gold, wir hingegen [bedecken den Toraschrein beim 6ffentlichen Fasttag] mit
Asche”.

%0 “Rabbi Yose gab Bar ‘Ulla, dem Bediensteten der Synagoge der Babylonier,
die Anweisung: Wenn nur eine Tora(-Rolle zur Verfiigung steht), rolle sie hinter
dem Vorhang (weiter). Wenn es zwei sind, bringe die eine weg und hole die
andere hervor”: Ubers. E AVEMARIE von yYom 7:1 (44b)=yMeg 4:5 (75b)=ySot
7:6 (22a). Sonst wird auch ki/ gebraucht, z.B. yMeg 3:1, 73d; yShab 20:1, 17c.
Beide Begriffe fehlen im Bavli.



252 DANIEL STOKL BEN EZRA

gottesdienstes, deren Terminologie auf die Synagoge tibertragen
wird, sondern gewissermaflen die Créme de la Créme.®!
Schliefllich werden nun, zumindest in einigen Gruppen, wei-
tere Tabus bzw. Reinheitsregelungen vom Tempel auf die Syna-
goge appliziert.®?

Die Verbindung von Gebetsliturgie mit Opfern wird durch
vermehrte explizite Gleichsetzung weiter verstirkt.®® Sie heiflen
nicht nur gleich und geschehen zur selben Zeit, sondern erfiil-
len auch denselben Zweck bzw. das gleiche Gebot. “Wer in der
Synagoge das Gebet verrichtet, wird so angesehen, als ob er ein
reines Speiseopfer darbringen wiirde (keillu magriv minha
tehora)” 4 Auch die bekannte Anwendung von Hosea 14, 3 auf
die Gleichsetzung des Gebets der Lippen mit dem Opfer von

1 Auf beides werde ich bei der Darstellung der archiologischen Funde
zuriickkommen.

62 So darf nicht gespuckt werden — yBer 3:5, 6d — bBer 62b. B. BOKSER,
“Approaching Sacred Space”, in HTHR 78 (1985), 279-299, hier 290 liest dies
bereits in die Mischna mBer 9:5. Postamoriisch ist die Regelung in Hilkhor
Eretz-Israel, dafl Schuhe ausgezogen und Reinigungsbecken eingerichtet werden
sollen. Doch schll’igt FINE, This Ho[y Place, 83 vor, dafl die Nihe von Reini-
gungsbidern zu Synagogen (z.B. Ein Gedi) vielleicht darauf hindeute, dafd einige
jidische Gruppen diese Regelungen schon in der Antike anwandten. Nach der
Baraita delNiddah (6. oder 7. Jh. aus Palistina) war es menstruierenden Frauen
oder Frauen die gerade entbunden hatten, untersagt, Synagogen zu betreten
(Ausgabe HOrOWITZ, Fassung 1, 1:2; 3:4 [30-33]). Die (christliche) Didaskalia
aus Syrien des dritten Jahrhunderts wettert gegen Frauen, die sich aufgrund jiidi-
scher Einfliisse wihrend ihrer Periode fiir eine Woche zuriickziehen (Ausgabe
VOoOBUS 180:238f; transl. 179:238f).

63 Dabei ist Traktat Avot 3:3 noch eine recht schwache Belegstelle, da er ver-
mutlich sehr viel spiter entstanden ist als die anderen mischnischen Traktate, s.
verschiedene Veroffentlichungen von G. STEMBERGER zuletzt in “Mischna Avot;
frithe Weisheitsschrift, pharisiisches Erbe oder spitrabbinische Bildung?”, in
Zeitschrift fir Neutestamentliche Wissenschaft 96 (2003), 243-258. Dagegen A.
TROPPER, Wisdom, Politics and Historiography. Tractate Avot in the Context of the
Graeco-Roman Near East (Oxford 2004), 88-106.

64 R. Pinchas im Namen des R. Hoschaja, yBer 5:1 [8d], Ubersetzung
HorowiTz 1975, 140. Vgl. auch “R. Pinchas, R. Levi, R. Jochanan (sagten) im
Namen Menachems aus Gallaja: Demjenigen, welcher vor den Torahschrein
(teva) tritt um vorzubeten, sagt man nicht: Komm’ bete vor! sondern: Komm’
nahe heran (garev), bring unsere Opfer dar (‘ase gorbaneynu), sorge fiir unseren
Bedarf, fithre unseren Kampf, suche (Gott) unseretwegen zu besinftigen” (yBer
4:4, 8b, Ubersetzung Horowitz 1975, 129).



TEMPLISIERUNG 253

Stieren findet sich erst jetzt.®> Diese Verbindungslinien finden
sich nicht nur konzeptuell oder verbal® sondern auch in der
Gestik, wie Uri Ehrlich in seiner grundlegenden Untersu-
chung tiber die liturgischen Gesten in der rabbinischen Litur-
gie sehr anschaulich herausgearbeitet hat. Hier initiiert die
Korpersprache eine Fusion zwischen himmlischem Gottes-
dienst, Jerusalemer Tempel und synagogalem Gottesdienst.®’
Mit einer dramatischen Reritualisierung einer bereits verbali-
sierten Tempelliturgie wird eine neue qualitative Stufe der
Templisierung erreicht. Ein Beispiel dafiir ist der beriihmte
Seder Avoda, ein duflerst kunstvoller liturgischer Hymnus fiir
Yom Kippur, der die Heilsgeschichte von der Schopfung iiber
die Urviter bis zu Aaron und der Griindung des Hohenprie-
steramts erzihlt, um dann zu einer duflerst detaillierten Nach-
erzahlung des von ihm vollzogenen Versshnungsgottesdienstes
tiberzugehen. Durch Zusammenarbeit des Vorbeters mit der
Gemeinde in Worten und Gestik wird die Rezitation dramati-
siert, in der die Gemeinde in einen virtuellen Tempel hinein-
versetzt wird.®® Zwei mehrfach wiederholte Passagen sind durch
ihren Prosastil und ihre Inszenierung besonders herausgehoben.
Zum einen als der Hohepriester das Blut von Bock und Farren
sieben plus einmal an den Vorhang des Allerheiligsten sprengt

6> ShirR zu Cant. 4, 4 (siman 9). Vgl. bMeg 31b=bTaan 27b (das Lesen einer
Perikope mit Opferbestimmungen wird “ihnen” angerechnet als hitten “sie” das
Opfer selbst dargebracht). Vgl. D. STOKL BEN EZRA, The Impact of Yom Kippur.
The Day of Atonement from Second Temple Judaism to the Fifth Century, WUNT
163 (Tiibingen 2003), 133.

6 Nach dem Jerushalmi wurde in den Musafgebeten nun die Rezitation der
Opferbestimmungen fiir die jeweils geforderten Musafopfer jenes Tages einge-
fiihre — yBer 4:6, 8c; die Opferlesung ersetzte den vorher iiblichen Abschnitt
Deuteronomium 32 — bRH 31a; vgl. ELBOGEN, Der jiidische Gottesdienst, 116.

7 U. EHRLICH, The Non-Verbal Language of Jewish Prayer (Jerusalem 2003)
[Hebr.]. Nun auch in Englischer Ubersetzung erhiltlich: 7he Nonverbal Langu-
age of Prayer. A New Approach to Jewish Liturgy, Texts and Studies in Ancient
Judaism 105 (Tiibingen 2004); zum Stehen beim Gebet, s. §.24-29 (Hebr. Aus-
gabe) in Bezug auf yBer 1:1 (2¢) und BerR 65:21 [738].

68 Diese Dramatisierung unterscheidet sich in der Hinsicht von einem wirk-
lichen Theater, dafl Gemeinde und Vorbeter an den entscheidenden Stellen den
gleichen Text deklamieren, die Rollen also nicht verteilt werden.



254 DANIEL STOKL BEN EZRA

und die Gemeinde dies mitzdhlt. Zum anderen das dreimalige
Siindenbekenntnis des Hohenpriesters iiber Bocken und Far-
ren, das von jedem mitgesprochen wird, wobei von allen eine
Proskynesis vollzogen wird. Hierdurch versetzt sich jeder Mit-
betende simultan in die Rollen des Hohenpriesters und der
Gemeinde im Tempel.®” Ein weiteres Beispiel dieser Rerituali-
sierung ist die Einfthrung einer Lulav-Prozession wie im Tem-
pel an Sukkot. Beschrinkt sich die Mischna (und alle mir
bekannten spitantiken rabbinischen Quellen) noch auf das
“Tragen” des Lulavs und die Worte der Begleitliturgie, kommt
hier also auch eine Adaptation der Prozession, also der Choreo-
graphie, dazu.”® Schliefllich wiren noch die Kapparot zu nen-
nen, ein Yom Kippur Ritual das zuerst im siebten Jahrhundert
bezeugt ist, aber dort schon als alt beschrieben wird, also even-
tuell aus amoriischer Zeit stammt. Bei diesem Ritual wird ein
Tier, heute zumeist ein Huhn, als Ersatz fiir die Strafe der eige-
nen Siinden getotet.”! Hier kommen wir dem realen Tempel-
kult am nihesten. Vielfach wurde es wohl gerade deshalb von
den halakhischen Autorititen bekimpft. Dennoch hat dieses
Ritual sich durchgesetzt.

Fazit: In amoriischen Quellen erreicht die Templisierung
durch weitergehende Metaphorisierung von Tempelterminologie
sowie iiber die Reritualisierung ein neues Niveau. Sogar ein

 Das erste sichere Zeugnis fiir die Existenz eines solchen Seder Avoda legt
der babylonische Talmud (bYom 56b) in die Zeit Ravas, d.h. die erste Hilfte des
vierten Jahrhunderts. Gliicklicherweise haben sich mehrere alte palistinische
Exemplare dieser Hymnen erhalten oder wurden in den Kairoer Genizot neu
entdeckt.

70 Natiirlich kann eine derartige Reritualisierung nicht ohne Transformation,
ohne die Anpassung an die neuen Ortlichkeiten geschehen. So vollzieht sich die
Lulav-Prozession nicht mehr um den Altar (mSuk 4:5), sondern um den
Toraschrein wie einst um der Altar. Da jedoch erst spite Quellen uns Zeugnis
geben, wie diese Transformation wirklich aussah, ist es wahrscheinlich, daff diese
Imitatio Templi frithestens in den letzten Generationen der talmudischen Weisen
aufkam, wenn nicht sogar erst sehr viel spiter. So nach Siddur Rav Sa'adiah
Gaon (Ausgabe DAVIDSON, ASSAF und JOEL), 238. Die Sukkotprozession ist
explizit auf den Tempel bezogen im Midrasch zu Psalm 17:5 (64b-65a) —
besprochen in LEVINE, The Ancient Synagogue, 378.

71 STOKL BEN EZRA, The Impact of Yom Kippur, 65-67.



TEMPLISIERUNG 259

quasi-Blutopfer wird neu eingefithrt. Doch auch hier fehlen Ele-
mente, die man hitte erwarten kénnen. Mir ist z.B. kein Ritual
zur Einweihung einer Synagoge bekannt. Und iiberraschender-
weise findet die in der Tosefta erwihnte architektonische Tem-
plisierung keine Fortsetzung. Im babylonischen Talmud wird
eine zmitatio Templi, d.h. ein Gebiude im Stile des Tempels zu
bauen oder auch eine dreidimensionale Menora anzufertigen, gar
explizit verboten.”* Die Entwicklung ist also nicht geradlinig.

5. Archiologie

Natiirlich sind die rabbinischen Quellen nicht deckungs-
gleich mit dem spitantiken Judentum, nicht einmal demjeni-
gen in Paldstina. Doch sind sie im vierten Jahrhundert zumin-
dest reprisentativer als im zweiten. Gliicklicherweise haben wir
dank der umfangreichen archiologischen Entdeckungen der
letzten 70 Jahre eine weitaus bessere empirische Vergleichsbasis
als den ersten Synagogenforschergenerationen zur Verfiigung
stand. Selbst in den letzten Jahren sind einige bedeutende
Funde gemacht worden, allen voran Sepphoris.”* Die archiolo-
gischen Funde verkomplizieren das Idealbild der rabbinischen
Quellen nicht unerheblich. Weit tiber 100 ausgegrabene Syna-
gogen in Palistina und etwa 15 in der Diaspora stellen uns ein
wenig vor die Qual der Wahl, denn die Vielfalt ist betrichtlich.
Die vor einigen Jahren aufgeflammte Diskussion um die Datie-
rung und um die damit urspriinglich verbundene Typologie
der Synagogen macht es nicht leichter, ein chronologisch und
geographisch nuanciertes Bild zu zeichnen.”* Eine detaillierte

72 bMen 28b = bRH 24a-b = bAZ 43a. Allerdings ist es bemerkenswert, dafs
die palistinischen Quellen diese Tradition nicht enthalten.

73 7. WEISS, The Sepphoris Synagogue. Deciphering an Ancient Message through
Its Archaeological and Socio-Historical Contexts (Jerusalem 2005).

7% So widerspricht J. MAGNESS der urspriinglichen Datierung der ersten
Synagoge von Khirbet Shema durch Meyer und Strange ins dritte Jahrhundert
und datiert sie statt dessen ans Ende viertes, Beginn fiinftes Jahrhundert: “The
Question of the Synagogue. The Problem of Typology”, in Jjudaism in Late



256 DANIEL STOKL BEN EZRA

Untersuchung wiirde ein eigenes Buch und zunichst einmal
die Sammlung des weit verstreuten Materials erfordern.”
Daher kann ich hier nur auf einzelne Beobachtungen eingehen.

Mir sind fiinf unterschiedliche Maglichkeiten architektoni-
scher Templisierung aufgefallen.”® Zunichst die Orientierung
des Gebdudes nach Jerusalem, dhnlich der oben genannten
“Synchronisierung”. Dann, die imitatio Templi durch die Kon-
struktion des Gebdudes Richtung Osten oder durch den inneren

Antiquity. Part Three. Where We Stand. Issues and Debates in Ancient Judaism.
Volume 4: The Special Problem of the Synagogue, ed. by A. AVERY-PECK and ].
NEUSER, Handbuch der Orientalistik 1, 55, 3, 4 (Leiden 2001), 1-48, dort auch
Antwort durch MEYER und STRANGE und wiederum MAGNESS Entgegnung).
Fiir Gush Halav differieren die Datierungen gar um 300 Jahre (Magness: zweite
Hilfte fiinftes bis siebtes Jahrhundert; Meyer: drittes Jahrhundert). Auch die
Datierung der frithen Synagogen in Nabratein und Khirbet Sumaqa ins zweite
Jahrhundert ist duflerst umstritten.

> Die Synthese von LEVINE, The Ancient Synagogue, ist zwar ausgezeichnet,
doch verschafft sie nur mit Miihe Zugang zu den ihr zugrunde liegenden Daten.
Die Materialsammlungen von Z. ILAN, Ancient Synagogues in the Land of Israel
(Tel Aviv 1991) und Frowald HOTTENMEISTER und Gottfried REEG, Die antiken
Synagogen in Israel, Beihefte zum Tiibinger Atlas des Vorderen Orients B 12.1
(Wiesbaden 1977) sind wiederum duflerst hilfreich, doch gerade in der Frage der
Datierung viel zu diinn. Interessante Beobachtungen zum Synagogenbau auch in
G. STEMBERGER, Jews and Christians in the Holy Land. Palestine in the Fourth
Century (Edinburgh 2000), 121-160.

76 Die raumplanerische und geographische Lokalisierung des Gebiudes (im
Zentrum oder in der Peripherie, auf dem héchsten Hiigel der Stadt oder
irgendwo) erscheint mir aus zweierlei Griinden als ungeeignet, um die Templi-
sierung zu verfolgen. Zum einen ist die Lokalisierung des Jerusalemer Tempels
selbst zweideutig. Der Jerusalemer Tempel stand auf dem héchsten Berg des dst-
lichen Randes der Stadt, also nicht im Zentrum und nicht auf dem héchsten
Berg in Jerusalem an sich. Zum anderen fordert die oben erwihnte Passage aus
der Tosefta (tMeg 3:23) zwar dazu auf, Synagogen auf dem héchsten Punke der
Stadt zu errichten, doch ohne dies auf den Tempel zu beziehen, sondern mit
einem nur schwerverstindlichen Verweis auf die Weisheit. Schlieflich ist meine
Datenbasis fiir diese Kategorie nicht genau genug. LEVINE, The Ancient Synago-
gue, 315, spricht einmal von “many synagogues” ein anderes mal von “not all”
doch auch von “sporadic” (199). Dabei nennt er Meron, Kanaf sowie Hammat
Gader. Gerasa ist auch sehr hoch. Teilweise errichtete man Synagogen auch auf
kiinstlichen Plattformen wie viele griechisch-romische aber auch der Jerusalemer
Tempel — Susiya, Merot, Kapernaum und Chorazim (LEVINE, The Ancient
Synagoge, 315), vgl. STAMBAUGH, “The Functions of Roman Temples”, 568; W.
BURKERT, “The Meaning and Function of the Temple in Classical Greece”, in
Temple in Society, ed. by M.V. Fox (Winona Lake, Ind. 1988), 27-47, hier 35.



TEMPLISIERUNG 257

Aufbau der Synagoge, z.B. in verschiedene voneinander
getrennte Zonen, eine Apsis, eine Bema oder eine Empore. Drit-
tens, den Transfer von rituellen Objekten, die wir aus dem Tem-
pel kennen, wie z.B. Menora.”” Viertens die kiinstlerische Dar-
stellung des Tempels oder seines Kultes bzw. der damit
verbundenen Personen und Gegenstinden in Mosaiken, Fresken
oder Friesen, die der Verbalisierung am nichsten kommt. Und
schliefflich, dhnlich der oben erwihnten Metaphorisierung, die
Verwendung von Tempel-Terminologie in Inschriften.

Die interessanteste Beobachtung betrifft vielleicht die Orien-
tierung des Gebdudes, v.a. der Umsetzung der Vorschrift der
Tosefta, nur nach Osten Tiiren zu bauen, wie es auch im Tempel
der Fall war. Nach Lee Levine, vielleicht der fithrenden Autoritit
fir antike Synagogen heute, sind die meisten Synagogen nach
Jerusalem ausgerichtet.”® Unter den anderen Synagogen gibt es
vielleicht Regionaltypen, z.B. im Golan.”” In Siidjudia ist die
Menge der Synagogen, die nach der Vorschrift der Tosefta mit
den Tiiren nach Osten konstruiert sind (“geostete Synagogen”),
auffillig grof.%° Wenn wir nun, vorsichtig,®' nicht nur die
geographische sondern auch die chronologische Verteilung

7 Die Verwendung von Spolia, eine ansonsten weit verbreitet Méglichkeit,
Heiligkeit von einem Kultbau an einen anderen zu iibertragen, kam aus ver-
stindlichen Griinden fiir den Tempel nicht in Frage, wurde fiir die Ubertragung
von Baumaterial von einer Synagoge zur anderen mehrfach diskutiert. Die Kapi-
telle der Synagoge aus Kapernaum kénnten ein Beispiel dafiir sein.

8 LEVINE, The Ancient Synagoge, 326-330.

7> Abgesehen von Gamla und Deir Aziz sind alle Synagogen des Golan nach
Siiden oder Westen ausgerichtet, nicht aber nach Jerusalem (Stidwesten). Eine
befriedigende Erklirung dafiir gibt es noch nicht. Die Orientierung nach Westen
konnte auf dem Hintergrund der klassischen Quellen als in Richtung Heiliges
Land erklidrt werden: LEVINE, The Ancient Synagoge, 327.

80 LEVINE, The Ancient Synagoge, 199. Dazu speziell D. AMIT, “Priests and
Commemoration of the Temple in the South-Judean Synagogues”, in Continuity
and Change, ed. by L. LEVINE (Jerusalem 2004), 143-154 (Hebr.).

81 Ich rechne hier nur Synagogen, von denen mir eindeutige Lagepline vor-
liegen und die einigermaflen sicher datiert sind. Daher fehlen hier u.a. Gush
Halav, Khirbet Shema und Nabratein, die aber nichts am Ergebnis des Befundes
indern wiirden. Quelle fiir die Datierung ist ILAN, Ancient Synagogues erginzt
durch LEVINE, The Ancient Synagoge (2005).



258 DANIEL STOKL BEN EZRA

analysieren, stellen wir fest, dafl geostete Synagogen vom Ende
des dritten Jahrhunderts und durch das vierte hindurch wesent-
lich hiufiger erbaut worden sind als davor oder danach.®* Dies
gewinnt aber erst mit der zusitzlichen Beobachtung an Bedeu-
tung, dafl die Bauzeiten fiir nicht-geostete Synagogen viel gleich-
mifliger verteilt sind.3> Wenn — und dieses “wenn” ist bis zu
einer Uberpriiﬁmg aller Datierungen ein echtes “wenn” — wenn
wir uns also im Groflen und Ganzen auf die Datierungen verlas-
sen konnen, ergibe sich hieraus, dafl im Zeitraum vom Ende des
dritten zum Ende des vierten Jahrhunderts geostete Synagogen
nicht die grof3e Ausnahme sind, sondern etwa 50% des Befundes
darstellen.?®  Architektonische smitatio templi wire also zwar
nicht die Regel aber doch sehr verbreitet, um dann relativ plotz-
lich aufler Mode zu geraten. Im Abschnitt tiber das Christentum
werde ich ein wenig iiber die Griinde spekulieren.®

82 3. Jh.: Khirbet Sumaqa; 3.-4. Jh.: Bala-Maoz Hayim, Yafia, Khirbet
Rimon A; 4. Jh.: Khirbet Natur, Arbel A, Bet Shean N, Eshtemoa, Khirbet
Anim; 4.-5. Jh.: Maon Yehuda; 5. Jh.: Susiya; 5.-6. Jh.: Sasa. Auflerdem wurde
Arbel B vielleicht gegen Ende des 6. Anfang des 7. Jh. gebaut. Insgesamt also 12
geostete Synagogen. In der Diaspora vgl. auch z.B. Sardis (doch wurde die Rich-
tung natiirlich vom ilteren nicht-jiidischen Bau iibernommen) und Delos, etwas
ungenauer auch Ostia.

8 2. Jh. oder frither: Gamla, Masada, Qiryat Sefer, Modiin; 3. Jh.: Meiron,
Khirbet Ammudim, Hammart Tiberias Nord A, Hammat Tiberias Siid, Bet Shea-
rim, En Gedi; 4. Jh.: Hammat Tiberias Nord B; Rehov, Merut, Khirbet Rimon B;
4.-5. Jh.: Baram 1 und 2, Khirbet Daka, Chorazim; 5. Jh.: Ein Nashut; Beit Alpha,
Sepphoris, Bet Shean, Usfiya; 5.-6. Jh.: Um el-Kanatar, Gaza; 6. Jh.: Deir Aziz,
Khirbet Kanaf, Asaliye, Qazrin, Kapernaum, Naaran; 7. Jh. oder spiter: Tiberias,
Jericho. Insgesamt also 27 nicht geostete Synagogen vom 3. Jh. bis zum 6. Jh.

8 Der relative Anteil an nicht geosteten Synagogen verliuft folgendermaflen:
3. Jh.: 14%. 3-4. Jh.: 100%. 4. Jh.: 56%. 4-5. Jh.: 20%. 5.Jh.: 17%. 5.-6. Jh.:
33%. 6. Jh.: 0%. Insgesamt betrigt ihr Anteil etwa 31%. Doch sind diese Zah-
len mit Vorsicht zu nehmen!

8 Wilkinsons Versuche, christliche Kirchenarchitektur und Synagogen mit
den Proportionen des Tabernakels oder von Solomons oder Ezechiels Tempel
und speziell deren Allerheiligstes zu korrelieren, kénnen allerdings nur ins Reich
der Fabel verwiesen werden, s. z.B. J. WILKINSON, “Christian Worship in the
Byzantine Period”, in Ancient Churches Revealed, ed. by Y. TSAFRIR (Jerusalem
1993), 17-22; oder nun From Synagogue to Church (London 2002); zur Kritik
vgl. z.B. Stephen ROSENBERGs Rezension in Palestine Exploration Quarterly 136
(2004), 190-193.



TEMPLISIERUNG 259

Bei der Aufteilung der Synagoge sind die Merkmale wichtig,
die verschiedenen hierarchische Heiligkeitsbereiche mit dem
Tempel korrelieren, v.a. Vorraum, Apsis, Bima und cancelli. Die
Apsis assoziiert die Synagoge in erster Linie natiirlich nicht mit
dem Jerusalemer Tempel sondern mit sikularen und christli-
chen Basiliken und einigen wenigen anderen Heiligtiimern®®
ihrer Zeit, die in ihrer Apsis gewohnlich die Statue der Gott-
heit bzw. den christlichen Altar beherbergten. In Synagogen
werden Apsiden und Nischen erst nach und nach fester
Bestandteil, vielfach in sekundiren Umbauten.?” Zumeist fand
hier wohl der Toraschrein seinen Platz. In der Nihe finden sich
viele Inschriften, die gerade diesen Ort als (besonders) heilig
auszeichnen.®® In einer Synagoge wurden hier eine Anzahl
magischer Texte gefunden, die wohl hier versteckt wurden, weil
dieser Ort als besonders wirkungsvoll angesechen wurde.* Auch
aus der Struktur der Bodenmosaike ist leicht zu erkennen, dafd
hier ein optischer und liturgischer Brennpunkt war. Insofern
besteht doch wiederum ein Bezug zum Allerheiligsten im Jeru-
salemer Tempel, denn in diesem hatte nach der Tradition ein-
mal die Bundeslade mit den Tafeln der Zehn Gebote gestan-
den. Cancelli, Balustraden um Toraschrein und/oder Bema,
finden wir ab dem sechsten Jahrhundert in Synagogen.” In der
rabbinischen Literatur werden sie nicht erwihnt.”' Auch sie

8¢ 7.B. der Tempel von Mars Ultor.

8 LEVINE, The Ancient Synagoge, 202. FINE, This Holy Place, 111, verweist
auf die Entwu:klung in Maoz Hayim von apsisloser Basilika mit Toraschrein (1)
zu Erginzung einer Apsis mit Toraschrein (2), die dann durch ein Podium noch
erhéht wird.

8 FINE, This Holy Place, 100.

89 Maon (Nirim), vgl. FINE, This Holy Place, 73-74.

20 7 B. in Sardis, Bet Shean Nord (Samaritanisch?), Hammat Gader, Rechov,
Maoz Hayim 3, Ein Gedi 2, Khirbet Susiya, wohl auch Gaza, Hammat Tiberias,
Ashkelon, Ashdod, Caesarea, vielleicht auch Maon und vgl. Beth Alpha und
Syracus.

21 Aber siehe den frithmirttelalterlichen Text in S. FINE, “,Chancel” Screens in
Late Antique Palestinian Synagogues: A Genizah Source”, in Religious and Ethnic
Communities in Later Roman Palestine, ed. by H. LAPIN (College Park, Md
1999), 67-85.



260 DANIEL STOKL BEN EZRA

wurden wahrscheinlich aus der Kirchenarchitektur iibernom-
men’? und dienten dazu, das Gebiet des Toraschreins heraus-
zuheben und die dortigen Liturgen vom Rest der Gemeinde zu
scheiden. Unbestreitbar christlicher Einflufy war wohl begleitet
vom Vorbild der Raumaufteilung des Jerusalemer Tempels.”
Wer eine liturgische Funktion der Schranke mit der Begriin-
dung ablehnt,”* dafl der jiidische Gottesdienst demokratischer
war als der christliche, hat nur teilweise Recht. Sicher galt in
(manchen) christlichen Kirchen seit dem Laodizenser Konzil
368, dafl nur Kleriker die Bema betreten diirfen. Doch betont
Joan Branham richtig, dafl auch in der Synagoge eine derartige
Raumtrennung iiber die zemporire Unterteilung der Gemeinde
in Liturgen und Teilnehmer und sowieso iiber ihre Optik ver-
schiedene Heiligkeitsbereiche konstruiert, die eventuell auf eine
Verbindung zum Soreg des Tempels hinweisen.”

Unter den rituellen Objekten wurde vor allem der Tora-
schrein der Templisierung unterworfen, dann auch der Vor-
hang.”® Beide sind archiologisch nur indirekt bezeugt, da sie
zumeist aus Holz und Stoff bestanden, aber zahlreiche Abbil-
dungen auf Mosaiken und Fresken belegen eine enge Verbin-
dung zum Tempel. Aullerdem wurden Bruchstiicke grofler drei-
dimensionaler Menorot (und auch kleine vollstindige Menorot)
aus Stein und Metall gefunden, die eindeutig liturgischen
Zwecken dienten und nach den Abbildungen in Mosaiken wohl

2 L. HaBAS, “The bema and chancel screen in synagogues and their origin”,
in From Dura to Sepphoris. Studies in Jewish Art and Society in Late Antiquity, ed.
by L. LEVINE and Z. WEISS, Journal of Roman Archaeology, Supplementary
Series Number 40 (Portsmouth, Rhode Island 2000), 111-130; G. FOERSTER,
“Decorated marble chancel screens in 6th-c. synagogues in Palestine and their
relation to Christian art and architecture”, in Actes du XI° Congreés international
darchéologie chrétienne 11, 2 (1989), 1809-1820 (non vidi).

93 J. BRANHAM, “Sacred Space under Erasure in Ancient Synagogues and
Early Churches”, in The Art Bulletin 74 (1992), 375-394.

9% LEVINE, The Ancient Synagogue, 617-618 oder HABAS, passim.

95 BRANHAM, “Sacred Space under Erasure in Ancient Synagogues and Early
Churches”, passim; FINE, “,Chancel’ Screens”, 68.

% Reste von Lulav und Shofarhorn sind in archiologischen Ausgrabungen
natiirlich nur schwer zu entdecken. Abgebildet wurden sie unzihlige Male.



TEMPLISIERUNG 261

oft rechts und links neben dem Toraschrein standen.”” Als drei-
dimensionales Kultobjekt, das angeziindet werden kann, kann
die Menora iiber die symbolische, anamnetische, edukative und
dekorative Funktion auf Abbildungen in Mosaiken, Fresken
und Friesen hinaus auch ganz konkret liturgische Rollen erfiil-
len. Thr Licht erhellt z.B. den Toraschrein und zeichnet diesen
Bereich als besonders wichtig aus. Auch die Menora im Tempel
stand nicht weit von der Bundeslade links neben dem Vorhang
vor dem Allerheiligsten.”® Schliefllich gibt es einige wenige
Anzeichen dafiir, dafl in einzelnen Synagogen Weihrauch ver-
wendet wurde.”?

In kiinstlerischen Darstellungen, z.B. auf Friesen, erschei-
nen unzihlige templische Motive: Menorot, Shofarhirner,
Lulavim mit Etrogim sowie Weihrauchschaufeln.'® Verschie-
dene Interpretationen sind mdoglich. Die Menora avancierte
schon frith zu dem jiidischen Symbol schlechthin als Pendant
zum Kreuz.!?! Die meisten Symbole kénnten auf ein Fest

97 Sardis, Hammat Tiberias A, Eshtemoa, Maon, Khirbet Susiya und Ein
Gedi. Letztere Menora ist zu klein um eine grofle Fliche zu beleuchten. Inschrif-
ten und schriftliche Quellen erwihnen weitere Menorot: tMeg 2:14; yMeg 3:2
(74a); bAr 6b. Vgl. auch die Inschrift von Side in CIJ II 781 zu den beiden
gestifteten Menorot. Zum ganzen, s. R. HACHLILI, The Menorah. Ancient Seven-
Armed Candelabrum. Origin, Form and Significance (Leiden 2001).

%8 FINE, This Holy Place, 115.

9 Dies wird nicht in rabbinischen Texten bezeugt, kann aber eventuell aus
der Abbildung eines Weihrauchfasses von einer Menora auf dem Mosaik der
Synagoge von Bet Shean, des weiteren aus einem Weihrauchfaf}, welches in
einem Seitenraum der anderen, vielleicht samaritanischen Synagoge in Bet Shean
gefunden worden ist, sowie aus einem Weihrauchfaf8 mit Menora aus Agypten
(JIGRE 134) aus dem vierten oder fiinften Jahrhundert geschlossen werden.
Vielleicht deutet auch die hiufige Abbildung der Weihrauchschaufel darauf hin,
zumindest finden sich die anderen Hauptsymbole Shofarborn, Lulavstraufl und
Menora sicher in liturgischem Gebrauch. Vgl. L.V. RUTGERS, “Incense shovels at
Sepphoris?”, in Galilee through the Centuries. Confluence of Cultures, ed. by E.M.
MEYERS (Winona Lake, Ind. 1999), 177-198.

100 Zitrusfriichte, die zum Lulav-Feststraufl dazu getragen werden und zum
Sukkotritual gehdren.

101 7 B. ist die Menora in den Synagogen Gazas und Maons am gleichen Ort
des Mosaiks, wo in der Kirche im benachbarten Shellal das Kreuz ist: LEVINE,
The Ancient Synagogue, 230.



262 DANIEL STOKL BEN EZRA

deuten.'%? Sicher aber ist jedes von ihnen ein Element des
Tempelopfergottesdienstes und somit eine Art Denkmal. Eine
Untersuchung der Templisierung in Mosaiken und Fresken'®
— im Kontext der jiidischen, der “paganen” / sikularen und
der christlichen Kunstgeschichte — verlangt wiederum nach
einer eigenen nuancierten Monographie durch einen Kunsthi-
storiker. Gliicklicherweise wird Rina Talgams hoffentlich in
kiirze erscheinende Arbeit zu Mosaiken auch dieses Thema
grundlegend bearbeiten.!® Aus ihr wird deutlich, daf§ die
Kiinstler in den vielen Darstellungen, bewuf3t offen lassen, ob
sie z.B. den Eingang und Vorhang zum Tabernakel, zum Jeru-
salemer Tempel, den erhofften zukiinftigen Tempel, den “kos-
mischen” Tempel oder einen Toraschrein abbilden. Alle drei
Zeitebenen werden so fusioniert.!??

Zahlreiche Inschriften in Palistina und in der Diaspora
schliefflich bezeichnen Synagogen — wie den Tempel — als

102 Shofar fiir Neujahr, Weihrauchschaufeln fiir Yom Kippur, Lulav und
Ethrog fiir Sukkot. Die Schwierigkeit wire hier, dafl die Menora leer ausgeht
und das Wallfahrtsfest Pessach ebenso. Shavuot kénnte durch die (seltener dar-
gestellten) Erstlingsgabenkorbe reprisentiert sein.

193 Fresken gab es nicht nur in Dura Europos, sondern zumindest auch in
Sardis. Leider hat sich in Sardis nichts erhalten.

194 Tch bin Rina Talgam sehr zu Dank verpflichtet fiir die Gunst, ihre Arbeit
schon in diesem frithen Stadium vor der Veréffentlichung einsehen zu diirfen.

15 Wenn bei der Aqeda Abraham barfufl abgebildet ist, so kann auch dies eine
Briicke zwischen dem Tempelberg, auf dem die Ageda stattgefunden haben soll und
der nur barfuff zu betreten ist, und Synagogengottesdienst sein, der teilweise auch
barfuff stattfand. S. Fulnote 62 oben. Ich danke Giinter Stemberger fiir diesen
Hinweis. Auch nach Z. WEIss will der Kiinstler bewufSt Synagoge mit (Jerusalemer)
Tempel und Toraschrein verbinden, The Sepphoris Synaogogue, 236. Jodi MAGNESS’
These (“Heaven on Earth. Helios and the Zodiac Cycle in Ancient Palestinian
Synagogues”, in Dumbarton Oaks Papers [i.E.]), die Helios-Sternzeichen Mosaiken
auf dem Hintergrund der (priesterlichen) Metatron-Traditionen zu erkldren,
erscheint mir zwar schon doch wenig wahrscheinlich. Z.B. gibt es m.E. keine Ver-
bindung zwischen den 24 Priesterwachen und einer Aufteilung des Jahres in zwolf
Monate, da sich diese, wie die Qumrantexte belegen, jedes Jahr verschiebt. Die
Namen der Priesterwachen erscheinen nicht auf den Mosaiken. Helios erscheint
nicht in der Hekhalotliteratur, doch s. R. LEICHT, “Qedushah and Prayer to Helios.
A New Hebrew Version of an Apocryphal Prayer of Jacob”, in Jewish Studies Quart-
erly 6 (1999), 140-176. Ich méchte mich herzlich bei Jodi Magness bedanken, mir
das Manuskript vor der Veréffentlichung zuginglich gemacht zu haben.



TEMPLISIERUNG 263

“heiligen Ort”,'% was aber noch nicht prizis genug auf Templi-
sierung hindeutet. In Apamea jedoch wird im Jahre 392 naos
verwendet.'”” Dazu benennen zwei weitere diasporale Inschrif-
ten aus dem 4. und dem 5.-6. Jahrhundert den Vorraum oder
Vorhof einer Synagoge pronaos/pronaon.'®® Letztere nennt die
Synagoge hagiasma — wie in der Septuaginta und bei Julian der
Tempel und in spiteren christlichen Schriften manchmal das
Kirchengebiude.'® Epigraphisch findet die Templisierung nach
dem bisherigen Befund also relativ wenig Ausdruck.

Zwischenfazit

Steven Fine unterscheidet beziiglich der Templisierung zwi-
schen der tannaitischen und der amoraitischen Periode.!'® Im
Gegensatz zu fritheren Generationen, waren die spiteren weniger
besorgt, die Synagoge konnte dem Tempel zx dhnlich werden.'!!
Er fuhrt diese Entwicklung zum einen auf den Riickgang des
Ansehens von Tempeln in der nicht-jiidischen Welt zuriick, zum
anderen auf den Erfolg des rabbinischen Judentums an sich und
zum dritten auf die wachsende Kluft zum immer mehr verherr-
lichten Jerusalemer Tempel, durch die Synagogen nicht mehr in
Gefahr standen, als Tempelersatz gedeutet zu werden. Templisie-
rung versah die Synagoge mit Heiligkeit und ihre Liturgie mit
Legitimitit. Die gleichzeitige duflere Unihnlichkeit von Synago-
gen und ihrer Inneneinrichtung zum Tempel und seinen Utensi-
lien machte deutlich, daf$ sie nicht danach strebte, mit dem
Tempel in Konkurrenz zu treten oder ihn gar zu ersetzen.

19 Dazu FINE, This Holy Place, passim.

7 [JudO 11 Syr S8.

18 [TudO 1 Ach 54 (Mantinea); und eine Inschrift unbestimmter Herkunft
W. AMELING, “Eine jiidische Inschrift im Metropolitan Museum, New York”, in
Seripta Classica Israelica 22 (2003), 241-255, hier besonders 249-251.

109 Exod. 15, 17; 25, 8; 1Chron. 22, 19; 28, 10; 2 Chron. 20, 8; 26, 18; 30,
8; IMakk. 1, 21. 1 36ff.; 5, 1; Eecclus. 36, 15; 49, 8; 50, 12; Zest.Dan. 5, 9;
IULIAN. Gal. Fr.72, ap. CYRILL. [uln. 9, 306A. Fiir die christlichen Stellen: Vi
Eutychii 13 (PG 86, 2289B) (6. Jh.); vgl. auch Protoevangelium Jacobi 6, 1.

110 Ahnlich auch LEVINE, The Ancient Synagoge.

"' FINE, This Holy Place, 92-94, 161.



264 DANIEL STOKL BEN EZRA

In dieser Argumentation sehe ich die folgenden Probleme.
Zum einen kann man, glaube ich, zu Beginn der amoriischen
Epoche, d.h. Mitte des dritten Jahrhunderts noch nicht von
einem Niedergang der griechisch-romischen Tempelkultur spre-
chen. Zum anderen scheint mir schon die Tosefta zu den stirker
templisierenden Quellen zu gehoren. Ich wiirde dementspre-
chend nicht von einer Kluft zwischen tannaitischer und amorii-
scher Templisierung reden, sondern die Tosefta und den mit ihr
verbundenen archiologischen Befund v.a. des vierten Jahrhun-
derts herausnehmen. Auch sehe ich in der amoriischen Litera-
tur weiterhin das Bediirfnis, Templisierung zu begrenzen.!!?
Schliefllich scheint mir Fine — im Gegensatz zu Oded Irshai,
Lee Levine, Rina Talgam oder Zeev Weiss — den Aufstieg des
Christentums und die christliche Templisierung als Faktor zu
vernachlissigen.'”> Nach Talgam hat die parallele Entwicklung
der Tempelmotivik im Christentum einen starken Einfluf§ auf
die Menge und Art der Darstellung des Toraschreins/Jerusale-
mer Tempels ausgeiibt. Sobald christliche Enterbungs-Ideologie
architektonisch und kiinstlerisch sichtbar wurde, muf$te man
ihr auch konkret greif- und sichtbar entgegnen.

Seit einigen Jahren ist es en vogue, hinter dem Anstieg prie-
sterlicher Traditionen in der jiidischen Spitantike einen sozia-
len und machtpolitischen Aufschwung des jiidischen Priester-
tums, der in etwa mit dem Niedergang der Institution des
Patriarchats einherginge, zu vermuten.!'" Ich lehne dieses
Erklirungsmodell nicht grundsitzlich ab. Es kénnte auch
zusammen mit dem hier vorgetragenen Argument von einem

112 S. oben bMen 28b.

113 Auf S. 62 schreibt FINE dafl die Templisierung “may have been intensified
in some quarters in response to Christian interest in the Palestinian ,holy places,
a phenomenon whose origins can be traced only to the latter fourth century”.
Dieses Argument taucht jedoch im Rest des Buches nicht mehr auf.

114 7 .B. die oben genannten Werke von YAHALOM, sowie R. ELIOR, The
Three ﬂmp[es. On the Emergence af Jewish Mysticism in Late Antiquity, Littman
Library of Jewish Civilization (Oxford 2004) und v.a. Oded IrRSHAI, “On the
Place of the Priesthood in the Jewish Society of Late Antiquity”, in Continuity
and Change, ed. by L. LEVINE (Jerusalem 2004), 67-106 (Hebr.). Zum Patriar-
chen, vgl. die in der Diskussion angegebene Literatur.



TEMPLISIERUNG 265

Wettlauf mit dem byzantinischen Christentum helfen, die
Templisierung des fiinften und sechsten Jahrhunderts zu
erkliren. Doch bin ich bislang noch nicht daven iiberzeugt,
daff ein derartiger sozialer Aufstieg des Priestertums tatsichlich
stattgefunden hat. Die Quellenlage dafiir ist nimlich weiter-
hin diinn.!"® Dies ist zum einen die verstirkt “priesterliche”
Motivik in den Pijjutim und in der Hekbalot-Literatur.!'®
Doch hat Steven Fine zurecht davor gewarnt, literarische und
soziologische Entwicklung gleichzusetzen. Auch meine eige-
nen Untersuchungen hierzu weisen eher auf ein Bestreben ver-
schiedener Autoren, wie Priester aussehen zu wollen, als auf
tatsichliche priesterliche Abstammung mit der damit eventuell
verbundenen Vertrautheit von angeblich noch hunderten von
Jahren nach der Tempelzerstorung vorhandenen esoterischen
Traditionen.''” Daneben hat diese These zwei weitere Stand-
beine: Zum einen, wie v.a. von Oded Irshai schon herausgear-
beitet, christliche Texte.!'® Deren Aussagen kénnen jedoch auf
einem Mif3verstindnis beruhen.!” Zum anderen gibt es einige
Inschriften zu Priestern in Galilia und Jemen sowie eine aus
Hymnen rekonstruierte (!) Baraita der vierundzwanzig Prie-
sterabteilungen.'”® Beide konnen als hagiographisches Material

5 Vgl. S. FINE, “Between Liturgy and Social History: Priestly Power in Late
Antique Palestinian Synagogues”, in J/S 56 (2005), 1-9.

116 Dabei sind v.a. das opus von J. YAHALOM und M. SWARTZ fiir die Pijju-
tim, und R. ELIOR fiir die Hekhalotliteratur zu erwihnen.

17 Vgl. STOKL BEN EZRA, The Impact of Yom Kippur, 134-139, sowie das neue
Buch von Raanan BOUSTAN, From Martyr to Mystic. Rabbinic Martyrology and the
Making of Merkavah Mysticism, TSAJ 112 (Tiibingen 2005). Auch sind die nicht-
priesterlichen rabbinischen Quellen, z.B. die Traktate, die sich mit dem Opferkult
befassen, an sich schon voll “priesterlicher” Traditionen. Stellt sich dann aber nicht
die Frage, ob Priester im zweiten oder dritten Jahrhundert gesellschaftlich und reli-
gionspolitisch nicht ebenso gut standen wie im fiinften oder sechsten?

18 TRSHAL “On the Place of the Priesthood”.

19 Diese erfordern jedoch noch eine detailliertere Entgegnung als Fuflnote
32 in FINE, “Between Liturgy and Social History”, 6.

120 R, DEGEN, “Die hebriische Inschrift DJE 23 aus dem Jemen”, in Neue
Ephemeris fiir Semitische Epigraphik 2 (1974), 111-116, 166-167; E.E. URBACH,
“Watches and Maamadot”, in Tarbiz 42 (1973), 304-327 (Hebr.) und ID.,
“Again on Watches and Maamadot”, in Tarbiz 43 (1974), 224 (Hebr.).



266 DANIEL STOKL BEN EZRA

erklirt werden, deren Zweck war, der jiidischen Kultur in der
Peripherie die notwendige Aura einer vom Tempel her sank-
tionierten Heiligkeit zu verleihen.!?! Wie wir festgestellen
haben, fingt die Templisierung der jiidischen Liturgie lingst
vor dem (angeblichen) Aufstieg des Priestertums im fiinften
Jahrhundert an und zwar auf dem Hohepunkt rabbinischer,
also angeblich antipriesterlicher Macht. MLE. ist der Aufstieg
des Priestertums im byzantinischen Palistina imaginir, hervor-
gerufen durch den Versuch, sich iiber den Bezug auf priester-
liche mytholegoumena, Autoritit zu verschaffen, um mit dem
Christentum gleichzuziehen. Und diesem Thema will ich
mich im Folgenden widmen.

6. Christentum

Eine differenzierte Untersuchung des Phinomens der
Templisierung im Christentum wiirde ein eigenes Buch,
zumindest aber eine eigene Session erfordern. Hier be-
schrinke ich mich daher grofltenteils auf einige wenige
grundlegende Beobachtungen zu den Kerntermini Opfer,
Priester, Tempel, Altar in ihrer Anwendung auf christliche
liturgica mit dem Ziel, die jiidische Templisierung besser
verstehen zu kénnen.

Wihrend die Eucharistie spitestens im zweiten Jahrhundert
als Opfer verstanden wird, bleiben Leiter christlicher Rituale
wesentlich linger, bis zum dritten Jahrhundert, Alteste (pres-
byteroi) oder Aufseher (episkopoi), also praktisch ohne jegliches
priesterliche Ambiente. Der mythologisierte himmlische Chri-
stus ist mit ganz wenigen Ausnahmen der einzige Priester und
Hohepriester.'?? Dabei spielte wohl der Hebrierbrief eine nicht

121 D. TrYPHON, “Did the priestly watches move from Judea to Galilee after
the Bar Kokhba revolution?”, in Zarbiz 59 (1990), 77-93 (Hebr). und wiederum
FINE, “Between Liturgy and Social History”.

122 Zu den Ausnahmen siehe STOKL BEN EZRA, The Impact of Yom Kippur on
Early Christianity, 244-257.



TEMPLISIERUNG 267

unbetrichtliche Rolle.!?? In der Mitte des dritten Jahrhunderts

finden wir dann zeitgleich an unterschiedlichen geographi-
schen und kulturellen Orten christliche Diensttriger als Aiereis,
sacerdotes und kohane: Sowohl Cyprian und Origenes als auch
die syrische Didaskalie christianisieren die alttestamentliche
priesterliche Terminologie.!?* Nach gegenwirtiger Forschungs-
meinung waren dabei unter anderem die Ausbildung von Hier-
archie und das Streben nach finanzieller Unterstiitzung wich-
tige Faktoren.'” Nicht von ungefihr geht dieser Wandel
simultan zum Weg des Christentums von der privaten zur
offentlichen Religion und zur Ausbildung vom eigenstindigen
christlichen Kultbau von sich.

Die ilteste archidologisch untersuchte Kirche ist Dura Euro-
pos, noch ein umgewandeltes Privathaus, domus ecclesiae. Doch
finden wir in der zweiten Hilfte des dritten Jahrhunderts die
ersten literarischen Zeugnisse fiir eigenstindige Kirchenneubau-
ten,'?° die nun auch durch die archiologischen Daten der im
letzten Jahr entdeckten Kirche in Megiddo untermauert wer-

den.'?” Am bekanntesten ist als nichstes die Nachricht iiber die
Kirche in Sichtweite des Palastes von Diokletian in Nikomedien,

123 Dies ist selbst im lateinischen Westen so, wo der Brief weniger angesehen
war als im Osten.

124 ORIG. z.B. Hom. 5 in Lev. 8; Hom. 2 in Jos. 1 (GCS VII p.296, 20-24).
Zu Ritual in Origenes, s. die detaillierte Arbeit von H. BUCHINGER, Pascha bei
Origenes, Innsbrucker Theologische Studien 74, 2 Bde (Innsbruck 2005), die
noch viel mehr Material enthilt als ihr bescheidener Titel verspricht.

125 K. TORJESEN, “The Episcopacy — Sacerdotal or Monarchical? The
Appeal to Old Testament Institutions by Cyprian and the Didascalia”, in Studia
Patristica 36 (2001), 387-406; vgl. zu méglichen Wechselwirkungen mit dem
Judentum O. IrsHAL “The Role of the Priesthood in the Jewish Community in
Late Antiquity. A Christian model?”, in Jiidische Gemeinden und ihr christlicher
Kontext, hrsg. von C. CLUSE, A. HAVERKAMP, 1. YUVAL (Hannover 2003), 75-85.

126 T sogenannten Toleranzedike des Gallienus ap. EUs. h.e. 7, 13 ist von
&md Thv Témey Tov Bpnoxecusipwy die Rede.

127 Im National Geographic finden sich einige Photos der Mosaike:
http://news.nationalgeographic.com/news/2005/11/1107_051107_oldest_church.
html. Ein weiterer Kandidat fiir eine vorkonstantinische Kirche ist das 1998 in
der Nihe von Agaba in Jordanien entdeckte Gebiude, sowie die Bauten in
Salona und Aquileia.



268 DANIEL STOKL BEN EZRA

die schon auf recht reprisentative Architektur schlieffen ld3¢.128
Porphyrius (oder ein aus ihm schopfender Kritiker des Chri-
stentums) beschwert sich, daff die Christen Tempel imitieren,
wenn sie gewaltige Hiuser bauen, obgleich ihr Gebetskult doch
in Privathiusern bestens aufgehoben wire.'” Einerseits fehlt
christlichen Kirchengebiuden in den Augen der paganen
Mehrheit offensichtlich das, was sie zu wirklichen Tempeln
machen wiirde. Andererseits sind sie Tempeln duflerlich schon
dhnlich genug, um den Vergleich und auch ein wenig Neid auf
sich zu ziehen.

Zeitgleich mit der Konstantinischen Wende erlebt auch die
christliche Kultsprache einen grundlegenden Wandel. Noch um
die Jahrhundertwende heifdt Arnobius Tempel und Christentum
unvereinbar.’®® Doch nur eine Dekade spiter liefert Eusebius
den vielleicht eindriicklichsten Text zu frithchristlicher Templi-
sation, vor allem Metaphorisierung von Tempelterminologie.
Im letzten Buch seiner Kirchengeschichte schildert er die Ein-
weihung des neuen Baus in Tyrus im Jahre 314 mit der von ihm
selbst gehaltenen Ansprache, die von templischer Sprache offen-
sichtlich ganz bewusst nur so strotzt. Lassen Sie mich aber
gleich festhalten, daf§ Tyrus nicht die einzige dem himmlischen
und dem Jerusalemer Tempel gleichgestellte Kirche ist.!!

128 LACT. mort.pers. 12, 3.

129" Adv.Chr. Fr.76 Harnack, 2p. MAC.MAGNES, Apocr. 4, 21b, 5: d\h& xod of
XpLoTiovol LLOVUEVOL TAG XATAGKEVAG TMYV Vady LeyloTous olxoug oixodopoboty,
elg obg ouwtbvreg elyovran,xattor undevde xwhdovrog v tals oixiaig Tolto TwpdT-
Tew, Tob xupiov dnrovétt mavtayofey axodovroc.

130 In hac enim consuestis parte crimen nobis maximum impietatis adfigere,
quod neque aedes sacras venerationis ad officia construamus, non deorum alicuius
simulacrum constituamus aut formam, non altaria fabricemus, non aras, non cae-
sorum sanguinem animantium demus, non tura neque fruges salsas, non denique
vinum liquens paterarum effusionibus inferamus. Quae quidem nos cessamus non
ideo vel exaedificare vel facere...(nat. 6, 1).

131 Bekannt ist das Martyrion, die Basilika der 335 eingeweihten “Grabeskir-
che” in Jerusalem (dazu STOKL BEN EZRA, The Impact of Yom Kippur, 290-303).
Ihre Enkainia wird zu einem auch auflerhalb Jerusalems begangenen Fest, das
eindeutig auf Sukkot, das Weihfest von Salomos Tempel bezug nimmt. Aufler-
dem werden Legenden vom Tempelberg auf die Grabeskirche iibertragen. Das
Tagebuch der Wallfahrerin Egeria mit den Schilderungen der Grabeskirche Ende



TEMPLISIERUNG 269

Zunichst iibernimmt Eusebius den Ausdruck Weibefeste (egkai-
nidn heortai), der vor ihm fiir jiidische und pagane Gotteshiuser
reserviert war.'’* Christlicher Gottesdienst wird als hierourgiai
bezeichnet.'>* Den Bauherrn, Bischof Paulinus, stellt Eusebius
in eine Reihe mit den alttestamentlichen Erbauern des Taberna-
kels und der beiden Jerusalemer Tempel. Ganz augenfillig wird
schlieflich die Adoption templischer Sprache in der expliziten
Anwendung von “Tempel” (naos) auf die neue Kirche.

Freunde Gottes und Priester, die ihr das lange heilige Gewand
und die himmlische Krone der Ehre traget, gesalbt mit gortli-
chem Ole und angetan mit dem priesterlichen Kleide des Heili-
gen Geistes! Und du, jugendlicher Stolz des heiligen Gottestem-
pels, von Gott mit ehrwiirdiger Weisheit begabt, gefeiert ob der
prichtigen Werke und Taten, die deine jugendlich frische Kraft
vollbracht, dem Gott selbst, der die ganze Welt umfaflt, die
besondere Ehre verliechen, dafd er das irdische Haus baue und
erneuere fiir Christus, sein eingeborenes und erstgeborenes
Wort, und dessen heilige und gotteswiirdige Braut! Soll man
dich einen neuen Beseleel, den Erbauer des gottlichen Zeltes,
oder Salomon, den Kénig des neuen und viel besseren Jerusa-
lem, oder gar einen neuen Zorobabel nennen, der dem Tempel
Gottes noch weit grofere Herrlichkeit verlieh, als sie friither ihm
eigen?!34

Ein Zeichen der christlichen Vereinnahmung von “Tempel” ist

auch, daf} dieses Wort nicht selten qualifiziert werden muf,

wenn es sich denn auf pagane Tempel beziehen soll.'®

des vierten Jahrhunderts bezeugt, daf$ diese Vergleiche nicht auf den Bereich der
theologischen Elite beschrinkt blieben. Zum Beispiel SOZOMENOS (4.e. 2, 2)
nennt aber auch die Geburtskirche in Bethlehem und die Eleona auf dem
Olberg “Tempel” (naos) und allgemein alle in grofleren Stidten erbaute Kirchen
(e 253

132 Eus. h.e. 10, 3, 1. Vgl. L. KITSCHELT, Die friibchristliche Basilika als Dar-
stellung des himmlischen Jerusalem, Miinchener Beitridge zur Kunstgeschichte 3
(Miinchen 1938), 57 n.56.

133 An anderer Stelle mit mvevpozinal erginzt, hier jedoch allein stehend.
Schon Origenes nennt Gebet ein hoyuiy ispovpylov (or. 11).

134 H.e. 10, 4, 2-3, Ubersetzung Ph. HAEUSE/H.A. GARTNER p413

135 Z.B. Soz. h.e. 2, 3, 7 iiber Konstantinopel: ote Bwpdv otire Errqvixdyv
vaeyv 7 OueL@v merpaby.



270 DANIEL STOKL BEN EZRA

Obgleich naos weder ekklésia ersetzt noch zur dominanten
Bezeichnung fiir Kirchengebiude wird, so ist doch ab dem
vierten Jahrhundert zum einen der Tempel christianisiert und
zum anderen {iber die immer mitschwingenden Assoziationen
das ehemals tempellose christliche Kultwesen templisiert. Es ist
die neue imperiale Stellung des Christentums, die diese Sprach-
konventionen verlangt. Religiése Sprachkonventionen fiigen
sich willig den Gebriuchen der Sprache der Macht — beiden

Seiten ist damit gedient.

Welcher Kénig ist so stark und befehligt nach dem Tode noch
ein Heer und errichtet Siegeszeichen wider die Feinde und fiille
bei Griechen und Barbaren jeden Ort, Dorf wie Stadt, mit den
Weihegaben seiner koniglichen Paliste und gotdlichen Tempel
an, wie wir es in den kostbaren Schitzen und [Weihe-]Gaben
dieses Heiligtums sehen? Erhebend wahrhaftig und grof§ sind
diese Dinge, wiirdig des Staunens und der Bewunderun% augen-
fillige Zeugen fiir die Herrschermacht unseres Erlosers.'

Im Weiteren erwihnt Eusebius das herkommliche Motiv der
Gemeinde als Tempel, um dann Paulinus als vom himmlischen
Hohepriester Christus eingesetzten hohepriesterlichen Stellver-
treter, als neuen Aaron und Melchisedek zugleich auszuzeich-

n."”” Das Urbild des christlichen Tempels ist nicht nur der
alttestamenthche Tempel sondern auch dessen himmlischer
Typos (vgl. I Chron. 29, 11-19), wir schauen gewissermaflen
auf ein Dreiecksverhiltnis (4.e. 10, 4, 26).

Endlich erfahren wir nun auch etwas iiber den Aufbau des
reichgeschmiickten Gebiudes selbst — und das damit verbun-
dene Rational. Es war von einem peribolos umgeben und hatte
einen hohen Torbau nach Osten (A.e. 10, 4, 37-38). Die Pracht
soll Bewunderung erwecken und dadurch Neugierige und
potentielle Konvertiten anziehen (h.e. 10, 4, 38). Vor dem

136 H.e. 10, 4, 20, Ubersetzung HAEUSE/ GARTNER 417.

137 H.e. 10, 4, 24. Vgl. zum Bischof als Hohepriester auch den Kommentar
zum Bischofsordinationsgebet in Traditio Apostolica 3, das viel hohepriesterliche
Sprache verwendet, in P. BRADSHAW, M. JOHNSON & L. PHILLIPS, The Apostolic
Tradition, Hermeneia (Minneapolis, MN 2002).



TEMPLISIERUNG 271

Kirchbau ist ein von Siulengingen umgebenes Atrium mit Rei-
nigungsbrunnen (h.e. 10, 4, 39). Drei Tiiren in der Ostwand
ermoglichen den Eingang zum “Tempel” selbst, der von eini-
gen Anbauten umgeben ist, u.a. wohl einem Baptisterium (/.e.
10, 4, 45). Viele der christlichen Monumentalbauten des vier-
ten Jahrhunderts waren gen Osten offen, also “eingangs-geo-
stet”.!?® Im Innern strukturieren Throne und Binke die Hier-
archie der Sitzordnung und eine hélzerne Balustrade (zois apo
xulow diktuois) schiitzt den in der Mitte gelegenen Altar (#hy-
stastérion), vor dem Zutritt der Menge (tois pollois) (h.e. 10, 4,
44-45). Thysiastérion fiir den christlichen “Altar” finden wir
m.W. zuerst hier.'? Die ersten drei Jahrhunderte wurde die
Eucharistie auf einer unverfinglichen #rapeza gefeiert.!*® In sei-
ner Rede bezeichnet Eusebius diesen Altar nun gar als das
Allerheiligste (to ton hagién hagion thysiastérion). In Vita Con-
stantini wendet Eusebius diesen Begriff auf die Grabeshohle
neben dem Jerusalemer Martyrion, dem Vorliufer der Grabes-
kirche, an.'*! Nur wenig jiinger als Eusebius sind die ersten
ausdriicklichen Zutrittsverbote dieses Bereichs der Bemal4? fiir
Frauen, bzw. Laien in Konzilsbeschliissen.!4

138 Neben Tyros, z.B. Lateran, Vatican, Martyrion, nicht jedoch die Geburts-
kirche in Bethlehem und die Eleona auf dem Olberg, vgl. M. WALLRAFF, “Die
Urspriinge der christlichen Gebetsostung”, in Zeitschrift fiir Kirchengeschichte 111
(2000), 169-184. Vielleicht ist auch die eingangsgeostete Kirche in Heliopolis
(Baalbek) zu den Konstantinischen Bauten zu rechnen.

139 Die Verwendung bei IGNATIUS (Philad. 4; Eph. 5, 2; Trall. 7, 2) ist sehr
viel allgemeiner als Ort der Eucharistiefeier und findet m.W. keine Nachah-
mung. Thm geht es hier um die Einheit und um die Eucharistie als Opfer,
nicht um eine weitergehende Tempeltypologie. Das wird auch daran klar, dafl
die Leiter der Eucharistiefeier weiterhin Episkopos bzw. Presbyteros heiflen. Seit
dem vierten Jahrhundert haben wir Nachrichten iiber das Ritual der Altar-
weihe bei Ephrem und Ambrosius. Man soll dem Altar nicht den Riicken
zuwenden.

140 Siehe A. STUIBER, “Altar 1. Alte Kirche”, in 7RE 2 (1978), 308-318; H.
LECLERCQ, “Autel”, in DACL I 2 (1924), 3155-3189.

141 Eus. V.Const. 3, 28 (GCS 1 p.96).

142 Manchmal auch hierateion, thysiastérion oder presbyterion genannt, s.
G.W.H. LAMPE, A Patristic Greek Lexicon, s.v.

43 C. Laod. 19, 56 (368 A.D.).



272 DANIEL STOKL BEN EZRA

Zum Ende der Rede des Eusebius wird die architektonische
Struktur der tyrischen Kirche schliefflich Punkt fiir Punkt ideo-
logisch auf die Gemeinde gedeutet (b.e. 10, 4, 63-70) bis er
schliefflich dazu kommt zu erkliren, was denn im himmlischen
Heiligtum dargebracht wird: die Opfer und Weihrauch gleich-
gestellten Gebete.

Und was sollte der ehrwiirdige und grofle und einzige Altar (#4y-
stastérion) anderes sein als das fleckenlose Allerheiligste der Seele
(to eilikrines hagion hagion) des gemeinsamen Priesters aller? Thm
zur Rechten steht der grofle Hohepriester des Alls, Jesus selbst,
der Eingeborene Gottes, und nimmt von allen den wohlriechen-
den Weihrauch (exddes thymiama) und die unblutigen und gei-
stigen Opfer der Gebete (tas di'euchon anaimous kai aulous thy-
stas) mit heiterem Blick und offenen Hinden entgegen und
iibergibt sie dem himmlischen Vater und dem Gott des Alls,
indem er zuerst selbst ithn anbetet und allein dem Vater die
schuldige Verehrung erweist, dann aber ihn bittet, dafl er uns
allen fir immer gnidig und wohlwollend bleibe (4.e. 10, 4, 68).

Mit dieser Szene sind wir wieder bei dem Dreieck Jerusalem—
Himmel-Kirchengebiude angelangt, genauer gesagt beim
Schenkel Himmel-Kirche.!** Die einflufireichen Liturgie-Erkli-
rer Narses von Edessa (399-502), Pseudo-Dionysius (floruit um
500) und Maximus Confessor (580-662) templisieren die christ-
liche Liturgie im Hinblick auf den himmlischen Tempel.!%> Nar-
ses erklirt “Hear, O priest, whither thou hast been advanced by

144 Hierzu KITSCHELT, Die friihchristliche Basilika, v.a. 51-68.

145 Diese Verbundenheit von irdischer und himmlischer Liturgie wird frith
treffend von Johannes CHRYSOSTOMUS ausgedriickt: “Es erscheint nun aber not-
wendig, dass er [der Priester] selber iiber alle, fiir welche er bittet, in jeglicher
Beziehung so sehr hervorrage, wie dies bei einem Vorgesetzten im Verhiltnis zu
seinen Untergebenen selbstverstindlich ist. Wenn er gar den HI. Geist herabruft,
das schauererregendste Opfer vollbringt, und den Herrn, das Gemeingut aller,
bestindig beriihrt, auf welche Rangstufe, sage mir, setzen wir ihn da erst? Welch
peinliche Reinheit und welch ausnehmende Gewissenhaftigkeit miissen wir da
von ihm fordern? Bedenke doch, wie beschaffen die Hinde sein miissen, die sol-
chen Dienst verrichten, wie beschaffen die Zunge, die solche Worte ausspricht,
wie die Seele, die solchen Geist in sich aufnimmt, reiner und heiliger sein muss
als die jedes anderen! Zu dieser Zeit umringen selbst Engel den Priester; das
ganze Heiligtum und der Raum um den Altar ist angefiillt mit himmlischen



TEMPLISIERUNG 273

reason of thine order. Stand in awe of thy Lord, and honour
thine order as it is fitting. See, thou hast been exalted above che-
rubim, above seraphim...”!%® Und “A holy temple the creator
built fort hem of earth, that in it they might offer the worship
of love spiritually. A holy temple and a holy of holies He ador-
ned, He fashioned: a sanctuary on earth and a holy of holies in
the heavens above. In the earthly sanctuary He commanded that
(men) should perform the priestly office mystically; and in the
heavenly also with the same works, without doubt”.!¥” Und wie-
derum “After His likeness He taught them to perform the prie-
st's office; for He (performs it) in heaven, and they on earth
mystically”.!*® In einer der iltesten Liturgien, verbreitet unter
dem Namen St. Jakobus, spricht der Priester beim Eingang in
die Kirche “O Gott, wenn ich diesen heiligen Tempel Deiner
Ehre betrete” und bittet wenig spiter um Segen fiir das Opfer,
“das auf den himmlischen Altar gelegt wird”.

Synthese : Spiritualisierung ist nicht Entritualisierung

Christliche Theologen korrelieren sehr hiufig die irdische
kirchliche Liturgie mit der im himmlischen Tempel. Es ist nicht
einfach eine Imitation des himmlischen Bildes, sondern dhnlich
wie in den Sabbatopferliedern und der Qedusha eine Fusion.

Heerscharen, dem zu Ehren, der auf dem Altare liegt. Es ist das an und fiir sich
schon geniigend glaubwiirdig bei Beriicksichtigung alles dessen, was in dem
genannten Zeitpunkte auf dem Altare vor sich geht. Zudem habe ich einmal
jemanden erzihlen horen, es habe ihm ein Greis, ein angesehener Mann, der
Erscheinungen zu sehen gewohnt war, berichtet, er sei eines derartigen Gesichtes
gewiirdigt worden; er habe ndmlich in jenem Augenblicke plotzlich, soweit es ihm
iiberhaupt méglich war, eine Menge Engel erblickt, eingehiillt in glinzende
Gewinder, rings um den Altar, sich zu Boden neigend, wie man Soldaten dastehen
sehen kann in Gegenwart des Kénigs. Ich wenigstens glaube das auch”. Sac. 6, 4
(NAIRN 147, 18), Ubersetzung: Bibliothek der Kirchenviter Bd. 27, §.226-227.

146 Hom. 17 (A) “An Exposition of the Mysteries”, transl. R:-H. CONNOLLY
(Cambridge 1909), p.4.

47 Hom. 32 (D) “On the Church and on the Priesthood”, p.62.

S Hom. 32 (D), p.a3.



274 DANIEL STOKL BEN EZRA

Nach dieser Vorstellung werden in einer Art Doppelbewegung
die Teilnehmer Teil des Engelchores, wihrend die Engel angeru-
fen werden, am irdischen Gottesdienst zu partizipieren. Es ist
hier, wo eine unterschiedliche Gewichtung zum rabbinischen
Judentum prignant wird. Zwar finden wir den Bezug des syna-
gogalen Gebets zum himmlischen Tempel und seinen Heerscha-
ren nicht selten auch in der rabbinischen Literatur,!®® doch ist
die Gewichtung dieses Aspektes geringer als die hiufigen Rela-
tionen zum ehemaligen Jerusalemer Tempel. Hingegen treffen
wir im Christentum seltener Transfer, Synchronisation und Ver-
balisierung von Opferriten des Jerusalemer Tempels. Man
konnte also vielleicht vorsichtig christlich-utopische und rabbi-
nisch-nostalgische Templisierung gegeniiber stellen. Dabei
wiren sowohl Utopie als auch Nostalgie eine Art von Heimweh,
wobei dann das “Heim” jeweils anders lokalisiert ist. Ich méchte
jedoch betonen, daf} Nostalgie gerade nicht auf die Vorzeit
beschrinkt ist, strebt sie doch danach, die idealisierte Vergan-
genheit wieder zu realisieren, manchmal so schnell wie moglich,
manchmal eher spiter. Eschatologische Hoffnung auf die Wie-
dererrichtung des Tempels ist also Teil der Nostalgie. Es ist,
tiberspitzt gesagt, eine Uberbewertung der Vertikalen (himmli-
scher Tempel-Kirche/Synagoge) iiber die Horizontale (Jerusale-
mer Tempel/Tabernakel-Synagoge/Kirche), die die christliche
Templisierung von der jiidischen differenziert. Alle drei Schen-
kel des Dreiecks Himmel-Jerusalem-augenblicklicher Kultort
(Synagoge/Kirche) sind in beiden Religionen prisent. Allerdings
ist das Verhiltnis von irdischem Tempel zu Synagoge bzw. Kir-
che in Judentum (egal ob “rabbinisch” oder “synagogal”) und
Christentum diametral entgegengesetzt. Im Judentum ist die
Synagoge bestenfalls Ersatz, zumeist zweitrangiger Ersatz des

1499 7.B. der Klassiker von V. ApTOWITZER, “The Celestial Temple in the
Aggadah”, in Binah. Studies in Jewish Thought, ed. by J. DAN, II (New York
1989), 1-29 — Ubersetzung der hebriischen Fassung erschienen in Zarbiz 2
(1931). M.E. gehort die Hekhalotliteratur zichz in diesen Zusammenhang, da sie
die mystischen Erfahrungen und Rituale einzelner Spezialisten austauscht und
keine Massenliturgie darstellt.



TEMPLISIERUNG 275

Jerusalemer Tempels, der ein Abbild des idealen Tempels dar-
stellt und hoffentlich in der nahen oder fernen Zukunft wieder
errichtet wird."®® Die irdische Kirche und ihr Gottesdienst hin-
gegen ist eine Kopie des himmlischen Tempels, von der der
Jerusalemer Tempel und das Tabernakel nur unvollkommene
vorliufige Skizzen waren.!!

Auch die zumeist unterschiedliche Ausrichtung jtidischer und
christlicher Sakralbauten pafit zu diesem Bild. Wer seine Heilig-
tiimer konzentrisch auf eine axis mundi ausrichtet, der Zer-
storung dieser axis gedenkt und in jedem Gebet ihre Wiederer-
richtung erfleht, betont einen konkreten geographischen Oirrt,
und die Mitglieder der globalen Betgemeinschaft schauen sich,
metaphorisch gesprochen, gegenseitig an. Auch ganz konkrete
irdische eschatologische Hoffnungen kénnen hier betont werden.
Wer hingegen seine Heiligtiimer nach Osten (oder in eine andere
Richtung) orientiert, schaut iiber die irdische Sphire hinaus auf

das Paradies, wie viele frithchristliche Quellen als Erklirung her-

beiziehen, oder auf die Sonne als Zeichen Christi.'>?

Kommen wir zuriick zur Frage des Hintergrundes der jiidi-
schen Templisierung. Meiner Meinung nach kann man christ-
liche und jiidische Templisierung als eine Art Wettriisten ver-
stehen. Der Fokus der christlichen Templisierung liegt auf dem
Altar, dem einzigen Element, das im synagogalen Gottesdienst
durch vollige Abwesenheit glinzt." Im Judentum nimmt der

150 Zu den unterschiedlichen Antworten im rabbinischen Judentum vgl. S.
CoOHEN, “The Temple and the Synagogue”, in The Temple in Antiquity, ed. by T.
MADSEN (Provo, UT 1984), 151-174 (und auch in Cambridge History of Judaism
3, ed. by W. HORBURY, W.D. DAVIES, J. STURDY [Cambridge 1999], 298-325); a)
keine Verbindung zwischen Opferkult und Gebet; b) Gebet als minderwertiger
Ersatz vom Opferkult; ¢) Gebet als vollwertiger oder iiberlegener Ersatz (163).

51 Also vereinfacht: himmlischer Tempel > Kirche > irdischer Tempel versus
himmlischer Tempel > irdischer Tempel > Synagoge.

152 Martin WALLRAFFs Uberlegungen zum Islam (“Die Urspriinge der christ-
lichen Gebetsostung”) wiren hier zu korrigieren. Konzentrische und parallele
Ausrichtung unterscheiden nicht zwischen Weltreligion und lokaler Religion,
wie der Islam sofort belegt.

153 Hingegen wird der EfStisch zum Altar, s. Fr. SCHMIDT, La pensée du tem-
ple (oben, Anm.4), 191-235.



276 DANIEL STOKL BEN EZRA

Toraschrein seine rituelle Funktion und hierarchische Stellung
ein. Beide sind durch eine Bima hervorgehoben, oft durch can-
celli geschiitzt und manchmal sogar durch einen Vorhang oder
eine aedicula. Spiter befinden sich beide in der Apsis und erfiil-
len ihre Funktion im Héhepunkt beider Liturgien. Wihrend
die Klimax im christlichen Gottesdienst die Eucharistiefeier ist,
ist es im jiidischen die Toralesung. Die christliche Eucharistie
kommt — wenigstens rudimentir — einem stilisierten
gemeinschaftlichen Speiseopfer nahe, wihrend der synagogale
Kult, normalerweise,’®* durch und durch verbalisiert oder
intellektualisiert ist. Die Kategorie des Opfers ist also sowohl
durch den Altar als auch durch Brot und Wein im Christentum
greifbarer, schmackhafter als im Judentum, wo das Opfer allen-
falls in einem Text erwihnt wird oder nur indirekt durch die
Verkniipfung von Opfer und Gebet prisent ist. Ich schlief3e
mich Israel Yuval an, daf§ u.a. die Wahrnehmung dieses Unter-
schiedes als Defizit fiir die Reritualisierung des Tempelkultes
im Seder Avodah am Yom Kippur gesorgt haben kann. Eventu-
ell ist auch die explizite Gleichstellung von Opfer und Gebet
eine Antwort auf die christliche Herausforderung. Wir treffen
sie im rabbinischen Judentum erst im spiten dritten oder vier-
ten Jahrhundert." Religionsphinomenologisch gesprochen ist
die reine Intellektualisierung in den entscheidenden tiefgrei-
fendsten Ritualen fiir viele nicht stark, nicht wirkungsvoll
genug. Selbst die Gleichstellung von Gebet mit Opfer ist hier
untetlegen. Dafl die Kapparot, das einzige quasi-Opfer im
Judentum, alle Widerstinde der halakhischen Hierarchien
iiberlebt hat, ist meiner Meinung nach auf diesem Hintergrund
zu verstehen. Echtes Blut hat auf manchen eine unvermitteltere
Wirkung als spiritualisiertes. Insofern stellt Walter Burkert’s
Homo necans auch im Zusammenhang der Templisierung eine
entscheidende Beobachtung dar.

154 Abgesehen vom Blasen der Shofarhirner, den Sukkot-Prozessionen, u. 4.
Riten, die jedoch nicht in jedem Gottesdienst vorkommen.

155 Die fritheste Belegstelle scheint mir Sifre Devarim 41 zu Deut. 11, 13,
zitiert auch in bTaan 2a.



TEMPLISIERUNG 277

Beim “Wettriisten” zwischen Christen und Juden ging es
zum einen um die eigenen Stammkunden, in einer von Tem-
peln beherrschten Welt. Wie die Ubernahme alttestamentlicher
Motivik in Eusebius Einweihungsrede zeigt, ist der radikale
Wandel im Christentum des vierten Jahrhunderts auch vor der
Herausforderung des Judentums zu verstehen, welches spite-
stens seit dem dritten Jahrhundert zunehmend intensiv Tem-
pelmotivik in die Synagoge iibernahm. Die Wahrnehmung
der jidischen Templisierung als Bedrohung wird tiberdeutlich
in den Tiraden des Johannes Chrysostomus gegen Ende des
vierten Jahrhunderts, nicht lange nach Julians Versuch, den
Jerusalemer Tempel wieder zu errichten:

Uberhaupt, was fiir eine Lade steht jetzt bei den Juden, wo es
keinen Siithneort gibt, kein Orakel, keine Bundestafeln, kein
Allerheiligstes, keinen Vorhang, keinen Hohepriester, kein
Rauchopfer, kein Brandopfer, kein Schlachtopfer, nichts von
alledem, was jene Lade damals verehrungswiirdig machte?...
Einen Tempel willst du sehen? Lauf nicht in die Synagoge, son-
dern werde du ein Tempel!'®

Schlief8lich ist auch der plotzliche Aufstieg und Niedergang des
Synagogentyps mit Tiiren im Osten im vierten Jahrhundert
besser zu verstehen, wenn wir thn mit der simultanen imperia-
listischen Templisierung in Beziehung setzen. Diese hat vor
allem auch in Palistina fiir grofle Umwilzungen gesorgt und
die sakrale Landschaft grundlegend und fiir jeden sichtbar ver-
andert hat. Der gescheiterte Versuch den Tempel wiederzuer-
richten kann dazu beigetragen haben, daf es unpopulir wurde,
Synagogen im Stile des Tempels zu bauen. Das explizite Verbot,
Gebiude im Stile des Tempels zu errichten, welches wir in

156 Adv. Iud. 6, 7, Ubers. VEGHER-BUCHER (BRANDLE), 185f. CHRYSOSTOMUS
stellt hier der Synagoge als Tempel nicht die Kirche als Tempel gegeniiber, doch
verlangt er die Teilnahme am christlichen Ritual anstelle des synagogalen. Vgl.
z.B. auch Adv.lud. 1, 6 (im paganen Tempel ist der Gétzendienst offensichtlich,
in der Synagoge ist es viel subtiler und daher verfiihrerischer), 1, 7 (die
Gemeinde heiligt den Tempel und nicht der Tempel oder seine Gegenstinde wie

die Arche die Besucher) oder auch 4, 7 (gg. das Shofarblasen).



278 DANIEL STOKL BEN EZRA

(spiten) babylonischen'” Quellen finden, habe ich ja oben
schon zitiert. Jiidische Templisierung wurde nun wieder zuriick
in das Innere verlegt. Objekte und Rituale waren weniger pro-
vokant als die von auflen einsichtliche Silhouette.!®®

Auflerhalb von Palistina spielte aber vielleicht auch das
Bestreben eine Rolle, neue Klientel aus paganen Kreisen anzu-
werben.! Seit jiingster Zeit werden die beriihmte Inschrift aus
Aphrodisias iiber Gottesfiirchtige!®® und die monumentale Syna-
goge aus Sardis,'®! die ebenfalls eine Anzahl wichtiger Inschriften
von Gottesfiirchtigen enthilt, von einigen spit, d.h. ins fiinfte
(Aphrodisias) bzw. sogar sechste Jahrhundert (Sardis) datiert. In
diesem Fall wire das Phinomen von fellow-travelers des spitanti-
ken Judentums bis ins sechste Jahrhundert zu verlingern. Um
potentielle fellow-travelers anzuziehen, war es nétig, ihnen zum
einen verstindliche Bilder vorzufiihren, also nicht auf Tempel,
Priester, Opfer, etc. zu verzichten, sondern sie zu metaphorisie—
ren. Zum anderen war es der Versuch, im Wettstreit mit dem
Christentum, die Heiligkeit des Jerusalemer Tempels'®? zu beer-
ben und in die letzten Winkel der Welt zu tibermitteln. Tempel,
Opfer, Priestertum waren iiber die Macht des Wortes, des Bildes
und der Vorstellung in unterschiedlichen Formen und Maflen in
die Liturgie beider Religionen zuriickgekehrt.

157 Doch scheint es nach dem archiologischen Befund ja auch in Palistina
seine Auswirkungen gehabt zu haben.

158 Im Christentum wird das Bestreben, beim Gebet nach Osten dem all-
mihlich immer mehr in der Apsis befindlichen Altar nicht den Riicken zuzu-
wenden, die 180° Wende im Kirchenbau mitbestimmt haben, vgl. dazu die
Arbeiten von M. WALLRAFF.

159 Bislang sind in Palistina keine Inschriften gefunden worden, die Gottes-
fiirchtige erwihnen.

160 A. CHANIOTIS, “The Jews of Aphrodisias. New Evidence and Old Pro-
blems”, in Scripta Classica Israelica 21 (2002), 209-242. Aber vgl. G. GILBERT,
“Jews in Imperial Administration and Its Significance for Dating the Jewish
Donor Inscription from Aphrodisias”, in /S/ 35 (2004), 169-184.

161 1. MAGNESS, “The Date of the Sardis Synagogue in Light of the Numis-
matic Evidence”, in AJA 109 (2005), 443-475.

162 Vielleicht kann man ab dem spiten fiinften Jahrhundert auch vom Ver-
such, den Status der paganen Tempel zu erben, sprechen.



DISCUSSION

J. Scheid: La transcription en rites de données temporelles et
spatiales concernant le Temple est passionnante. A titre de
comparaison, je peux citer I'évolution de la religion et méme la
culture romaines a partir de 'Empire. La religion collective de
tous les citoyens romains ne pouvait étre célébrée qu'a Rome et
sur le territoire de Rome (2ger Romanus), autrement dit en Ita-
lie. Or, de plus en plus, les citoyens romains vivaient dans les
provinces et ne se rendaient peut-étre jamais en Italie et 2
Rome. De ce fait, les traditions cultuelles romaines commence-
rent a se transformer en une sorte de référence commune, et les
autorités construisirent des fictions juridiques pour rendre la
pratique possible dans les provinces. Mais le processus n’a
jamais été aussi radical qu’a Jérusalem, et de surcroit il a été
interrompu aux IV¢ et Ves.

A propos du souci d’éviter la forme du temple, je voudrais
attirer votre attention sur le fait que certaines synagogues avec
leur abside évoquent tout de suite les portiques ou basiliques
avec I'abside pour la statue du Prince. N’est-ce pas une contra-
diction?

D. Stokl: Eine spannende Frage. Im Jerusalemer Tempel gab
es natiirlich keine Apsis aber das Allerheiligste. Die Apsis
taucht im Synagogenbau nach allgemeiner Meinung erst relativ
spit auf (6. Jh.) und wird gewdhnlich christlichem Einflufs
zugerechnet. Dabei iibernimmt ein eventuell in der Apsis vor-
handener Toraschrein gewissermaflen die raumordnende ritu-
elle Funktion des Kreuzes oder der Statue oder aber, wie auch
der Name Aron impliziert, der Bundeslade im ersten Tempel.
Ich wiirde aber die Moglichkeit ins Auge fassen, daf Synago-
gen, die im sechsten Jahrhundert christliche Kultarchitektur



280 DISCUSSION

imitieren, dies eventuell auch tun, weil zu dieser Zeit die
christliche Basilika den Tempel als das am weitesten verbreitete
Modell eines Gotteshauses bereits abgelost hat. Wenn das Ver-
bot des babylonischen Talmuds, Tempelarchitektur zu imitie-
ren, so tatsichlich auch in Palistina galt, so wiirden sich auch
Synagogen mit Apsiden daran halten, zumindest dem Buchsta-
ben nach, und doch zugleich die Tempelsymbolik in der zeit-

gendssischen bereits christianisierten Sprache weiter vertiefen.

C. Bonnet: J'aimerais mieux comprendre les motivations de
ce processus de Templisierung qui me semble si important pour
comprendre I'articulation entre I'espace et le temps, c’est-a-dire
entre le ciel et la terre d’'une part, le passé et le présent d’autre
part, le centre et la périphérie enfin. Est-ce que le processus
d’unification sensible dans la Tosefta est 2 mettre en rapport
avec la construction d’une identité diasporique ou est-ce un
phénomene purement palestinien?

D. Stikl: Diese Frage wiirde ich gerne beantworten kénnen,
ist doch die Quellenlage fiir das Judentum der byzantinischen
Diaspora des vierten Jahrhunderts eher mager, v.a. beziiglich
der schriftlichen Quellen. Ein Einfluf§ rabbinischer Quellen
wie z.B. der Tosefta auf die westlichen Diaspora ld8t sich fiir
diese Zeit nicht nachweisen. Auch spielt andersherum z.B.
Kleinasien in den rabbinischen Texten quasi keine Rolle.
Archiologisch sprechen wir nach dem heutigen Stand von etwa
15 Synagogen. Da fiir den westlichen Mittelmeerraum, Jerusa-
lem im Osten liegt, konnen wir oft nur schlecht unterscheiden,
ob eine Synagoge nach Osten oder nach Jerusalem gerichtet ist.
Die Tiiren feststellbar im Osten haben, wenn ich mich recht
erinnere, z.B. Delos (I BC — II AD; vielleicht samaritanisch),
Dura-Europos (III AD) und die monumentale Synagoge in
Sardis (von der Vorhalle zum Saal; zur Datierung s.o. n.161).
Doch finden sich Menorot und andere Tempelutensilien in
mehreren Mosaiken (Gerasa, Apamea, Plovdiv, Bova Marina,
Saranda), Reliefs (Priene) und Fresken (Dura); eine stattliche



TEMPLISIERUNG 281

dreidimensionale Menora aus Marmor wurde in Sardis gefun-
den, eine cancellz in Bova Marina. Die Templisierung ist also
kein rein palistinisches Phinomen, doch ist hier noch weitere
Arbeit nétig, v.a. auch fiir die Aussagen der frithen Quellen
tiber die Diaspora in Persien. Sardis kommt dem Anspruch
eines Tempels auch in seinen Dimensionen vielleicht am nich-
sten, doch wurde hier die Ausrichtung vom vorigen nichtjiidi-
schen Bau iibernommen. Unter Umstinden kénnte man eine
stirkere Templisierung in Paldstina auf die groflere Realitit und
Macht des Tempelberges als genius loci hinweisen (dazu mehr
in der Diskussion zu “Ortsgeist” in meiner Monographie).

N. Belayche: La multiplication des représentations iconogra-
phiques du Temple, sous la forme d’'un temple gréco-romain
sur podium, avec colonnes et fronton, n'appartient-elle pas a
une koine culturelle (cf. la figuration de trois-quarts d’un des
temples du tombeau des Haterii 4 Rome [Vatican, Musée du
Latran, début du II¢ siecle] qui évoque celle de la synagogue de
Doura Europos)?

D. Stokl: Ich denke schon. Auf Synagogenmosaiken findet
sich die angedeutete Form viel, wie auch auf nicht-jiidischen
Miinzen und Abbildungen (Z. Weiss, The Sepphoris Synagogue
[s. n.72], 72). Auch die Auflenfassade mancher Synagoge wird
einem gegiebelten Tempel (doch ohne Siulen) auf einem
Podest dhnlich gewesen sein. Die Miinzen Bar Kochbas bilden
hingegen bekannterweise den Jerusalemer Tempel mit vier Siu-
len mit Kapitellen auf einem Podest und mit einem umstritte-
nen Gegenstand (Bundeslade, Schaubrottisch, Toraschrein?) in
der Mitte zwischen den Siulen aber ohne Giebel ab (Y. Mesho-
ret, A Treasury of Jewish Coins [Jerusalem 2001], 143-145).
Beide verweisen vermutlich auf die gleiche Struktur, den ehe-
maligen und zukiinftigen Tempel. Vielleicht ist die Symbolwir-
kung mit dem von heutigen Straflenschildern zu vergleichen,
die antiquierte Symbole verwenden. Z.B. ist ein rot umrandetes
Dreieck mit einer Dampflokomotive noch jedem verstindlich,



282 DISCUSSION

auch wenn die heutigen Ziige doch sehr anders aussehen. Doch
ist dieses Zeichen wohl mit gutem Grund vor kurzem mit einer
elektrischen Lokomotive versehen worden. Wenn die Synago-
genmosaike nicht auf die gleiche Abbildung wie die Miinzen
von Bar Kochba zuriickgreifen, so tun sie dies unbewufit, um
so ein allgemein verstindliches Zeichen zu verwenden. Die Gie-
belfassade (nicht die Saulen) stellen zusitzlich eine Verbindung
zu gegenwirtigen Synagogenfassaden dar. Doch schneidet Ihre
Frage ein noch detaillierter zu bearbeitendes Thema an. Der
angedeutete jiidisch-christliche Dialog ist natiirlich ein Trialog
mit dem “Heidentum” (in emischer christlich-jiidischer Per-
spektive) oder ein “Polylog” mit den umliegenden antiken Reli-
gionen (unter etischem Blickwinkel). Gerade fiir Palistina und
Syrien miiffte man vielleicht nicht nur die griechischen und
romischen Bauten sondern auch die lokalen architektonischen
Traditionen beriicksichtigen, mit denen ich jedoch noch nicht
vertraut bin.

N. Belayche: Peut-on établir une relation chronologique
entre la succession des supports sur lesquels est construite la
“templarisation” dans les différents corpus de textes et I'évolu-
tion des instances d’autorité religieuse dans la Palestine des II¢-
Ve siecles quand s'affirme le Patriarcat?

D. Stokl: Ich wiirde diesbeziiglich vorschlagen, zwischen ver-
schiedenen Formen der Templisierung zu differenzieren, denn
die Templisierung hat sich vom zweiten zum sechsten Jahrhun-
dert ja nur verstirkt, wie bereits Fine herausgearbeitet hat,
wihrend z.B. das Phinomen der Synagogen mit Tiiren gen
Osten zeitlich begrenzt wire. Zum angeblichen Aufstieg des
Priestertums habe ich mich ja oben schon geduflert. Das Patriar-
chat nun steigt im dritten und vierten Jahrhundert als zentrale
judische Macht in Paldstina auf, um Anfang des fiinften Jahr-
hunderts von den kaiserlichen Autorititen erst entmachtet (Cod.
Theod. 16, 8, 22) und dann abgeschafft zu werden (Cod. Theod.
16, 8, 29) (s. z.B. S. Stern, in Journal of Jewish Studies 2003 und



TEMPLISIERUNG 283

die dort angefiihrte Literatur sowie Levine, The Ancient Synago-
gue, 454ff. und Kapitel 9 in G. Stemberger, Jews and Christians
in the Holy Land [Edinburgh 2000]). Der Zenith des Patriarchats
fallt also ungefihr mit dem Phinomen zusammen, Synagogen
mit den Tiren gen Osten zu bauen. Doch sehe ich hier keinen
notwendigen Zusammenhang. Maflgeblicher Zeuge ist die Syna-
goge von Hammat Tiberias, in welcher Inschriften eine Nihe der
Verantwortlichen zum Hof des lamprotatos Patriarchen bezeu-
gen. Zeev Weiss hat in einer Uminterpretation der von M.
Dotan publizierten Grundrisse zwar vorgeschlagen, die Synagoge
habe urspriinglich eine Tiir nach Osten gehabt (Eretz Lsrael 23
[1992], 320-326; hebr.; in der demnichst erscheinenden Fest-
schrift fiir Sean Freyne auch auf Englisch), doch wiirde ich hier
von Nordosten reden.

J. Scheid: 1l est évident, comme vous le soulignez, que la spi-
ritualisation des regles du Temple ne correspond pas 4 une déri-
tualisation, comme le démontre le passage sur le plan privé
d’un certain nombre de rites.

D. Stokl: Ja, und dies gilt fiir Christentum und Judentum glei-
chermaflen. Natiirlich gibt es auf beiden Seiten Gruppen, die
mehr oder weniger Bedeutung auf Ritual legen. Doch weist man
falschlicherweise oft das Christentum dem Glauben, der Ortho-
doxie, das Judentum dem Ritus, der Orthopraxie zu. Z.B. dreht
sich einer der ersten grofleren Auseinandersetzungen zwischen
zwel kirchlichen Zentren, Rom und Kleinasien, um den Oster-
termin, also einen zentralen Aspekt der Ritualausfiihrung. Die
spiteren Kirchenordnungen sind auch als Versuch, den Ritus
festzulegen zu verstehen. Vor allem im Vergleich mit der romi-
schen Religionsauffassung, fiigt das Christentum allerdings eine
Betonung auch der Glaubensanschauungen Ainzu.

E Marco Simén: With regard to the celestial temple, the
archetypal deities and the ritual space, the vertical and horizon-
tal dimensions, perhaps it would not be irrelevant to mention



284 DISCUSSION

here the basilica of Sant’Apollinare Nuovo in Ravenna and the
mithraeum as examples of ritual spaces in which a vertical ascent
was achieved (communication between the human world and
the divine) through the symbolic travelling along a “horizontal”
route. This horizontal dimension was expressed in one case
through the divisions corresponding to the 7 horizontal feasting
spaces of initiation and, in the second case, the two-fold proces-
sion of virgins and martyrs going from the port and the city
towards the Virgin with Child and Christ through sacrificial
martyrdom. As J. Elsner (Art and the Roman Viewer. The Trans-
formation of Art from Pagan World to Christianity [Cambridge
1995], 222 ff.) pointed out in connection with Ravenna, the
mediation between the present world and the sacred horizon,
between the temporal and the eternal, was carried out in visual
terms through a procession (the same, by the way, as in the A
Pacis Augustae) or a horizontal feasting space in the case of the
mithraeum, but in both cases, this mediation restyled mythical
sacrifice in ideological terms.

D. Stokl: Fir synagogale Mosaike oder Fresken ist eine
Sequenzialitit m.E. noch nirgendwo schliissig erwiesen, auch
wenn vorgeschlagen worden ist, Bet Alpha und Sepphoris als
Aufstieg von Aqedah iiber die Tierkreiszeichen zum himmli-
schen Heiligtum bzw. die irdische Synagoge zu interpretieren
(z.B. S. Schwartz, Imperialism, 248-259). Allerdings befinden
sich die Reprisentationen des Tempels oder die cancella
zumeist nahe des Toraschreins, insofern bestiinde durchaus ein
qualitativ aufwertender Ubergang im Weg vom Eintritt in die
Synagoge zum Toraschrein/Gebetsrichtung. Dies imitiert lose
die Hierarchie der heiligen Bereiche im Tempel bis zum Aller-
heiligsten, in dem Gott prisent war.

Ph. Borgeaud: Vous avez trés bien montré comment la
priere, ou la lecture de la Bible, peut devenir une forme de
sacrifice. J'ai été frappé, de ce point de vue, non seulement par
ce remplacement du sacrifice par la lecture des ordonnances



TEMPLISIERUNG 285

sacrificielles, mais aussi par la maniere dont la Qedusha agit
comme un rite destiné a rendre présent le divin, en rendant
présent le choeur des anges qui s'adressent 2 Dieu. Pourrait-on
comparer ce mécanisme a ce qui se passe dans certaines formes
de prieres antiques qui accompagnaient des offrandes? Je pense
aux Hymnes orphiques, qui appellent le dieu A participer au
rite, un rite que '’hymne lui-méme constitue, accompagné
qu’il est de quelques fumigations.

D. Stikl: Das Besondere an der Qedusha scheint mir in der
performativen Sprache zu liegen. Es wird nicht so sehr die Gott-
heit herabgerufen wie bei einer Invokation, sondern der Spre-
cher wird in der Rezitation des Gotteslobes der Engel diesen
gleich oder (was nicht das gleiche ist) mit ithrem Chor vereint.
Wie die Orphischen Hymnen ist die Qedusha keine das Opfer
begleitende Nebenhandlung, sondern der Hauptakt, und dies in
einer Gesellschaft, in der sonst das Opfer Hauptausdruck der
Religiositit ist. Die Qedusha kann durch Gesten (oder im Falle
der Orphischen Hymnen durch Weihrauchopfer) noch weiter
unterstiitzt und hervorgehoben werden. So hebt man die
Hacken bei der Rezitation der Qedusha leicht hoch und erhebt
sich so zu den Engeln bzw. imitiert sie. Doch betrachten Sie also
bitte meine Antwort als duflerst vorliufig angesichts meiner
oberflichlichen Kenntnis der Orphischen Hymnen.

J. Kellens: Ma contribution envisagera, pour le mazdéisme,
I'influence des rites sur le sort réservé aux textes.

J. Scheid: A propos du temple céleste, vous pourriez trouver
des paralléles dans la pratique augurale romaine. Dans cette
technique, 'espace divinatoire terrestre est la projection d’un
espace céleste. Voyez a ce propos les pages de J. Linderski (“The
Augural Law”, dans ANRW 11 16, 3 [1986], 2146-2312).

J. Dillon: A propos of the existence or non-existence of a
Temple to constitute the centre of one’s worship, it occurs to



286 DISCUSSION

me that there can be advantages as well as disadvantages invol-
ved in losing such a centre, and that the Christians may have
derived such an advantage, in their drive to become a world
religion, through not being tied to a particular site — though,
of course, the reverence for Jerusalem never ceased.

D. Stiikl: Es ist eine spannende Frage, ob das Judentum nach
70 u.Z. durch den Verlust des Tempels als konkretes geographi-
sches Kultzentrum fiir potentielle Konvertiten attraktiver
wurde. Zumindest haben wir wesentlich mehr Nachrichten
tiber Konversionen zum Judentum und Gottesfiirchtige aus
dem Zeitraum vom 2.-5. Jahrhundert, also nach diesem Ereig-
nis. Ich weifl jedoch nicht, ob wir die Lésung von der Bindung
an einen konkreten geographischen Ort direkt mit dem Drive
zur Weltreligion und dem Erfolg als solcher verkniipfen kon-
nen. Im Islam ist der Fokus auf einen konkreten Ort, Mekka,
tiber die Gebetsrichtung und die Wallfahrt gleich in zwei der
fiunf Sdulen gewissermaflen im Fundament einer Weltreligion
ritualisiert. Vom religionsphinomenologischen Standpunkt
wird sich jedoch ihre Anfrage verstirkt stellen, sobald die
Menschheit ihre Existenz auch auf andere Himmelskérper aus-
dehnen wird — und ich bitte diese Méglichkeit durchaus ernst
zu nehmen — ist doch eine Wendung nach Jerusalem oder
Mekka dann viel schwieriger zu realisieren als ein Gebet gen
Sonnenaufgang oder “Osten®.

J. Dillon: As regards the Temple as an idea, I find it inte-
resting that Philo of Alexandria, steeped as he was in Plato-
nism, propounds the concept of an Idea or Form of the Tem-
ple, which, like the Sun, or the phoenix-bird, is only
exemplified once. It does seem, though, from what you say that
there was some warrant for that in Jewish thought, which he
could be picking up on. Would I be right?

D. Stokl: Philo konnte in der Tat auf die biblische Vorstel-
lung zuriickgreifen (z.B. Legum Allegoriae 102), nach dem es



TEMPLISIERUNG 287

ein gottliches Modell (LXX: paradeigma) der Stiftshiitte gibt
(z.B. Exodus 25, 9; 40; I Chronik 28, 11-12; 18-19). In der
frithjiidischen Literatur ist das himmlische Heiligtum Gottes
ein weitverbreiteter Topos, v.a. in der apokalyptischen Literatur
(z.B. Ezechiel 40-48; 1 Henoch; Testament Levis). Durch die
Ubertragung des zeitlich orientierten jiidisch-apokalyptischen
Modells in platonische ontologisch orientierte Denkkategorien
entsteht in dem auf niedrigerer Ebene platonisierenden
Hebrierbrief eine Spannung, der z.B. G.E. Sterling nachzuge-
hen versucht (in Studia Philonica, Annual 13: In the Spirit of
Faith. Studies in Philo and Early Christianity in Honor of David
Hay [Leiden 2001], 190-211). Doch beschreitet Philo insofern
einen anderen Weg, indem er den Tempel einerseits mit dem
Universum, in dem der Logos als Hohepriester dient, und
andererseits mit der rationalen Seele, in der der zur Wahrheit
orientierte Mensch den Hohepriesterdienst versieht, vergleicht

(z.B. De somniis 1, 215).






	Templisierung : die Rückkehr des Tempels in die jüdische und christliche Liturgie der Spätantike

