Zeitschrift: Entretiens sur I'Antiquité classique
Herausgeber: Fondation Hardt pour I'étude de I'Antiquité classique
Band: 53 (2007)

Artikel: Rites et "croyances" dans I'épigraphie religieuse de I'Anatolie impériale
Autor: Belayche, Nicole
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-660692

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-660692
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

I11

NICOLE BELAYCHE

RITES ET “CROYANCES” DANS L’EPIGRAPHIE
RELIGIEUSE DE I’ANATOLIE IMPERIALE

En 2003, lors d’un colloque romain “Image et religion”, & I'oc-
casion duquel j’étudiais des reliefs gravés sur des steles dites de
confession, j'avais provoqué quelques vives réactions lorsque
javais parlé de “croyance”. N’étais-je pas en train de ranimer de
vieux démons de l'histoire des religions et de me couler dans une
partition, obsolete, faisant la part belle a des “religions” auréolées
des manifestations de foi du régime abrahamique et dévaluant de
fait la communication ritualiste avec les puissances supérieures?
Bien que rites et croyances sépaulent et que les attitudes ritua-
listes ou “spiritualistes” soient des modes différents, mais non
exclusifs, de la relation au divin, cette base méthodologique ne va
toujours pas encore de soi, tant reste prégnante la tendance histo-
riographique qui a opposé approche ritualiste et approche théolo-
gique du religieux, sur la base de la tradition (judéo-chrétienne)
qui ancre la croyance sur la foi. J'en veux pour preuve deux
exemples récents: le compte-rendu qu'Andreas Bendlin a donné
du livre de M. Beard, J. North & S. Price, Religions of Rome', et
les discussions d’un colloque qui sest tenu trés récemment sur
Pagan Monotheism in the Roman Empire (1*-4* cent. AD).

Lun des intéréts du titre que John Scheid a choisi pour ces
entretiens: “Rites et croyances dans les religions du monde

! A. BENDLIN, “Rituals or Beliefs? ‘Religion’ and the Religious Life of Rome”,
in SC7 20 (2001), 191-208, en part. 200-201.
2 P. VAN NUFFELEN & St. MITCHELL (dir.), Exeter, 17-20 juillet 2006.



74 NICOLE BELAYCHE

romain” est précisément d’ignorer ces catégories orientées
(comme il I'a expliqué hier limpidement) et de partir du prin-
cipe heuristique, que je partage, selon lequel le seul fait qu'il
existe une mise en relation avec des instances qui n'appartien-
nent pas au monde phénoménal postule leur représentation
comme ¢étant de 'ordre de I'existence.’ Les Anciens désignaient
cette “évidence” comme pistis, doxa, epistemeé selon les cas: opi-
nion individuelle, conviction intime pouvant pousser au prosé-
lytisme, savoir fondé, entre autres, sur la tradition. D’abord,
dans les sociétés ritualistes, le lien entre rite et croyance est
constitutif de l'activité religieuse, parce que “croire, c'est faire”
comme I'écrivait J. Scheid en 1993 — et il a pu depuis renver-
ser la proposition —.* Ce lien entre dévotion et “croyance” a
inspiré 2 Lucien de Samosate une facétie tragique, Podagra, dans
laquelle la déesse Goutte déclare qu'elle sera douce et bien dis-
posée envers celui qui croira a elle en participant a ses mysteres
(6 uetaraxBhy 6V Eudv pwuotneiwy).’ Ensuite, la nature méme
du rite fait qu’il tire son (un de ses) sens en sappuyant sur la
représentation qui en modele la forme et les modalités: “et vous
ferez cela en souvenir de moi” fait-on dire a Jésus. Enfin, le rite
installe un mode de communication avec un monde qui peut
étre dans le cosmos sans étre du monde des hommes,® ce qui
conduit a en construire une représentation. Cette derniere peut
devenir une doxa lorsqu’elle est institutionnalisée,” ou bien

3 Cf. les réflexions de P. VEYNE, LEmpire gréco-romain (Paris 2005), 441-443.

4 M. LinDER & J. SCHEID, “Quand croire, cest faire. Le probleme de la
croyance dans la Rome ancienne”, in Archives de Sciences Sociales des Religions 81
(1993), 47-62; J. SCHEID, Quand faire, cest croire. Les rites sacrificiels des Romains
(Paris 2005).

> Lucien, LoebCL VIII p.340, v.180. G. PETZL, “Lukians Podagra und die
Beichtinschriften Kleinasiens”, in Metis 6 (1991), 131-145, a comparé le voca-
bulaire et 'atmosphére religieuse de la pitce avec les textes “de confession” (137
pour pistis).

6 PLUT. Amatorius 13, 756D: le dieu n’est pas visible, mais il est SoZaotdg Huiv.

7 Pour Plutarque, Amatorius 13, 756B, la pistis est une doxa (& dxivnre ...
¢ mepl Bedv 36Enc). Pour les oracles, AESCHYL. Pers. 800-801: Ei 7t mioteboor
Oeédv ye7 Oeogaroroy (Sl faut en croire les oracles des dieux”); cf. H. BOWDEN,
Classical Athens and the Delphic Oracle. Divination and Democracy (Cambridge



EPIGRAPHIE RELIGIEUSE DE UANATOLIE IMPERIALE 75

nourrir la spéculation si I'on pense aux nombreux traités Sur les
dieux ou Sur le monde. Le nomizein tous theous des Grecs signi-
fiait tout autant une opinion au sujet des dieux — croire dans
les dieux —, susceptible de débat intellectuel® ou d’introspec-
tion inquitte,” que la pratique religieuse conforme 2 la tradition
par nature normative — honorer les dieux —. La mdrprog xal
mohoud ioTic sexprime dans, et par, le culte, comme explique
Plutarque: “elle est comme une base, comme un fondement
commun qui soutient la piété (Bdoic bpestdoo xowh Teode edoé-
Beway)”.1% La croyance ne se juge donc pas a 'aune de l'intério-
risation; elle est aussi affaire de connaissance et de jugement
dans le contexte de la collectivité. Plutarque répete que ce sont
Vamathia et Vagnoia qui génerent I'athéisme et la superstition,
C'est-a-dire deux mauvaises manieres de croire.!!

Sur la base de ces préliminaires herméneutiques taillés 2
coup de serpe, il m'a paru fécond d’interroger des témoignages
anatoliens des II¢-III¢ siecles, car on sest demandé sils indi-
quaient une modification ou une évolution de la “croyance”
dans des milieux paiens du fait qu'un certain nombre d’entre
eux attestent d’une tendance hénothéiste, ou monothéiste pour

2005), 32: “They [les Athéniens] believed that Apollo spoke through the Pythia,
and because they believed it, their actions were intended to propitiate Apollo”.

8 Cf. J. GOODY, Lhomme, l'écriture et la mort (Paris 1996), 156: “la croyance
ne va jamais sans un certain scepticisme”, cité par P. VEYNE, “Linterprétation et
linterpréte. A propos des choses de la religion”, in Enquéte, anthropologie, his-
toire, sociologie 3 (1996), 254 n. 10.

7 Cf. EUR. Hel. 1137-1139: “Qu’est-ce que Dieu? Qu'est-ce qui n'est point
Dieu? Qu'y-a-t-il entre ces deux termes? Quel mortel prétendra le savoir a la fin
de ses longues recherches?”.

10 PLUT. Amatorius 13, 756B; De Pythiae oraculis 18, 402E: “ne pas aban-
donner la piété et la foi de nos peres (vv 8'cdoef) xal mérptov [...] wioTw)”. CF.
P. VEYNE, “Prodiges, divination et peur des dieux chez Plutarque”, in RHR 216
(1999), 432-436.

1 PLUT. De superst. 1, 164E, 2, 165B & 10, 170C. Cf. OriG. Ceb. 3, 2, 1L
22-24: “Les nations dont elle [/z nation juive] était environnée croyaient chacune
selon ses traditions ancestrales (éxactov natd té marpue émicteve) recevoir des
oracles et des divinations de ceux qu’elles vénéraient comme dieux (vop.tlopévewy
fcév)”. En revanche, PLAT. Resp. 10, 601e, opposait 6 sidws (celui qui sait) et 6
motedwy (celui qui croit, parce qu'il se fonde sur autrui).



76 NICOLE BELAYCHE

certains savants.'? La question ne s'adresse évidemment pas 2 la
reconnaissance, ou non, de l'existence des dieux, puisque le
théisme était presque unanimement partagé.'” Elle porte sur la
fagon dont les puissances supérieures étaient imaginées en fonc-
tion des architectures, variées, que les Anciens construisaient
pour le monde divin. C’est la raison pour laquelle jai choisi de
placer ma communication sous les auspices d'un orant main
droite levée pendant une cérémonie religieuse.'* (fig. 1) Dans
les religions antiques, la main levée est le signe de la priere!®, et
le geste de tendre les deux mains vers le ciel celui de I'appel aux
dieux, du témoignage devant eux,'® de I'imploration'” comme
Pexplicite un texte: [‘Oloiew te Awmaiw yeipac &et[pw].!® La

'2 Respectivement: H.S. VERSNEL, Ter unus. Isis, Dionysos, Hermes. Three
Studies in Henotheism (Leiden 1990) et Pagan Monotheism in Late Antiquity, ed.
by P. ATHANASSIADI & M. FREDE (Oxford 1999).

13 Sur l'existence d’un athéisme, PLUT. De superst. (passim). Plus générale-
ment, cf. A.B. DRACHMANN, Atheism in Classical Antiquity (London 1922,
réimpr. Chicago 1977); W. FAHR, Theous nomizein. Zum Problem der Anfiinge
des Atheismus bei den Griechen (Hildesheim-New York 1969); Nier les dieux. Nier
Dien, éd. par G. DORIVAL et D. PRALON (Aix-en-Provence 2002).

4 M. RicL, “Hosios kai Dikaios, I: Catalogue des inscriptions”, in Epigra-
phica Anatolica 18 (1991), n° 3.

1> Par ex. SEN. epist. 41, 1 (ad caelum elevandae manus); APUL. mund, 33
[363]. Le geste est transculturel, cf. Exodus 9, 29 & 9, 33; APUL. met. 11, 13.
Philon de Byblos, ap. EUS. praep.ev. 1, 10, 7 (= fr.2 BAUMGARTEN [807], p.13,
1.23), en applique la pratique aux temps mythiques: “Ils tendirent les mains vers
le ciel en s’adressant au soleil”. Cf. ET. VAN STRATEN, Hiera Kala. Images of Ani-
mal Sacrifice in Archaic and Classical Greece, Religions in the Graeco-Roman
World 127 (Leiden 1995), figg. 76 (Athénes) et 89 (Délos) et A. CORBEILL,
Nature Embodied. Gesture in Ancient Rome (Princeton 2004), 20-33.

16 Dans la gestuelle du serment, S. KNIPPSCHILD, “Drum bietet zum Bunde
die Hiinde”. Rechtssymbolische Akte in zwischenstaatlichen Beziehungen im orienta-
lischen und griechisch-romischen Altertum, Potsdamer Altertumswissenschaftliche
Beitrige 5 (Stuttgart 2002), 55-63.

17 Cf. les enfants de Persée suppliant dans le cortége triomphal, PLUT. Aem.
33, 6; H. MATTINGLY, Coins of the Roman Empire in the British Museum, Vol. 11:
Vespasian to Domitian, p.393 n° 424 (supplicatio des matrones lors des ludi saecu-
lares de Domitien en 88).

'8 J. STRUBBE, APAI EIIITYMBIOL. Imprecations against Desecrators of the
Grave in the Greek Epitaphs of Asia Minor. A Catalogue, IK 52 (1997), n° 19 =
M. RicL, “Hosios”, art.ciz. (n.14), n° 103. Cf. Fr. PREISIGKE, Sammelbuch grie-
chischer Urkunden aus Agypten 1 1323 (Alexandrie, II¢ siecle): “Arsinog, morte



EPIGRAPHIE RELIGIEUSE DE DANATOLIE IMPERIALE 77

banalité du geste pourrait donc le discréditer pour la présente
étude.” Je l'ai retenu, car le geste se multiplie sur les reliefs de
I’Anatolie lydienne et phrygienne des II=-III¢ siecles pour signi-
fier l'eulogia. Sans rompre avec le ritualisme traditionnel
exprimé sur le relief par l'offrande a l'autel, il y accompagne
souvent des récits d’expériences religieuses originales, de
natures rituelles diverses (appel a la justice divine pour les
vivants comme pour les morts, rituels d’aveu/de confession,
rituels d’eulogie, pratiques d’acclamation de la grandeur des
dieux ou de I'"“un dieu” / heis theos), mais qui ont pour carac-
tére commun ce que j ai appelé I'exaltation des divinités.?’
Pour tenter d’éclairer la dynamique entre rites et croyances
dans ces expériences singulieres, je leur poserai trois questions:
1) La premiere aura droit & la plus grande ampleur. La pistis est-
elle une qualité du fidele plus appuyée dans ces expériences?
Sans doute, parce que la place que tiennent les divinités dans la
vie quotidienne est celle de maitres justes, mais tout-puissants.
2) Cette croyance a-t-elle conduit 2 modifier les rituels par les-
quels les fideles communiquaient avec les instances supérieures
et leur rendaient grice? Je dis modifier, car cette documenta-
tion présente des comportements religieux inconnus du poly-
théisme gréco-romain traditionnel, dans lesquels de nombreux

prématurément, implore mains levées (afper ... tag ysipag) [...]7; cf. E
CUMONT, “Il sole vindice dei delitti ed il simbolo delle mani alzate”, in Az
della Pont. Accad. Rom. di Arch., Ser. 111, Mem. 1 1 (1923), 65-80; ID., “Nuovi
epitaffi col simbolo della preghiera al dio vindice”, in A#ti della Pont. Accad.
Rom. di Arch., Ser. 111, Rend. V (1926-1927), 69-78; ID., “Invocation au Soleil
accompagnée des “mains supines””, in Syria 14 (1933), 385-395.

¥ Pour Plutarque, De superst. 9, 169D, les kateuchai theén et les proskunéseis
sont parmi les choses “les plus agréables pour les hommes”. Cf. P. VEYNE, “Lin-
terprétation et l'interprete”, art.cit. (n.8), 266-267: “La croyance a des dieux est
une relation cognitive de nature trés particuliére; elle est, par essence, accompa-
gnée d’affectivité; on ne peut connaitre un dieu sans I'aimer, sans éprouver pour
lui de I'adoration, de la crainte, du respect [...]. La croyance aux dieux ne se fait
pas suivre d’adoration et de respect par voie de conséquence: elle en est pétrie”.

20 N. BELAYCHE, “Hypsistos. Une voie de I'exaltation des dieux dans le poly-
théisme gréco-romain”, in Archiv fiir Religionsgeschichte 7 (2005), 34-55 et
“Résumé des conférences et travaux’, in Annuaire de 'EPHE, Sciences religieuses

113 (2004-2005), 187-195.



78 NICOLE BELAYCHE

savants ont voulu reconnaitre un terreau propice a la diffusion
du christianisme, religion de la foi par excellence.?! Je n'aurai
pas le temps de développer cet examen par des observations sur
le lien entre ces modifications rituelles et le contexte sacerdotal.
3) Enfin, il conviendra de réfléchir a la représentation que les
dévots se faisaient des instances divines dont ils expérimen-
taient les pouvoirs. En d’autres termes, en quels types de dieux,
multiples ou unique, croyaient-ils?

1) La pistis comme qualité du fidele

La clarté de la démonstration m’'oblige a rappeler une notion
connue. Dans le langage grec, public, mais aussi privé, le lexique
de la pistis releve du vocabulaire des vertus sociales et des rela-
tions diplomatiques; il exprime une qualité de 'homme public,
voire des institutions.”” Le peithein était I'un des objectifs de la
rhétorique, comme on le voit dans la capratio beneuolentiae qui
ouvre le Contre Ctésiphon d’Eschine: “Pour moi, je me présente
ici plein de confiance (remiorevxdrg), dans les dieux d’abord
(mpdtov wév toig Beoic), ensuite dans les lois (3edrtepov 3¢ Toic
vépotg)”.*> Comme la fides latine, la pistis préside 2 la signature
des contrats,”* qu'il s'agisse de droit privé assorti d’une garantie
divine, comme dans les actes d’affranchissement au temple
conservés pour Delphes depuis I'époque classique,?® ou de droit

2l Cf. une acclamation d’Aphrodisias: Nixg 4 riotic té@v Xpotiavéy, C.
ROUECHE, Aphrodisias in Late Antiquity, JRS Monographs 5 (London1989), n°
61, IL.

22 Par ex. Bull. Epigr. 1989, 841: Colonia Ulpia Traiané Augusta Pisté Lepkis
Megalé (en grec).

» AESCHIN. Ctes. 1. Pour s'en démarquer, Origene, Cels. 1, 62, 11.21-52
(citant Paul, 7 Ep.Cor. 2, 4-5), indique que Jésus a choisi des apétres non lettrés
pour que la foi ne soit pas fondée sur I'éloquence de la démonstration rhétorique,
mais sur la puissance de Dieu (11.35-38); cf. infra les “retournements” des dévots
des steles “de confession”.

24 En contexte judiciaire, G. DAUX, “Note sur un décret thessalien pour des
juges étrangers”, in ZPE 16 (1975), 37-38 (les juges sont kaloi, agathoi, pisteis);
a Kallatis (Mésie), SEG 46 (1996), 897, L. 13 (a jugé pistds).

5 Cf. SEG 33 (1983), 424, 428, 430, 431 & 436.



EPIGRAPHIE RELIGIEUSE DE UANATOLIE IMPERIALE 9

international (le latin dit in fidem se dedere), dans les traités
signés entre cités ou entre les rois hellénistiques, puis Rome, et
des cités.?® La pistis des magistrats et des fonctionnaires est une
qualité récurrente de la phraséologie impériale.”” Dans les ins-
criptions honorifiques, des formules stéréotypées rendent hom-
mage 2 la confiance méritée que la cité — voire ses dieux pour
des agents rituels — a mise dans les membres de ses élites.”® Un
décret honorifique, daté par J. & L. Robert du III° siecle avant
notre ére, célebre Ménophilos, choisi pour diriger le manteion
de Claros a la fois par le dieu et par la cité; ses qualités I'ont
rendu “digne 2 la fois de la confiance du dieu (z7¢ t0b Ocob wio-
tewg) et de I'empressement du peuple (t7jg 7ol 37pov grio-
tiptag)”.? Loyauté et confiance étaient particulierement recher-
chées dans la surveillance des activités économiques et
financieres (agoranomes, responsables de construction®, etc.).
De fagon générale, elles structurent les relations sociales,?® dans
les associations ou tout simplement au sein de la maisonnée.*

%6 Respectivement: des pisteis sont échangés entre Athénes et Chios, /G I° 70 (en
430-420 avant notre ere); a Sardes, dans le sanctuaire d’Artémis, le décret de César
confirmant le privilege d’asylie (le 4 mars 44), M.P. DE Hoz, Die lydischen Kulte im
Lichte der griechischen ]mc/mﬂen, Asia Minor Studien 36 (Bonn 1999), 7.17, 1.36.

27 Pour un envoyé du préfet d’Egypte, SEG 42 (1992), 1599. Dans les metro-
komiai du Hauran, les “présidents des pistoi”, SEG 49 (1999), 2097; voir aussi
SEG 36 (1986), 1355 et 46 (1996), 2077.

28 CF. par ex. 31 mavrde motéc xal dnipehdc Tév duosiov yeetwv, SEG 38
(1988), 1451 (Lycie, début du III¢ siecle).

2 J. & L. ROBERT, “Décret de Colophon pour un chresmologue de Smyrne
appelé a diriger l'oracle de Claros”, in BCH 116 (1992), 279, 11.14-15 et com-
mentaire p.290. Cf. SOPH. Trach. 77 (manteia pista) et IK 33, Die Inschriften von
Hadrianoi und Hadrianeia, 24, 1.2 (pistous logous).

% Respectivement: SEG 42 (1992), 1215, 1.5-6 & [GBulg. n° 230bis; en
Arabie Bu[lEngr 1993, 642 & SEG 46 (1996), 2079.

3UCF. les philoi pistoi d’'une épitaphe d’Edesse (Macédoine), Bull. Epigr. 1994,
402. Clest également la qualité des pédagogues, cf. & Cos le paidonomos Philip-
pos, Tov Téxvey TeTéTaTov eOAaxa, Iserizioni di Cos, a cura di M. SEGRE (Roma
1993), n° 214.

3 Respectivement H. MALAY, Greek and Latin Inscriptions in the Manisa
Museum, Denkschriften d. Osterr. Akad. d. Wissensch., Phil.-Hist. KI. 237,
Erginzungsbinde zu den 7AM 19 (Wien 1994), n° 354 n(e)iotig envers le
thiase; 2 Aphrodisias, Paulus offre un pavement mosaiqué pour son salut, celui

de son fils, et de tout son oikos pistos, SEG 37 (1987), 1291.



80 NICOLE BELAYCHE

Le lexique de la pistis nappartient pas traditionnellement 2 la
rhétorique de la communication religieuse, bien que cette der-
ni¢re repose sur I'échange contractuel pour la relation votive et
que la fides soit un pivot des relations sociales. Or, la pistis, a
défaut de son lexique, tenait une place explicite dans la repré-
sentation religieuse.>> Méme si les Athéniens avaient construit
un temple de Pistis éml tév mbavédv xal motéy xod edbpxwy,>t
et si Homere, déja, qualifiait les horkia de pista,® le lexique de
la pistis nentre pas dans les formules de serment d’époque impé-
riale.’® En revanche, dans le sillage des livres juifs en grec,?” ho
pistos désigne habituellement le fidele chrétien, au point que
l'emploi du terme dans une inscription®® incite généralement les

3 Pour la sphere latine, G. DUMEZIL, Idées romaines (Paris 1969), 58 (“Credo
et fides”): “Il faut attendre le christianisme pour que, sous I'influence d’originaux
hébraiques et grecs, credo et fides reqoivent les valeurs qui nous sont familieres”.

3% DIOGENIAN. 2, 80 (Corpus Paroemiographorum Graecorum, edd. E.L. LEUTSCH
et EG. SCHNEIDEWIN, I 209); cf. J. RUDHARDT, Notions fondamentales de la
pensée religieuse et actes constitutifs du culte dans la Gréce classique (Paris 1992),
12 e nom niotig [...] au sens religieux, désigne exclusivement le respect
du serment”. Pour la Fides romaine, déesse de la foi Jurée, G. FREYBURGER,
FIDES. Etude sémantique et religieuse depuis les origines jusquis I'époque augus-
téenne (Paris 1986), 33-35 pour I'analogie de pistis. Le traité entre Tarquin et
Gabies était conservé dans le temple de Zewus Pistios (= Dius Fidius), cf. DION.
HAL. 4, 58, 4.

35 Par ex. HOM. Il 4,157; cf. aussi THUC. 5, 30, 3: “Apres s'étre liés a ces
villes en attestant les dieux (fedv wioterg dpdoavreg éxeivore) [...]7.

3¢ Mais, ceux qui “gardent fidelement (pistds)” des dispositions testamen-
taires, J. STRUBBE, APAI EIIITYMBIOI, op. cit. (n.18), n® 50, L.7.

37 Par ex. Eccles. 1, 14; 2, 6, 8, 10.

38 Cf. un esclave chrétien quallﬁe de pistotate, SEG 36 (1986), 367 (III¢
siécle); Constantin “en Christéi pzstas , Bull. Engr 1998, 636 (en écho au Credo
du Concile de Nicée: Iliotedopey eic éva Ogév [...], J. ALBERIGO et al. [edd.],
Conciliorum Oecumenicorum Decreta [Bologna ? 1973], 5); “la communauté des
pistor” sur des épitaphes de la nécropole de Tyr, J.-P. REY-COQUAIS, Inscriptions
grecques et latines déconvertes dans les fouilles de Tyr (1963-1974). 1. Inscriptions de
la nécropole (Paris 1977); au Mont Nebo, une épitaphe: apothanousés meta pisteés,
SEG 39 (1989), 1670. Cf. A. LE BOULLUEC, “La foi (pistis) entre croyance et
savoir selon Origene dans le Contre Celse”, in Théologiques 14 (2006), 59: “Ces
termes [pistis, pistend) supposent un pacte entre contractants de puissance megaJe
qui, dans le christianisme, a donné une expression particulierement forte a I'au-
torité qui s'exerce et A la protection sur celui qui s’y soumet, en échange et dans
la mesure de sa soumission, en lien avec la doctrine de salut”.



EPIGRAPHIE RELIGIEUSE DE CANATOLIE IMPERIALE 81

commentateurs a supposer une influence chrétienne.?® La regle
n'est pas absolue. Dans la célebre épitaphe d’Aberkios (c2. 200),
la pistis (1.12) renvoie au vocabulaire des lettres de recomman-
dation.“® A Patara, une épigramme funéraire écrite pour Tib.
Claudius Philoumenos le loue comme péya miote Gurovpevé?!
et, parmi les épitaphes de la nécropole de Terenouthis en Egypte
(Ier-I1¢ siecles), Isidora est immortalisée comme Ae piste (fidele

ou pieuse), que son éditeur comprend comme “une allusion 2 la

fidélité du cceur [plutdt] qua celle de la pratique religieuse”.%?

Dans les témoignages lydiens et phrygiens d’époque impé-
riale et dans les sanctuaires thérapeutiques, 'emploi du lexique
de la pistis est plus fréquent, en liaison, me semble-t-il, avec I'ex-
périence directe, voire quotidienne, que les fideles faisaient des
dieux. On ne manquera pas de remarquer que I'emploi des
verbes motedw® ou netbéw intervient presque toujours sous une
forme négative (dmeféw) ou avec une négation. Cest lorsque la
regle est violée que la mécréance — qui équivaut a la désobéis-
sance aux reglements — est signalée, parce quielle a déclenché
généralement de tristes conséquences.* On rencontre, donc, le

3 Par ex. une inscription de Claudiopolis (Bithynie) considérée comme
“crypto-chrétienne”™: toig dyvotdrtors xal @i misTeusdoLy, Bul[.EpigT. 1953,
194; cf. aussi SEG 48 (1998), 1552 (fin du III® siecle) et 49 (1999), 1376
(Rome, ca. 250).

4 R.A. KEARSLEY, “The Epitaph of Aberkios: The Earliest Christian Inscrip-
tion?”, in New Documents in Early Christianity 6 (1996), 181 pour le commen-
taire. Le SEG partage I'indexation du lexique de la pistis entre “religious terms™ (le
plus souvent chrétiens) et “important Greek words” de I'usage social.

1 SEG 49 (1999), 1933. Sur une épitaphe (phrygienne?) du I-1I¢ siecle (?),
le défunt Hilarus est qualifié de suntraphos pistos (fidele compagnon d’éducation),
J. KuBINSKA, “Deux inscriptions du Musée national de Varsovie”, in BCH 111
(1987), 419-421.

42 G. WAGNER, “Nouvelles inscriptions funéraires grecques de Kom Abu Bel-
lou”, in ZPE 114 (1996), 124 n° 43; le nom théophore est trop commun pour
en tirer un enseignement.

# Cf. le réeglement de fondation d’un sanctuaire privé i Philadelphie de
Lydie (II*-I" siecle avant notre ere) pour les dévots qui respectent fidelement
(miotebovowy) les prescriptions du dieu, E SOKOLOWSKI, Lois sacrées de ['Asie
Mineure 20, 1.56 = M.P. DE HOZz, Die lydischen Kulte, op.cit. (n.26), 1.2.

# G. PETZL, “Neue Inschriften aus Lydien (II)”, in Epigraphica Anatolica 28
(1997), 74: “Das Motiv des Ungehorsams begegnet dfter in den Beichtinschriften”.



82 NICOLE BELAYCHE

verbe dmetléw dans des dispositions réglementaires établies par
les dieux (des “lois sacrées”) au moment d’ouvrir la section des
sanctions. A Maionie (Lydie), en 171-172, sur un ordre des
dieux, le hieros doumos,”® en veeu, a ordonné “de réciter une
priere pendant neuf jours (typeicbor and Huepdv 0°) pour Zeus
Masphalatenos, Mén de Tiamos et Mén Turannos. Ei mig 8¢
todtwy amelfor, il aura A connaitre les puissances du dieu
[...]”.% La violation contrevient 4 'ordre édicté et manifeste un
mépris en acte de ce quest la nature des dieux. A linverse,
Pobéissance est de I'eusebeia — que Plutarque appelait “le juste
milieu™ entre les deux mauvaises maniéres de croire que sont
lathéisme et la superstition —; et lorsque les dévots I'affichent,
cest le lexique de 'eddoyia qui est employé. Dans les steles
appelées traditionnellement “de confession”, la pistis consiste a
reconnaitre (6p.oréyen®) la puissance des dieux et a leur offrir
les honneurs qui leur sont dus en conséquence. C'est pourquoi
Syntyche, volée par la fille de sa voisine et qui en avait appelé au
dieu, “ayant caché la puissance du dieu par suite d’'une demande
de la mere de la jeune fille pour quelle n'en dise rien, le dieu
sirrita de cela aussi (6 Osbg Tobro évepéomoe), parce que Synty-
che ne le révélait pas (odx Eepdvrevoe) et nexaltait pas (o082
Sdwae) le dieu”.® Elle fut punie “parce qu'elle a fait davantage
cas des hommes que du dieu (871 16 té&v avbpdmwv paihoy émé-
noev 1) 100 Oeol)” (11.22-23). Cette anecdote fournit une belle
définition de ce quest la pistis dans la relation religieuse: rendre
aux dieux ce qui leur appartient, ce qui concorde avec le verbe

% Une communauté religieuse dont le sens demeure obscur, cf. E. LANE,
Corpus Monumentorum Religionis Dei Menis 111, Etudes préliminaires aux reli-
gions orientales 19 (Leiden 1976), 34-35.

6 TAM V 1, 536 = SOoKOLOWSKI, LSAM 19 = LANE, CMRDM 1, 53. Une
formule identique dans G. PETZL, “Neue Inschriften”, arz. cit. (n.44), n° 2, 1.9,
qui prévoit une sanction financiere pour I'apaisement des dieux en cas de viola-
tion (en 98-99).

47 PLUT. De superst. 14, 171F: &v péoe xeynéwny tiv edoéBera.

8 Une seule fois pxptipew, G. PETZL, Die Beichtinschrifien Westkleinasiens,
Epigraphica Anatolica 22 (Bonn 1994), 17, 1.2.

¥ PETZL, Beichtinschrifien, 59, 11.17-19.



EPIGRAPHIE RELIGIEUSE DE LANATOLIE IMPERIALE 83

didémi/apodidémi employé couramment pour ['accomplisse-
ment des veeux. A Kollyda en 205, les fils de Tryphon ont été
punis “parce qu'ils ont fait violence a leur pere, alors qu'il était
en train de reconnaitre les puissances des dieux (tov marépa
Enpdtnoay EEoporoyoduevoy Tag Suvdulg Todg Beoig)”. P

Dans les cas ol le lexique de la pistis est formellement
employé, il désigne le respect loyal de la regle, a plus forte rai-
son lorsquelle émane de dieux maitres de justice. Dans un vil-
lage phrygien, il arriva que des habitants violent I'interdiction
de pature dans un bois sacré.

“Alors que les dieux des Perkénoi, et Zeus Oreites, avaient pré-
venu (mi mpofvyehav of feof) quil ne fallait pas faire paitre les
troupeaux dans le bois sacré et puisqu'ils [les Perkéniens] n'y ont
pas apporté crédit (AreiBovoav), ils [les dieux] ont puni Eumenes
le Jeune, fils ’Eumenes; et il [Zeus] I'a fait tomber dans le coma
(natébnney iooldvatov). Mais, ma Tyché m'a donné espoir (‘H 3¢
guy) Toyn ennidav Edwxe). Grandes sont les néméseis a Perkos/n!”

(G. Petzl, Beichtinschr., 7).

La mécréance qualifie la négligence délibérée d’une regle reli-
gicuse édictée par le(s) dieu(x) lui-méme (eux-mémes). D’ail-
leurs, le relief qui surplombe le texte et évoque en image la
famille désormais réconciliée représente les parents (de part et
d’autre du fils) en adoration, main droite levée. Un relief
presque identique (ne serait 'enfant qui fait le geste d’eulogie &
'unisson) accompagne le texte similaire d’'un autre dévort,
Apollonios, qui habitait dans le sanctuaire et, qui, prévenu par
le dieu (mapavyehhopévew adtéd Ho Tob Oeod), fut incrédule (Eri
Arifnoev).’! Hélas, le texte est muet sur la nature de la viola-
tion qui a justifié sa punition par la mort de ses deux enfants,
punition peut-étre accentuée du fait qu’il était attaché au sanc-
tuaire. Tel autre dévot, qui avait coupé un chéne de Zeus Didy-
meites, fut puni due 7o amotiv.’? Ces trois cas d’incroyance

% P HERRMANN & H. MALAY, New Documents from Lydia (Wien 2006), n° 85.

SV PETZL, Beichtinschr., 37.

52 PETZL, Beichtinschr., 10, 1.6. Cf. L. ROBERT, “Documents d’Asie Mineure.
XXVII, 2: Zeus des Chénes Jumeaux”, in BCH 107 (1983), 515-523.



84 NICOLE BELAYCHE

manifestée par le non-respect de regles religieuses éclairent, a
mon sens, celui d’'une autre fidele, qui a offert la stele d’action
de grice au méme Zeus topique des chénes jumeaux.

“Moi, Claudia Bassa, punie pendant quatre ans et qui ne croyais
pas dans le dieu (p#) morebovon 76 0ed), jai obtenu de com-
prendre ce pourquoi je soufﬁzus (emruxouca 3¢ mepl Gv Emaba);

en signe de reconnaissance, j’ai dressé la stele”.>

Le relief (fig. 2) vient conforter — me semble-t-il — la signifi-
cation de py miotedovsa T¢ Oed: “moi qui ne reconnaissais pas
la puissance justiciere du dieu que je subissais”. Elle n’est pas a
tirer vers 'indication d’une “foi” religieuse de type judéo-chré-
tienne,>* mais se coule dans une conception du monde régi par
des dieux maitres du territoire et garants de la justice.””> Au
registre supérieur figurent deux personnages de part et d’autre
d’un autel. A droite de l'autel, un personnage masculin barbu
tend sa main droite qui tient une couronne; sa main gauche
soutient un sceptre dressé, sans le tenir.’® De l'autre c6té, une
femme (la dédicante?), en long manteau, offre de sa main
droite un objet rond (de I'encens?) sur l'autel. Au registre infé-
rieur, deux personnages masculins, représentés en plus petites
dimensions, levent la main droite en signe d’eulogie. L. Robert
y a reconnu 2 bon droit “le public de la scéne”,”” cest-a-dire les

%3 PETZL, Beichtinschr., 12; cf. ID., “Lindliche Religiositit in Lydien”, in For-
schungen in Lydien, hrsg. von E. SCHWERTHEIM, Asia Minor Studien 17 (Bonn
1995), 44-45.

>4 Malgré une présence monothéiste forte (juive et chrétienne dés le II¢
siecle), dont on s'interroge sur ses relations avec ces témoignages de relations per-
sonnalisées avec les divinités, cf. St. MITCHELL, Anatolia. Land, Men, and Gods in
Asia Minor 11 (Oxford 1993), 31-51.

%> Cf. P HERRMANN, “Men, Herr von Axiotta”, in Studien zur Religion und
Kultur Kleinasiens. Festschrift fiir Fr.K. Doerner, EPRO 66 (Leiden 1978), I 415-
423, et N. BELAYCHE, “ ‘Au(x) dieu(x) qui régne(nt) sur ...". Basileia divine et
fonctionnement du polythéisme dans I'’Anatolie impériale”, in Pouwvoir et religion
dans le monde romain. En hommage & Jean-Pierre Martin, éd. par A. VIGOURT et
al. (Paris 2005), 257-269.

56 A la différence du dieu Mén lorsqu’il tient le sceptre. Cf. L. ROBERT,
“Documents”, art.cit. (n.52), 520: “contre son cdté gauche et son bras pendant
le sceptre du dieu dont il dispose”.

57 L. ROBERT, “Documents”, art.cit., 522.



EPIGRAPHIE RELIGIEUSE DE LANATOLIE IMPERIALE 85

dévots du sanctuaire. Le personnage masculin avec sceptre et
couronne est probablement un prétre. Il apparait clairement sur
le relief d’Athénaios, “chétié par le dieu pour une faute commise
par ignorance (bmép qupapretug xatd &yvola)”,>® dont Plutarque
nous a appris qu'elle est un terreau pour la mauvaise croyance.”
Dans ces textes, I'emploi, original, du lexique de la pistis®
séclaire par le contexte des relations inégalitaires entretenues
entre les populations villageoises et leurs grands dieux qui sont
des justiciers inflexibles. Dans un conflit de voisinage, un cer-
tain Hermogénes s'étant parjuré au sujet des troupeaux d’un
certain Kaikos, “le dieu fit montre de ses pouvoirs et punit Her-
mogénes et il lui infligea des dommages en lui tuant ses bétes,
un beeuf et un 4ne; Hermogénes restant incrédule (&nifobvroc
8¢ ol ‘Eppoyévon),°l il (scil le dieu) lui tua sa fille. Alors il délia
le serment [...]”.* Lobstination d’'Hermogénés, qui refuse de
comprendre ou d’admettre la cause de la décimation de son
troupeau, comme Cl. Bassa précédemment, est une insulte 2 la
nature méme du dieu, puisquelle revient a nier sa puissance;
d’otr la vengeance terrible sur sa fille. Un cas similaire est exposé
en 118-119, a propos d’Apollonios qui a réclamé a Skollos une
somme que ce dernier jure devant les dieux avoir rendue: “et
parce qu’il [Skollos] n'avait pas honoré son engagement (u7)
eRcavtos adtol Ty miotw),®? Apollonios transféra le litige au

3% PETZL, Beichtinschr., 11, 11.2-5. Le relief figure & droite Athenaios en ado-
ration (main droite levée); a gauche, main droite tendue tenant une couronne, le
prétre, curateur/épimélete du sceptre, le soutient de son bras gauche. Le sceptre,
symbole des dieux et de leur puissance, est posé sur un socle qui le qualifie
comme objet cultuel (cf. PETZL, Beichtinschr., 70), a la maniere des figurations
anatomiques qui expriment ainsi leur qualité d’ex-voto.

9 Cf. supra n.11.

6 Le mot est également reconnu dans des textes hélas trop lacunaires pour
en tirer parti, PETZL, Beichtinschr., 25, 1.1 & 26, 1.3.

61 1. ROBERT, Hellenica X (Paris 1955), 36, traduit: “Hermogénés n’obéis-
sant pas’.

62 G. PETZL, Beichtinschr., 34, 11.8-14.

8 PETZL, Beichtinschr., 54, 11.9-11 (trad.: “die Absprache nicht eingehalten
hatte”). H.S. VERSNEL, “Les imprécations et le droit”, in RD 65 (1987), 14, tra-
duit “tenu sa parole”.



86 NICOLE BELAYCHE

dieu (rmapeympnoey 17 0ed 6 Amorhdviog)”, ... qui sempressa
de mettre 2 mort le parjure!

Dans toutes ces historiettes, U'apistis (puisque le registre
négatif domine) est une conduite sociale ou rituelle déterminée
par le mépris ou lignorance des dieux. Aussi de nombreux
textes de repentis préviennent-ils: “ Il [le dédicant] avertit /
conjure (mopavyérer) tous les hommes de ne pas mépriser
(xatagppoveiv) le dieu”.* La formule stéréotypée inscrit en mots
la toute-puissance des dieux évoquée en miroir par le geste
culogique des dévots.

Le vocabulaire de la pistis alimente également la représenta-
tion des relations avec les dieux thérapeutes qui ont des pouvoirs
de salut analogues. Dans leurs sanctuaires, du moins 4 Epidaure,
les prétres ont fait graver dans la pierre des expériences d’incré-
dules destinées a renforcer l'illustration du pouvoir salvateur du
dieu. Par exemple, a Epidaure, une certaine Ambrosia

“vint en suppliante aupres du dieu (ixéric AA0e mol tov Oebv). Fai-
sant le tour du sanctuaire, elle se moquait de certaines guérisons,
prétendant qu'il était incroyable et impossible (&rmifover %ol &8%-
varar) que des boiteux et des aveugles recouvrent la santé simple-
ment avec un songe (vimviov id6vrac pévov). Elle sendormit
dans le sanctuaire et eut une vision (8¢w): il lui semblait que le
dieu, penché sur elle,® lui disait qu'elle recouvrerait la santé, mais
quelle devait (3enooi), en acquittement (us06p.), consacrer
(avhéuev) dans le sanctuaire un porc d’argent en souvenir de sa
sottise (Ombuvapa tag Guabioc). Ayant ainsi parlé, il incisa I'ceil

malade et y versa un remeéde. Le lendemain, elle sortie guérie”.%

Croyance et incroyance jouent sur le registre du savoir (ou de
I'ignorance) et de 'opinion relatifs 4 des pouvoirs surnaturels.

4 PETZL, Beichtinschr., 9 et surtout au sanctuaire d’Apollon Lairbénos, par
ex. ibid., 106. Cf. T. RitT1, C. SIMSEK, H. YILDIZ, “Dediche e KATAT'PA®AI
dal santuario frigio di Apollo Lairbenos”, £4 32 (2000).

65 Cf. les reliefs qui figurent Asclépios penché sur un fidele allongé et le tou-
chant de sa main, cf. ET. VAN STRATEN, “Daikrates’ Dream. A votive relief from
Kos, and some other kat’onar dedications”, in BABesch 51 (1976), 3-4.

% JGIV?1, 121 = EJ. & L. EDELSTEIN, Asclepius. Collection and interpreta-
tion of the testimonies (Baltimore-London 1945/1998), n° 423 A 1V (p.222).



EPIGRAPHIE RELIGIEUSE DE CANATOLIE IMPERIALE 87

Dans le Philopseudes (13 & 15), Lucien pose le registre de la pis-
tis comme étant une attitude face 2 la réalité surnaturelle, 2 ce
qui nappartient pas au registre des possibles. Un autre
“incroyant” confirme qu'a Epidaure, comme dans I'Ouest anato-
lien, les doutes ne concernaient pas l'existence du dieu, mais
envergure de ses puissances, donc sa théologie.

“Céphisias [...] ironisait sur les cures d’Asclépios en disant: ‘le
dieu nous trompe (6 Oedg Yedderar) en affirmant avoir guéri des
boiteux, car, s'il a ce pouvoir (ef ddvapry €iye), pourquoi n'a-t-il
pas guéri Héphaistos?’ Le dieu n'a pas caché qu'il lui infligeait le
chatiment pour son insolence/outrage (6 8¢ Osdc tag HBprog
mowvag hapPavev odx Ehabe) 7. (il a un accident de cheval et arrive
au sanctuaire sur un brancard] “Par la suite (Sotepov 34), apres de
nombreuses supéglications (roM& xabixeteboavra), le dieu lui

»

rendit la santé”.

Comme dans les steles dites de confession, douter de la puis-
sance des dieux attire leur colére. Une dévote lydienne “a été
punie par les dieux, afin de faire connaitre leurs puissances (fva
avadifer tag Suvdpig adtdv). Ayant fait la dépense [pour la
stele], elle s’est concilié les dieux (fAdoeto tobc Oeoic) et elle a
fait inscrire la stele et a fait connaitre leurs grandes puissances,
et désormais elle rend grice”.%® Les dieux, cest-a-dire les prétres
qui les servent, réclament qu'on les exalte. A Epidaure 2 nou-
veau, I'histoire d” "Aniotoc — le bien nommé par le dieu — est
encore plus exemplaire. Ayant quatre doigts paralysés, cet
homme vint en suppliant au sanctuaire, tout en ne croyant pas
(amioter) aux récits des tablettes qui en appelaient aux soins
divins et en se moquant des textes de reconnaissance; un
exemple typique de fidele qui croit mal. En réve, il se vit guéri.
Le dieu lui demanda s’il continuerait de douter (el &t dmiot-
nooi) et l'affubla alors de son sobriquet.” Ce n’est pas un
hasard si ce récit préceéde immédiatement celui d’Ambrosia; a

7 E.J. & L. EDELSTEIN, Asclepius, n® 423 B XXXVI (p.228). Les supplica-
tions tiennent ici la place de la confession dans les steles anatoliennes.

68 G. PETZL, Beichtinschr., 33, 11.3-13.

9 E.J. & L. EDELSTEIN, Asclepius, n°® 423 A 111 (p.222).



88 NICOLE BELAYCHE

cet endroit de la collection, les prétres filaient le theme de 'in-
croyance. Ces comptes-rendus du IV¢ siecle avant notre ere,
écrits 2 la troisieme personne, rassemblent des morceaux choi-
sis d’expériences que les prétres ont fait graver dans un but pro-
motionnel. Le contexte médiatique est le méme que dans les
steles anatoliennes. Clest pourquoi, comme au sanctuaire
romain de I'lle tibérine, les textes signalent que la foule applau-
dit 3 la guérison et que laction de grice fut publique. “A
Lucius, qui souffrait de pleurésie et dont les hommes jugeaient
qu'il était perdu, [...] et il guérit et rendit publiquement graces
au dieu (3npooix ndyaplotnoey)”.”

Il existe un paralléle 2 ces témoignages épigraphiques, d’'une
concision remarquable: cest un objet de protection (fig. 3),
une gemme conservée au Musée de Cologne (du II¢ siecle?).
On y voit cdte a cdte deux images de Sarapis: un Zeus-Sarapis
debout appuyé sur un sceptre et la main gauche levée et un
Sarapis-Hades tronant avec Cerbere a ses pieds. Lamulette est
légendée: 6 mioTéc - el[at]fprov, qu'on peut traduire comme un
slogan: “le croyant; son remede”, et quon peut gloser par:
“celui qui met sa confiance dans le dieu guérisseur”.”!

Ces divers emplois du lexique de la pistis se rencontrent tou-
jours dans des cas d’épiphanie divine, d’intervention — spon-
tanée ou réclamée — des dieux dans la vie quotidienne, donc
dans des relations individuelles, méme lorsque le fidele est
encadré par le sanctuaire. On en connait des paralleles en
monde ouest-sémitique non monothéiste. En Jordanie, au
nord du Mont Nébo, une dédicace 2 un empereur (“Pour le

70 JG XIV 966 = E.J. & L. EDELSTEIN, Asclepius, n° 438 (pp.250-251). Cer-
taines inscriptions rapportent I'intensité de I'acclamation, cf. 4 la suite d’une épi-
phanie salvatrice de Zeus Panamaros, /K 21, Die Inschriften von Stratonikeia, 1:
Panamara 10, 1.13: peyadn i owvii Méyay elvar Ata Tavapapov 5 cf. P Rous-
SEL, “Le miracle de Zeus Panamaros”, in BCH 55 (1931), 95-99. Uambiance de
la scene est la méme que dans les aréralogies, par ex. 2 Délos RICIS 202/0101,
11.90-91.

/' R. MERKELBACH, “EIATHPION”, in ZPE 102 (1994), 296 (“Der Gott,
auf den man sein Vertrauen setzen darf; das Mittel zur Heilung (oder: der Gott
der Heilstitte)”) = Bul[.Epig?: 19950:129;



EPIGRAPHIE RELIGIEUSE DE UANATOLIE IMPERIALE 89

salut et la victoire de César [...]”) a été offerte par un prétre
(b, 1.3), Zaidallas (d’onomastique nord-arabique), fils d’un
bouleute de Madaba (a, 11.4-7). Pour autant qu'on puisse
approcher le sens du texte tant il est lacunaire, on devine une
relation entre souffrance (¥mabov, a, 1.8), croyance (xai émio-
tebou, a, 11.9-10) tres vive (uel[yic]tnv wictey, b, 1.6), et acti-
vité rituelle (dp[y]iepdwv & Octa, b, 11.3-4). Son éditeur rap-
proche ce texte des confessions d’Anatolie du fait de la
mention de la souffrance.”? Ce document entre dans une ten-
dance religieuse tres largement diffusée dans I'Empire, qui
manifeste d’autant plus sa confiance / “croyance” que la divi-
nité fait preuve de bienveillance et d’écoute. Bien que toute-
puissante, la divinité se préoccupe du monde des humains:”?
elle est énxoog et le fidele éraxovsbdeic.”* Les dédicaces ren-
dent alors hommage a la qualité providentielle du dieu et
son pouvoir salvateur sur un mode positif,”> avec, en monde
sémitique, 'expression originale d’'une miséricorde divine,
comme dans une dédicace, retrouvée dans le temple de Bél a
Palmyre, 4 la gloire du “dieu un, seul, miséricordieux (évi
wbve &hehuwow)”.’¢ A Palmyre encore, une inscription est
dédiée, en palmyrénien, au dieu anonyme (qui est Zeus Ayp-
sistos en grec, sans doute Baalshamim), “parce qu’il I'a invo-
qué dans l'angoisse et qu'il I'a exaucé (en le mettant) au
large”.”” Ces textes “eucharistiques” au sens étymologique du
terme immortalisent publiquement une détresse apaisée en
rendant grice A une puissance de bonté, de réconfort, “Saint
refuge (Ayeia xatapdyn)” comme l'appelle une inscription

72 P-L. GATIER, IGLS Jordanie 20/2, 64 (pp.79-80).

73 Clest 'une des qualités d’Isis, cf. Une nouvelle arétalogie d’Isis & Maronée,
éd. par Y. GRANDJEAN, EPRO 49 (Leiden 1975), 11.6-7 = RICIS 114/0202.

74 Cf. O. WEINREICH, “@EOI EITHKOOI”, in MDAI(A) 37 (1912), 46 $5q.

7> Jbid., n° 21, 38, 40, 43 & 70.

76 H. SEYRIG, “Antiquités syriennes XIV”, in Syria 14 (1933), 269-270, n°5
(en 200).

77 CIS 11 4100 (trad. J. STARCKY) et M. GAWLIKOWSKI, Recueil d’inscriptions
palmyréniennes (Paris 1974), 57 n° 119. Cf. Pss. 117, 5: “De mon angoisse, jai

crié vers Yahvé; / il m’exauca, me mit au large”.



90 NICOLE BELAYCHE

pisidienne.”8 Elle évoque d’autres dédicaces, phrygiennes. A
Aezanoi, “Aurelius Asclepiades, pris en pitié pour la profondeur
de ses souffrances (érenbelg an ’ Erwv tév mabnpdrwy), ayant
fait un veeu (s.e. a fait une consécration) au dieu hypsistos avec
les siens”.”” Ce n’est pas le lieu ici pour entrer dans le débat sur
influence proche-orientale, et plus spécialement juive, sur
I'évolution de la religiosité dans I'’Anatolie impériale.®

2) Quelle modification des rites avec la nouvelle conception exal-
tée de la divinité?

Les témoignages utilisant le vocabulaire de la pistis de fagon
explicite renvoient tous 2 une expérimentation directe, et sou-
vent dramatique, de divinités actives dans le monde des
hommes, manifestant leurs pouvoirs justiciers, donc salvatrices
pour le/la pistos/e. Pour gérer la relation avec ces figures terribles,
des rituels spécifiques existent, comme l'appel a la justice divine
— généralement mortelle pour le parjure®’ — et 'aveu que Plu-

tarque range dans la superstition: “confessant certaines fautes

(8Earyopeder Tivag duaptiog adtod) et erreurs qU'il a commises” .3

78 Cf. G.E. BEAN, “Notes and Inscriptions from Pisidia. 11", in Anatolian
Studies 10 (1960), 67 n°122 & pL.IX, fig. c. A cette dédicace (juive?), qui reprend
une formule vétérotestamentaire, on peut opposer celle de Laodicée 4 la syna-
gogue de Délos, qui utilise, pour sa part, un formulaire paien, /Délos 2330
(cwleioa tals b " Adtod Oupamios).

7 MAMA X (1988), P67 p.180. A Nacoleia, des suppliants sont entendus
par un Hélios secourable (ixéraig émdxove x& elheoc), SEG 51 (2001), 1801,
11.12-13. Cf. les acclamations “Heis Zeus Sarapis sois secourable (ciiéwc/Ehen-
cov)...”, SEG 31 (1981), 663 & IG XIV 2413, 4.

80 Cf. St. MITCHELL, Anatolia 11, op.cit. (n.54), 36-37 & 48-51.

81 H.S. VERSNEL, “Beyond Cursing: The Appeal to Justice in Judicial
Prayers” et J.H.M. STRUBBE, “Cursed be he that moves my bones”, in Magika
Hiera. Ancient Greek Magic and Religion, ed. by C.A. FARAONE & D. OBBINK
(Oxford 1991), 60-95 et 33-59. Cf. M. RicL, “The Appeal to Divine Justice in
the Lydian Confession-Inscriptions”, in Forschungen in Lydien, hrsg. von E.
SCHWERTHEIM, Asia Minor Studien 17 (1995), 67-76, et A. CHANIOTIS, “Under
the Watchful Eyes of the Gods: Divine Justice in Hellenistic and Roman Asia
Minor”, in The Greco-Roman East. Politics, Culture, Society, ed. by St. COLVIN,
Yale Classical Studies 31 (2004), 1-43.

82 PLUT. De superst. 7, 168D.



EPIGRAPHIE RELIGIEUSE DE LANATOLIE IMPERIALE 91

On notera que les fautes qu'il releve, prescription alimentaire et
violation d’une reégle divine, sont rituelles. Ces “confessions” du
superstitieux plutarchéen n'ont une ressemblance que formelle
avec les témoignages lydiens et phrygiens, car pour lui, les dieux
sont méchants et injustes, alors que pour les dévots d’Anatolie,
la premiere qualité des dieux est leur justice, leur némésis,® et
cest pourquoi elle génere une nouvelle attitude d’eulogie, d’ac-
tion de grice permanente. Il me semble donc que ces pratiques
sont a distinguer de la “vague de fond” superstitieuse dénoncée
par Plutarque chez certains lettrés de son temps et que P. Veyne
reconnait chez Aelius Aristide par exemple.#* Deux siecles plus
tard, lorsqu’Ammien Marcellin décrit lempereur Julien comme
fidentissimus, I'interprétation peut balancer entre le fidele restau-
rateur du culte des dieux et le dévot discrédité par sa frénésie
rituelle, en particulier sacrificielle.®

Parmi ces pratiques d’eulogie, amplement attestées dans les
textes dits de confession et sur les reliefs, celle de Glykon et de
sa femme Myrton est exemplaire. Apres une adresse classique,
en forme d’ekboesis, 4 la Mere de Mén Axiottenos et 2 Mén
Ouranios lui-méme (qualifié dans une autre acclamation de
heis theos®®), le couple offre une priere (enlogia) A Mén et
célebre en forme de litanie (11.8-12) sa grande sainteté (péyo oot
T0 éotov), sa justice (wéya cor To dixatov), son pouvoir victo-
rieux (peydhn () veiny), ses puissances (peydhon (ol) ool vepé-
ceic) et la grandeur des douze dieux qui partagent probable-
ment avec lui le sanctuaire local (péya oot & dwdexdlecov 76

8 Cf. P HERRMANN & H. MALAY, New Documents, op.cit. (n.50), n° 51 (en
102 de notre ére): Meis est acclamé comme xprt7g drdbrTog év odpavd.

84 P VEYNE, “Prodiges”, art.cit. (n.10), 442 & 438 n.195. La soumission aux
dieux (cf. H.W. PLEKET, “Religious History as the History of Mentality: The
‘Believer’ as Servant of the Deity in the Greek World”, in Fzith, Hope and Wor-
ship. Aspects of Religious Mentality in the Ancient World, ed. by H.S. VERSNEL
[Leiden 1981], 159-171) nlest superstitieuse que si elle se fait une fausse idée
d’eux.

8 AMM. 25, 1, 16. Cf. N. BELAYCHE, ““Partager la table des dieux”. Lempe-
reur Julien et les sacrifices”, in RHR 218 (2001), 457-486.

8 Cf. infra n.106.



92 NICOLE BELAYCHE

mtopd col xatextiopévoy).8” La narration de ses malheurs par le
dédicant, malmené par un neveu ingrat (1l.12-18), n’est pas
une confession; elle entend administrer la preuve de la gran-
deur du dieu. Et le texte se clot par une nouvelle acclamation
du dieu sauveur et par une eulogie exprimée au présent de
durée: edroyd bueiv (11.18-20).8 Cet éloge acclamatoire des
qualités du dieu en rappelle un autre retrouvé pres d’Ephese,
dans lequel I'abstraction de la divinité au nom de puissance
saccorde avec une communication onirique: Méya 6 8vopa
700 Beol, | péya to Botov, | puéya o dyabéy | wat dvap.8? Cette
forme d’adoration appartient autant au registre de la commu-
nication avec les dieux qua celui de la publicité aupres des
hommes, puisque ces hommages ritualisés étaient publics et
immortalisés par les reliefs dans les sanctuaires. Elle s'adresse
toujours a des dieux de I'expérience religieuse, des dieux qui
sont dans le monde et non transcendants. Méme le theos
hypsistos quhonore Chromatis 3 Oenoanda, et que lextrait
d’oracle apollinien présente comme un dieu ineffable et trans-
cendant des spéculations les plus spiritualistes et extra-mon-
daines, est honoré par la dévote, sur un autel traditionnel, selon
un mode votif d’offrande, certes non sanglante.”® Le méme

87 H. MALAY, “A Praise on Men Artemidorou Axiottenos”, in EA4 36 (2003),
13-18. La présence de collectivités divines topiques dans les sanctuaires de grands
dieux est fréquente. A. CHANIOTIS a mis en évidence I'existence d’un “council of
the gods (sunklétos ton thedn)”, sur la base de G. PETZL, Beichtinschr., n° 5, .22
(et, désormais aussi, de P. HERRMANN & H. MALAY, New documents, n° 85),
“Tempeljustiz’ im kaiserzeitlichen Kleinasien. Rechtliche Aspekte der Siithnein-
schriften Lydiens und Phrygiens”, in Symposion 1995. Vortrige zur griechischen
und hellenistischen Rechtsgeschichte (Korfu, 1995), hrsg. von G. THUR und ]J.
VELISSAROPOULOS-KARAKOSTAS, Akten der Gesellschaft fiir Griechische und Hel-
lenistische Rechtsgeschichte 11 (Kéln 1996), 353-384 et ID., “Under the Wat-
chful Eyes”, art.cit. (n.81).

8 Cf. PLUT. De commun.notit. 22, 1069C: les dévots disent les mérites et la
grandeur du dieu.

8 [Ephes. 3100 = M. RicL, “Hosios”, art.cit. (n.14), n°® 105; cf. aussi n°111
(a Thasos); a4 Aizanoi, SEG XLII (1992), 1192.

9 Cf. St. MiTcHELL, “The Cult of Theos Hypsistos between Pagans, Jews
and Christians”, in Pagan Monotheism, op.cit. (n.12), 81-92, dont I'interprétation

differe.



EPIGRAPHIE RELIGIEUSE DE LANATOLIE IMPERIALE 93

souci d’inscrire la dévotion a des figures exaltées dans un
contexte ritualiste traditionnel est remarquable sur une dédi-
cace lydienne qui pérennise la consécration faite par un certain
Stratonikos, prétre du dieu Un et Seul et de Hosios et Dikaios
(tob ‘Evoc xal Mébvou Ocob iepede xal tob ‘Ociov xal Awalov)
(fig. 4).' Nous savons, en effet, par I'épigraphie que le dieu
Mén, qui est acclamé comme heis theos, est généralement
entouré d’autres dieux, méme lorsqu’il est exalté pour ses puis-
sances et acclamé pour sa grandeur. Stratonikos, agent cultuel
de manifestations diffractées des qualités ontologiques divines
(exception, sainteté, justice), a tenu a manifester sa fidélité a la
tradition rituelle du polythéisme, qui s'accorde avec la relation
votive, contractuelle, qu'il a instaurée en compagnie de sa
femme (edfdpevor ... edyapiotobvreg, 1.4 & 5). Il Sest fait
représenter avec elle de part et d’autre d’'un autel sur lequel
Asclepiaia offre une libation d’encens, suivant le patron icono-
graphique habituel des honneurs 4 rendre aux dieux. Il est légi-
time de penser que le destinataire du rituel est Hosios kai
Dikaios, représenté ici comme une entité solidaire sous la forme
du dieu cavalier qui orne le fronton de la stele, en place de la
représentation plus fréquente d'un couple d’instances divines
reconnaissables au sceptre et 4 la balance.”” Quelle que soit la
définition transcendante qui peut étre donnée du dieu Un
incréé résidant dans 'au-deld du cosmos, elle n'abolit pas la
croyance dans les dieux qui agissent sur et dans le monde. Leur
représentation conserve les traditions ancestrales, tant dans
leurs théonymes personnalisés que dans leur identité généalo-
gique (par ex. Apollon est fils de Zeus), et dans les hommages
qu’ils recoivent, puisés dans 'arsenal rituel traditionnel et dans
celui de la communication sociale (par ex. par I'acclamation de
leur caractere exceptionnel). Tout au plus, la réflexion sur le

N TAMV 1, 246 = M. RicL, “Hosios”, art.cit. (n.14), n° 2. Cf. H.S. VERS-
NEL, Ter Unus, op.cit. (n.12), 235 n.145. Contra St. MITCHELL (“Theos Hypsis-
tos”, art.cit. [n.90], 103-104): “... no doubt that he [Stratonicos] be identified
as a believer in the monotheistic theology of the Oenoanda oracle”.

22 M. RicL, “Hosios”, 93-97.



94 NICOLE BELAYCHE

divin permet-elle d’en mieux cerner 'ontologie, dans ce mou-
vement d’interaction entre religion et philosophie caractéris-
tique de la Seconde Sophistique.

3) Les polythéistes ont-il cru i un seul dieu?

Ce n'est que la nécessité de I'exposition qui nous fait séparer
conception théologique et rituels. Leur interaction est particu-
litrement patente pour les acclamations “beis theos” qui inter-
viennent toujours dans le contexte d’une relation religieuse
intense: ekboéseis pérennes gravées dans la pierre ou portées sur
soi en guise d’amulettes, adresses aux dieux en forme d’hymne
comme pour les divinités du cercle isiaque ou dans les docu-
ments orphiques. La forme rhétorique pousse par elle-méme 2
'amplification: litanique, elle joue, par exemple, sur les listes de
qualités et sur 'accumulation des épicleses de nature et renché-
rit de ce fait sur l'emphase donnée 2 la représentation du dieu.

Peut-on préciser la représentation que les dévots se faisaient
de ces instances divines dans lesquelles ils croyaient ... ne
serait-ce que pour les avoir expérimentées? Leur panorama a
déja été dessiné par plusieurs bons travaux, initiés par “I'école
de Leyde” et poursuivis par Paul Veyne principalement.”” Je ne
m’attarderai donc pas sur leurs figures de divinités maitresses
du territoire, toutes-puissantes, toutes-voyantes, puissances/
dynameis de controle et de régulation des vies quotidiennes,
déclenchant des attitudes de soumission, d’obéissance, de pistis,
pour qui veut prévenir leur colere. Je me limiterai a des docu-
ments qui sadressent a I“un dieu / heis theos”, puisque plu-
sieurs témoignages de pistoi ou d’apistoi concernent deux dieux
qui furent ainsi exaltés (Mén et Asclépios).

93 En part. H.W. PLEKET, “Religious History as the History of Mentality” et
H.S. VERSNEL, “Religious Mentality in Ancient Prayer”, in Faith, Hope and Wor-
ship, op.cit. (n.84), 159-171 et 1-64; malgré le titre de 'ouvrage, il n’y a pas
d’étude des occurrences de pistis dans les documents religieux. P. VEYNE, “Une
évolution du paganisme gréco-romain: injustice ou piété des dieux, leurs ordres
et ‘oracles’™, in Latomus 45 (1986), 259-283, rééd. La société romaine (Paris
1991), 281-310.



EPIGRAPHIE RELIGIEUSE DE CANATOLIE IMPERIALE 95

Pour mettre I'accent sur la qualité unique, exceptionnelle,
d’une divinité, la palette des moyens était large, a la fois théo-
logique et rituelle: depuis le choix d’une épiclese superlative
exprimant a elle seule son caractere exceptionnel (megistos, aris-
tos, hypsistos) jusqu'a I'accumulation des épicleses et qualités
ontologiques,” en passant par 'accumulation des théonymes
(Zeus Hélios Sarapis est le plus courant),” par des néologismes
qui exacerbent la compétition (wavddroroc pour Zeus dans une
dédicace votive phrygienne®), par la confiance mise dans I'in-
tervention prompte des dieux (v tay1),”” qui fait écho a I'im-
patience des dieux a ce qu'on les serve,”® enfin par une rhéto-
rique d’intensité pour leur éloge (acclamation, psalmodie des
qualités en forme d’arétalogie). Au sein de cette palette, les
acclamations d’un heis theos pourraient trahir a ce point une
simplification du panthéon qu'il en deviendrait monothéiste.”
Les témoignages d’'une dévotion 4 un seul dieu ne sont pas

% Par ex. Ch. MAREK, “Der hochste, beste, grosste, allmichtige Gortt.
Inschriften aus Nordkleinasien”, in EA 32 (2000), n° 2 (“theos hypsistos qui ne
peut étre vu, mais qui voit tout”; on reste pourtant dans une représentation tra-
ditionnelle, puisque la dédicace est faite sur ordre d’Apollon, certes nommé par
une périphrase) & n° 1 (theos aristos megistos epékoos séter, pour un veeu classique
“pour lui, ses enfants et ses boeufs”).

5 CIMRM 1 463 (au mithraeum des thermes de Caracalla 2 Rome): face A:
Eig Zebg Zdpanic "Hirog xoopoxpdtwp dveixnrogc. Face B: Au ‘Hilw peydro
Yapamidt cwTiipt TAoLTd6TY EmMxbée averxfte Mibpa yaptothpov. Le texte
cumule les procédés: 'accumulation des épicléses et des théonymes (sur la base
de l'identité de fonctionnalité de dieux appartenant a des traditions culturelles
différentes) vient renforcer l'intensification exprimée dans l'acclamation. Les
deux faces de I'autel combinent deux formes rituelles: la communication tradi-
tionnelle par le voeu et la forme intensifiée de I'acclamation.

% Th. DREW BEAR, C.M. THOMAS, M. YILDIZTURAN, Phrygian Votive Steles,
The Museum of Anatolian Civilizations (Ankara 1999), n°® 374 et commentaire
p-49. Le correspondant latin serait exsuperantissimus, cf. E CUMONT, *Jupiter
Summus Exsuperantissimus”, in ARW 1906, 323-336.

97 Ch. MAREK, “Der hochste ”, art.cit. (n.94), n° 3, .13 et commentaire
p.142.

% G. PETZL, Beichtinschr., 57 et H. Maray & M. HAMDI SAYAR, “A New
Confession to Zeus ‘From Twin Oaks’”, in E4 37 (2004), 183-184.

?? Certaines de ces réflexions ont été présentées au colloque d’Exeter (Pagan
Monotheism in the Roman Empire, 1“-4” cent. AD) le 19 juillet 2006: “Les accla-
mations “EIX @EOX ”: pratiques eulogiques et représentation du panthéon”.



96 NICOLE BELAYCHE

cantonnés a ’Anatolie, méme si on en trouve un bon nombre,
par suite de I'expérience extréme qu'on y faisait des dieux. Lac-
clamation qui exalte Meis ou Mén comme heis theos en oura-
nois/di se rencontre aussi 2 Delphes pour Apollon.'™ Sur une
gemme du Musée du Caire, la formule “un seul dieu dans le
ciel (wévog Omog [sic] év odpavéy)” accompagne 'image de trois
divinités habituées 2 cohabiter, Zeus, Asclépios et Hygie.'"!
Ces formules sont généralement étudiées a la lumiere des déve-
loppements spéculatifs ou philosophiques, qui, dés 'Antiquité,
ont alimenté les réflexions sur un éventuel monothéisme paien,
alors que les auteurs anciens déja faisaient la distinction entre
hermeneia philosophique et réalité cultuelle.'??

Les acclamations paiennes /ers theos sont moins nombreuses
que l'acclamation par la grandeur de tel ou tel dieu,'” dont
Bruno Miiller avait donné un premier recensement en 1913.1%
La formule a surtout été adoptée par des milieux juifs, samari-
tains et chrétiens a partir du III° siecle; du fait que I'ekboésis est

1% Pour Mén, cf. infra n.106. Pour Apollon, F. QUEYREL, “Les acclamations
des inscriptions peintes du xyste”, in Delp/;es Centenaire de la Grande fouille réa-
lisée par 'EFA (1892-1903), éd. par ].-FE. BOMMELAER, Travaux du CERPOGA
12 (Leiden 1992), 333-348.

101 TEFEBVRE, Recueil n® 783. Ce jeu de I'un et du multiple se retrouve sur la
stele d’Isis & Maronée (cf. supra n.73); cf. aussi la sttle de Cyréne qui, bien que
dédiée a Isis et Serapls, célebre Isis comme seule maitresse (miz et moné) qui
détient le pouvoir, RICIS 701/0103. A comparer avec la traduction qui est désor-
mais donnée par les historiens de Dz. 6, 4 (“Ecoute Israél ton Dieu Yahvé, Yahvé
seul”).

192 Cf. MACR. Sat. 1, 20, 18: Sarapis est “hbeis to pan (le tout unique)”, mais
“Isis lui est associée dans le culte (Isis iuncta religione celebratur)”; voir aussi 1, 24,
2: 'hermeneia des choses divines (1, 19, 9) releve de la culture et de la rhéto-
rique, c'est-a-dire d’une activité dialectique qui ne prenait en compte I expernence
de la communication rituelle que deja digérée par une tradition interprétative et
sacerdota.[e Cf. W. LIEBESCHUETZ, “The Significance of the Speech of Praetexta-
tus’, in Pagan Monotheism, op.cit. (n.12), 185-205.

13 Cf. lexemple célebre d’Artémis dEphése, Ac. 19, 34 (Megalée Artemis
Ephesion).

104 B, MULLER, MET'AYX THEOZX (Halis Sax. 1913); désormais A. CHANIO-
T1S, “Megatheism: The Search of the Almighty God and the Competition of
Cults”, in Concepts of Pagan Monotheism in the Roman Empire, ed. by P. VAN
NUFFELEN & St. MITCHELL (Oxford), parution retardée.



EPIGRAPHIE RELIGIEUSE DE CANATOLIE IMPERIALE 97

une arme de la compétition, elle a pu étre utilisée dans la défi-
nition identitaire, lorsque les camps se radicalisent au IV*
siecle. Cela peut expliquer une tendance de Ihistoriographie a
les examiner a travers le prisme d’une représentation mono-
théiste du divin.!®® Heis (comme monos) entrent dans une
expression du privilege, de I'intensité et de I'exaltation, et non
dans une revendication d’unicité. Ei¢ Ocdc év odpavoic, péyus
My Odpdviog, peyddy Sdvapig tob &bavdtov 0e0b.1% Cette
acclamation lydienne, régulierement citée, combine les deux
formules acclamatoires (“un est ...” et “grand est ...”). Elle
définit explicitement Mén en tant que dieu du monde cos-
mique, dont les hommes expérimentent la puissance. En fonc-
tion du choix du dédicant, c'est Mén qui peut étre vécu
comme exceptionnel, grand et céleste, comme puissance expé-
rimentable par 'homme du monde supérieur, donc a honorer,
ou bien Némésis, ou bien Core.!?” Cest ce Mén cosmique qui
est acclamé comme beis theos, alors que la tradition spéculative,
comme 'herméneutique monothéiste, réserve cette qualité au
dieu ineffable et transcendant, représenté dans 'acclamation
citée par “le dieu immortel”.

105 Cf. E. PETERSON, EIX OEOX. Epigraphische, formgeschichtliche und reli-
gionsgeschichtliche Untersuchungen, Forschungen zur Religion und Literatur des
Alten und Neuen Testaments 24 (Géttingen 1926, rééd. C. MARKSCHIES, Wiirz-
burg 2005); C. MarkscHIES, “Heis Theos? Religionsgeschichte und Christen-
tum bei Erik Peterson”, in Vom Ende der Zeit. Geschichtstheologie und Eschatologie
bei Erik Peterson (Symposium Mainz), hrsg. von B. NICHTWEISS, Religion-Ges-
chichte-Gesellschaft 16 (Miinster 2001), 38-74; ID., “Heis Theos — Ein Gott?
Der Monotheismus und das antike Christentum”, in Polytheismus und Mono-
theismus in den Religionen des Vorderen Orients, hrsg. von M. KREBERNIK & J.
VAN QORSCHOT, AOAT 298 (Miinster 2002), 209-234; L. D1 SEGNI, “EIZ
OEOX in Palestinian Inscriptions”, in SC7 13 (1994), 94-115. Certains emplois
paiens, tardifs, semblent refléter une influence des formulaires chrétiens; ainsi, la
formule de protection Heis theos boéthei (un dieu protege) est-elle exceptionnelle
en contexte paien et trahit-elle la perméabilité des milieux confessionnels.

106 CMRDM 183 = TAMV 1, 75.

107 Respectivement: sur une acclamation romaine, CIL VI 532 (Meydhn
Népeoic %) Bacthebousa Tob xéa(pov)); A Sébaste de Samarie: Elg Océc, 6 mavrév
Seombng, Meydrny Képn, % dveixnroc (Un dieu, le maitre de toutes choses,
Grande Kore, I'invincible), D. FLUSSER, “The Great Goddess of Samaria”, in /EJ
25 (1975), 13-20 = L. D1 SeGN1, “EIX @EOX”, art.cit. (n.105), n° 17 p.100.



98 NICOLE BELAYCHE

La formule acclamatoire la plus fréquente et la plus ancienne
est Heis Zeus Sarapis (ou Serapis);'% il est probable que cest sur
elle que la formule Heis theos s’est modelée. Cette acclamation
courte, qui proclame l'identité de deux grands dieux de tradi-
tions culturelles originellement différentes, indique que la for-
mule sert & définir tel ou tel dieu, mais ne se préoccupe pas de
I'architecture de I'édifice divin. La tradition des ekboeseis,
euphémiai, acclamationes en latin, sest développée depuis
'époque hellénistique comme un des modes de la communica-
tion socio-politique, d’ott son adoption par les chrétiens, dans
plusieurs vies de saints et dans les réunions ecclésiales (élection
d’évéques, conciles). Dans les sociétés compétitives civiques et
impériales, ces démonstrations illustrent et légitiment la #imé
reconnue 4 un individu, ou 2 une divinité qui a montré sa
dynamis et dont on loue I'aréte (ou les arérai) plus ou moins
spontanément.'” A. Chaniotis a relevé les acclamations des
vainqueurs aux jeux pythiques d’époque impériale saluant la
grandeur d’Apollon et de la Tyche des Delphiens comme
megaslale, megistos, heis theos, aux cotés d’autres divinités.!!°
Ces formules étaient suffisamment stéréotypées pour que le
diacre qui a écrit la Vie de ['évéque Porphyre de Gaza au début
du Ve siecle les mette dans la bouche de la foule qui crie au
miracle et acclame le saint homme a la hauteur de Dieu: “Et
tous les assistants, stupéfaits, s'écrierent (¢xpafav): ‘Grand est le
Dieu des chrétiens (Méyoag 6 Ocog tév Xpiotiavidv), grand le
prétre Porphyre (uéyag & fepeds IMoppipog)!””). ! A partir du

198 1. D1 SEGNI, “EIZ @EOX”, n° 28 (un petit médaillon de bronze anico-
nique du I siecle, retrouvé dans les environs de Jérusalem): Eic Zebc | Zapdmig
| uéyag & | dmfinooc | Tapdmic (Un est Zeus-Sarapis, grand est Sarapis attentif aux
prieres). Cf. L. BRICAULT, “Zeus Hélios Mégas Sarapis”, in Michel Malaise in
honorem, Acta Orientalia Belgica 18 (Bruxelles 2005), 243-254.

19 G. PETZL, Beichtinschr., 50 (le dieu a ordonné d’inscrire son &pet#, Cest-
a-dire sa puissance manifestée qui indique son essence).

110 A. CHANIOTIS, “Megatheism”, art.cit. (n.104); cf. E QUEYREL, “Inscriptions
et scenes figurées peintes sur le mur de fond du xyste de Delphes”, in BCH 125
(2001), 356-357, n° 10 (Apollon Pythien, la Tyche des Delphiens, Artémis, Hécate).

- Marc.DIAC. v.lPorph. 31, 2. A comparer avec “Megale Artémis Prothraia.
Megas hagios Palemén”, F. QUEYREL, art.cit. (n.110), 357-358, n°® 11.



EPIGRAPHIE RELIGIEUSE DE CLANATOLIE IMPERIALE 99

[1I€ siecle, la formule s'est déployée surtout sur des amulettes et
sur des gemmes.!!? Ces objets de protection, portés en bagues
ou autour du cou, et dont Pline constate I'engouement des la
deuxieme moitié du I* siecle de notre ¢re, étaient des supports
parfaits pour la diffusion du slogan.

Comme les applaudimetres de nos sociétés contempo-
raines, I'acclamation contribue 2 montrer aux yeux de tous la
place hiérarchique de ses membres; elle appartient donc émi-
nemment a un monde du relatif, de l'illustration des uns par
rapport aux autres; elle classe sans rejeter. Or, tout rituel reli-
gieux commence précisément par la reconnaissance de la zime
supérieure de 'instance divine a laquelle on s’adresse. Tel est
le sens de la praefatio dans le rituel public romain et celui des
reliefs de divinités tenant une phiale.!"” Dans la communi-
cation entre hommes et dieux telle qu’elle est congue dans les
polythéismes grec et romain, 'acclamation épigraphique des
dieux apparait comme lintensification d’'une pratique
d’hommage saluant linterlocuteur ontologiquement diffé-
rent, d’autant plus appuyée une fois qu'on en a fait I'expé-
rience.

Un papyrus conserve le compte-rendu de I'entrée triomphale
de Vespasien 4 Alexandrie au début de 'année 70.' Bien que ce
document soit tres lacunaire, on lit encore I'expression des voeux
de santé que I'empereur regoit 2 I'hippodrome. Il y est acclamé
comme “Seigneur César Vespasien unique sauveur et bienfai-
teur”, “Seigneur Auguste”, protégé ou aimé (de Sarapis proba-
blement), “fils d’Ammon” selon la conception pharaonique,
“dieu César Vespasien”. Lacclamation qu'il regoit comme unique

112 Par ex. B. LirsHITZ, “Einige Amulette aus Caesarea Palaestinae”, in ZPalV
80 (1964), 81, n° VIII: Eic Zedc Zdpamc; E. SANZI, “Magi e culti orientali”, in
Gemme gnostiche e cultura ellenistica, a cura di A. MASTROCINQUE (Bologna
2002), 219 (malgré la formule inscrite Heis Zeus Serapis, c’est un Harpocrate
solaire qui est représenté, donc une divinité du cercle du dieu exalté).

13 Respectivement, J. SCHEID, Quand faire, cest croire, op.cit. (n.4), 44-50 et
P. VEYNE, “Images de divinités tenant une phiale ou patere. La libation comme
‘rite de passage’ et non pas offrande”, in Meris 5 (1990), 17-28.

W4 Acta Alexandrinorum, ed. H. MUSURILLO (Leipzig 1961),V B, p.21.



100 NICOLE BELAYCHE

et sauveur!! s'inspire des qualités et épicleses de Sarapis qui lui
a transmis ses pouvoirs, en particulier thaumaturgiques. Laccla-
mation sort quelqu’un, homme ou dieu, du lot, du régime com-
mun, le rend incomparable, donc “unique”, Aeis. Lacclamation
est un mode d’hommage pour des figures exceptionnelles ('Em-
pereur et les dieux évidemment); elle peut de fait servir d’outil
dans les rivalités ou conflits, d’indicateur d’opinion pour parler
comme les sociologues. Elle est donc par nature un procédé
d’expression publique. Il 0’y a pas, me semble-t-il, de différence
de nature selon que la divinité est acclamée comme grande
(megaslalé) ou qu’elle est acclamée comme unique, Aeis. Comme
Pécrivait L. Robert 2 propos de l'inscription lydienne que j'ai
déja citée, et qui exalte Mén 2 la fois comme beis theos et comme
megas, “clc est lacclamation au superlatif ... elle n'implique pas
une tendance au monothéisme”.!'® C’est un intensificateur
comme on |'a vu 2 Alexandrie, ot Vespasien bess, sdter, euergetes,
theos n'éclipse pas la qualité salvatrice de Sarapis dont il participe
de la puissance, comme les pharaons. Chez Aelius Aristide
pareillement, son Asclépios heis ne fait que dominer un pan-
théon pluriel: “Je crierai: “Un seul!’, voulant dire le dieu”.''” La
formule superlative permet de publier la relation particuliere que
le fidele entretient avec tel ou tel dieu. Il n’y a pas davantage,
semble-t-il, de différence de nature selon qu'on exalte beis theos
ou heis Zeus Sarapis. Lexpression formulaire beis theos peut étre
suivie d'un théonyme personnalisé (comme on I'a vu pour Mén
et Core) et les divinités honorées sous des appellations non
personnalisées étaient parfaitement identifiées par leurs
dévots.!!® Dacclamation heis renforcée par une liste de noms

115 Cf. un décret honorifique relevé par A. CHANIOTIS, “Megatheism”, art.ciz.
(n.104), n.108: IG VII 2712, L. 55: heis philopatris kai euergetés.

116 1., ROBERT, “Documents”, art.cit. (n.52), 583 n.1. Méme analyse de H.S.
VERSNEL, Ter Unus, op.cit. (n.12), 235 (“the elative, not the unifying force of the
word <ic”).

17 ARISTID. Or. 26 Dindorf (= 50 Keil), 50.

118 A mon sens, le theos hypsistos est le dieu Mén 2 Andeda (CMRDM 1 129)
ou '’Apollon de Didymes a Milet, dont Ulpios Carpos est le prophete (OGIS 11
755-756).



EPIGRAPHIE RELIGIEUSE DE ULANATOLIE IMPERIALE 101

divins (Zeus-Sarapis généralement, mais aussi Hélios ou Asclé-
pios) proclame, selon le processus polyonymique bien attesté,
l'assimilation de figures prééminentes du panthéon dont les
théonymes different, sur le modele des arétalogies dans lesquelles
Isis est célébrée selon les noms des grandes divinités féminines
des différents peuples.'"’

Le eig Oebéc, “seul/unique” signifie seul dans son genre mais
pas en tant que dieu,'?® 4 la maniére dont, en monde chrétien,
des Vierges locales sont jugées plus efficaces que la figure
unique de la Mere de Dieu. Il est I'équivalent d’'une forme
superlative relative destinée a affirmer le caractére in-oui du
dieu célébré. Ces acclamations, qui sont des formes intensifiées
de I'action de grice, font cortege avec les autres formes rituelles
d’exaltation répertoriées plus haut, par exemple le recours
contemporain a des épicleses ou des théonymes de glorification
et d’éloge. Le polythéisme n'obligeait pas 2 rendre exclusif le
heis theos. Bien plus, I'exaltation d’une divinité ne prenait toute
sa valeur que dans un contexte pluriel. On retrouve ici une
caractéristique intrinséque du polythéisme, pluraliste et capable
d’organiser le panthéon selon des hiérarchies diverses en fonc-
tion du contexte.'?! Les témoignages rituels acclamant un «ic
Océg posent assurément la question d’une évolution de la repré-
sentation du divin dans un sens monothéiste. Mais, si la
croyance était cette opinion manifestée dans une pratique dont
parlait Plutarque, une opinion faite a la fois d’un savoir fondé
empiriquement (les dieux interviennent) et d’une tradition

19 Cf. MACR. Saz. 1, 17, 1 et 7 pour les jeux spéculatifs sur les noms des
dieux; déja chez CiC. nat.deor. 2, 67-69.

120 Cf. C. BONNER, Studies in Magical Amulets, Chiefly Graeco-Egyptian (Ann
Arbor 1950), 174: “When used of a pagan god, <i¢ expresses the great power or
the preeminence of the deity, rather than definitely monotheistic belief”.

121 Tabsence d’exclusivité théologique dans une formule comme I'Hess Zeus
Sarapis est également confirmée dans les papyrus magiques: cf. PGM IV 1708-
1715, qui illustre une des utilisations rituelles des amulettes inscrites et éclaire la
subtilité des relations entre les figures divines. Lheis Zeus Sarapis n'est pas ici le
dieu supréme créateur; intra-cosmique, il est celui qui, par I'acclamation de sa
gloire selon un formulaire établi, garantit I'accomplissement de l'opération
rituelle.



102 NICOLE BELAYCHE

ancestrale de représentation, méme les paiens qui ont spéculé le
plus avant sur 'unicité du divin n'ont pas cessé de croire en une
multitude de dieux, méme lorsque, dans telle ou telle occasion
de relation, un seul leur importait: une affaire de “champ de
vision” expliquait Max Miiller.'??

Conclusion

Malgré le caractere exploratoire des analyses que je viens de
proposer, est-il possible d’avancer des points de conclusion?
Deux peut-étre, au moins. Ces relations d’expériences reli-
gieuses originales, attestées dans I'Ouest anatolien impérial
principalement, conservent, a n'en pas douter, la structure tra-
ditionnelle de la relation contractuelle avec les divinités.
D’ailleurs, les mentions de veeux avec leurs acquittements sont
fréquentes, de méme que les procédures rituelles de serment ou
d’imprécation, qui activent les “sceptres” des dieux — indé-
liables (& &Avta oxfimrea)!?® pour les impiétés majeures —
dans les temples. C’est pourquoi, les mentions de la pistis, dans
ses diverses variations lexicales, renvoient au respect (ou a la
violation) d’un ordre garanti ou imposé par les dieux, selon la
signification traditionnelle.

Pourtant, si I'on excepte des témoignages de I'Asclepieion
d’Epidaure qui remontent au IV¢ siécle avant notre ere, et qui
préfigurent une relation fidele-dieu comparable, les documents
d’époque impériale utilisent désormais explicitement le lexique
de la pistis dans des récits d’expérience des dieux. Le fait n'est

122 Dans une conférence publiée en 1859, citée par E. HORNUNG, Les dieux
de UEgypte. Lun et le multiple (Paris 1986 [1971]), 215: “Il est percu a ce
moment comme une divinité [...] supréme et absolue, en dépit des limitations
nécessaires quune pluralité ne manque d’'imposer a chaque dieu en particulier,
dans notre esprit. Tout le reste disparait du champ de vision”.

12 TAM V 1, 63 B 3, I. 10. R. GORDON, “Raising a sceptre: confession-
narratives from Lydia and Phrygia’, in JRA 17 (2004), 177-196, conduit une

analyse sociologique.



EPIGRAPHIE RELIGIEUSE DE LANATOLIE IMPERIALE 103

pas fortuit: il trouve son origine, me semble-t-il, dans la repré-
sentation qu'on se fait de divinités dont on a pris la mesure
dans des circonstances généralement dramatiques, dans la place
qui leur est attribuée dans le gouvernement des collectivités et,
conséquemment, dans le mode de relation a instaurer avec
elles. ?Z\ lire et regarder les steles “de confession”, les malédic-
tions gravées sur les tombes pour les protéger, ou simplement
les ex-voto des paysans phrygiens, les dieux y sont vécus
comme des basileis tout-puissants, grands, maitres du territoire,
justiciers saints prompts a 'épiphanie. Exigeants, ils mettent un
point d’honneur a ce quon reconnaisse leur pouvoir. Une
dévote qui a perdu des objets a confié 'enquéte a la déesse, afin
“quielle punisse ceux qui les détiennent conformément a sa
puissance et que jamais elle ne soit méprisée”.!?* Ces figures
supérieures sont donc acclamées a leur juste place contintiment
et leurs fideles en assurent la promotion sous I'influence d’un
encadrement sacerdotal. Elles constituent un panthéon de
figures uniques, tant leur pouvoir d’action dans le monde est
grand. Leur présence de tous les instants et la conviction que
leur champ d’action est universel déclenchent des comporte-
ments rituels “piétistes” dans lesquels s'exprime cette croyance.

124 SEG XXVIII (1978), 1568.

Les figures mentionnées aux pages 76, 84, 88 et 93 se trouvent a la fin du
volume, aux pages 331 4 334.



DISCUSSION

J. Scheid: Ce qui m’a particulierement intéressé dans ton
exposé, c’est le fait que le manque de pistis concerne la viola-
tion de regles rituelles ou l'atteinte 4 la dignité du dieu, c’est-a-
dire a sa position sociale. Cette conception de I'impiété trouve
un correspondant exact dans I'impietas romaine, qui réside elle
aussi dans latteinte 2 la dignitas et  la maiestas de la divinité.
Cette attitude est traduite par le mépris des regles rituelles ou
Patteinte 4 la propriété divine. Seras-tu d’accord avec I'idée que
le manque 2 la pistis répond, de maniere inversée ou négative,
aux principes qui régissent la relation entre rite et croyance:
Pimpiété ne porte nullement sur les opinions ou croyances du
criminel, mais sur U'expression publique et active de ce mépris?
La seule attitude intérieure qui est prise en compte est le carac-
tere volontaire ou involontaire de I'infraction.

D’autre part, je ne peux pas m’empécher de penser aux aspects
et 2 la procédure du crime de majesté de I'époque impériale.

N. Belayche: Tu as raison: les débats autour de la pistis ne
concernent pas la latitude des croyances, mais des croyances
estampillées comme mauvaises puisque leur manifestation nie
la timeé du dieu. La violation de la pistis ressortit donc toujours
a asebeia, a I'irrespect attesté d’une regle. Je ne crois pas que
ces inscriptions puissent soutenir 'idée d’'une moralisation de la
vie religieuse, comme P. Veyne a pu en faire 'analyse encore
récemment dans LEmpire gréco-romain (Paris 2005, ch. 8),
mais en se fondant essentiellement sur une documentation lit-
téraire (dont des traités moraux précisément). Tout au plus
indiquent-elles une “moralisation” de la vie sociale, puisque
plusieurs steles dites de confession concernent des conflits de
voisinage (vols, détournement d’héritage, etc.). Néanmoins,



EPIGRAPHIE RELIGIEUSE DE UANATOLIE IMPERIALE 105

Vagnoia, qui signifie le défaut d’intentionnalité, ne déculpabi-
lise pas le délinquant (comme I'indique un texte cité supra), a
la fois parce que la piété fait partie du savoir transmis sociale-
ment partagé et parce que les médiocrités personnelles des
dévots (ignorance ou étourderie en I'occurrence) n'ont pas de
place dans un ordre édicté par les dieux. Similairement, aux
Parilia, donc dans la tradition romaine publique, le berger anti-
cipe par un rituel piaculaire la punition que lui vaudrait une
faute de ses brebis inscia (Ovide, fast. 4, 750); et dans le regle-
ment du bois sacré de Spoléte, une colonie romaine (/LLRP
505, 10-17), la violation religieuse est réparée par un sacrifice
expiatoire, mais l'intentionnalité (seiquis scies uiolasit dolo malo)
est punie, en plus, par la loi (une amende) qui a été violée.

Je te remercie pour le parallele avec la maiestas impériale qui
est en tous points pertinent. Les dieux font comprendre vio-
lemment (2 Syntyche par ex.) que Cest la visibilité de leur zme
qui leur importe; la nouvelle attitude des dévots réconciliés,
I'eulogie permanente, est un hommage rituel aux puissances
divines; et la pratique des acclamationes de 'Empereur victo-
rieux, donc supérieur, se généralise aux II-III¢ siecles (Dio
Cass. 72, 20, 2, pour Commode; Hist.Aug. Diad. 1, 6-7; Gord.
8, 4; deux autels, 2 Alexandrie d’Egypte, pour Dioclétien et
Galere, 7LS 8930 & 8931; etc.). Ta remarque confirme la lec-
ture sociale que nous devons faire de ces pratiques.

C. Bonnet: Je suis frappée par la prégnance du vocabulaire
du “savoir” dans les inscriptions que tu viens de nous présenter.
L’expérience religieuse y est décrite en termes de ce que I'on
pourrait appeler un “savoir empirique”, ce qui est fort intéres-
sant pour notre réflexion sur larticulation entre rite et
croyance. On expérimente le dieu, donc on le connait (physi-
quement et intellectuellement?) et on y croit. Un rapproche-
ment avec |'expérience des mysteres est-elle pertinente, ou le
dieu se donne a voir et initie les participants dans une cérémo-
nie qui releve a la fois des sens et de la connaissance? “Voir
pour croire”, aurait-on presque envie de dire...



106 DISCUSSION

Par ailleurs, face a ces divinités souveraines dont on exalte les
puissances, qui tiennent le sceptre et la balance, n’est-il pas
indispensable de s’interroger sur les substrats locaux qui pour-
raient nourrir les représentations du divin et les modalités de
communication cultuelle, y compris a 'époque romaine?

Enfin, la tendance hénothéiste qui se dégage est-elle —
vieille question qui resurgit une fois de plus — a mettre en rap-
port avec la conception évolutive de la souveraineté politique a
I'époque impériale?

N. Belayche: Dans ces récits singuliers, I'expérience du dieu,
reconnu comme l'auteur des maux ou identifié dans une épi-
phanie onirique (par ex. G. Petzl, Beichtinschr., n° 1, 11 &
106), est effectivement la charniére du “retournement” de ['at-
titude religieuse. Mais, ces expériences sont subies (d’out I'étape
de la homologésis, I appraisal dirait Ph. Borgeaud) et non dési-
rées ou attendues avec impatience (comme par le Lucius
d’Apulée par ex.). Cela les place dans un contexte et un état
d’esprit différents de celui de l'initiation, méme si, sur le plan
cognitif, les expériences de la divinité peuvent présenter des
points communs. En outre, ces steles ne sont que la face émer-
gée de liceberg: elles "immortalisent que les dévots qui se sont
départis de l'attitude qu'ils auraient di avoir sur la base d’une
“connaissance” transmise principalement par la tradition (pour
Platon, ce n'est pas un “savoir’, car le pisteuén se fonde sur
autrui). Les prétres veillaient a cette transmission qui confortait
leur pouvoir, 4 en juger par les avertissements des intéressés
repentis “a ne pas mépriser le dieu”.

Ta question sur les substrats locaux (traditions hittito-anato-
liennes d’'une Mére, puis medes chez une Artémis Anaitis/Ana-
hita) est bienvenue et ... exigerait a elle seule un volume entier!
Elle sollicite d’autant plus les chercheurs qu'elle est délicate, la
principale difficulté provenant d’un hiatus documentaire (litté-
raire, épigraphique et archéologique) entre le VIII® siecle avant
notre ¢re et U'installation des Romains. Pour l'organisation reli-
gieuse, une recherche en cours sur ce que la tradition historio-



EPIGRAPHIE RELIGIEUSE DE UANATOLIE IMPERIALE 107

graphique appelle les “principautés sacerdotales / Etats-temples”
permettra peut-étre de clarifier I'influence proche-orientale qui a
pu inspirer les formes théocratiques attestées dans ces textes. En
matiere cultuelle (et en me limitant & un exemple), les pratiques
de chasteté chez les sectateurs de Cybele (que Ph. Borgeaud
connait bien, cf. La Mere des dieux. De Cybéle a la Vierge Marie
[Paris 1996]) invitent, comme vient de le faire V.E. Hirschmann
(Horrenda Secta. Untersuchungen zum friihchristlichen Montanis-
mus und seinen Verbindungen zur paganen Religion Phrygiens,
Historia Einzelschriften 179 [Stuttgart 2005]), a les mettre en
regard avec des groupes religieux géographiquement voisins
comme les Montanistes / “la Nouvelle Prophétie” (dont le
“monastere” de Pepouza en cours de fouilles), groupes dont
I'identité religieuse et rituelle s'organisait autour de I'esprit pro-
phétique, 'enthousiasme et I'ascétisme.

Linfluence possible, bien qu'encore obscure du fait de I'état
de la documentation, de ces substrats n'est pas la seule a
prendre en considération. Comme tu le rappelles, le parallele
entre organigramme politique et représentation monarchique
du monde divin existe et il y a sans nul doute une interaction
entre les représentations des deux mondes. Mais, elle est anté-
rieure a 'époque impériale (comme I'a magistralement démon-
tré H.S. Versnel pour Isis, Zer Unus [Leiden 1990]) et, dans les
panégyriques latins, il semble que c’est plutdre la figure de 'Em-
pereur qui en tire profit.

Ph. Borgeaud: Dans ton analyse extrémement pertinente, a
laquelle je souscris sans réserve, tu mets 'accent sur la problé-
matique du divin en termes de polythéisme. Tu ne veux pas que
l'on parle d’une évolution en direction d'un prétendu “mono-
théisme paien”. Et tu donnes les arguments les plus convain-
cants sur ce point capital. Mais cela implique-t-il qu’il 'y ait pas
évolution, d’un autre ordre: évolution du sentiment religieux?
Que se passe-t-il, notamment, du c6té¢ de ces divinités qui
deviennent compatissantes, sujettes 2 la pitié, une passion que la
tradition classique, pour sa part, semble réprouver?



108 DISCUSSION

N. Belayche: Les diverses formes de “sentiment religieux”
donnent un reflet psychologique de la conception que les
fideles se font de la relation, égalitaire ou non, qu'ils peuvent
établir avec la/les puissance(s) supérieure(s). Sur ce terrain, et
sans en revenir a I’ “age of anxiety” d’A.D. Nock, tu as raison
de mettre I'accent sur les évolutions d’époque impériale pour
les adhésions choisies, que nous suivons plus facilement dans la
partie hellénophone de 'Empire. Dans sa belle contribution 2
Faith, Hope and Worship (ed. by H.S. Versnel [Leiden 1981),
H.W. Pleket avait indiqué que le lexique de la pitié (edidaroc,
fAewc) métait pas si étranger aux “purely Greek texts” (191-
192). Quant aux inscriptions anatoliennes que j'ai retenues
pour illustrer la pitié et la miséricorde divines, elles trahissent
assez clairement une influence juive. D. Stokl a utilement
observé que nous sous-estimons probablement le nombre d’ins-
criptions juives, parce que notre reconstitution du judaisme
d’époque impériale repose avant tout sur des textes normatifs.
Il n'est pas fortuit, non plus, que la dédicace de Zaidallas pro-
vienne aussi d’'un milieu sémitique. Pour un parallele géogra-
phiquement et culturellement plus proche, jaurais pu citer les
lignes 7-8 de la priere gratulatoire adressée & Mén Axiotténos
que j'ai mentionnée (cf. n.87): “Because they showed mercy
upon me (4rénoec), o Lord, when I was emprisoned” (trad. H.
Malay). Dans les textes “de confession”, ce méme dieu est
apaisé — et le dévot réconcilié (siracdupevoc) — parce qu'il est
satisfait de se voir reconnu et honoré 2 sa juste place lors d’'une
procédure rituelle dans laquelle la homologésis | “confession”,
probablement en public dans le temple, tient une place déter-
minante. Dans certains cas, elle est assortie d’offrandes, comme
dans les procédures expiatoires du ritualisme grec et romain
traditionnel. Ces dieux sont donc moins compatissants qu’'im-
placablement justes et jaloux de leur statut. Sur la stele de
Theodoros (G. Petzl, Beichtinschr., 5, 1.22-23), Zeus relie
explicitement son indulgence/bienveillance a4 une offrande
rituelle: “Je suis secourable (efAeoc) [Petzl: “gnidig”; Chaniotis:
“kindly disposed”], puisque la stele m'a été dressée au jour que



EPIGRAPHIE RELIGIEUSE DE UANATOLIE IMPERIALE 109

jai prescrit”. Si espoir il y a, c’est la Tyche individuelle qui le
porte, comme le dit Euménes.

J. Kellens: Je signale anecdotiquement que la monolatrie et la
relation intime de piété qui se développent vis-a-vis du dieu
Indra dans I'Inde védique semblent susciter un triple malaise.
Ceux qui n'acceptent pas ce culte exclusif ne cessent de le déni-
grer, ceux qui le pronent de se justifier. Et Indra est un dieu
dépressit.

N. Belayche: Les dieux tout-puissants qui déclenchent ces
attitudes de soumission et d’action de grice de la part des
dévots qui souhaitent retrouver leur paix (les autres sont géné-
ralement morts!) n’ont pas d’états d’dme. Ces seigneurs ne sont
ni arbitraires, ni capricieux, mais capables de I'impossible (z
adunata) aux yeux des hommes, comme les dieux guérisseurs.
Ceux qui les méprisent ou en doutent (les apistoz) sont forcés
par les faits (souffrances prolongées, morts en série parfois) de
reconnaitre leur pouvoir.

J. Dillon: 1 found your discussion of the function of pistis in
Anatolian (and indeed other) inscriptions most interesting and
thought-provoking. I think that pistis has a definite role in the
mentality of late Hellenic intellectuals, though generally
connected with processes of reasoning, of which it is the result,
not always, however. I note a nice usage of the verb pisteno in
Marinus’ Life of Proclus (28 & 36), where Marinus tells us that
Proclus came, as a result of a dream, to believe that he had
inherited the soul of the Pythagorean Nicomachus (of Gerasa)
— &7t v Nuxopdyov tob IluBayopetou uynv Exor bvap mote
éniorevce — though of course Proclus would regard this as a
rational reason for belief! This would tie in with the many ins-
tances of belief (and cure) in sanctuaries of Asclepius, as a
consequence of dreams — and Proclus was greatly devoted to
Asclepius. It does seem, though, from your many examples,
that pistis, for the people who dedicate these inscriptions, was



110 DISCUSSION

both bound up with the correct performance of ritual (and
conversely, apistia related to the neglect of ritual, or even of
mocking the powers of the god); and that it was based on evi-
dence of some sort. Would I be right in assuming that these
‘believers’ are rather in the position of Doubting Thomas than
of the other apostles: they believe on the basis of evidence, not
through faith alone?

On the question of monotheism/henotheism, I found your
remarks very apt. Of course, if one is a philosopher, like
Julian or Proclus, one can worship one particular god or
goddess while recognising that they are simply manifesta-
tions, at one level or another, of a Supreme Principle. But the
people who made these dedications, or uttered these accla-
mations, that you quote were hardly likely to be philoso-
phers. Perhaps, as you suggest, all that beis theos means for
them is a sort of superlative: “X is the one!”, or “X is the one
for me!”?

N. Belayche: Dans les documents religieux que j’ai réperto-
riés parce quils utilisaient le lexique de la pistis, 'événement
de lexpérience de la divinité est effectivement déterminant,
parce qu'il sagit d'incroyants ou de mauvais croyants. Leur
“croyance” en sort restaurée, renforcée ou nouvelle; et ce sont
les prétres, me semble-t-il, qui mettent I'accent sur ces aven-
tures, parce que les récits d’épiphanie divine sont de nature a
susciter 'admiration (dans les arétalogies, elles relevent du
thauma). Et c’est pourquoi nous les connaissons, comme les
ex-voto de naufragés & Samothrace dont Diagoras disait qu’ils
conservaient le souvenir des rescapés, mais pas de tous ceux
qui avaient péri (ap. Cic. nat.deor. 3, 89)! Nous sommes plus
ignorants sur le commun des dévots qui se comportaient
nemioTevxs envers les dieux, et qui n'expérimentaient que
leurs bienfaits, 2 en juger par la multitude des témoignages
votifs ou gratulatoires offerts & ces mémes grands dieux. Leur
pistis pouvait reposer sur une expérience antérieure des dyna-
meis des dieux ou sur une conviction partagée, héritée par



EPIGRAPHIE RELIGIEUSE DE LANATOLIE IMPERIALE 111

tradition. Ces documents, autant que les acclamations “heis
theos”, nous obligent a étre tres attentifs a la nature et aux
contextes des sources.

FE Marco Simén: 1 tully agree with Nicole Belayche when she
says that the exaltation of the deity through ekboéseis, eulogies
or adulation, as with the accumulation of epiclesis or
theonyms, only reaches its full significance in the framework or
context of polytheism.

With regard to the intracosmic nature of the deities men-
tioned in the Anatolia texts, specifically in connection with the
well-known formula Heis Zeus Sarapis (or Serapis), 1 would like
to know your opinion about an inscription attested at the other
end of the Mediterranean, in Quintanilla de Somoza (Leén), in
Tarraconensis. This is a votive stele which has, beneath a trian-
gular pediment with an astral image, an epigraph in Greek
characters which reads Heis Zeus Sarapis and below that, in the
palm of a large right hand, in much bigger letters, ao. Is this
the syncretic expression of an intracosmic deity that unites
Zeus, Serapis and lao? Or is lao the clearly dominant one, with
Zeus and Serapis as a sort of synndoi theoi, or more specific and
“intracosmic” manifestations, in a typically henotheistic type of
worship, as certain magic gems with the same dominant
theonym seem to suggest? We are talking here about a docu-
ment whose context we are not sure about, but which obvi-
ously involves the presence of eastern elements in the area, doc-
umented by other texts.

Furthermore, the syncretic use of the accumulation of
theonyms, a typical feature in Anatolian inscriptions, was also
to be found in various western areas of the Roman Empire.
One only has to recall as an example a stone in Noricum dedi-
cated to Marti Latobio Marmogio Sinati Toutai Mogle]tio (CIL
III 5320).

N. Belayche: Je te remercie de me permettre de préciser
que ces pratiques d’accumulation des théonymes 4 fin de



112 DISCUSSION

glorification ne sont pas propres au monde hellénophone,
méme si elles y sont mieux attestées. D’ailleurs, le beau docu-
ment que tu cites est en grec. La pratique mystérique d’appo-
ser plusieurs noms de grands dieux (Zeus, Hades, Hélios,
Dionysos, Sarapis), pour dire la totalité du divin par-dela la
diversité de ses manifestations, n'est pas rare (cf. un vers
orphique cité par Macr. Saz. 1, 18, 18 et Julien, or. 4 [Helios
Roi], 10, 136a). La pierre que tu évoques, analysée derniere-
ment comme apotropaique (M.P. de Hoz, in ZPE 118 [1997],
227-230) rappelle tres directement un oracle de I’Apollon cla-
rien cité par Macrobe (Szz. 1, 18, 20) dans lequel Iad est 2 la
fois “le plus grand (Smatov) de tous les dieux” et celui qui pré-
side a 'automne; et Macrobe de gloser: “un nouveau nom est
encore ajouté (adicitur) au soleil” (ibid., 19). En soi, le pro-
cédé n'est pas différent de la polyonymie bien connue attri-
buée a Isis: “... Mais tu es, toi seule, celle que les Egyptiens
appellent Thioui (I'Unique) ...”

Quant a la distinction entre divinité intra-cosmique et divi-
nité transcendante, elle ne me semble pas seulement d’ordre
théologique. Elle est aussi fonction de la nature de 'expérience
vécue par le fidele et, A ce titre, elle est mouvante. Dans les
papyrus magiques, le nom de Iad, le Yahvé de la tradition juive,
fait partie des noms de puissance convoqués par I'opérateur
cultuel; aussi, dans un hymne (PGM I 300), [ad est-il “le pre-
mier ange du dieu”. Si je tente une comparaison avec laccla-
mation de Sattai, il est donc dans la méme position que Mén,
peydy dvapre de 'dbdvartog Oebc. En contexte rituel, méme
“magique”, les dieux sollicités, a quelque degré d’exaltation
qu'on les porte, relevent de 'ordre cosmique, tel un Heis Zeus
Sarapis acclamé sur un anneau magique utilisé lors d’un rituel
qui implore “le grand dieu créateur de tout SAROUSIN”
(PGM TV 1708-1715).

D. Stokl: Wo wiirden Sie den Unterschied zwischen der in
Ihren Quellen und der im frithen Christentum faflbaren Reli-
giositit sehen?



EPIGRAPHIE RELIGIEUSE DE LANATOLIE IMPERIALE 113

N. Belayche: Vaste débat ... qui est loin d’étre tranché, et qui
implique 4 la fois de comprendre l'originalité du christianisme
naissant par rapport aux conceptions religieuses du monde
ambiant et, conséquemment, de poser la question, chere a E
Cumont, des raisons du “triomphe” du christianisme. Je suis
bien incapable, hélas, d’y répondre. Je signalerai, néanmoins,
trois différences majeures — et, je crois, irréductibles — dans la
conception théologique: 1) Les divinités qui agissent d’apres ces
textes sont éminemment mondaines, 2 quelque degré qu'elles
soient élevées. 2) La représentation plurielle du panthéon ne dis-
parait qu'exceptionnellement, dans des relations de type “mys-
tique” (par ex. les unions avec 'Un de Plotin). 3) Les formes
rhétoriques variées qui exaltent les puissances supérieures
empruntent aux modes de communication de sociétés hiérar-
chiquement structurées, donc compétitives, et dans lesquelles
lillustration publique consacre I'honos et 'arété des hommes
comme des dieux. Sur le plan historique, les christianismes ana-
toliens ont longtemps cohabité avec ces formes de religiosité: la
derniere stele “de confession” publiée 4 ce jour date de 263/4 et
le “monastere” montaniste de Pepouza a été identifié dans la
région. Enfin, le prétre Pionios martyrisé 4 Smyrne en 250
donne comme Hméderypa doeBév la Lydie “brilée (xoronexan-
pévy)”, dont proviennent beaucoup de ces textes et dont il com-
pare la géographie 2 Sodome (Mart. Pion. 4, 21).

D. Stokl: Vielleicht konnte man eine zumindest teilweise dhn-
liche Auffassung in der Volksliteratur, den apokryphen Apostel-
geschichten finden. Ist es in ,paganen® Vorstellungen moglich,
dafl Jupiter Dolichenus dem Jupiter Optimus Maximus bege-
gnen kann? Hier wiirde meiner Meinung nach ein Unterschied
zu christlichen Konzeptionen liegen, wo die Maria von Tschens-
tochau nicht z.B. die Maria von Blachernen treffen kann.

N. Belayche: Les multiples Jupiter, différemment épiclésés,
ne se superposent pas, puisque leurs champs d’action sont dif-
férents et dépendent du kairos, pourrait-on dire. En revanche,



114 DISCUSSION

ils peuvent cohabiter (par ex. Zeus hypsistos et Zeus Kapetolios
dans une dédicace 2 Panamara, /K 21= Stratonikeia 1, 330) et
s'équivaloir dans des cultures différentes (par ex. Zeus hypsistos
est en latin /OM pour un soldat — arabe — a Palmyre, SEG
34 [1984], 14506).

J. Scheid: L'un des points passionnants de ton analyse
concerne le sens du terme megas. Tu pourrais utiliser a ce pro-
pos et a titre comparatif le parallele de Jupiter Optimus Maxi-
mus, qui est aussi le dieu de la fides et de la justice. Un article
de G. Radke, “Iuppiter Optimus Maximus, dieu libre de toute
servitude”, in Revue Historique de Droit Frangais et Emmger 64
(1986), 1-17, s’interroge sur le sens de ces superlatifs et conclut
qu’ils traduisent le fait qu’il est libéré de toute servitude. Est-ce
que cette qualité ne pourrait pas sappliquer a megas? Pour
signifier qu’'au moment ot il agit, le dieu est absolument libre
et puissant, et ne peut étre freiné par personne?

N. Belayche: Merci pour ce paralléle qui affine notre com-
préhension de megas, a cette différence pres que plusieurs divi-
nités peuvent étre “grandes” simultanément (par ex. SEG 39
[1989], 1278) et manifester ensemble leurs puissances (par ex.
TAM V 1, 317). Ce qui est remarquable dans ce monde divin
de Lydie et Phrygie, et plus généralement dans les formes
variées par lesquelles on a glorifié les puissances supérieures,
Cest la cohabitation et collaboration de divinités également
maitresses et exaltées. N'est-ce pas une autre preuve que, dans
la documentation rituelle, 'hénothéisme est une des multiples
configurations possibles d'un monde divin pluriel et non une
étape vers un “monothéisme paien”?

A.E Jaccottet: L'accumulation des épicleses ou des théo-
nymes pour qualifier une divinité peut-elle étre interprétée, au-
dela des effets rhétoriques, comme une fagon de présenter cette
divinité sous divers niveaux d’identité? Une identité tres géné-
rale d’abord, sorte de carte de visite que chacun est capable de



EPIGRAPHIE RELIGIEUSE DE LANATOLIE IMPERIALE 115

décrypter dans la sphere culturelle gréco-romaine, puis une ou
plusieurs spécifications qui donnent a la divinité son caractere
exceptionnel, son identité locale tout en exaltant son pouvoir
illimité? On aurait alors une double dynamique dans ses déno-
minations multiples: une dynamique centrifuge, d’une part,
qui vise a traduire en langage universel une divinité particuliere
a une région donnée ou a un groupe donné; d’autre part, une
dynamique centripete qui insiste sur les caractéristiques locales
et donc la spécificité de la divinité. Ce qui reviendrait a recon-
naitre une double revendication dans ces nomenclatures mul-
tiples, celle du particularisme local et celle de la puissance uni-
verselle.

N. Belayche: Lhypothese suppose que ces textes aient eu un
objectif d’auto-présentation; elle invite, donc, a examiner ce
que nous appelons leur lectorat et induit, de fagon plus large, la
question de la fonction de ces gravures. La fréquentation des
sanctuaires ruraux de Lydie et Phrygie n'était que villageoise,
d’ott la multiplicité¢ des lieux de culte et des puissances
topiques. Les amulettes sont personnelles. Qui pouvait lire, par
ex., la dédicace du mithraeum des thermes de Caracalla?
Lorsque la divinité est nommée de fagon impersonnelle (par ex.
theos aristos megistos epekoos soter, cf. n.94), qui d’autre que le
dévot ... et son dieu pouvait I'identifier? Plus que jamais, la
contextualisation au cas par cas simpose.



Figure 1.

““'"‘ ‘- '-'J 7 T BT
4 la*;%j {t’ii" :J‘-v,_ef‘)_xg“r A 3

”Tw s FileF g e _..3,';77-'
;q{lfi -;:3 ;’i”i-. o554 =Y

Stele votive en marbre blanc a fronton galbé occupé par un dieu
cavalier, datée de 257-258; origine lydienne. Conservée au Musée
de Manisa, Turquie (Inv. n°® 1945).

Photo tirée, avec courtoisie de I'éditeur, de M. RicL, “Hosios kai

Dikaios”, in £4 18 (1991), n° 3, pl. 1, fig 3.



/\/w,(» lb
y /. Jiﬂ{m
IJI’T/%
/5”/‘ ,

Figure 2. Stele “de confession” a fronton triangulaire garni d’acroteres, datée
de 253-254. Conservée a Paris (Collection Lydia Varsano).
Photo tirée, avec courtoisie de I'éditeur, de G. PETZL, “Die Beich-
tinschriften Westkleinasiens”, £4 22 (1994) n° 12, p. 21.



Figure 3. Gemme inscrite représentant Sarapis sous deux formes (debout et
tronant). Conservée a Cologne, Allemagne (Coll. de I'lnstitut fiir
Altertumskunde).

Photo tirée, avec courtoisie de I'éditeur, de R. MERKELBACH,
“EIATHRION?, in ZPE 102 (1994), p. 296.



- \ 1, Ayf'
KT

8 i o
F 42

( 2‘ <
Figure 4. Stele votive de marbre blanc avec fronton en forme d’arc outre-
passé occupé par un dieu cavalier, datée de 256-257; origine
lydienne. Conservée au Musée de Manisa, Turquie (Inv. n° 1948).
Photo tirée, avec courtoisie de 'éditeur, de M. RicL, “Hosios kai

Dikaios”, in £4 18 (1991), n° 2, pl. 1 fig. 2.



	Rites et "croyances" dans l'épigraphie religieuse de l'Anatolie impériale

