Zeitschrift: Entretiens sur I'Antiquité classique
Herausgeber: Fondation Hardt pour I'étude de I'Antiquité classique
Band: 53 (2007)

Artikel: Les sens des rites : I'exemple romain
Autor: Scheid, John
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-660691

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-660691
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

II

JOHN SCHEID

EES SENS.DES RILES
LCEXEMPLE ROMAIN

“... les rites deviennent intelligibles quand on a compris

qu ils sont ce qui rend le monde intelligible. ”
Ch. Malamoud

Larticle qu’A. Momigliano a consacré a “Religion in
Athens, Rome and Jerusalem”, commence ainsi: “I woke up
one winter morning to ask myself: “What do I know about
what people believed in Athens, Rome and Jerusalem’ etc.”
Or, 2 Rome et a Jérusalem, et méme a Athenes, pour nous
limiter & ce qui nous intéresse ici, religion avait un sens tres
différent au I* s. av. n. ¢. Religion ne signifiait nullement
qu’on croyait a quelque chose, elle n’était pas fondée sur la foi.
Religio désignait, d’apres Cicéron, soit le culte pieux des
dieux,” qui incite 2 une méticuleuse et pédante attention aux
prescriptions du rite,’ soit, d’aprés Lactance, un lien existant

' A. MOMIGLIANO, “Religion in Athens, Rome, and Jerusalem in the First
Century B.C.”, in Annali della Scuola Normale Superiore di Pisa, Ser. 111, 14, 3
(1984), 873-892 = ID., Ottavo contributo alla storia degli studi classici e del mondo
antico (Roma 1987), 279-296.

2 CIC. nat.deor. 1, 117: religionem, quae deorum cultu pio continetur; 2, 8:
religione id est cultu deorum.

> CIC. nat.deor. 2, 72: <i> sunt dicti religiosi ex relegendo, <tamquam>
elegantes ex eligendo, [tamquam] <ex> diligendo diligentes, ex intellegendo
intellegentes; his enim in verbis omnibus inest uis legendi eadem quae in reli-
fl‘iosa. ita factum est in superstitioso et religioso alterum vitii nomen alterum lau-

is.



40 JOHN SCHEID

entre les dieux et les humains.* La fides respective des dieux et
des humains, leur crédit, résultait d’ailleurs de "accomplisse-
ment correct des gestes prescrits par les coutumes ancestrales.
Autrement dit, c’est toujours de conduites sociales, de gestes,
d’obligations, c’est-a-dire de rites qu’il est question, et au plu-
riel religiones signifie “rites”. Dans le judaisme, 'équivalent
était jusqu’a récemment daat, “connaissance”;> M. Mendels-
sohn définit joliment sa religion comme “un simple sens com-
mun qui regarde les choses en face”.® L’étude de Momigliano
est, en fait, une analyse des termes elpis ou fides, ainsi que
'étude de lespoir et de la foi dans I'aide divine chez les Juifs
du début de n. ¢. L'idée d’analyser ensemble ces trois lieux, ces
trois religions est loin d’étre inintéressante, mais sous cette
forme, la question était sans doute anachronique.

Notre propos dans ces pages n’est pas de traquer dans les
données romaines, grecques ou judéennes des notions nécessai-
rement postérieures, ni de retracer la naissance de la foi et de la
croyance telles qu’elles se développeront dans les christia-
nismes. Il s’agit plutdt de chercher a savoir si un systeme reli-
gieux fondé sur le rituel générait des croyances, et comment il
le faisait. En d’autres termes, les rites des Romains avaient-ils
un sens en eux-mémes? Les réponses proposées pour cette ques-
tion se limitent & deux positions. Dans ses Legons sur la philoso-
phie de [histoire, Hegel décrivait la religion des Romains
comme vide, geistlos,” ce qu’il interprétait avec la plupart de ses

4 LACT. inst. 4, 28, 2: Hac enim condicione gignimuy, ut generati nos deo iusta
et debita obsequia praebeamus, hunc solum nouerimus, hunc sequamur. Hoc uinculo
pietatis obstricti deo et religati sumus, unde ipsa religio nomen accepit, non, ut Cicero
interpretatus est a relegendo; SERV. Aen. 8, 349; voir M. KOBBERT, De verborum
religio’ atque ‘religiosus’ usu apud Romanos quaestiones selectae (Diss. Konigsberg
1910), 54-57.

> W.C. SMITH, Faith and Belief (Princeton 1979), 14-15.

® M. MENDELSSOHN, An die Freunde Lessings. Ein Anbang zu Herrn Jacobi
Briefwechsel iiber die Lebre des Spinoza (Berlin 1786), 3, 2, 177sqq., cité d’apres D.
BOUREL, Moses Mendelssohn. La naissance du judaisme moderne (Paris 2004), 440.

7 G.W.Fr. HEGEL, Philosophie der Weltgeschichte. 11, 3: Die griechische und
romische Welt, éd. A. LASSON, vol. IX (Leipzig 1923), 681 = ID., Legons sur la phi-
losophie de [histoire (Paris 1963), 223; ID., Vorlesungen iiber die Philosophie der



LES SENS DES RITES. CEXEMPLE ROMAIN 41

contemporains comme une conséquence de la décadence reli-
gieuse des Romains. Une autre maniere de donner la méme
réponse 4 notre question consiste a expliquer le ritualisme
romain de maniére fonctionnaliste par la sécularisation, par
une perte de toute intériorité religieuse qui serait due au
cynisme des élites romaines.® Une interprétation sur laquelle il
est inutile de s’arréter, tant elle dépend directement, elle aussi,
d’un jugement de valeur: I'élite romaine n’était ni plus ni
moins cynique que n’importe quelle autre élite de I’Antiquité;
au contraire, 2 'époque des faits incriminés, elle passait méme
pour la plus bigote du monde.

Il n’a certes pas manqué de savants pour tenter de conférer
un sens aux rites. Ceux qu'on peut appeler les évolutionnistes’
cherchaient le sens du rite dans le passé révolu, soit dans une
pratique magique, relativement naive, soit dans des conduites
tout aussi primitives, qui cherchaient a renforcer la divinité a
produire la fertilité. Autrement dit, le rite leur servait en fait de
porte d’acces vers les strates présumées les plus anciennes de la
religion, marquées par la pensée primitive. Des systemes d’ex-
plication plus ambitieux furent donnés par exemple par G.
Dumézil ou W. Burkert, qui identifiaient dans les rites des
énoncés sur les structures idéales de la société, héritées du passé,
ou sur les derniers vestiges du comportement des chasseurs pri-
mitifs. Méme si ces deux savants ont beaucoup contribué
faire progresser I'analyse des rites, leur démarche reste au fond
la méme que celle des évolutionnistes, seul le référent change.

Ce n’est pas dans cette optique que cette rencontre a été
organisée. La recherche du sens des rites risque en effet de pas-
ser a coté de I'essentiel. Non que les rites n’aient pas un sens

Religion, éd. A. LASSON, vol. XIII (Leipzig 1927), 214 = ID., Legons sur la philo-
sophie de la religion, 11, 2 (Paris 1959), 173. L. PRELLER, Rimische Mythologie
(Berlin 1858), 25 emploie le méme terme.

% Pour les théories sur la sécularisation en général, C. BELL, Ritual. Perspec-
tives and Dimensions (New York-Oxford 1977), 197-202.

? J.-L. DURAND, J. SCHEID, “Rites’ et ‘religion’. Remarques sur certains pré-

jugés des historiens de la religion des Grecs et des Romains”, in Archives de
Sciences Sociales des Religions 85 (1994), 23-44.



42 JOHN SCHEID

“littéral”, qui permet de les répéter année apres année, de les
combiner et de créer, par 'emploi de tel ou tel segment rituel,
des systemes de rites.'” Un sacrifice romain, par exemple,
représente et réalise I'offrande, par une communauté humaine
donnée, d’un banquet plus ou moins opulent 4 une divinité.
Les rites construisent ce cadre et jouent, en une sorte de
drame, les différentes étapes de ce banquet, tant6t bien iden-
tifiables derriere la segmentation des gestes, tantét presque
illisibles dans les formes les plus concises du rite. Et confor-
mément au rdle des banquets collectifs, qui était d’instituer
des groupes hiérarchisés, les humains énoncent par ce rite
Pimmortalité et la supériorité des dieux ainsi que leur partici-
pation, sur terre, a la gestion du monde aux cotés des
Romains.!! Les différents éléments du sacrifice, la libation
d’encens et de vin, mais aussi le partage d’'un aliment com-
mun avec la divinité, se retrouvent dans d’autres activités reli-
gieuses, comme dans les consécrations ou les cérémonies funé-
raires, et servent A former un systtme de rites. Parfois les
descriptions des rites trahissent la signification littérale de la
cérémonie et nous confortent dans la reconstruction des
gestes. Ainsi le secrétaire des freres arvales, une confrérie sacer-
dotale romaine dont les protocoles ont été miraculeusement
conservés, résumait-il une offrande sacrificielle par la formule
Matri Larum cenam iactauerunt,'* “ils jeterent son repas a la
Mere des Lares”; l'offrande faite & une figure divine honorée
au cours du sacrifice était donc qualifiée explicitement de
repas, cena. Méme tournure quatre siecles plus tét chez Caton
I’Ancien, qui évoque, dans son De agricultura, une daps, un

10 Pour cette notion BELL, Ritual, 173-177.

"' Qu'on me permette de renvoyer A J. SCHEID, Romulus et ses fréves. Le col-
lege des fréres arvales, modele du culte public dans la Rome des empereurs, Biblio-
theque des Ecoles Francaises d’Athénes et de Rome, 275 (Rome 1990), 506-676;
ID., Quand faire c'est croire. Les rites sacrificiels des Romains (Paris 2005), 161-
188.

'2 J. SCHEID, Commentarii fratrum Arvalium qui supersunt. Les copies épigra-
phiques des protocoles annuels de la confrérie arvale (21 av.-304 ap. J.-C.), Roma
antica, 4 (Rome 1998), n°114 (240 ap. J.-C.), col.Il, 1.24.



LES SENS DES RITES. LEXEMPLE ROMAIN 43

banquet, a Jupiter.!> En 18 ap. n. ¢., une petite cité d’Etrurie
méridionale invite, par la libation de vin et d’encens, les Puis-
sances divines d’Auguste et de Tibére a venir banqueter sur
Pautel.'® Enfin, il convient de souligner plus généralement
que les formules de priere, comme dans les deux derniers
exemples, donnent souvent le sens littéral de I'acte accompli.
Autant de petits indices, par conséquent, qui prouvent que les
Anciens comprenaient bien le sens premier du rite sacrificiel
tel que nous le reconstruisons dans nos theses et manuels.
Certes, mais est-ce bien |3 /e sens du sacrifice? Peut-on
d’ailleurs parler d’un sens du sacrifice, d’un sens du rite, quel
que soit le systeme religieux? Et plus généralement, le sens des
rites a-t-il un rapport avec des croyances?

Je ne suis pas certain qu'on puisse répondre de fagon aussi
sommaire, et c’est cela qui doit constituer le sujet de nos débats.
En effet, il faut bien reconnaitre que I'écrasante majorité des
sources romaines donne des rites, et souvent des mémes rites,
des explications foisonnantes, dont le référent se trouve ailleurs
que dans le rite et méme la religion. Au fond, les Anciens
paraissent procéder comme les historiens modernes qui ne peu-
vent accepter que 'on croie a la valeur intrinséque des rites; ils
cherchent donc autre chose, une croyance naive venue du fond
des 4ges, ou des constructions philosophiques raffinées. Les
Anciens quant a eux accumulaient tout un fatras d’explications,
d’opinions et de croyances. Est-ce donc cela le sens des rites?
Dans lintroduction qu’il nous a fait l'amitié d’écrire, il y a
douze ans, pour le dossier sur 'oubli des rites, I'indianiste Ch.
Malamoud a déja pointé la difficulté, A la suite d’autres, Fr.
Staal pour les rites, C. Lévi-Strauss pour les mythes. Il note que
la volonté de chercher le sens des rites ailleurs qu’en eux-mémes
se constate 2 'intérieur méme de ces religions avec la “tendance
a aborder les rites comme s’ils étaient des signifiants dont il y
aurait lieu de trouver les signifiés dans d’autres sphéres de la

1> CATO agr. 132 (daps loui).
4 CIL XI 3303 (= ILS 154), Forum Clodii.



44 JOHN SCHEID

religion”.”> En se fondant sur 'exemple védique et brahma-
nique, il conclut que le rite y forme le centre de la religion
“mais par des voies distinctes: d’'une part, le rite demande
explication et pour expliquer le rite et le justifier, le Texte révélé
est amené A expliquer (et 4 expliquer par le rite) toutes les
manifestations de I'étre; d’autre part le rite n’a pas a étre fondé,
mais analysé; il est la butée ultime et met '’homme en présence
de l'obligation pure, seule certitude”.!® Dans le méme ordre
d’idées, I'étude que les anthropologues C. Humphrey et J.
Laidlaw'” ont réalisée dans un temple jain, démontre qu'il
existe une tres large autonomie du rite par rapport aux nom-
breuses interprétations de tout genre dont il est entouré. Le rite
constitue dans cette communauté le pivot autour duquel tour-
nent la vie religieuse et la vie méditative, mais pour célébrer ce
rituel, personne n’a besoin de le comprendre. Seul I'enchaine-
ment correct des gestes doit étre exécuté, au point que les
anthropologues eux-mémes, sans rien savoir de son sens, ont
pu participer 2 la cérémonie et exécuter le rituel libatoire 2 la
satisfaction générale.

Cette question nous mene au coeur de notre enquéte. 1l est
vrai que les sources romaines ne contiennent jamais des expli-
cations contraignantes des rites. Les formules des secrétaires
sacerdotaux ou les formules de priere qui paraissent fixer la
signification du rite ne sont précisément que des formules
administratives, des paroles qui trahissent une interprétation
littérale du rite. Nulle part, toutefois, n’existe une obligation
qui contraindrait les fideles A interpréter le sacrifice ou n’im-
porte quel autre rite de cette maniére-la. En revanche, il existe
une foule d’interprétations des rites, et 'explication littérale qui
nous attire tant ne jouit aucunement d’une position privilégiée.
Ce détail doit rendre attentif. Nous sommes surpris de voir

15 Ch. MALAMOUD, “Présentation”, in Archives de Sciences Sociales des Reli-
gions 85 (1994), 5-8, notamment 6.

16 MALAMOUD, “Présentation”, 8.

7" C. HUMPHREY & J. LAIDLAW, The Archetypal Actions of Ritual. A Theory of
Ritual illustrated by the Jain Rite of Workship (New York-Oxford 1994).



LES SENS DES RITES. CEXEMPLE ROMAIN 45

qu'un Ancien explique tel rituel par une érymologie auda-
cieuse, par des récits créés ad hoc et souvent concurrents, ou par
une exégese philosophique, plutét que par une sobre évocation
du sens gestuel de la cérémonie. Notre perplexité nous pousse a
conclure que le sens des rites est enseveli dans le lointain passé,
ou bien qu'il correspond aux interprétations que les Anciens en
donnaient. Mais quelle interprétation? Que faire du désordre
des explications? Combinée avec l'affirmation de la nécessité
absolue de célébrer les rites de maniére correcte, c’est-a-dire
ancestrale, l'infinie variabilité des interprétations que les
Romains en donnent prouve qu’au fond le rite a une existence
autonome. Dans un monde sans révélation comme la Rome
antique, il représente la seule certitude, pour citer Ch. Mala-
moud, et occupe pour ainsi dire la méme place que la Révéla-
tion dans d’autres systtmes religieux, mais sans révéler autre
chose que l'obligation rituelle. C’est pour cette raison que le
rite est inamovible, mais aussi, paradoxalement, qu’il est aisé de
faire une restauration religieuse. Prenons 'exemple d’Auguste.
Pour prouver sa légitimité, et attester qu’il accomplissait la
tdche pour laquelle le Peuple romain I'avait investi de pouvoirs
exceptionnels, il restaura entre autres la religion. Qu’est-ce que
cela veut dire? Cela signifiait qu’il reconstruisait et réparait les
temples qui en avaient besoin, qu’il veillait & ce que tous les
rites ancestraux fussent célébrés 4 nouveau, notamment des
rites oubliés ou négligés depuis une, deux générations, et qu'’il
garantissait le fonctionnement des institutions religieuses en
faisant réoccuper tous les sacerdoces publics, tout en veillant 2
ce que rien ne flit changé dans les obligations religieuses des
Romains. Jusqu'a Dioclétien, ceux de ses successeurs qui res-
sentaient le besoin de se légitimer par ce biais agirent de méme,
et jusqu'a Julien, qui tenta de ranimer des rites qui, cette fois,
¢taient réellement oubliés depuis une génération ou deux.
L'oeuvre augustéenne a suscité beaucoup de sourires et d’in-
compréhension chez les modernes. Pourtant 'entreprise augus-
téenne offre une illustration parfaite du statut de la religion et
des rites & Rome. Le seul élément certain de la religion



46 JOHN SCHEID

romaine, et peut-étre aussi son seul article de foi, pour utiliser
un langage chrétien, c’était 'obligation rituelle, c’est-a-dire
Pobligation de célébrer tel rituel, en tel jour, dans tel lieu, sous
Pautorité de tel college de prétres ou de magistrats. Rien
d’autre. Et comme il s’agissait d’obligations collectives, dictées
par les autorités légales, il était paradoxalement facile de recréer
des rites. Il suffisait qu’il existit un consensus sur 'exécution
d’une obligation rituelle ancienne pour que I'on ptt la ranimer,
méme si elle était largement oubliée et était en fait une recréa-
tion d’antiquaires. Il en existe des exemples a I'époque d’Au-
guste. Quand il ranima les activités du college des féciaux,
chargés d’annoncer rituellement les décisions du peuple romain
aux ennemis, notamment les déclarations de guerre, Octavien
reconstruisit tout un cadre pour cette mise en sceéne hautement
politique. Il avait d{i remettre en état de fonctionner le college
des féciaux, dont nous n’entendons plus parler depuis le II¢ s.
av. J.-C., organiser des cooptations, demander la réécriture des
partitions rituelles, dont n’existaient sans doute plus que les
formules ou de courtes descriptions; il a fait reconstruire le
temple de Jupiter Feretrius, ot les féciaux déposaient leur
matériel rituel, et ol ils avaient sans doute leur si¢ge; enfin,
puisque les féciaux concernent aussi la future victoire légitime,
il restaura ou créa un culte archaisant 2 Caenina, ot Romulus
avait remporté sa premiere victoire, dont il ramena des spolies
opimes, et confia ce culte a des prétres appelés Caeninenses.
Une grande partie de ces rites a dii étre réinventée en combi-
nant avec quelques éléments anciens des segments rituels pris
dans d’autres cérémonies homologues, mais pourtant ['en-
semble pouvait attester la piété intégriste d’Octavien. On pour-
rait dire la méme chose 4 propos de la recréation de la confré-
rie arvale ou des sodales Titii, ou encore 4 propos de I'invention
des Jeux séculaires.

Les rites ont donc une existence propre. On les maintient de
fagon obstinée, on les restaure, méme en les réinventant en par-
tie, sans que personne ne s en scandalise. Ce flegme prouve que
d’une part le rite était central, que tout partait de lui, mais de



LES SENS DES RITES. LEXEMPLE ROMAIN 47

Pautre qu’il pouvait étre modifié et recréé au besoin par voie
autorisée. On ne peut manquer de rapprocher ce paradoxe de
celui que constituent les Livres Sibyllins. D’apres toutes les
sources, le contenu de ceux-ci, dicté par un dieu, formait un
talisman, un ensemble d’oracles protégeant le peuple romain et
lié A sa survie; grice a ces Livres, 'Etat romain pouvait obtenir
des solutions inspirées par les dieux pour sortir de toutes les
crises. Or, en 80 av. J.-C., les Livres, déposés au Capitole,
furent détruits par le feu. Mais comme P. Veyne I'a déja noté a
propos de I'extinction d’un feu semblable au feu de Vesta chez
une population d’Afrique,'® cette catastrophe n’en fut pas une.
Les Romains ne furent pas émus outre mesure. Ils constituerent
une commission qui visita les villes qui avaient eu des Sibylles
pour y recopier les oracles conservés; un nouveau recueil fut
constitué, qui servit pour la suite, apres qu’Auguste 'avait fait
réviser et expurger.'” Une fois de plus le flegme des Romains
devant la destruction et la recomposition artificielle, érudite,
des Oracles Sibyllins prouve que le rite de leur consultation
érait important en tant qu’obligation, mais que le dispositif
rituel en lui-méme n’avait pas une réelle valeur en so0i.? Il suf-
fisait que tout fat fait pour que la consultation pat avoir lieu,
et qu’il y elit consensus a propos de la restauration du rite en
question. La vérité, en I'occurrence, réside dans la volonté col-
lective, et non dans le rite lui-méme. Vu sous cet angle, le rite
n’a pas de sens en lui-méme.

L’historien d’aujourd’hui est troublé par la fragilité appa-
rente du seul élément certain et obligatoire de la religion. Le

18 P. VEYNE, “Conduites sans croyance et oeuvres d’art sans spectateurs ~, in
Diogene 143 (1988), 3-22.

19 Fenestella et Varron chez LACT. #nst. 1, 6, 11-14; DioN.HAL. 4, 62, 6;
TAC. ann. 6, 12; G. WISSOWA, Religion und Kultus der Rimer (Miinchen *1912),
337.

% En ce qui concerne les Livres Sibyllins, cette absence d’émotion provient
sans doute de ce que le contenu des vers sibyllins comptait moins que I'oracle
construit par les quindécemvirs suivaut une technique trés particuliére et sans
rapport avec le sens trés général des vers que contenaient les prophéties sibyl-
lines.



48 JOHN SCHEID

sens du rite et la pérennité de sa forme sont pour lui essentiels,
car le sens littéral du rite lui permet de savoir ce qui se passait
lors d’un acte religieux et de reconstruire la trame gestuelle de
la cérémonie. Cet intérét est justifié, car I'historien doit tou-
jours commencer par reconstruire les scénarios rituels. Son
trouble provient de ce que le rite n’est pas aussi inamovible
qu’il n’y parait et que, d’autre part, il a 'impression qu'une
autre vie religieuse se déroule au-dela du rite, et qui n’a presque
aucun rapport avec lui. Le sens littéral du rite, si important
pour 'observateur moderne, n’est qu’un élément des commen-
taires que les Anciens pouvaient faire d’'une cérémonie donnée.
Pour se consoler I'historien peut se dire qu’en dépit de tout, les
Anciens observaient de pres le déroulement de la cérémonie,
puisqu’ils relevaient au besoin tout manquement au scénario
ancestral et le dénoncaient. L’erreur dans la célébration risquait
en effet de donner naissance a un autre scénario, qui, d’apres ce
que j’ai dit, était susceptible d’autres interprétations, dont il
convenait éventuellement de débattre.

Donc nous avons d’un coté des obligations rituelles,
immuables et certaines, de l'autre des interprétations, souvent
tres éloignées du sens littéral des rites, qui s’organisent autour
des actes cérémoniels. L'obligation rituelle est porteuse de la
croyance qu’elle doit étre exécutée 2 n'importe quel prix. L'his-
toire du vieil acteur qui continua a danser quand les Jeux Apol-
linaires furent interrompus par une attaque surprise des enne-
mis?! illustre cette nécessité, A laquelle tous croyaient. Célébrer
les rites produisait des effets bénéfiques pour le peuple romain.
Cet argument fut invoqué longtemps pour justifier le systeme
religieux romain, par exemple par Cicéron.”? Clest le méme
argument que l'apologétique chrétienne retournera contre les
traditionalistes en I'inversant. Je serais d’avis de considérer cette
adhésion a I'obligation rituelle comme le premier article de la

21 FEST. p. 436-8 Lindsay; SERV. Aen. 8, 110.

22 CiIC. nat.deor. 3, 5: mihique ita persuasi, Romulum auspiciis Numam sacris
constitutis fundamenta iecisse nostrae ciuitatis, quae numquam profecto sine summa
placatione deorum inmortalium tanta esse potuisset.



LES SENS DES RITES. CEXEMPLE ROMAIN 49

foi romaine, si nous adoptons la terminologie d’une religion
révélée, une foi équivalente a la croyance en la véracité des
livres révélés.

Le rite serait-il donc une simple obligation? A y regarder de
plus pres, on découvre que I'obligation rituelle ne consiste pas
seulement dans la répétition méticuleuse d’'une séquence de
gestes. Pris dans leur sens littéral, certains grands rites produi-
sent des énoncés religieux qui ne sont pas si éloignés de ceux
du shema ou du credo. Les multiples formes du sacrifice aux
dieux consistent en une affirmation publique de la supériorité
de la divinité honorée, de son immortalité et de la vénération
que les Romains lui portent; certains éléments du sacrifice
énoncent le méme credo gestuel, comme la libation par I'en-
cens et le vin, qui ouvre le sacrifice, scande ses étapes et peut
méme servir de forme minimale du sacrifice. Les auspices, qui
sont pris avant chaque acte de gouvernement important, énon-
cent I'acceptation de I'ordre républicain par le dieu supréme, et
lui accordent le droit de donner son avis avant celui de tous les
autres, mais lui imposent aussi une certaine retenue a 'égard de
ses faibles concitoyens, puisque le rite ne comporte aucune
phase empirique.*® Et ainsi de suite. Si les sources étaient asssez
nombreuses et développées, tous les rites pourraient é&tre
déchiffrés, et leurs énoncés définis. Leur obscurité n’est pas
structurelle, elle est conjoncturelle.

I est vrai, toutefois, que ce sens demeurait toujours implicite.
Mais il n’en est pas moins vrai aussi que dans une civilisation
ritualiste, un observateur moyennement intelligent pouvait com-
prendre le sens implicite de ces gestes dans leur contexte.

Dans le prolongement direct de cette conscience de I'obli-
gation rituelle s’inscrit la jurisprudence sacrée. A coté de la

% Pour le sacrifice, voir ci-dessus note 11; pour les auspices, outre J. LIN-
DERSKI, “The Augural Law”, in ANRW 11 16, 3 (1986), 2146-2312, voir J.
SCHEID, “La parole des dieux. L'originalité du dialogue des Romains avec leurs
dieux”, in Opus 6-8 (1987-1989), 125-136.

1l suffic de lire les Questions romaines de Plutarque pour se rendre compte
de ce qu'un Ancien pouvait déchiffrer dans un ensemble de gestes.



50 JOHN SCHEID

signification littérale des rites, il y a tout le détail de la pratique,
qui suscitait régulierement des probleémes, et nécessitait des
corrections. Le travail sur ces régles me parait également aller
un peu plus loin que la simple volonté de respecter la regle,
comme jai eu 'occasion de 'écrire.” Les divers incidents de la
célébration devaient nécessairement susciter une réflexion sur le
rite en cause, sur son sens littéral et son contexte. On peut citer
la jurisprudence concernant I'observation du repos lors des
jours néfastes.?® La discussion de I'oracle Sibyllin pris 2 la suite
du désastre du Lac Trasimene, en 217 av. J.-C., met en évi-
dence le mécanisme de ces débats. C'est au Sénat que l'oracle
est discuté et transformé en rites. Les pontifes sont consultés
sur les modalités du voeu d’un wuer sacrum, du sacrifice de tous
les animaux a naitre au printemps suivant, et donnent leur avis
qui est ensuite adopté par le Sénat.”” Les décrets pontificaux
portaient souvent sur des problemes dans la célébration des ser-
vices religieux, comme ce décret pontifical, malheureusement
mutilé, qui donne aux freres arvales la procédure a suivre, pour
remédier 2 la célébration viciée d’une partie du sacrifice & Dea
Dia;*® ce cas peut illustrer comment les prétres romains
construisaient, au gré des incidents constatés, par le biais de la
jurisprudence, le scénario d’un rituel restauré, c’est-a-dire en
fait réinventé apres des décennies d’abandon. Pour remédier a
I'infraction signalée et proposer une expiation, il érait néces-
saire que les pontifes envisagent le sens littéral du sacrifice a

» J. ScHEID, “Religion romaine et spiritualit¢”, in Archiv fiir Religionsge-
schichte 5 (2003), 198-209.

26 J. ScHEID, “The Expiation of Impieties Committed without Intention and
the Formation of Roman Theology”, in Transformations of the Inner Self in
Ancient Religions, ed. by J. ASSMANN and G. STROUMSA, Studies in the History of
Religions, Vol. 83 (Leiden 1999), 331-348. A ces discussions, on peut ajouter un
décret pontifical sur les lendemains des calendes, nones et ides, GELL. 5, 17, 2.

¥ Tav. 22, 10, 2 sqq.; 33, 44, 1; 34, 44, 1; PLUT. Fab. 4, 4-6. Cf. J. SCHEID,
“Les incertitudes de la uoti sponsio. Observations en marge du wer sacrum de 217
av. J.C.”, in Mélanges de droit romain et d'histoire ancienne. Hommage & la mémoire
d’A. Magdelain, éd. par M. HUMBERT et Y. THOMAS (Paris 1998), 417-425.

8 SCHEID, Commentarii..., n° 9 (Tibére a, sans doute de 27 ap. J.-C.).



LES SENS DES RITES. CEXEMPLE ROMAIN 51

Dea Dia, et ici, semble-t-il, celui de la collecte d’épis de blé
mirissants. Deux autres exemples conservent méme la forme de
Pinjonction qui devait étre celle de la formule donnée par un
décret sacerdotal a2 une date plus haute, une formule sans doute
pontificale sur I'aspersion d’eau,” et des concepta uerba pour
Pinstallation d’un femplum, conservés par les augures.’® L’ana-
lyse des rites divinatoires et plus généralement des prieres per-
met de retrouver a I'ceuvre dans le droit sacré des principes qui
régissaient également le droit civil.>' Enfin, un exemple presque
contemporain de larrét concernant les arvales montre la
maniére dont les prétres raisonnaient sur le détail du rite.’?
Quand Auguste voulut accompagner le cortege funebre
d’Agrippa et prononcer son éloge, un probleme rituel se posait.
Il était en effet interdit 2 un prétre romain, a un pontife, et bien
entendu au grand-pontife de voir un cadavre; quelques décen-
nies plus tard 'Empereur Tibere rappela cette regle & Germani-
cus.”” Le grand-pontife décida, vraisemblablement apres en
avoir débattu au college, qu'un voile serait interposé entre lui et
le cadavre. De cette maniére, la lettre de la loi était respectée.*

¥ NON. p.544, 22 M (= p.873 Lindsay): Aquam manibus pedibusque dato,
polybrum sinistra manu teneto, dextera uasum cum aqua.

% VARRO /ling. 7, 9; voir LINDERSKI, “The Augural Law”, 2267-2269.

31 Roman Statutes, ed.by M. CRAWFORD et alii (London 1996), I 580, VI, 1
(Loi des XII Tables); Commentary 652-656: uti lingua nuncupassit, ita ius esto.

2 SCHEID, Commentarii..., n° 9 (Tibére a, sans doute 27 ap. J.-C.); Ip.,
Romnelits o 605610: 1 = oe = Imlil— =~ in luclo deafe Diae, — — =]/
[— ——] mag(ister) fra[trum arualium ad collegium] / [fratrum arualium] rettulit de
[=——11° [~ =~ flratrum arualifum — — ] / [~ — —]n adfuissent, qui frluges — — -]
/ [collegium] pontificum decreuit: (vacat) [~ — —?] / [Pisone ou Basso et] Crasso
co(n)s(ulibus) sacrificium, qluod — — —?] / [a collegio fratru]m arualium factum
esset et frluges] I'° [— — —[s acceptae essent, placere, piaculli loco fruges ab?...] /
[= — = fra]eri[bu]s [arJualibus adferren(tur? — — —].

¥ TAC. ann. 1, 62: neque imperatorem auguratu et uetustissimis caeremoniis
praeditum adtrectare feralia debuisse.

3 D10 Cass. 54, 28, 3: mapaméracud T mpd T0b vexpod mapateivac. mep vt
wev odx oida Sk ti Emolnaey, elpnTar 8¢ Buwe Tolg wdv &1L dpytepéng v, Toig 8¢ bt
T& TOV TUNTEV EmpatTey, 0dx 6pldc ppovolaty. olite Yoo Thv dpytepém dmelpnTan
vexpov 6pdv ofite ¢ Tiuntiic. Le méme régle fut observée lors de la mort d’Octa-
vie (D10 Cass. 54, 35, 4), lors des funérailles d’Auguste (D10 Cass. 60, 13, 3; 56,
31, 3), et de Drusus, le fils de Tibere (SEN. Consol. ad Marciam 15, 3).



52 JOHN SCHEID

Pour résoudre des problemes rituels de ce type, I'autorité
compétente devait contempler la regle dans son sens littéral et
dans le systeme rituel complet, pour accéder a I'esprit méme du
rite concerné, et pour en saisit tous les aspects afin d’étre en
mesure d’énoncer une regle complémentaire qui ne soit pas en
contradiction avec I'ensemble du systeme. A défaut de livres
sacrés et de dogmes, 'autorité religieuse devait produire, par la
discussion et I'étude, des fragments d’une jurisprudence sacrée.
Mais cette activité ne 'emporte pas sur les autres explications
du rite, comme le prouve I'hésitation de Dion sur la raison du
rite inventé par Auguste, méme s’il donne en fait 'interpréta-
tion pontificale. La jurisprudence sacrée est simplement indis-
pensable parce qu’elle permet au systeme rituel de fonctionner
et de se développer. Ces injonctions sacerdotales remplacent a
Rome la révélation des autres systemes religieux. Dans son livre
sur l'invention du droit en Occident, A. Schiavone® a
d’ailleurs souligné le “style oraculaire des réponses formulaires
pontificales, révélation de vérités secretes, indiscutables et non
motivées . La regle rituelle affirmée ou développée par les pon-
tifes n’est pas un commentaire du sens littéral du rite. Elle esz
le rite, révélé par 'expert, elle appartient a sa trame ou la déve-
loppe sans toutefois 'expliquer ou la justifier. La procédure des
responsa met au jour I'un des traits les plus marquants du ritua-
lisme romain, qui réside dans le fait que la révélation de la loi
était continue, pour ainsi dire, et qu'elle était l'oeuvre
d’hommes autorisés, et non d’une divinité.

On ne peut manquer d’évoquer ici le parallélisme de la Loi
dans la religion juive, en citant la formule de Moses Mendels-
sohn, que “le judaisme n’est pas une religion révélée, mais une
loi révélée”.3® A cette nuance prés que la loi orale romaine fut
dictée aux Romains par les fondateurs de la cité, et par les
prétres qui élaboraient progressivement une sorte de Loi orale a

35 A. SCHIAVONE, [us. L invenzione del diritto in Occidente (Torino 2005), 66;
pour les responsa en général 65-74; 134-170.

36 MENDELSSOHN, An die Freunde Lessings, 3, 2, 196, cité d’apres 'excellent
commentaire de D. BOUREL, Moses Mendelssohn, 439.



LES SENS DES RITES. CEXEMPLE ROMAIN 53

la romaine, mais qui n’a malheureusement jamais été codifiée.
Et on doit considérer que certains Romains trouvaient une pro-
fonde satisfaction morale et spirituelle dans I'observation de ces
regles rituelles et dans la contemplation de leur sens premier.

Apres avoir été pendant longtemps les conservateurs des for-
mules du droit sacré et profane qu’il convenait d’employer dans
les cérémonies religieuses ou civiles, les pontifes et notamment
le grand-pontife devinrent progressivement les commentateurs
de ce droit sacré.’” La répétition de ces décisions prises apres
débat conduisit progressivement vers une savante casuistique
sacerdotale, dont les érudits postérieurs cherchaient les décrets
dans les protocoles des différents colleges. Ce sont leurs exé-
geses qui se trouvent a I'origine du droit civil et du droit sacré
qui est malheureusement en tres grande partie perdu, parce que
les compilateurs chrétiens de I'’Antiquité tardive ont jugé
inutile d’inclure la casuistique rituelle paienne dans les recueils
du droit civil et public. Ainsi sommes-nous réduits a utiliser les
fragments de cette casuistique qui ont survécu dans des décrets
ou des protocoles sacerdotaux, pour essayer d’imaginer quel
pouvait étre ce droit. C'est d’ailleurs le droit de faire de la juris-
prudence sacrée qui était 'apanage principal de ceux que les
Romains appelaient prétres, sacerdotes.

Malgré tout cela, le sens littéral des rites ne représentait pas
un article de foi premier, puisqu’il n’était 3 Rome qu’une
croyance parmi d’autres, ainsi que 'hésitation de Cassius Dion
le prouve. Il ne faut pas oublier le sens premier, mais il
convient de ne pas le surévaluer. Car cette croyance possible se
trouve mélée a un ensemble d’interprétations qui sont tres
diverses et souvent tres éloignées d’un article de foi religieux.
Nous constatons, par conséquent, qu'a coté de la foi dans

7 Voir A. MAGDELAIN, De la royauté et du droit de Romulus & Sabinus, Saggi
di Storia Antica 8 (Roma 1995), 73-75; pour Iévolution SCHIAVONE, lus. L'in-
venzione ..., 65-151; J. SCHEID, “Oral tradition and written tradition in the for-
mation of sacred law in Rome”, in Religion and Law in Classical and Christian
Rome, ed. by C. ANDO & ]. RUPKE, Potsdamer Altertumswissenschaftliche Bei-
trige 15 (Stuttgart 2006), 14-33.



54 JOHN SCHEID

Pobligation rituelle, la religion romaine ne connait au fond
qu'un ensemble d’explications et de justifications situées a I'ex-
térieur du rite. Pour comprendre la nature de ces croyances
dans leur rapport avec les rites sur lesquelles elles s’appuient,
il n’est pas inutile de lire encore les réflexions de Ch. Mala-
moud sur les interprétations rituelles dans les textes védiques.
D’apres Malamoud, on trouve deux types d’interprétations
dans les Védas, les Traités du sacrifice, les Brahmana, et les
Kalpa-Satra, recueils de regles portant sur I'exécution des rites.
Les Traités font partie de la révélation du Véda, les Recueils de
regles sont des ouvrages techniques attribués a des auteurs
humains. Les instructions sur les rites que donnent les Traités
du sacrifice “semblent n’étre 13, écrit Malamoud, que pour ser-
vir de cadre ou de base aux développements mythologiques ou
spéculatifs destinés a faire connaitre la ‘signification’ et la por-
tée symbolique des gestes du rite”.’® Dans le systeme védique,
ces interprétations mythico-spéculatives foisonnantes, qui com-
prennent une multitude d’explications concurrentes, ensei-
gnent en fin de compte que 'ensemble du systeme des choses
est leffet et la réplique des schémas rituels. Selon la formule de
Malamoud que j’ai mise en exergue, “dans la glose brahma-
nique des rites, les rites deviennent intelligibles quand on a
compris qu’ils sont ce qui rend le monde intelligible”. Les
Recueils de regles au contraire extraient du Véda, et notam-
ment des Traités du sacrifice, des informations qui ont directe-
ment trait aux rites, et donnent des listes de gestes 4 accomplir.
Ces Recueils excluent toute explication et interprétation, mais
développent des réflexions sur la structure formelle des cérémo-
nies. Ils constituent une grammaire, €t non une sémantique.39

Il ne saurait étre question de transposer 2 Rome le systeme
exposé dans les Védas, ne flt-ce que parce qu’a Rome il
n’existe ni Révélation ni Livres sacrés. Mais comme toujours,
des traités et des recueils antiques sur les rites sont intéressants

3% MALAMOUD, “Présentation”, 7.
3 Pour tout ceci MALAMOUD, loc.cit.



LES SENS DES RITES. CEXEMPLE ROMAIN 35

pour I'historien de Rome, parce qu'ils lui révelent une maniére
de raisonner (presque) contemporaine des faits qu'il érudie, et
qui éclaire souvent le probleme, notamment sous la conduite
d’exégetes comme Ch. Malamoud. Tel est le cas pour le pro-
bléme qui nous occupe.

Le premier élément qui nous éclaire concerne la place parti-
culiere du sens littéral des rites et des paroles que les Romains
employaient au cours du culte. Malamoud rappelle que les
Recueils de regles refusent méme de prendre en compte le sens
des paroles utilisées dans les prieres ou les formules de la céré-
monie. A la suite des autres spécialistes occidentaux du rituel
védique, il U'explique par le fait que ces paroles sont partie pre-
nante du rite et qu’ils n’ont de sens, dans cette approche, qu'en
tant qu’ils participent a la combinatoire des actes. De la méme
maniére, pourrait-on dire, tous les éléments du rituel romain
qui expriment un sens littéral sont assimilés aux autres parties
du rite, en tant qu’ils sont des éléments formels nécessaires
pour que le rite, c’est-a-dire son déroulement correct, soit pos-
sible, et non en tant qu’ils donnent une explication de celui-ci.

Quant aux interprétations que les Romains donnent de leurs
rites, on peut les rapprocher des interprétations mythico-spécu-
latives telles que les développe I'érudition védique dans les Trai-
tés des sacrifices. Les interprétations de tout genre que les
Anciens peuvent donner d’une féte ou d’un rite n’ont souvent
qu'un rapport lointain avec les rites et les cérémonies dont il
s'agit. Ainsi M. Beard* a-t-elle pu démontrer a partir des six
ou sept interprétations contradictoires des Parilia que linter-
prétation des données du calendrier rituel des Romains
oubliait, au début de notre ere, les données historiques et
['ordre linéaire des célébrations, et les enterrait sous une super-
position d’histoires. Ce défilé d’images avait pour premicre
fonction de représenter ce qu’étre Romain voulait dire. Le
calendrier permettait de découvrir et d’analyser la romanité. Ce

40 M. BEARD, “Rituels, Textes, Temps: les Parilia des Romains”, in Essais sur
le rituel, éd. par A.-M. BLONDEAU et K. SCHIPPER (Louvain 1988), 15-29.



56 JOHN SCHEID

type de spéculation se faisait dans les livres, mais sans doute
aussi dans Pesprit de ceux qui célébraient le culte et celui des
assistants, comme le suppose M. Beard. Malheureusement nous
n’en avons pas de preuve directe. Toujours est-il qu’au début de
’Empire, quand Octavien-Auguste restaura les devoirs religieux
de la maniére que jai décrite plus haut, 'habitude se diffusa
d’orner les lieux publics et les lieux de culte de Rome et d’Ita-
lie de calendriers. J. Riipke a souligné*' que la plupart de ces
calendriers énuméraient les devoirs rituels de ’Etat romain, et
non ceux des colonies et municipes d’Italie; les citoyens
romains y trouvaient donc de quoi méditer et discuter, s'ils le
voulaient bien, sur leur romanité, telle qu’elle était exposée par
Pensemble des trés grandes fétes romaines qui figuraient sur les
fastes, mais non un calendrier rituel pour leur pratique quoti-
dienne. On peut toutefois y voir aussi bien, et en méme temps
qu'une explication du monde, un affichage de la regle, de
obligation religieuse romaine, un monument de la piété. A
I'époque du retour a la piété et aux devoirs religieux, Auguste et
ses conseillers, qui ont été A l'origine de cette coutume, n’ont
pas d@ oublier cet aspect du calendrier épigraphique. Il affiche
I'obligation et sous-entend qu’elle a été accomplie. Cest le cas
des freres arvales qui permet de le comprendre. Ceux-ci ont en
effet complété le calendrier général affiché dans leur bois sacré
rénové par un protocole donnant la date du sacrifice de Dea
Dia, qui, mobile, pour cette raison ne pouvait pas figurer sur le
calendrier des fétes fixes. Et avec le temps, la simple indication
de la date du sacrifice devint un protocole de sa célébration: les
protocoles des arvales et leur calendrier général énoncaient
donc aussi que 'obligation rituelle avait été accomplie, confor-
mément au premier acte de foi de tout Romain.

Je viens d’évoquer la décoration des lieux de culte. Celle-ci
dépassait largement laffichage de calendriers. Les murs des

4 1. RUPKE, Kalender und Offentlichkeit. Die Geschichte der Reprisentation
und religiisen Qualifikation von Zeit in Rom, Religionsgeschichtliche Versuche
und Vorarbeiten 40 (Berlin-New York 1995), 396-416.



LES SENS DES RITES. CEXEMPLE ROMAIN 57

batiments étaient ornés d’images peintes ou en relief, les diffé-
rents instruments du culte aussi, sans parler du peuple des sta-
tues et des ex-voto qui encombraient les places et les portiques
entourant les lieux de culte. Les modernes glosent a 'envi sur
ces décors et développent parfois des systemes d’interprétation
trées ambitieux, qui se réferent a la philosophie et 4 la métaphy-
sique, comme le fait G. Sauron.*> Qu'ils s’inspirent de I’his-
toire, de I'éthique, de la métaphysique ou de I'ésotérisme, les
commentaires savants de Sauron reproduisent ceux que des
Romains érudits étaient capables de donner d’une frise, d’'une
fresque, d’une image ou d’un bitiment, et démontrent que les
décors exprimaient une multitude de croyances, de commen-
taires et d’explications a4 propos des services religieux qui
étaient célébrés dans les temples. Mais une fois de plus, ces
interprétations ne doivent étre considérées ni comme la justifi-
cation derniere du culte, ni comme 'exposé de sa signification.
Comme les mythes étiologiques ou les étymologies des poetes
et des grammairiens, ces interprétations rendent intelligible le
monde, mais elles n’expliquent pas le culte et la religion.

En feuilletant les fragments des Antiguitates rerum dinina-
rum de Varron, son De lingua Latina, ou bien les ouvrages des
poetes, on se rend compte du caractere foisonnant de ces
commentaires. Varron établit une hiérarchie dans cette profu-
sion, en évoquant, un demi-siecle aprés Mucius Scaevola, la
tripartition de la théologie.*? C’est précisément cette théorie
qui donne un bon exemple de la valeur des interprétations
dans la religion romaine. La démonstration de Varron peut
paraitre intéressante au lecteur moderne, qui est séduit par le
rationalisme hellénistique qui la détermine, et sans doute
Iérait-elle aussi pour beaucoup de lecteurs de I’Antiquité.
Encore faut-il la comprendre. Il convient de ne pas confondre

2 G. SAURON, Quis deum? L'expression plastique des idéologies politiques et
religieuses & Rome & la fin de la Rép.iblique et au début du Principat, BEFAR 285
(Rome 1994).

3 VARRO Ant.rer.diuin. fr.6-10 Cardauns.



58 JOHN SCHEID

les croyances qui séduisent Varron avec sa religion.*t Varron
avoue, écrit Augustin dans la Cité de Dieu, que, “s’il avait a
constituer de nouveau la cité, les dieux et les noms des dieux
qu’il voudrait consacrer, il les chercherait plutét dans les prin-
cipes de 'ordre naturel. Mais comme ces antiques récits sur
les divinités, sur leurs noms et leurs surnoms, ont été admis
par les générations passées, il doit, dit-il, s’en tenir fideélement
aux traditions; et lobjectif qu’il se propose dans ses
recherches est de porter le peuple a la piété plutét qu'au
mépris pour les dieux”.*> Et Varron d’ajouter qu’il ne suivait
pas par inclination personnelle les rites dont il attribue I'ins-
titution a la cité, confessant ainsi deux croyances, dont ['une
se traduisait par des actes publics, et I'autre se diffusait dans
I’élite par ses livres. La premiere, 4 laquelle Varron se soumet-
tait malgré ses opinions propres, affirmait que seule pouvait
valoir, dans U'urbs, dans ce monde-ci, I'explication civique des
dieux, autrement dit lobligation rituelle ancestrale; la
seconde, vers laquelle son inclination tendait a le porter,
jugeait qu’il y avait beaucoup de choses inutiles dans les
croyances sur les dieux, et que la seule croyance défendable

4 On évoque toujours son inclination vers le pythagorisme, et 'on donne
comme preuve le mode de ses funérailles (PLIN. nat. 35, 160: ... quin et
dcﬁznctos sese multi fictilibus soliis condi maluere, sicut M(arcus) Varro, Pythago-
rio modo in myrtz et oleae atque papulz nigrae folzzs) Or cet argument ne peut
pas étre mvoque pour la rehglon puisque les rites funéraires appamennent au
domaine privé et a l'autorité exclusive du pere de famille. Varron a respecté les
regles obligatoires, en se faisant enterrer et inhumer. Le reste était un choix
personnel, qui trahissait certaines croyances, mais non I'abandon de la religion
ancestrale.

4 VARRO Ant.rer.diuin. fr.12 Cardauns, ap. AUG. ciu. 4, 31, p.185, 18-29
Dombart-Kalb: Quid ipse Varro, quem dolemus in rebus diuinis ludos scaenicos,
quamuis non iudicio proprio, posuisse, cum ad deos colendos multis locis uelut reli-
giosus hortetur, nonne ita confitetur non se illa iudicio suo sequi, quae ciuitatem
Romanam instituisse commemorat, ut, si eam ciuitatem nouam constitueret, ex
naturae potius formula deos nominaque eorum se fuisse dedicaturum non dubitat
conﬁtfri? Sed iam quoniam in uetere papulo esset, acceptam ab antiquis nomi-
num et cognominum hbistoriam tenere, ut tradita est, debere se dicit, et ad eum
finem illa scribere ac perscrutari, ut potius eos magis colere quam despicere uulgus
uelit.



LES SENS DES RITES. CEXEMPLE ROMAIN 59

par un homme cultivé érait I'explication philosophique. Or la
premiere position correspond a cette croyance fondamentale
que j’ai mentionnée tout a ’heure, cette croyance sans moti-
vation qui croit fermement a la nécessité de [obligation
rituelle et A ses bienfaits pour la cité. Il correspond au troi-
sieme discours sur les dieux de la tripartition varronienne et
réside dans le savoir technique de ceux qui céleébrent et
contrdlent le culte,*® autrement dit dans les rites eux-mémes
et dans tout ce qui s’y rapporte. Varron distingue par consé-
quent entre les croyances de tout genre qui peuvent se déve-
lopper autour du culte et des dieux, des croyances élevées, des
croyances inutiles, et la seule qui lui parait inéluctable, celle
qui consiste dans le savoir technique cultuel, dans ce savoir
rituel dont j'ai parlé plus haut.

Clest de la méme maniere que Cicéron considere qu’on
peut avoir de multiples croyances sur la nature des dieux, et
en produire les raisons. La seule chose qui n’est pas criticable
est la tradition ancestrale, qui n’a pas 2 donner des raisons.?’
Clest ce méme critere qui régit les croyances multiples sur la
divination qui sont exprimées par les interlocuteurs que Cicé-
ron met en scene dans le De diuinatione. L’homme cultivé
peut écouter, développer et critiquer toutes les opinions pos-
sibles sur la divination, il peut argumenter pour ou contre la
possibilité rationnelle de la divination, mais seule importe
dans la pratique religieuse la voie des ancétres, 'ensemble des
rites et des régles rituelles de Rome. Les différentes croyances
qu’il peut avoir sont sans conséquence sur sa position a I'égard
de la religion ancestrale. “Le sage doit protéger les traditions

% VARRO Ant.rer.diuin. fr.9 Cardauns: Tertium genus est ..., quod in urbibus
ciues, maxime sacerdotes, nosse atque administrare debent. In quo est, quos deos
publice | sacra ac sacrificia colere et facere quemque par sit.

Y7 CIC. nat.deor. 3, 6: Habes Balbe quid Cotta quid pontifex sentiat; fac nunc
ego intellegam tu quid sentias; a te enim philosopho rationem accipere debeo religio-
nis, maioribus autem nostris etiam nulla ratione reddita credere. Voir C. MOATTI,
La raison de Rome. Naissance de lesprit critique & la fin de la République (Paris
1997); 375, n.51.



60 JOHN SCHEID

des ancétres en conservant les rites et le culte”, conclut Cicé-
ron 2 la fin du De diuinatione.*®

Un dernier point mérite d’étre souligné. Varron et Cicéron
insistent sur le fait que les débats sur la nature des dieux ou sur
la divination doivent demeurer discrets. L’exégese sans limites,
qui va jusqu’a critiquer les fondements mémes de la religion et
Pexistence des dieux, ne doit pas étre diffusée dans le peuple.
“Il est difficile de nier (que les dieux existent), écrit Cicéron. Je
le crois volontiers, si la question est posée dans un rassemble-
ment public, mais dans une conversation, dans une réunion
comme celle-ci, c’est facile”.®” Varron écrit la méme chose sur
la théologie philosophique.”

Pourquoi cette précaution? Pourquoi cette discrétion?
Comment la justifier s’il n’y a aucune relation entre ces
croyances et celle qui porte sur U'essentiel, les instituta maio-
rum? Laisse-t-elle entendre que le peuple de Rome risque de
mal comprendre, par son inculture ou sa piété bornée, les dis-
cussions et les opinions de son élite? Est-ce pour éviter un
scandale, comme Cotta le reproche dans le De natura deorum
a Velléius, le tenant de la position épicurienne? Est-ce la
preuve du cynisme hypocrite de 'aristocratie romaine? Cest
difficile a croire. Les discussions et les histoires qu’ils veulent

8 CIC. din. 2, 148: Nam et maiorum instituta tueri sacris caerimoniisque reti-
nendis sapientis est; nat.deor. 1, 61: ego ipse pontifex, qui caerimonias religiones que
publicas sanctissime tuendas arbitror; nat.deor. 3, 43: docebo meliora me didicisse de
colendis diis inmortalibus iure pontz'ﬁcio et more maiorum capedunculi; his, quas
Numa nobis reliquit, de quibus in illa aureola oratiuncula dicit Laelius, quam ratio-
nibus Stoicorum.

9 CIC. nat.deor. 1, 61: Credo si in contione quaeratur, sed in huius modi ser-
mone et in consessu <familiari> facillimum...

0 VARRO Ant.rer.diu. fr.8 Cardauns: Sic alia, quae facilius intra parietes in
schola quam extra in foro ferre possunt aures; fr.21 Cardauns: multa esse uera, quae
non modo uulgo scire non sit utile, sed etiam, tametsi falsa sunt, aliter existimare
populum expediat, et ideo Graecos teletas ac mysteria taciturnitate parietibusque
clausisse. Abou Hamid al-Ghazzali écrivait dans le méme sens au XI¢ s. que le
Coran était bon pour tous, que la théologie au contraire était comme une méde-
cine, bénéfique pour certains, mais mauvaise pour la plupart des gens (cité
d’aprés BELL, Ritual, 196).



LES SENS DES RITES. CEXEMPLE ROMAIN 61

interdire aux oreilles de la multitude sont en fait depuis long-
temps connues de tous a travers le théitre, la poésie et la phi-
losophie. Le théitre de Plaute est déja marqué par la mytho-
logie, et contient méme des critiques a I'égard de la religion,
et depuis, Rome en a connu d’autres. Depuis au moins un
siecle avant Varron et Cicéron, les idées philosophiques de
tout genre circulent 2 Rome. Quand donc Varron se plaint
des effets de la théologie poétique, et que, comme Cicéron, il
veut empécher la circulation des idées philosophiques sur les
dieux et la religion, se livre-t-il 2 un combat d’arriere-garde?
Est-ce une simple pose, exprimant le mépris pour ceux qui
sont incapables de comprendre? Non, car depuis longtemps
ces idées ne surprenaient plus personne. Alors pourquoi la
précaution? Pour éviter que le peuple ne débatte de la reli-
gion? Ce n’était pas non plus une nouveauté. Déja apres les
désastres de la Deuxieme guerre punique, le peuple de Rome
et des environs avait mis en cause la religion ancestrale et
envahi le forum avec des pratiques cultuelles inouies pour
I'aristocratie. L’argument n’est pas & mépriser, mais il n’est
peut-étre pas aussi direct.

A lire les passages de Varron et de Cicéron, on a plutét I'im-
pression qu’il s’agit moins des croyances philosophiques que de
la définition de la religion publique, et d’une restriction presque
dogmatique de celle-ci aux rites et coutumes ancestrales. Cicé-
ron précise qu’il combat en fait, non la religion, mais la super-
stition,”! une maniére exagérée de pratiquer la religion. Les
diverses opinions sur la divination sont superstitieuses en ce
que, sous l'influence de I'inquiétude devant I'avenir, elles pré-
tendent justifier les rites par des théories savantes et des exempla,
C'est-a-dire en mélangeant tout. Et Cest cela qu’il faut com-
battre. Ce que Varron et Cicéron expriment, c’est la primauté
absolue de I'obligation rituelle, en dépit des croyances qui peu-

U CIC. din. 2, 148: Nec vero (id enin dzlzgmter mte/legz volo) supermtzone tol-
lenda relzgzo tollitur. Nam et maiorum instituta tueri sacris caerimoniisque retinen-
dis sapientis est.



62 JOHN SCHEID

vent se développer autour des rites et des coutumes. Les rites et
le culte, le droit sacré et les petits vases ancestraux laissés par
Numa,”®> d’'un c6té, les discussions, les opinions et les
croyances dans le cénacle érudit de I'autre. C’est en fait 'op-
position entre les lieux ol ces discours doivent se développer
qui révele la raison de la précaution. Car le forum ou la contio,
le rassemblement public, ou la schola et la uilla, ne sont pas
seulement des lieux, ce sont des lieux dans lesquels la parole de
Iélite prend une résonance tres différente. Dans le cadre privé,
méme un consulaire peut dire ce qui lui plait sans que cela ne
porte a conséquence, puisque seules comptent les regles du
débat. En revanche, au forum et dans une contio, la réunion
qui servait généralement de cadre pour le débat politique, la
parole de personnes comme Cotta, Cicéron ou Varron prenait
un tout autre relief. Dans le cadre d’une réunion publique,
méme informelle comme une contio, ' auctoritas et le role tra-
ditionnel des sénateurs risquaient de conférer a leurs opinions
une force presque contraignante. D’autant plus que les séna-
teurs — et Cotta ou Cicéron étaient en outre prétres — possé-
daient depuis toujours le pouvoir de donner des avis autorisés
sur des questions religieuses. Un tel débat donnerait I'impres-
sion qu'un changement de paradigme religieux s'imposait, et
susciterait des querelles. La volonté exprimée au détour d'une
phrase par Varron et Cicéron trahit le souci de réserver la spé-
culation et ses croyances au cadre privé et au loisir. La raison
de cette méfiance était non seulement la peur qu’une réforme
aussi importante, qu'aucune cit¢ du monde gréco-romain n’a
d’ailleurs entreprise, ne mit en danger la cohésion du Peuple
romain et de son Etat, mais encore un attachement que je crois
réel 2 la religion ancestrale, dont le ritualisme immotivé consti-
tuait un facteur d’unité et d’intégration sans pareil. La précau-
tion de I'élite romaine trahit en fait tout 'univers du rite et de

’2 CIC. nat.deor. 3, 43: Quando enim me in hunc locum deduxit oratio, docebo
meliora me didicisse de colendis diis inmortalibus iure pontificio et more maiorum
capedunculis his, quas Numa nobis reliquit, de quibus in illa aureola oratiuncula
dicit Laelius, quam rationibus Stoicorum.



LES SENS DES RITES. LEXEMPLE ROMAIN 63

ses modes de communication; elle ne traduit pas la volonté de
cacher leurs véritables sentiments. Elle est réactionnaire, mais
ce n’est qu'aux yeux des modernes qu’elle est hypocrite. Car ce
n’est pas parce qu’ils opposent un systeme religieux fondé sur
’observance rituelle 4 des croyances philosophiques que Var-
ron ou Cicéron devaient forcément choisir le camp des
croyances contre le rite. Il est piquant de noter que malgré leur
choix, leurs traités ne sont parvenus a nous que parce qu’ils
exposent les croyances philosophiques sur les dieux et criti-
quent la religion ancestrale.

De la méme maniere, bien des siecles plus tard, M. Men-
delssohn dut justifier son attachement persistant a la religion
juive, contre ceux qui considéraient que ses écrits et convictions
philosophiques devaient forcément le détacher de celle-ci. Il
dut leur rappeler qu’on ne pouvait pas confondre, dans la reli-
gion qui était la sienne, le débat d’idées, la conviction philoso-
phique et la Loi,”® mais 4 son époque le lieu d’énonciation des
idées personnelles avait changé.

3 BOUREL, Moses Mendelssohn, 224-254, notamment 234-237.



DISCUSSION

N. Belayche: Sur la base de 'exemple romain, peut-on aller
jusqua modéliser le ritualisme comme étant une technique
délibérée de gouvernement dans des sociétés non démocra-
tiques?

Puisque l'installation du Principat sous Auguste a inauguré
une période d’'immobilisme rituel, quel fut I'effet sur ce plan de
la multiplication des colonies romaines sous les Séveéres, en par-
ticulier en Orient, puis de la transformation sociale impliquée
par la Constitutio Antoniniana de 2122

J. Scheid: 1 est certain que 'un des problemes généraux qui
se posaient 2 Rome était celui de 'intégration des nouveaux
citoyens. Depuis les Guerres sociales, notamment, le nombre
de nouveaux citoyens romains allait en croissant. Et le meilleur
moyen de maintenir le role intégrateur de la religion publique
était d’accentuer son ritualisme, puisque par ce biais, la plupart
des nouveaux citoyens pouvaient sans probleme majeur adhérer
aux obligations religieuses collectives. Quant a dire que I'accen-
tuation du ritualisme constituait une technique délibérée de
gouvernement, je serais prudent, car je ne crois pas qu'un Etat
ou une élite puisse manipuler a ce point les coutumes et I'évo-
lution religieuses. L’élite contrélait certainement le systeme
religieux tel qu’il était 2 la fin de la République, mais elle ne I'a
pas créé de toutes pieces. Le ritualisme romain est né et s'est
développé avec les autres institutions romaines. La Constitutio
Antoniniana de 212 s’inscrit dans cette continuité, en élargis—
sant encore le cercle des pratiquants de la religion romaine. Et
Pon voit que Clest cette évolution générale qui bloque en
quelque sorte I'évolution de la religion romaine, puisqu’elle
correspond parfaitement 2 la situation sociale.



LES SENS DES RITES. CEXEMPLE ROMAIN 65

Les colonies romaines créées dans le monde hellénophone
auront le méme effet. Pour les colons romains, elles ne chan-
geaient rien, puisqu'ils éraient déja soumis aux obligations reli-
gieuses romaines; quant aux résidents (zncolae), autrement dit
aux pérégrins, elles leur permettaient de s’intégrer sans pro-
bléme de conscience dans la cité romaine, puisqu’ils pouvaient
conserver leurs propres pratiques religieuses et interpréter leurs
nouvelles obligations comme ils 'entendaient.

D. Stokl: Vier Fragen.

1) Wie erreicht man einen Konsensus zur Einfithrung eines
neuen Ritus?

2) Ein GrofSteil unserer Quellen stammt von der zum Teil
skeptischen Oberschicht. Inwiefern beeinfluflt die Quellenlage
unsere Sicht der Dinge? Vielleicht sieht die plebs durchaus Sinn
in den Riten.

(Bemerkung: Es ist durchaus moglich, dafl viele jiidische
Inschriften nicht als solche erkannt werden, weil sie keines der
herkommlichen Merkmale enthalten. Auf diese Weise wird
unser Bild des Judentums stirker durch die literarischen Quel-
len bestimmt. Ich halte es nicht fiir unmoglich, dal Juden hier
und dort in paganen Heiligtiimern opferten.)

3) Inwieweit ist die Weitergabe und prizise Ausfiihrung der
Riten ein Teil der rémischen Identitit? D.h. inwiefern ist
Rémer, wer diese Riten ausiiben kann, und inwiefern ist derje-
nige, der dies nicht weif, kein “echter” Rémer — Religionsun-
terricht gab es ja wohl kaum.

4) Bei der Arbeit mit neuen “feministischen” Religionen
habe ich mir oft die Frage gestellt, wie man an Mythen glauben
kann, die man selbst erfunden hat. Wie konnte man nun ein
Ritual erfinden/restaurieren, wo doch ein Grof3teil der Macht
von Ritualen in deren Wiederholung und Alter liege? Ist diese
Frage schon beantwortet?

J. Scheid: Le consensus qui aboutit a la création d’'un nou-
veau rite est obtenu de deux manieres complémentaires. Je



66 DISCUSSION

prends le cas de la religion publique, mais il en va de méme
dans des communautés plus limitées. D’abord, il suffit que le
Sénat romain, la plus haute autorité en matiere religieuse,
décide de le faire, pour que I'innovation soit définitive. Car il
s'agit de la création d’une nouvelle obligation terrestre a I'égard
des dieux, et non de la révélation d’'un mystere insondable.
Dans certains cas, au cours des guerres par exemple, quand I'in-
quiétude troublait les esprits, le Sénat autorisait la consultation
des Livres Sibyllins. La procédure de consultation de ces Livres
était tres codifiée, et elle se traduisait généralement par la créa-
tion d’'une nouvelle féte ou d’'un nouveau culte. Il va sans dire
que cet oracle bénéficiait d’'un consensus renforcé. D’une
maniere ou d’une autre, le consensus aboutissait donc a la créa-
tion de rites, d’obligations rituelles. L'un des moyens de faire
évoluer la religion, par ce type de discussion, était de restaurer
d’anciens rites. Cette activité passait méme pour un signe de
piété exemplaire. Une partie des rites qu’Auguste restaura était
en fait largement inventée. Mais, dans ce cas, les réformateurs
se raccrochaient souvent a une tradition mythologique plus ou
moins récente, qui appartenait toutefois, elle aussi, a la cou-
tume.

Y avait-il des Romains qui attachaient d’autres croyances a
ces rites? La plebe? Tous éraient libres de le faire, mais ¢’érait
avant tout 'élite qui spéculait. Et celle-ci critiquait les gens
simples, qui conféraient un sens trop littéral aux rites; par 12 ils
donnaient I'impression que cette interprétation était le “vrai”
sens des rites. Ici, on peut éventuellement parler d’une volonté
de conserver le ritualisme de fagon rigoureuse. Dans une telle
religion, vous avez raison de le souligner, il était sans doute tres
difficile d’identifier des Juifs ou des Chrétiens, du moins pour
nous, car ce qui reste de leurs actes ressemble 2 ce que laissent
les autres Romains. Et, bien entendu, ces traditions rituelles
faisaient partie de l'identité romaine. Un récit célebre le rap-
pelle. Au moment ot1 les Romains envisagerent d’évacuer Rome
menacée par les Gaulois, ils déciderent en fin de compte que ce
déménagement était impossible, puisque ces rites n’avaient de



LES SENS DES RITES. CEXEMPLE ROMAIN 67

sens qua Rome méme. Seuls les citoyens romains avaient le
droit de célébrer le culte romain. L’apprentissage religieux ne
posait guere de probleme, puisque la plupart des religions du
monde romain correspondaient 4 ce modele, et que par I'ob-
servation et par les conseils des différents appariteurs tous pou-
vaient trouver I'attitude correcte.

Ph. Borgeaud: Si le fondement de la pratique, comme tu ['as
montré, réside dans 'autorité, une autorité liée aux lieux et aux
statuts, tout déplacement a des conséquences tres importantes.
On dirait méme que tout est question de place, plutét que de
contenu. On pourrait, a partir de cette analyse, reformuler la
question de la superstitio, comme pratique ou croyance qui n’est
pas intrinsequement différente de la bonne piété romaine, mais
qui nest pas autorisée au méme titre quelle, se trouvant en
quelque sorte “déplacée”, ou localisée chez les autres. Alors
méme que 'on admire, chez ces autres, la trés grande antiquité
de la tradition, et que I'on reconnait la possible existence de
“sagesses barbares”, on ne sombre jamais dans un quelconque
relativisme culturel.

J. Scheid: Tu as tout 2 fait raison. La superstition ne désigne
jamais, chez les Romains, une pratique ou une croyance fausses,
mais une manitre erronée d’apprécier le role et le statut des
dieux. Et bien entendu, c’est effectivement le lieu et le statut de
celui qui célebre le culte qui donnent son sens a ce qu'il fait et
le placent dans la piété, conforme 2 la religio, ou bien en font
une superstitio. Les coutumes des barbares n’ont pas cours a
Rome, elles sont parfaites chez eux. Les sénateurs romains ne
peuvent interpréter la religion dans les espaces publics, car en
ces lieux leur role et leur autorité traditionnelles conferent pour
ainsi dire un sens performatif a leurs affirmations, quelles
qu’elles soient.

C. Bonnet: En ce qui concerne le sens 2 attribuer au rite, ne
faudrait-il pas distinguer des niveaux en fonction des strates



68 DISCUSSION

sociales, donc aussi des sources qui nous informent? Cicéron,
Séneque ou Varron n’ont sans doute pas la méme conception
du ou des sens des rites que les célebres “dévots du Capitole”.
L’immotivation du rite que tu as relevée dans la religion
romaine et que I'on peut confronter a sa “surmotivation” dans
la religion juive, n’est-elle pas, en définitive et entre autres, une
question de stratégie et d’autorité? Plutdt que de rite “vide de
sens”, ne serait-il pas préférable de parler de rite dont le(s) sens
est/sont potentiel(s)?

J. Scheid: Bien siir. Je parle d’absence de sens par rapport a la
pratique la plus autorisée du culte public, celle des membres de
I'élite, et a la constatation que méme le sens littéral des rites
n’est pas nécessaire au bon déroulement du culte. L’élite préfé-
rait ses propres interprétations, qui étaient a ses yeux moins
naives ou grossieres que celles de la plebe inculte, mais sur le
fond, on le lit chez Varron, Cicéron ou Séneque, leurs opinions
ne valaient pas plus que les pauvres théories de la plebe.
Ailleurs, j’ai préféré parler du silence des rites ou du culte. Le
culte n’affirme que l'obligation et demeure silencieux sur le
reste, il laisse, si tu veux, le sens — ou plutot: les sens — 2
Iétat potentiel.

J. Dillon: It seems to me, from what you say, that the Roman
intellectual, like the Greek intellectual in Classical times as well
as in Late Antiquity, was able to enter thoroughly into the spi-
rit of the traditional rituals, while reserving the right to inter-
pret them in a ‘higher’, allegorical sense.

I found your discussion of the position of Varro particularly
interesting in this connection. I suppose we must admit — fol-
lowing Momigliano! — that we have no idea what a man like
Varro really believed, but we can be sure, from the evidence of
his Antiquitates, that he was, like Cicero (e.g. div. 2. 148,
which you quote), concerned to preserve the traditional rites

and ceremonies of the Roman people. He himself, on the evi-
dence of Augustine (ciz. 7. 28, p.311, 7-15 = fr.206 Cardauns),



LES SENS DES RITES. CEXEMPLE ROMAIN 69

interpreted the Capitoline Triad of Jupiter, Juno and Minerva,
as, respectively, God, or the active principle in the universe,
Matter, or the passive principle, and Form, or the Logos, in
accordance with the form of Stoicizing Platonism propounded
by his spiritual master, Antiochus of Ascalon; but that did not
of course mean that one should not continue to worship them
in accordance with traditional forms. His position indeed
resembles that of another Platonizing intellectual of the period,
Philo of Alexandria, whose thorough-going allegorization of
Jewish religion did not diminish his reverence for traditional
forms of Jewish worship.

J. Scheid: Je ne saurais mieux dire. L'exemple de Philon
d’Alexandrie met excellemment en évidence la différence qui
existait entre spéculations élevées et pratique religieuse. Il
rejoint celui, nettement plus récent, de M. Mendelssohn, que
jai donné. Les reproches ou les invitations a se convertir que
certains de ses contemporains lui firent, permettent de discer-
ner clairement la difficulté pour ses contemporains d’accorder
une réelle importance a une religion de la Loi.

FE Marco Simén: With regard to the implicit meaning of the
rite, or its apparent lack of meaning, I believe, as C. Bonnet
noted previously, that the rite always works as a system of com-
munication. In this respect, the exact, permanent or codified
nature of ritual obligation, which John Scheid suggests we see
as the nucleus of the Roman religion, comparable to revelation
in other religious systems, can be explained, in my opinion, in
terms of two basic levels in ritual communication: the learning
level, and that of the transmission of religion, with other mem-
bers of the group as well as with the gods, who together with
men make up the poles of this holistic structure that we call
ciurtas. The better the ritual obligation is codified and the more
exact it is, the more technical and easier religious transmission
will be, and consequently, the learning of the essential elements
of the mos maiorum.



70 DISCUSSION

According to Scheid’s observation, authority in the ritual
system of the Romans did not comprise divine revelation but
the elite, who also contributed to jurisprudence with their res-
ponsa. Since these decisions by the elite were imposed in a radi-
cally authoritarian manner, and were not open to question, it
might be suggested that ritual obligations in ancient Rome per-
formed a function similar to that of the ontological statute of
myth in other societies, in Greek antiquity for example (in the
sense of an argument imposed by its own authority, with no
room for discussion). In this respect, the allegorical interpreta-
tions of traditional myths would be equivalent to the various
explanations of rites in Rome.

On the other hand, the Augustan view in terms of ritual res-
toration of what was really an invention or innovation, which
examined the vast possibilities of the use of ritual in Rome,
perfectly matches, because of its ambiguity, the ideas and poli-
tical vocabulary of the late Republic and early Principate, as
authors such as P. Jal have brought to our attention: augere is
dependent on stare, ever since Ennius (ann. £r.500 Vahlen [=
156 Skutsch], ap. Aug. ciu. 2, 21, p.81, 30 sqq.: Moribus anti-
quis res stat Romana uirisque). In this respect, Augustus wished
to be called optimi status auctor (Suet. Aug. 28,3), the man who
increased (in the best way possible) the resources of the greatest
state in existence.

J. Scheid: 11 est certain, comme je l'ai déja dit tout a
heure, que ce systeme rituel permettait une bonne transmis-
sion des coutumes religieuses, puisqu’il pratiquait une codifi-
cation tres poussée. Mais je me demande si cette qualité du
systeme ritualiste est I'effet de la volonté consciente de I'élite
romaine plutdt que le résultat de I'évolution de toute la cul-
ture romaine. Il est certain que I'élite contrélait la vie reli-
gieuse de maniere autoritaire. Mais elle le faisait parce qu’elle
controlait toute la vie publique de la méme maniere. Et une
fois qu’il est entendu que ces questions se discutaient au
Sénat ou entre sénateurs, magistrats et prétres, il est normal



LES SENS DES RITES. CEXEMPLE ROMAIN Z1

que leurs opinions et volontés se soient imposées dans la vie
religieuse.

Je te remercie pour ton commentaire a 'ceuvre et au surnom
d’Auguste, qui met bien en lumiere ['originalité d’une restaura-
tion religieuse qui crée en fait de nouvelles cérémonies. Pour les
contemporains d’Auguste, réinventer I'ancien constituait en fait
une sorte d’accroissement de la coutume. On s’appuyait sur
quelques éléments, un lieu, une fonction, un nom, une vieille
formule de priere, qui constituaient 'ancienne coutume, et on
leur rendait vie dans le nouveau contexte. Comme les rites, en
fait, sont toujours le résultat de constructions imposées par
Iautorité, cette redéfinition ne choquait personne.

J. Kellens: Selon le mazdéisme, les dieux n'interviennent pas
sur la terre. Celle-ci est I'affaire des hommes. En fonction de
cette croyance, le sacrifice signifie entre autres: “Voyez, nous
nous donnons de la peine pour préserver I'ordre sur la terre”.
Que le roi soit le responsable par excellence de cette mission
explique le développement du sacrifice royal des 'époque aché-
ménide.

J. Scheid: On pourrait d’apres ce modele considérer que la
cité romaine, sous la direction de son élite, gere les affaires ter-
restres. La différence, c’est que les dieux romains ont une vie
terrestre: ils ont des demeures, ils demandent a étre honorés et
consultés sur les choses importantes. Mais leur vie terrestre est
limitée a cette participation 2 la vie collective: ils concédent aux
autorités le premier role dans la gestion de 'ordre terrestre et
leur accordent leur soutien, tant que leur prééminence absolue
est respectée, autrement dit affirmée. On dirait que les dieux
viennent sur terre, dans les cités, pour faire de la politique,
comme le fait chaque citoyen 2 I'extérieur de sa maison; la vie
privée des dieux, en revanche, se passe chez eux, dans I'au-dels,
hors de portée de toute compréhension humaine et sans rela-
tion avec les affaires terrestres.



= ”ﬂ;if"e”“'l”i{sh" PRI

::Ji.:»-;fe e s 0

4@ 3 :“z.ir‘éfs

mzé amwihom sl ®
S _‘13 :1‘-;5:53.&% RS

S Y T T3t

i, g:,{m
asmf 2 1:15, .

f}é ok Wﬂ"gﬂ
; 4&3} s g comeona
Pen @&%ﬁsﬁzﬁ%&m




	Les sens des rites : l'exemple romain

