Zeitschrift: Entretiens sur I'Antiquité classique
Herausgeber: Fondation Hardt pour I'étude de I'Antiquité classique
Band: 53 (2007)

Artikel: "L'histoire séculiere et profane des religions” (F. Cumont) : observations
sur l'articulation entre rite et croyance dans I'historiographie des
religions de la fin du XIXe et de la premiére moitié du XXe siécle

Autor: Bonnet, Corinne
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-660690

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-660690
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

I

CORINNE BONNET

“L’HISTOIRE SECULIERE ET PROFANE DES
RELIGIONS” (F. CuMONT): OBSERVATIONS SUR
[’ARTICULATION ENTRE RITE ET CROYANCE

DANS L’'HISTORIOGRAPHIE DES RELIGIONS
DE LA FIN DU XIX¢ ET DE LA PREMIERE MOITIE
DU XX¢ SIECLE

La formule de Franz Cumont que jai placée en exergue a
constitué un point de départ pertinent de mon enquéte, dans la
mesure ou 'historien des “religions orientales” est assez représen-
tatif d’'un courant de pensée dominant quant au statut du rite
dans les religions anciennes. J'utiliserai donc Cumont comme
une sorte de boussole historiographique, sans pour autant lui
assigner une place centrale dans la nébuleuse intellectuelle qui va
nous intéresser; a bien des égards, il reste de fait en marge des
grands débats épistémologiques du début du XX¢ siecle.

Dans un premier temps, je m’efforcerai de clarifier, de 'inté-
rieur, les ressorts de la construction de Cumont et la place qu’oc-
cupe, dans celle-ci, la catégorie des “religions orientales” eu égard
a la dialectique rites-croyances. Dans un second temps, prenant
du recul par rapport 2 Cumont, mon enquéte montrera comment
la fin du XIXc siecle voit saffirmer le concept de “religiosité”,
c'est-a-dire une certaine forme de psychologisme religieux, qui
porte a s’interroger sur l'origine du sentiment religieux; un ques-
tionnement qui sollicite davantage les mythes que les rites et qui
conduit & une véritable obsession des origines, alimentée aussi par
certaines recherches ethnologiques et anthropologiques, en rap-
port avec le primitivisme. Dans le climat évolutionniste domi-



2 CORINNE BONNET

nant, on s efforce fondamentalement de reconstruire un parcours
linéaire qui conduit de la magie a la religion, puis du polythéisme
au monothéisme chrétien, ou de la religion a la science. Si le psy-
chologisme religieux mettait 'accent sur 'expérience individuelle
du sacré, en revanche, la sociologie recentre le discours sur les
enjeux collectifs et, relayée par I'ethnologie, insiste sur I'option
fonctionnaliste qui s'impose au début du XX¢ siecle et marque
toute 'approche des rituels jusqu'a nos jours.

Dans ce parcours complexe et ramifié, on voit se mettre en
place une dialectique, tant6t schématique, tant6t subtile, impli-
citement ou explicitement hiérarchisée, entre croyances et pra-
tiques, mythe et rite, sens et obéissance (sans jeu de mot laca-
nien!), qui a eu la vie longue et a souvent débouché sur une
sorte de “répugnance” a 'égard du rite, le volet “profane et
séculier”, comme dit Cumont, des religions anciennes. Cette
impasse n'a été relevée que récemment et a porté A une réhabi-
litation du rite, réinvesti de sens et de croyance. Le rite, appré-
hendé au sein d’une véritable “praxéologie”, est désormais
décrit et pergu comme une stratégie subtile, qui releve notam-
ment de I'habitus, donc de la dialectique intériorisation —
extériorisation des données culturelles. Ces apports récents,
sans étre ici approfondis, faute de temps, serviront de stimulus
et de grille de lecture a 'analyse des exégeses d’hier, dans un va-
et-vient fécond entre passé et présent, rétrospective et prospec-
tive, qui est le propre de la démarche historiographique.

L. Rites et croyances chez Cumont

Partons des Religions orientales dans le paganisme romain,
ouvrage paru en 1906 (4¢ édition augmentée en 1929).! Le

! Réédition sous presse chez Nino Aragno Editore (Torino 2006), éd. C.
BONNET et Fr. VAN HAEPEREN, avec la collaboration de B. TOUNE (désormais
cité RO, avec, encore, la pagination de la 4e édition parue chez Geuthner, Paris
1929). Je renvoie a I'Introduction de ce volume pour une présentation historio-
graphique plus approfondie.



UHISTOIRE SECULIERE ET PROFANE DES RELIGIONS 3

rapport rite-croyance est, en vérité, présent dans tous les livres
de Cumont, mais cest ici qu'il joue un role véritablement
moteur dans la mécanique argumentative. D’ott mon choix.

Des le premier chapitre, apres avoir précisé 'apport specta-
culaire de I'Orient & Rome dans maints domaines, Cumont
convie ses lecteurs a une présentation des sources sur la diffu-
sion des religions orientales en Occident. Confrontés a la dis-
parition des livres liturgiques du paganisme, “profanes relégués
a la porte du sanctuaire, nous n‘entendons que des échos indis-
tincts des chants sacrés, et nous ne pouvons assister, méme en
esprit, 4 la célébration des mysteres” (p.10). Notons tout de
suite la focalisation sur les mysteres, qui est la clé de lecture de
tout le livre: les religions orientales sont des religions a mys-
teres, ce qui implique des rites spécifiques, certes, mais surtout
des croyances, une morale et une spiritualité nouvelles. Pour les
connaitre, il faut recourir aux sources littéraires, tradition “peu
abondante et souvent peu digne de créance” (p.13), mais qui
représente néanmoins le socle de 'ccuvre de Cumont, comme
le lui reprocha notamment J. Toutain.?

C’est que, nous allons y revenir, la religion est, avant tout,
pour Cumont, affaire de croyances, d’intériorisation; son
objectif, c’est pénétrer I"“intimité de la vie religieuse”, qui va de
pair avec la “réflexion philosophique”, d’oti le recours aux
sources littéraires. Car, poursuit Cumont, les sources épigra-
phiques et archéologiques, certes abondantes, et que Toutain,
lui, privilégie, fournissent un autre éclairage sur le sujet; elles
révelent “Ihistoire séculiere et profane de ces religions” (p.14).
Par cette étrange expression, Cumont renvoie aux phases et aux
aires de diffusion des religions orientales, a leurs adhérents, au

2 Cf. J. TOUTAIN, Les cultes paiens dans ['empire romain. Premiére partie. Les
provinces latines. Tome I Les cultes orientaux (Paris 1911). Sur 'opposition Tou-
tain-Cumont autour des religions orientales, voir R. MACMULLEN, Le paganisme
dans U'Empire romain, trad. par A SPIQUEL et A. ROUSSELLE (Paris 1987), 10,
185 (éd. originale New Haven & London 1981); C. BONNET, “Franz Cumont
recenseut”, in Kijmow. De la religion i la philosophie. Mélanges offerts a André
Motze (Liege 2001), 330-331.



4 CORINNE BONNET

personnel sacerdotal et au rituel (offrandes et cérémonies)
(p-20). Héritier presque inconscient d’une vision judéo-chré-
tienne de la religion, Cumont sacralise la vie intérieure, la
croyance, la conscience, la spiritualité, et rejette le rite du coté
du profane. Voila la dichotomie clairement énoncée; reste a
voir comment elle fonctionne dans sa construction historique.

Pour cela, il nous faut d’abord approfondir quelque peu
I'équation religions orientales = spiritualité et mysteres. A dater
de la fin du XVIII® et durant le XIX* siecle, I'Orient acquiert
enfin une prégnance scientifique par le biais de I'archéologie,
qui révele des sites, des textes, des images. Cumont, comme
bien d’autres, n’hésite pas A parler de révolution intellectuelle: il
est urgent de repenser la genese de la culture classique. Un
grand laboratoire comparatiste est mis sur pied, qui investit
tout spécialement le champ de la linguistique et de Ihistoire
des religions. La Symbolique de E Creuzer (1771-1858), parue
en Allemagne en 1810-12 et traduite en franqais entre 1825 et
1851 par ]J.D. Guignaut, un éleve de l'iranisant Ernest Bur-
nouf,* connait un vif succes et impose I'idée que I'Orient, 3 mi-
chemin entre réel et imaginaire, est le berceau des religions, des
mythes et des symboles, des mysteres et de la mystique.

Le projet de Cumont s’inscrit dans cette perspective: le suc-
ces des religions orientales en Occident est décrit, A I'instar du
succes du néo-platonisme, comme le “le fait capital de histoire
morale de I'empire paien”.”> En se plagant explicitement dans
une perspective morale, Cumont met d’emblée I'accent sur le

> Cf. E CUMONT, “Les progres récents de Uhistoire grecque”, in Revue de
Ulnstruction Publique en Belgique 36 (1893), 9-19: cette révolution a “bouleversé
toutes les perspectives, élargi tous les horizons”; “Il n’est plus possible de suppo-
ser aujourd’hui, comme on le faisait complaisamment autrefois, que la Gréce ait
tout ou presque tout tiré de son propre fonds. Elle a été pendant longtemps, fort
lon§temps a 'école de I'Orient”.

M. MUNCH, La symbolique de Creuzer, Quinet, Michelet, Flaubert (Paris
1976). Voir aussi Ph. BORGEAUD, “L’Orient des religions. Réflexion sur la
construction d’une polarité, de Creuzer 2 Bachofen”, in Archiv fiir Religionsge-
schichte 8 (2006), sous presse.

> 1l Paffirme deés la Préface, VII.



’HISTOIRE SECULIERE ET PROFANE DES RELIGIONS 5

croire davantage que sur le faire, qu’il ne néglige cependant pas;
nous allons y revenir. Son horizon interprétatif est bien, comme
chez Hegel,6 le “triomphe du christianisme”, horizon refoulé,
“liquidé” en quelques pages dans son Introduction, mais
constamment opérant.” En fait, A travers le prisme des “religions
orientales”, Cumont étudie la transition du paganisme au chris-
tianisme, des polythéismes au monothéisme, une évolution qui
est synonyme de progres sur le plan moral, puisque les cultes
paiens font place a “des formes plus élevées et plus profondes de
la dévotion”. “En faisant de la purification intérieure 'objet
principal de lexistence terrestre, ils [= les cultes orientaux] ont
affiné et exalté la vie psychique et lui ont donné une intensité
presque surnaturelle que, auparavant, le monde antique n’avait
pas connue”.?® Ainsi, “I'axe de la moralité” s’est déplacé vers des
préoccupations liées au salut individuel: “le salut de I'dme [...]
est devenu la grande affaire humaine”. Les “religions orientales”
font office de passeur entre paganisme et christianisme dans ce
scénario fondamentalement linéaire et évolutionniste.
Cependant, a bien y regarder, la vision cumontienne de
I'Orient n’est nullement lisse et univoque: si les mysteres repré-
sentent un apport qualitatif essentiel, 'Orient est aussi le ber-
ceau de pratiques polythéistes primitives et abjectes, selon les
termes mémes de Cumont. Pour résoudre cette apparente
contradiction, il s’'emploie a distinguer deux niveaux de religio-
sité: la religiosité populaire, sauvage et primitive, immuable, et
la religiosité de I'élite, sacerdotale, élevée, toute tournée vers la
gnose et la métaphysique, constamment stimulée par les philo-
sophes, donc évolutive.” L’ensemble de ces reconstructions est

¢ Pour Hegel, dans le progres linéaire de '’humanité, 'Orient n’est qu’une
étape transitoire vers la “grande journée de I'esprit”, naturellement occidentale et
chrétienne.

7 Le vocabulaire est, 2 cet égard, tres significatif. Cumont parle, au sujet des
religions polythéistes, de dogmes, de sainteté (ou de rites sanctifiants), de sectes,
etc. Le lexique est donc trés connoté par cet horizon.

8 Préface, XIV.

? Cf., par exemple, RO 185.



6 CORINNE BONNET

sous-tendu par une lecture évolutionniste (hégélienne) de I'his-
toire des religions qui va du primitif au spirituel, du particula-
risme 2 I'universalisme, du polythéisme au monothéisme. Des
dévotions qu’il appelle “naturistes”, zoolatrie et litholatrie, carac-
téristiques d’'une humanité sauvage, font place a de “vagues déi-
tés”, chez les Sémites notamment, des entités qui deviennent
ensuite des dieux mal définis et interchangeables, vénérés par
des groupes encore peu sociabilisés et sanguinaires, comme les
Syriens.!® Cet extréme morcellement du polythéisme et la
confusion qui regne entre les divinités incitent ensuite les dévots
a pratiquer des regroupements, 2 suivre les chemins du syncré-
tisme, de ’hénothéisme et du panthéisme. On est alors au seuil
du monothéisme qui s'impose comme le point d’aboutissement
naturel et obligé de l'histoire des religions.

Dans ce schéma interprétatif, évolutionnisme et diffusion-
nisme participent d’'une méme logique. Clest parce qu’elles
sont “supérieures’ aux autres que les religions orientales
connaissent un tel succes en Occident. On est 1a au coeur de la
conception que se fait Cumont de la religion, une conception
spiritualiste, voire mystique, celle d’'une “force vive qui agit
dans lhistoire de 'humanité”, qui investit le “for intérieur” de
chaque individu et qui releve du sentiment religieux. Laissons-
le parler, puisqu’on a la chance, par le biais de son corpus épis-
tolaire, de 'entendre s’exprimer sur ce sujet. Le profil de ses
interlocuteurs n’est évidemment pas indifférent pour I'exégete
de sa pensée (les procédures de communication épistolaire sont
subtiles et complexes).

Voici ce qu'il écrit a Alfred Loisy en 1911:

“Vous avez bien raison d’insister dans votre préface sur la difficulté
qu on éprouve a définir la religion. ['avais songé autrefois a y voir
‘tout ce que produit en [homme lidée du mystere qui lenvironne”.
Mﬂl&]e me Suis dpergu que Cetteplymse st longue était encore inadé-

quate. En réalité nous entendons par “religion” des choses si diffé-
rentes qu elles en sont presque contradictoires”.

WIGE RO 121



LHISTOIRE SECULIERE ET PROFANE DES RELIGIONS 7

Et 2 Salomon Reinach deux ans plus tot:

“Il me serair impossible de discuter en quelques lignes de votre thése
et je me réserve den causer avec vous la premiére fois que jaurai le
plaisir de vous voir. Mais elle me parait faire completement abstrac-
tion dun élément positif et essentiel: le sentiment — le sevba’que le
specta:cle de la nature a inspiré a ['homme depuis que nous pouvons
connaitre ’homme. — L objection que je vous [faisais dans ma lettre
est du méme ordre: trés souvent ce n'est pas l'utilité sociale qui a
assuré la persistance d'un rite: c'est un sentiment. La communion
peut étre une transformation de l'omophagie, il n'en est pas moins
vrai qu'elle n’y ressemble plus guére. Tout ce coté psychologique de la
religion me parait trop sacrifié dans votre volume et cependant n est-
ce pas la ce qui la rend humaine”.

Conscient de la complexité des réalités qu’il étudie, Cumont,
fils de son temps, met I'accent sur le sentiment. 1l s’inscrit dans
un important courant de psychologisme religieux sur lequel
nous allons revenir; sans nier 'utilité sociale, il la soumet a la
primauté de I'individu. C’est pourquoi, par exemple, dans 'en-
semble que constituent les rites, la priere jouit d’un statut privi-
légié, comme expression de I"“intimité de leur vie religieuse”
(p.-14) et des “profondeurs de I'ame antique”. Clest pourquoi
aussi, selon Cumont, les conversions individuelles priment sur
les processus sociaux; les adhésions aux cultes orientaux sont de
Pordre de la foi, de la conversion, de la recherche d’'un nouvel
idéal, bref c’est une “transformation de la personnalité intime
des individus” (p.34). On pourrait tenter une premiére et gros-
siere approximation historiographique: Cumont est plus proche
de Rudolf Otto que d’Emile Durkheim. Mais, dans la mesure
ol une pensée ne peut sexpliquer seulement par les filiations
intellectuelles, on ajoutera que Cumont est aussi le produit de
son milieu, c’est-a-dire individualiste, libéral, anti-clérical
(quoique avec une éducation chrétienne).

Revenons aux rites, trop rapidement relégués dans la sphere
du profane par Cumont: non seulement il ne les néglige pas,
mais, dans sa construction d’'un concept original de “religions
orientales”, ils jouent un rdle déterminant. D’une part, 'exo-
tisme, pompeux et sensuel, lugubre et triomphant des rituels



8 CORINNE BONNET

venus d’Egypte et d’Orient, leur frivolité — la levitas —, leur
exubérance comportementale (volontiers orgiastique), consti-
tuent, dés les sources anciennes, un contre-modele de la fides et
de la gravitas romaines, mais, d’autre part, cet exotisme, qui
agit sur les sens, attire et séduit, en méme temps qu'il répugne.
Cumont décrit longuement 'attrait troublant des mysteres, qui
suscitent effroi et espérance, la pompe, I'éclat des processions,
les chants langoureux et la musique enivrante, I'extase mys-
tique, autant d’éléments qui constituent un levier essentiel, au
niveau populaire surtout, du succes des religions orientales.

Par ailleurs, et surtout, les religions orientales présentent
toutes, dans le schéma de Cumont, des connotations mysté-
riques qui suscitent I'adhésion des fideles en quéte de réponses
et d’expériences nouvelles. Ces mémes connotations consti-
tuent, du reste, la passerelle entre paganisme et christianisme
puisque “L’Eglise a fait des emprunts considérables aux
conceptions et aux cérémonies rituelles des mysteres paiens”
(p.IX, XII). Attirantes pour les individus certes, mais actives au
sein de communautés d’initiés capables de dépasser les anciens
clivages sociaux, les “religions orientales” ont donc une voca-
tion universelle qui préfigure le christianisme.

Par opposition, la religion romaine est décrite comme froide
et prosaique (p.306); elle se limite & une stricte exécution de pra-
tiques visant A assurer i 'Etat la protection des dieux, bref un
“contrat synallagmatique” d’oti découlent des obligations réci-
proques: aux sacrifices répondent des faveurs divines. Méme les
prieres, pourtant considérées par Cumont comme le réceptacle
privilégié de la spiritualité, se réduisent 2 des formules seches et
verbeuses comme un acte notarié. La liturgie est procéduriere
(p.37) comme I'ancien droit civil. Cumont, lecteur de Momm-
sen et de Marquardt, ne dépense pas un mot pour percer le
sens de ces pratiques. “Cette religion se défie des abandons de
'dme et des élans de la dévotion”. Tout est dit! Parallele
attendu, celui qui rapproche le ritualisme romain du judaisme:
“les Juifs ont partagé avec les Romains le respect scrupuleux
d’'un code religieux et des formules du passé”, mais parallele



LHISTOIRE SECULIERE ET PROFANE DES RELIGIONS 9

différentiatoire, puisque, suivant les analyses de Jean Réville,
Cumont estime que le second, lui, fait vibrer le cceur.

Les spécificités rituelles des “religions orientales” constituent
donc une construction spéculaire par rapport a la religion
romaine traditionnelle. La refigio des “religions orientales” est
donc davantage un /ien qu'une observance. Cumont ne prend
pas position dans I'épineuse question de I'étymologie de religio,
mais on dirait qu’il joue implicitement sur le double registre
sémantique du terme. Il ne percoit pas la spiritualité qui se
niche au coeur des rituels romains, répétitifs et solennels, et il
généralise, a tort du reste, la composante mystérique des “reli-
gions orientales” comme clé d’acces a de véritables croyances, a
une authentique spiritualité qu’il ne peut concevoir qu’a I'aune
du paradigme chrétien. Mais, comme rien n’est simple,
Cumont souligne, en méme temps, la différence de rapport aux
divinités et aux textes sacrés de part et d’autre: le fide¢le romain
est libre face a ses dieux et n’utilise les livres que comme “ins-
truments de culte”, le dévot oriental, lui, est asservi aux divini-
tés, comme un sujet A son roi, aveuglément soumis 2 I'ortho-
doxie du discours sacré. Ici, I'opposition qui opere est celle,
idéologique, qui distingue un Occident libéral d’un Orient des-
potique. L'écheveau est décidément difficile 2 déméler et le tra-
vail de 'historien ne peut consister a réduire les apories, a lisser
une pensée. Il s’agit plutdt d’essayer de faire parler les divers
niveaux de discours, en respectant la marche chaotique de tout
processus intellectuel.

1. Lenvironnement intellectuel de Cumont: rites et croyances aux

XIXe-XX¢ siecles

Les conceptions de Cumont s’inscrivent dans une réflexion
complexe et polymorphe autour du binéme “faire”/“croire”.
Complexe, car les positions se croisent, se superposent, diver-
gent pour se recomposer partiellement. Polymorphe, parce que
participent a ce débat historiens et philosophes des religions,



10 CORINNE BONNET

théologiens, sociologues, ethnologues, anthropologues, compa-
ratistes (sur le plan religieux et linguistique), les approches dis-
ciplinaires n’étant nullement figées."!

Il me semble que trois éléments méritent d’étre soulignés:
d’une part, le courant de subjectivisation de la religion, tres
sensible en particulier dans [lhistoriographie allemande et
anglo-saxonne de I'époque de Cumont.'” D’autre part, une
véritable fascination pour la question des origines de la reli-
gion, qui encombre, de maniére évidente et dommageable, le
champ d’enquéte sur les pratiques religieuses et confere au
mythe un statut privilégié par rapport au rite. Enfin, a I'inté-
rieur de la catégorie des rites, c’est le sacrifice sanglant qui
obnubile les savants, tous de matrice chrétienne.

a) L'émergence de la religiosité et de l'expérience religieuse

Des le XVIII€ siecle, un mouvement d’inspiration idéaliste et
(néo)romantique entend mettre l'accent sur la religion
“interne”, plutot que sur les pratiques et les aspects institution-
nels, considérés comme “externes’. Le chef de file de la théolo-
gie réformée d’inspiration romantique est Friedrich Schleier-
macher (1768-1834). Il estime que la religion est avant tout
affaire d’intuition et de sentiment. Les dogmes, les doctrines,
lutilité sociale ne sont que des superstructures, le visage “histo-
rique” d’une réalité universelle, qui correspond au goiit de I'in-
fini, au sentiment de dépendance par rapport a I'absolu. Au
centre du discours est donc placé le Gefiibl, le sentiment reli-

"' Essentiels pour notre réflexion les deux ouvrages de Catherine BELL, Ritual
Theory, Ritual Practice (New York-Oxford 1992) et Ritual. Perspectives and
Dimensions (New York-Oxford 1997), en particulier sa premiere partie, “Theo-
ries”, ch. 1: “Myth and Ritual”, 1-22; ch. 2: “Ritual and Society”, 23-60. Voir
aussi le tres bel essai de Fr. HERAN, “Le rite et la croyance”, in Revue frangaise de
sociologie 27 (1986), 231-263. Utile aussi 'entrée “Kult” dans le Handbuch reli-
gionswissenschaftlicher Grundbegriffe 3 (Stuttgart 1993), 474-488 (B. LANG).

2 Cf. A. BENDLIN, ““Ein wenig Sinn fiir Religiositit verratende Betrach-
tungsweise”: Emotion und Orient in der rémischen Religionsgeschichtsschrei-

bung der Moderne”, in Archiv fiir Religionsgeschichte 8 (2000), sous presse.



LHISTOIRE SECULIERE ET PROFANE DES RELIGIONS 11

gieux, I'’émotionnel.!? Plusieurs courants de pensée se ratta-
chent 2 cette vision de la religion: le psychologisme et la psy-
chanalyse, 'irrationalisme et la phénoménologie sont les prin-
cipaux d’entre eux.

Pour expliquer lirruption du sentiment sur la scéne qui
nous intéresse, il faut se reporter a la découverte de I'Orient au
XIXe siecle, que nous évoquions ci-dessus.!* Terre d’émotions,
berceau de l'irrationnel et du mysticisme, symbole d’altérité
irréductible pour les Occidentaux, I'Orient, réel et imaginaire
tout 2 la fois,”” produit des religions qui lui ressemblent. Le
furor orientalis, bien étudié par Suzanne Marchand,!® oriente
des lors les études d’histoire des religions vers une histoire du
sentiment religieux. E Creuzer d’abord, puis H. Usener (avec
son intérét pour la Volksreligion'’), ses éleves E. Lehmann (Mys-
tik in Heidentum und Christentum, 1908), A. Dieterich (Eine
Mithrasliturgie, 1910) et R. Reitzenstein (Die hellenistischen
Mysterienreligionen nach ihren Grundgedanken und Wirkungen,
1910), et encore Fr. Nietzsche, E. Rohde (Psyche, 2e éd. en
1898) et U. von Wilamowitz-Moellendorft (Der Glaube der
Hellenen, 1931-2), sans oublier W. Warde Fowler (7he Religious
Experience of the Roman People, 19) et I'école dite de Tiibingen,
la religionsgeschichtliche Schule dans toutes ses ramifications'®

'3 V. KRECH, Wissenschaft und Religion. Studien zur Geschichte der Religions-
forschung in Deutschland 1871 bis 1933 (Tiibingen 2002).

4 CFf. supra, pp. 3 sqq.

1> Cf. T. HENTSCH, L Orient imaginaire. La vision politique occidentale de ['Est
méditerranéen (Paris 1988).

16 S. MARCHAND, “Philhellenism and the furor orientalis”, in Modern Intellec-
tual History 1/3 (2004), 331-358, avec une critique fine et judicieuse de la lec-
ture “impérialiste” de Said. Voir aussi EAD., “From liberalism to neoromanti-
cism: Albrecht Dieterich, Richard Reitzenstein, and the religious turn in
fin-de-siecle German classical studies”, in Out of Arcadia, BICS suppl. 79 (2003),
129-160.

' Sur ce concept, cf. R. SCHLESIER, Kulte, Mythen und Gelehrte. Anthropolo-
gie der Antike seit 1800 (Frankfurt/M. 1994).

'8 Cf. Die “Religionsgeschichtliche Schule”. Facetten eines theoligischen Um-
bruchs, hrsg. von G. LUDEMANN (Frankfurt-Berlin-Bern-New York-Paris-Wien
1996).



12 CORINNE BONNET

(Bousset, E. Troeltsch, etc.), tout ce beau monde entend explo-
rer ou mettre I'accent sur les instances religieuses intérieures,
par opposition a I'approche normative — “procéduriere” dirait
F. Cumont — de Th. Mommsen et G. Wissowa, le second
mettant I'accent, dans le titre méme de sa synthese sur la reli-
gion romaine," sur le Kultus, C’est-a-dire la pratique, comme
clé de lecture de la Religion. Pour Wissowa, le registre émotion-
nel n’entre, au fond, en ligne de compte qu’en temps de crise.

Dans la problématique que nous explorons, I'impact des tra-
vaux de Freud (1856-1939), de Jung (1875-1961, auteur de
Psychology and Religion, New Haven 1938, remanié dans Psy-
chologie und Religion, Ziirich 1940) et des sciences de la psyche
en général doit étre signalé; les notions d’inconscient collectif,
d’archétype, d’imago vont donc marquer I'approche des phéno-
menes religieux. Si, pour Freud, la religion est une névrose,
pour Jung, en revanche, elle constitue une expérience sui gene-
ris, qui révele la dynamique entre conscient et inconscient et
donne acces a la vie psychique. A. Adler (1870-1937), disciple
de Freud et promoteur de la Individualpsychologie, professeur a
Vienne puis & New York, publia Religion und Individualpsycho-
logie (1933; trad. fr. en 1958), ot il définit Dieu comme la
supréme Fiktion fonctionnant comme un moteur de perfec-
tion, un idéal sur le plan individuel et social, un facteur de
résolution des conflits.

On touche ici au psychologisme, qui met I'accent sur I'empi-
risme scientifique et sur les expériences, y compris celles qui
investissent 'inconscient. Sur les traces de ]J.E Fries, le repré-
sentant le plus significatif du psychologisme en histoire des reli-
gions est Rudolf Otto (1869-1937), théologien protestant,
indianiste fortement marqué par la mystique hindoue. Il s’est
efforcé de dégager un noyau de religiosité universelle, le numi-
neux, qui transcende les contingences historiques, tout en étant
influencé par elles. Le “sacté” (Das Heilige, 1917) devient ainsi
une catégorie sui generis, absolument irréductible, 2 mi-chemin

¥ G. WISSOWA, Religion und Kultus der Romer (Miinchen 21912).



LHISTOIRE SECULIERE ET PROFANE DES RELIGIONS 13

entre rationnel et irrationnel, théorie et pratique, essence et
expérience, attraction et terreur, au sein d’'un monde forcément
“magique”.

L’expérience religieuse se trouve aussi au coeur du pragma-
tisme de William James (1842-1910), auteur de 7he Varieties of
Religious Experience, paru en 1902 — un ouvrage qui eut une
influence profonde et durable, notamment sur Schiller et
Dewey.?’ La religion serait une praxis (d’ou I'étiquette de prag-
matisme) transcendant le réel et le vécu, tendant vers /z possibi-
lité de Dieu. De Fichte 2 Hegel, de Herder a Schleiermacher, on
s’achemine ainsi vers I'homo religiosus de la phénoménologie
dans la mesure ol I’élan intérieur vers le sacré, terrifiant et
magnifique a la fois, est posé comme commun 2 tous les
hommes. Les multiples courants que nous venons de citer trop
rapidement, dans leur extréme diversité, ont en commun de
partir de I'expérience religieuse, dans sa dimension individuelle
et subjective, qui, répétée dans une multitude de sujets,
débouche sur un consensus gentium, dont “Dieu” serait la tra-
duction.”! En ce sens, Dieu est empiriquement “vrai”. Si les
rites, par le biais des observations des ethnologues et des études
des historiens, sont souvent pris en compte dans les diverses
constructions interprétatives, ils bénéficient pourtant d'un sta-
tut “inférieur”, celui de révélateur plutdét que de facteur cogni-
tif de la religion. Pour comprendre la religiosité, pour pénétrer
au cceur du numineux et pour en comprendre les origines, il
faut faire appel au mythe, saturé de sens et d’histoire, véritable
clé de la pensée religieuse et fossile de ses origines.

b) Lapport de ['ethno-anthropologie et de la sociologie

Pour mieux saisir les enjeux épistémologiques de 'opposi-
tion mythe-rite, il faut faire un détour par 'ethno-anthropolo-
gie et la sociologie. Ses avancées, a la fin du XIX¢ et au début

2 G. MAIRE, William James et le pragmatisme religieux (Paris 1934).
*1 Les théories de I'élan vital ou mystique chez Loisy et Bergson vont dans le
méme sens.



14 CORINNE BONNET

du XX¢ siecle, ont fourni une série d’instruments importants a
analyse de la vie religieuse. Les noms d’A.R. Radcliffe-Brown
(1881-1955), E.B. Tylor (1832-1917, Primitive Culture, 1871)
et A. Lang (1844-1912), qui introduisirent dans le débat des
concepts nouveaux, comme celui d’animisme, de mana ou de
totémisme, et corollairement celui de “survivances”, se déta-
chent du lot. Sur la base d’observations faites en Amérique et
en Australie surtout, ils s’efforcent de comprendre la vie rituelle
des tribus, avec en point de mire le leitmotiv des origines.
Tylor, en particulier, en déduit que 'origine de la religion est
Iexpérience du contact onirique avec les morts que les peuples
dits primitifs expliquaient par I'existence d’esprits détenteurs de
forces surnaturelles. D’ot1 le concept d’animisme.

Avec Radcliffe-Brown I'ethnologie commence a prendre ses
distances par rapport a la question lancinante des origines des
pratiques religieuses (notamment en se différenciant de Dur-
kheim) et a insister sur le concept de fonctionnement dans un
environnement historique donné. L’objectif prime enfin sur la
genese: le rite a pour objet de préserver I'ordre social. La pra-
tique du terrain, qui constitue un avantage par rapport a Dur-
kheim, oriente Radcliffe-Brown, et apres lui Malinowski, vers
une approche plus concréte du rituel, et méme proprement
fonctionnaliste, contre la théorie évolutionniste des stades cul-
turels, appliquée notamment aux phénomenes religieux. Ils
insistent sur le rapport entre les rites et leur milieu de produc-
tion, mais ils ne négligent pas pour autant la dimension psy-
chologique. Dans toutes les sociétés, la fonction symbolique
est, en effet, un enjeu important, qui transforme les poussées
physiologiques en valeurs culturelles, et produit donc des
gestes, des sons, des modes de communication. En particulier,
langoisse individuelle liée 2 la précarité de la condition
humaine, le besoin de stabilité existentielle et de résoudre les
conflits intérieurs donnent vie 2 la religion et 4 la magie.

En France, dans l'entourage immédiat de Cumont, c’est
assurément I'ceuvre de S. Reinach qui est la plus représentative
de I'impact de I'ethnologie et de I'anthropologie (voire de la



LHISTOIRE SECULIERE ET PROFANE DES RELIGIONS 15

psychanalyse) sur I'histoire des religions, dans la mesure ou il
attribue une place de choix aux concepts de totem et de tabou,
dans Cultes, mythes et religions (1905-1923)* et dans Orpheus
(1909). Comme pratiquement tous les historiens des religions
de son temps, Reinach place 'animisme aux origines de la reli-
gion: 'homme projette sur celle-ci ses émotions, particuliere-
ment “lisibles” dans les corpus mythologiques; les scrupules ou
les freins, eux, donnent naissance aux lois religieuses, que le rite
met en scene, avec des prétendues survivances totémiques. Pas-
seur de lanthropologie anglo-saxonne, Reinach fut mal
accueilli par presque tout le monde, sauf peut-étre par Freud
qui le lut et 'utilisa, comme il lut et utilisa Frazer, pour Zotem
und Tabu, paru en 1913,

Mais en France, c’est surtout I'école sociologique de E. Durk-
heim (1858-1917), M. Mauss (1873-1950) et H. Hubert
(1872-1927) qui doit retenir notre attention. Sans nier les
enjeux psychologiques de la vie religieuse, ce courant enquéte
sur la dimension collective et remet en question le présupposé
de I'unité de I'esprit humain. Les conduites religieuses, qui rele-
vent d'un registre spécifique de la réalité, le sacré érant une
dimension qualitativement différente du profane, sont détermi-
nées par une force sociale inconsciente. Dieu existe, en ce qu'il
exprime cette force sociale: on pourrait presque dire que Dieu,
c’est la société, ou vice versa. La société est a la fois l'origine, la
source et 'objectif de la religion. Les pratiques rituelles sont
donc spécifiques, en ce qu’elles manipulent une matiere parti-
culiere, le sacré, et qu’elles visent a lier la société, i sacraliser la
structure sociale. Dans Esquisse d'une théorie générale de la magie
de Mauss et Hubert, paru en 1904, le sens du mythe, comme
celui du rite, réside dans sa force sociale, de sorte que point n’est
besoin, pour ses acteurs, de les comprendre. L'important est
quil fonctionne dans le cadre d’une intention générale. Les
sociologues ne cherchent pas A fixer une primauté ou une supé-
riorité du mythe sur le rite, mais ils insistent sur la différence de

2 Réédition par H. DUCHENE, dans la Collection Bouquins (Paris 1996).



16 CORINNE BONNET

registre et de fonctionnement: le mythe est pensée, représenta-
tion, le rite est action, dynamique. Méme quand il est mimé-
tique, c'est-a-dire quand il reproduit une situation connue,
notamment une situation liée aux origines, le rite est néanmoins
créatif. Il commémore trés souvent des situations archétypales
parce qu’elles sont, dans la mémoire culturelle du groupe, la
garantie de sa cohésion. Le sens du rite est donc évacué vers le
passé lointain, le temps des origines. A cet égard, le sacrifice
constitue la clé de volite de la sociologie religieuse durkhei-
mienne, ce qui I'apparente 2 une “sociologie implicite du catho-
licisme”.?

On rappellera que le modele sociologique de Durkheim
n’est pas entierement neuf: N. Fustel de Coulanges (1830-
1889) proposait déja une lecture de la société romaine, centrée
sur I'idée d’une origine rituelle de la culture, au sein de laquelle
la dimension sociale et gentilice des rites, I'identité collective
jouaient un rdle essentiel. Lien puissant, la religion fonderait le
lien social: c’est une vision proto-durkheimienne. Pour enqué-
ter sur ce lien, Fustel privilégia toutefois les institutions, les lois
et les coutumes, davantage que les rites. En définitive, a ses
yeux, la sacralisation du lien social caractérise les sociétés
archaiques tandis que le christianisme a entrainé une libération
de la croyance par rapport aux obligations rituelles, de sorte
que la fin de la religion antique correspond a une déritualisa-
tion. La foi, I'intériorisation des pratiques religieuses est I'abou-
tissement d’un itinéraire de progres similaire 4 celui qui
conduit de la matiere a Pesprit. On le comprend, dans La Cité
antique, les cultures ritualistes représentent une altérité dépré-
ciée par rapport au christianisme.**

Les apports croisés de 'ethnologie, de I'anthropologie et de
la sociologie ont débouché sur une approche fonctionnaliste du

2 E-A. ISAMBERT, Le sens du sacré. Féte et religion populaire (Paris 1982),
266-270.

24 Cf. Fr. HERAN, “Le rite et la croyance”, in Revue frangaise de sociologie 27
(1986), 242-243.



LHISTOIRE SECULIERE ET PROFANE DES RELIGIONS 17

rituel qui, en tout état de cause, a constitué un pas en avant
décisif par rapport a la vision idéaliste, romantique de la fin du
XIXe siecle. Le psychologisme y a trouvé une niche, comme on
I’a vu, dans la mesure ot1 la fonction “psychologique” des rituels
n’est pas ignorée, mais, progressivement, 'intérét pour la fonc-
tion des rites va porter 2 les considérer comme des stratégies, et
non pas comme la répétition servile et mécanique d’une regle
imposée qu'on ne comprend méme plus. Le débat est aussi
passé d’une approche théorique de /z religion (et de la question
de son origine), qui tendait & amplifier les aspects psycholo-
giques, voire mystiques, a une étude pratique de cas concrets,
enchassés dans des situations historiques précises. Le sens a
progressivement réinvesti 'ensemble des pratiques religieuses,
de tous les peuples, a toutes les époques.

c) Du mythe au sacrifice: deux concepts clés

Dans la perspective néo-romantique de la primauté de 'élan
religieux, le mythe apparait comme la clé d’acces privilégiée a
essence du sacré. La mythologie, qui sest formée a I'époque
moderne comme un discours rationnel et scientifique sur le
mythe,? privilégie,  partir du XIX¢ siecle, la voie du compara-
tisme pour faire émerger d’abord des constantes et des inva-
riants, ensuite des variantes significatives dans la maniere de
formuler l'expérience du divin. Tres en vogue au Second
Empire, & partir du moment ot 'Orient fournit des matériaux
de comparaison stimulants (notamment les textes de I'Inde
védique), la mythologie comparée s’inspire des sciences du lan-
gage. On évoquera ici les noms de E Max Miiller (1823-1900)
et de K.O. Miiller (1797-1840, pour qui les mythes refletent
les migrations historiques). Prenant modéle sur les linguistes,
ces historiens des religions entendent dégager de véritables lois
de I'évolution religieuse: le mythe renvoie aux origines, comme
une sorte d’étymologie de la pensée religieuse.

» Cf. M. DETIENNE, L invention de la mythologie (Paris 1981).



18 CORINNE BONNET

Méme si elle ne fait pas 'unanimité, notamment en France,
chez des historiens comme Toutain et Cumont, qui se méfient
des disciplines fonctionnant par postulats, les réflexions, a bien
des égards convergentes, des comparatistes et des ethnologues
ont pour effet principal de focaliser I'intérét sur la question des
origines. Un peu partout, la fievre de 'animisme et du primiti-
visme s’empare des intellectuels. Les religions ancestrales,
notamment celles de I'’Antiquité, usaient surtout de rites
magiques, qui étaient le signe d’un stade primitif du rapport
aux divinités, les religions supérieures, comme le christianisme,
étant, quant 2 elles, intérieures, spirituelles, versées dans I'or-
thodoxie, et non dans U'orthopraxie.

Dans cette perspective, un jeu de miroirs s'instaure entre
paganisme et christianisme d’une part, entre religion grecque et
religion romaine d’autre part, dans une perspective évolution-
niste et classificatoire qui a pour effet de placer la religion ritua-
liste des Romains au bas de I'échelle.?® Des Hegel, du reste, la
religion romaine est geistlos, sans spiritualité, sans mystere, uti-
litariste, asservie 2 des dieux morts et inanimés, encombrée
d’une foule de cérémonies et de dieux, bref sans intérét. L’aver-
sion de l'idéalisme pour le prétendu utilitarisme de la religion
romaine se transmettra a des générations de philosophes, théo-
logiens et historiens. L’infériorité esthétique et morale des
Romains, par rapport aux Grecs, le Lieblingsvolk de la nation
allemande en quéte d’identité et de légitimité, de Herder a
Nietzsche, sera sans cesse réitérée, y compris par Mommsen.

La religion romaine, avec son ritualisme prescriptif et aus-
tére, avec son équation ritus = religio,”” a donc particulierement
souffert de la survalorisation du mythe. L’ceuvre de Wissowa*®

% Cf. J.-L. DURAND - ]. SCHEID, “Rites’ et ‘religion’. Remarques sur certains
préjugés des historiens de la religion des Grecs et des Romains”, in Archives de
sciences sociales des religions 39 (1994), 23-43.

7 Cf. notamment CIC. /eg. 2, 20-21.

8 G. WISSOWA, Religion und Kultus der Romer (Miinchen 21912). Sur Wis-
sowa, cf. Actes du Collogue Wissowa 2002: cent ans de religion romaine, éd. par
Ph. BORGEAUD - Fr. PRESCENDLI, in Archiv fiir Religionsgeschichte 5 (2003).



LCHISTOIRE SECULIERE ET PROFANE DES RELIGIONS 19

renforce du reste la vision d’une religion romaine désincarnée,
sans religiosité, faite de rites complexes et figés dans le respect
scrupuleux des regles. Marqué lui aussi par le primitivisme
ambiant, Wissowa imagine des rites magiques intuitifs au
départ, sans destinataires divins, puis la forgerie d’étres supé-
rieurs avec des obligations contractuelles, c’est-a-dire de vrais
rites sacrificiels (méme schéma que Cumont du reste). En bon
positiviste, Wissowa refuse néanmoins de prendre en compte les
théories (ethnologiques notamment) du sacrifice qui circulaient
a son époque. Mais en présentant la religion romaine comme un
ensemble stratifié de pratiques héritées de diverses époques, Wis-
sowa a sans doute imposé la vision du rite comme fossile.

Dans ce panorama ot le mythe domine, un homme nage 4
contre-courant, cest W. Robertson Smith (1846-1894; Lec-
tures on the Religion of the Semites, 1889).% Disciple de J.E
MacLennan, le découvreur du totémisme (Primitive Marriage,
London 18706), il s'intéresse prioritairement au rituel, en par-
ticulier au sacrifice qu’il lit 2 la lumiére du totémisme. Evolu-
tionniste lui aussi, il trace un parcours qui va du totémisme
primitif aux sacrifices humains, aux sacrifices d’expiation,
puis au don, qui implique le recours au feu sacrificiel, I'abou-
tissement étant les mysteres de I'époque hellénistique, qui
font sauter les cadres nationaux, préparant ainsi I'avénement
de la religion universelle, le christianisme. Il entend réagir
contre I'omnipuissance de la mythologie et affirme la pri-
mauté du rite, en 'occurrence du sacrifice, accompli non pas
pour le salut des 4mes, mais pour le bien-étre de la société. Le
dromenon, c’est-a-dire le rite, l'action, est généralement
accompagné d’un legomenon, un mythe, toujours étiologique
par rapport au mythe. L’homme aurait eu d’abord une
approche pragmatique, codifiée ensuite dans les dogmes, les
mythes. Dans sa pratique rituelle, ’homme suivrait  la fois

¥ Cf. William Robertson Smith. Essays in Reassessment, ed. by W. JOHNSTONE,
JSOT suppl. 189 (Sheffield 1995); G M. BEDIAKO, Primal Religion and the
Bible: William Robertson Smith and his Heritage, ]SOT suppl. 246 (Sheffield
1997).



20 CORINNE BONNET

des instances rationnelles et irrationnelles: Robertson Smith
est, en effet, un pionnier de 'approche anti-intellectuelle du
comportement humain; le rite n’est pas tant dicté par une
logique “primitive” que par une logique inconsciente ou
irrationnelle. En cela, il se rattache au psychologisme évoqué
ci-dessus.

On tient la les prémisses de la “Myth and Ritual School”
qui aboutit 2 un véritable “patternisme” mythico-rituel (sou-
vent nourri par la documentation proche-orientale).’® Dans
cette mouvance, 'ceuvre de J.G. Frazer (1854-1941) occupe
une place singuliere, ne serait-ce que par le retentissement
qu’elle a connu parmi les spécialistes et aupres du grand
public. Son Rameau d’or est un exemple fascinant de compa-
ratisme sauvage. Rationalisme et évolutionnisme sont les mots
d’ordre d’une analyse qui tourne au patternisme universel,
avec la figure du roi omniprésent dans la vie religieuse. De la
magie, on passe a la religion et, de celle-ci, a la science.
Comme pour Tylor, on suit une évolution linéaire implicite
de la sauvagerie a la civilisation. Comme chez Robertson
Smith, dont il fut I’éléve, 'action et le comportement priment
sur le mythe.

On constate aisément que le discours scientifique est mono-
polisé par deux themes, celui des origines, d'une part, qui tend
a convoquer davantage le mythe que le rite, celui du sacrifice,
d’autre part, qui est la pars pro toto de la vie religieuse. Cette
obnubilation sacrificatoire — Hubert et Mauss publient leur
Essai sur la nature du sacrifice en 1899, la méme année que les
Lectures on the Religion of the Semites de Robertson Smith —
trouve indubitablement son explication dans la matrice chré-
tienne de la culture académique. On lit ou relit les religions
anciennes, “primitives’ ou non, a la lumiere de la liturgie chré-
tienne, centrée sur le sacrifice du Christ.

3 R. ACKERMAN, The Myth and Ritual School. |.G. Frazer and the Cambridge
Ritualists (London-New York 1991).



LHISTOIRE SECULIERE ET PROFANE DES RELIGIONS 21

III. Repenser le rite

La méconnaissance, voire le mépris du ritualisme de la part des
savants modernes tient assurément a divers facteurs. Francis
Schmidt a avancé, a ce sujet, une hypotheése intéressante: “Un
archéologue de cette répugnance se devrait de remonter aux
conditions dans lesquelles les premieres communautés chrétiennes
ont construit leur identité, en faisant rupture avec les pratiques
cultuelles — tels la circoncision, les sacrifices ou les prescriptions
alimentaires — du judaisme”.>! Il note ensuite que clest “sur le
terrain des croyances, dans le conflit entre orthodoxies et hétéro-
doxies, qu’elles [= les premieres communautés chrétiennes] se sont
structurées en Eglises”. Du reste, les Réformateurs aussi mirent
Paccent sur ce qui distinguait leur pratique religieuse du rituel
catholique, resté trop “paien”. Peu apres, les pionniers de I'ethno-
logie et de 'histoire comparée des religions (John Selden, Edward
Herbert of Cherbury, Gérard Jean Vossius ou Jean-Baptiste Laffi-
tau) dresserent un catalogue bien génant des similitudes entre les
cérémonies et les croyances des peuples sauvages, des paiens de
I’Antiquité et des chrétiens. Un constat qui donna naissance 2 la
théorie du plagiat et de Uimitatio diabolica. Le rite, décidément,
posait probleme, parce qu'il circulait trop facilement, était trop
ouvert aux contaminations. Le sentiment religieux, lui, 'élan vers
I'infini, protégé dans l'intériorité de I'individu, que ce soit celui
des mystiques ou des adeptes de la religion naturelle, bref le “culte
du coeur”, était pur de toute formalisation institutionnelle, libéré
de tout cléricalisme, donc le véritable réceptacle de la croyance et
du sacré. Telle est la vision que le romantisme et le néo-roman-
tisme imposerent. On tombera donc d’accord avec Fr. Héran sur
le fait que “toutes les théories de la religion ont comme pro-

gramme implicite de déritualiser la croyance”.??

1 Fr. SCHMIDT, “Des inepties tolérables. La raison des rites de John Spencer
a W. Robertson Smith”, in Archives de sciences sociales des religions 39 (1994),
121-135, spée. 121,

> Cf. Fr. HERAN, “Le rite et la croyance”, in Revue frangaise de sociologie 27
(1986), 232,



22 CORINNE BONNET

Le rite fut donc rejeté du mauvais coté de la religion. Chez
certains historiens des XIX¢ et XX¢ siecles, comme Mommsen
ou Cumont, un brin d’anticléricalisme n’est pas a négliger,
voire méme d’anti-sémitisme latent, puisque la religion ritua-
liste par excellence, c’est, apres le christianisme, le judaisme. Le
parallélisme entre ritualisme romain et ritualisme juif (souvent
incompris I'un et 'autre), déja présent chez Tertullien, a été lar-
gement relayé par les modernes. Or, paradoxalement, le
judaisme est la “prova provata’ que le rite est extraordinaire-
ment riche de sens. Son interprétation est, en effet, dans la cul-
ture religieuse juive, l'objet d’une spéculation infinie, d’une
recherche acharnée de sens démultipliés par le biais des strates
de commentaires que sont les divers Talmud, et autres exé-
geses.”

Les récents travaux de John Scheid ont contribué, de
maniere décisive, a repenser la question du sens du rite et de
son rapport a la société:** “Je pense qu’il est probable que 'ins-
titution sacrificielle a fourni a la cité I'atelier conceptuel d’olt
sont sortis ses principaux étalons de valeur”.>> Le sens des rites
réside donc dans le fait d’“établir une hiérarchie entre les
hommes et les dieux au cours d’un partage alimentaire dont les
hommes prennent l'initiative”. La regle rituelle n’est pas seule-
ment affaire d’extériorisation: elle peut étre intériorisée, fonc-
tionner comme un énoncé fondamental implicite, donc générer
une “spiritualité de la regle”.® Du reste, le terme religio
n’évoque-t-il pas un scrupule cultuel qu’il revient 2 '’homme de
moduler? Insuffisant, il dénote une sorte d’impiété, exagéré, il
tend vers la superstition. Bien que “silencieux”, dépourvus de
révélations et souvent de mythes, les rites romains sont au

33 Cf.,, derniérement, sur I'intériorisation de la religion juive, G. STROUMSA,
La fin du sacrifice. Les mutations religieuses de ['Antiquité tardive (Paris 2005).

4 Cf., en dernier lieu, J. SCHEID, Quand faire, c’est croire. Les rites sacrificiels
des Romains (Paris 2005).

3 ]. SCHEID, Quand faire, c'est croire. Les rites sacrificiels des Romains (Paris
2005), 274.

36 Cf. J. SCHEID, “Religion romaine et spiritualité”, in Archiv fiir Religionsge-
schichte 5 (2003), 198-209.



LHISTOIRE SECULIERE ET PROFANE DES RELIGIONS 23

centre d’une constante interprétation, reconstruction, reséman-
tisation. Le systeme fait donc sens, profondément et implicite-
ment, sans “révéler” la nature du rapport hommes-dieux. En
définitive, la double étymologie potentielle de religio tonc-
tionne: la religion est a la fois scrupule et, par ce biais, lien
social, y compris au niveau de 'Empire, ou elle unit les divers
peuples soumis a la puissance romaine.?’

Reste a affronter 'importante question de l'investissement
intellectuellement réfléchi et thématisé de l'agent dans les
rituels, c’est-a-dire la question de la connaissance ou méconnais-
sance du sens des gestes accomplis, des mots prononcés: ortho-
doxie et orthopraxie marchent-elles nécessairement ensemble? Le
caractere souvent non-utilitaire, du moins directement, des rites
hérités de la tradition fait qu'on a pu imaginer un processus de
reproduction inconscient ou mécanique des rites, comme déta-
chés des croyances. De cette question découle celle, tout aussi
intéressante, de I'engagement émotionnel, sur le plan mental et
physique, de ceux qui participent aux rites.”®

Ces deux questionnements se rejoignent dans une méme
perspective, celle des stratégies rituelles: le rite implique la regle,
mais la regle donne naissance a des stratégies d’action. Clest
assurément le mérite des sociologues de la deuxieme moitié du
XXe siecle d’avoir incité les historiens des religions a repenser le
rite en fonction d’une réflexion générale sur la pratigque. Je
n’évoquerai ici que Pierre Bourdieu, non pas qu’il soit repré-
sentatif de I'ensemble de la sociologie, mais parce qu’assuré-
ment, pour les historiens francophones des religions, il devrait
ou pourrait constituer un point de référence.

Le concept d’habitus, que Bourdieu’ reprend notamment a
Max Weber, peut contribuer & éclairer le rapport intériorisa-

7 Cf. I'intervention de J. Scheid ici méme et les discussions qui y ont fait
suite, pp. 39 sqq.

38 Cf. la communication de Ph. Borgeaud, pp. 189-229.

¥ Cf,, en particulier, P. BOURDIEU, Esquisse d'une théorie de la pratigue (Paris
1972); Ip., Le sens pratigue (Paris 1980); ID., Raisons pratiques: sur la théorie de
Uaction (Paris 1994); selon ses termes, Ihabitus est “entendu comme un systéme



24 CORINNE BONNET

tion-extériorisation dans la pratique rituelle. L'habitus, dont le
rite releve en partie, fonctionne comme un usage inculqué
depuis 'enfance, qui peut étre réactivé sur commande et qui
répond, en somme, a une logique stratégique. Celle-ci est ins-
crite dans la structure méme du rite puisque, comme Bourdieu
I’a observé en Kabylie, le rite pose des regles et des limites, et
les transgresse en méme temps: il apparait comme une propo-
sition a double ou triple ressort, dans le sens ol, dans la pra-
tique méme du rite, il existe une certaine distance au rite; ainsi,
les signes rituels sont-ils souvent construits, et pas seulement
recueillis.

Des lors, comme dans le formalisme juridique, la marge de
manoeuvre dans les pratiques rituelles est considérable; les stra-
tégies politiques, institutionnelles sont tres sensibles dans les
rites, dans la mesure ol elles répondent & une volonté d’ac-
croissement du capital religieux et procurent prestige et estime
sociale. La conformité parfaite a la regle peut du reste aussi
constituer une stratégie. Influencé par la sociologie situation-
nelle de Leach, Bourdieu estime que “dans tout systeme viable,
il doit exister un espace ot I'individu est libre de faire des choix
de maniere  faire tourner le syst¢éme 4 son avantage”.

L’ habitus, qui véhicule et renforce les positions sociales aptes
a agir sur la réalité de maniere stratégique, symbolique ou
réelle, est donc un produit de lhistoire et, a son tour, il produit
de Thistoire, tant au niveau individuel qu'au niveau collectif.
Les agents rituels sont fondamentalement le produit d’un
modus operandi dont ils ne sont pas les producteurs: les inten-
tions sont objectives, mais pas nécessairement conscientes.
“Clest parce que les sujets ne savent pas, 2 proprement patler,
ce qu'ils font, que ce qu’ils font a plus de sens qu’ils ne le

de dispositions durables et transposables qui, intégrant toutes les expériences pas-
sées, fonctionne 4 chaque moment comme une matrice de perceptions, d'apprécia-
tions et dactions, et rend possible 'accomplissement de tiches infiniment diffé-
renciées, grice aux transferts analogiques de schémes permettant de résoudre les
probléemes de méme forme et grice aux corrections incessantes des résultats obte-
nus, dialectiquement produites par ces résultats” (Esquisse, 261-262).



LHISTOIRE SECULIERE ET PROFANE DES RELIGIONS 25

savent”.%0 La “docte ignorance”, la “grammaire semi-savante des
pratiques” engendre des formes de conscience partielle, lacu-
naire ou discontinue. Le passage par I'explicitation de la regle
n’est donc nullement une obligation. Les habitus des uns et des
autres s harmonisent entre eux, s'ajustent mutuellement et la
régle a essentiellement pour fonction de remédier aux ratés de
I’ habitus: elle constitue donc un principe secondaire, un substi-
tut, lorsque le principe premier, celui de I'intérét pratique, est
en défaut. Le rite est un double processus social d’intériorisa-
tion de I'extériorité et d’extériorisation de l'intériorité, qui met
en rapport structure et conjoncture.

Au final, 'approche de Bourdieu contribue a élucider une
série de questions sur lesquelles les historiens des religions ont
longtemps achoppé. Elle conjugue utilement les divers registres
pratiques et théoriques, formels et stratégiques, intérieurs et
extérieurs, conscients et inconscients, collectifs et individuels,
et prend décidément le rite au sérieux, sans le sacraliser, ni le
dévaloriser. Le rite n’est plus figé dans un formalisme artificiel:
il respire enfin!

Il faudrait évidemment, outre Bourdieu, évoquer Max
Weber, mais son ceuvre forme un ensemble si structuré et si
cohérent qu’on lui fait violence chaque fois qu’on en extrapole
un élément sans le lire 2 la lumiére de tous les autres.*! Pour-
tant, son objectif général est en rapport direct avec le sujet qui
nous retient: il s’agit, en effet, de préciser les modalités selon
lesquelles les pratiques sociales sont informées par une vision
religieuse. Dans Economie et société (paru A titre posthume en
1922), en particulier, Weber, qui répugne a toute monocausa-
lité, essaie de jeter un pont entre 'action rituelle archaique (le
“monde magique”) et la procédure bureaucratique moderne. Le
rituel, qui confere notamment au charisme une légitimité insti-

0 P. BOURDIEU, Esquisse d'une théorie de la pratique (Paris 1972), 273

4l Cf., notamment, J.-Cl. PASSERON, “L’espace wébérien du raisonnement
comparatif”, Introduction 2 la Sociologie des religions, textes réunis, traduits et
présentés par J.-P. GROSSEIN (Paris 1996).



26 CORINNE BONNET

tutionnelle, est, a ses yeux, l'optimisation d’'une formule d’in-
vestissement, de la son caractere répétitif, ou stéréotypant. 1l en
découle le pragmatisme, si souvent mis en avant dans la reli-
gion romaine, qui permet de faire tourner la société et I'écono-
mie, sans devoir les recréer sans cesse. Le geste rituel est une
capitalisation collective au sein de PFrtat, qui fonctionne
comme une gigantesque entreprise: “L’Etat est une magie qui a
mis toute les chances de son coté”.

Pour Weber, une clé essentielle de I'action individuelle réside
dans les chances de succes, de sorte que la rationalisation des
comportements a pour objectif de stabiliser les chances de suc-
ces. Mais l'intention des agents, dans notre cas des agents
rituels, est souvent inconsciente, ou partiellement inconsciente.
Les virtuoses religieux — les charismatiques —, qui retiennent
particulierement son attention, produisent une religiosité spéci-
fique, la Erlisungs- ou Heilsreligion, qui travaille sur la tension
entre ’homme et le monde. L'expérience de cette tension et de
la souffrance qui en découle rend nécessaire la délivrance, qui
donnera un sens A la souffrance et qui orientera les adeptes vers
des valeurs unificatrices et rationalisées (acquisition de savoir
au lieu de biens), et non plus vers la magie: c’est le compromis
religieux inhérent aux religions de masse.”?> On se détache de
I'habitus psychique du ritualisme et I'on s’oriente vers un réfé-
rent éthique, vers une éthique de la connaissance.

IV. Conclusion

Catherine Bell, dans Ritual Theory, Ritual Practice et dans
Ritual: Perspectives and Dimensions, a bien montré que le
concept de rituel est une construction moderne, un instrument
d’analyse, forcément inadéquat. Dans un paysage intellectuel

42 Cf. ].-M. OUEDRAOGO, “Virtuoses, laics et compromis religieux chez Max
Weber”, in Médiations et compromis. Institutions religieuses et symboliques sociales.

Contributions & une relecture des classiques de la sociologie, sous la direction de P-
A. TURCOTTE - J. REMY (Paris 2006), 91-131.



UHISTOIRE SECULIERE ET PROFANE DES RELIGIONS 27

dominé par le positivisme et sa présomption herméneutique,
par le scientisme et I'évolutionnisme, la catégorie du “rite” a
surtout été sollicitée pour expliquer l'origine de la religion en
fonction du sens que les Occidentaux attribuaient a ce concept.
Les théories qui sont nées de cet effort de génétique religieuse
présentent souvent un caractere circulaire et conduisent a des
impasses. Une des erreurs majeures est sans doute de concevoir
la modernité comme antithétique par rapport a la religion et au
rituel. Le rite serait primitif, la science moderne. Ce genre
d’énoncé releve d’une incompréhension fondamentale des opé-
rateurs logiques que furent le mythe et le rite dans les sociétés
anciennes.

Le grand mérite des ethnologues et des sociologues a été
d’imposer une vision fonctionnaliste et situationnelle des pra-
tiques religieuses, en les ancrant dans des contextes précis, au
lieu de les laisser flotter dans un monde idéal de référents uni-
versels, en les analysant comme des stratégies, et non pas
comme des automatismes figés. Aujourd’hui, avec des savants
comme Mary Douglas, Edmund Leach, Niklas Luhmann,
Catherine Bell et bien d’autres, les mots d’ordre sont devenus:
médiation, communication, réseau. Il faut comprendre non
seulement comment fonctionne un rite, mais aussi ce qu’il
signifie pour ses acteurs, en fonction des horizons d’attente, des
statuts, des stratégies. Le formalisme et le traditionalisme ne
sont plus percus comme des cages, mais au contraire comme
des moyens économiques de transmettre des messages sociaux,
en terme de hiérarchies, identités, statuts, positions, autorités.
Le rite n’est ni vide ni trivial: il véhicule une multiplicité de
messages et de croyances enchassées dans les gestes, les mots, les
pratiques, souvent semblables, toujours différentes. Lortho-
praxie n’est donc plus une sous-culture de 'orthodoxie.



DISCUSSION

J. Scheid: La revendication de I'émotion pour qualifier une
pratique cultuelle de religieuse me fait venir a lesprit une
phrase que U. von Wilamowitz-Moellendorft écrivit & H. Use-
ner a propos de ses Gatternamen: “Gefiihl ist alles, Name ist
Schall und Rauch!” Par 13, il voulait stigmatiser une approche
de la religion 2 partir des éléments formels de la pratique. Use-
ner cherchait, en effet, dans la pratique, et notamment dans les
invocations, dans le nom des dieux, les premieres conceptions
du divin. La méme surévaluation de 'émotion dans la religion
se trouve déja dans le systeme dialectique de Hegel.

C. Bonnet: Le débat entre religion du sentiment et religion de
l'acte traverse toute Ihistoriographie du XIXe-XXe siecle. Les
partisans du Gefiibl, parmi lesquels il faut ranger Wilamowitz
bien siir, mais aussi Reitzenstein ou Dieterich, s'inscrivent dans
une longue tradition philosophique dont Hegel est I'expression
la plus connue (cf. sur ce point, A. Bendlin, “Fin wenig Sinn
fir Religiositit verratende Betrachtungsweise’: Emotion und
Orient in der romischen Religionsgeschichtsschreibung der
Moderne”, in ARG 8 [2006], sous presse). Wilamowitz, qui
publiera une synthese sur la religion des Grecs sous le titre signi-
ficatif de Der Glaube der Hellenen (1931), défendra sans reliche
la primauté du sentiment. Cf., par exemple, sa lettre de 1912 a
Wissowa, publiée dans L. Canfora, Cultura classica e crisi tedesca
(Bari 1977), 269-272 (“Ich betrachte die originalen Gétter iiber-
haupt lediglich als Exponenten eines Gefiihls, das aus der Tiefe
oder von aussen kommt”), ou encore son échange épistolaire
avec M.P. Nilsson [A. Bierl & W.M. Calder III, “Instinct against
Proof. The Correspondence between Ulrich von Wilamowitz-
Moellendorft and Martin P Nilsson on Religionsgeschichte



LHISTOIRE SECULIERE ET PROFANE DES RELIGIONS 29

(1920-1930)”, in Eranos 89 (1991), 73-99]. Cumont a du mal a
se positionner par rapport a ce débat: il privilégie certes le senti-
ment, ou plus encore la morale et la spiritualité, mais en bon
éleve d’Usener et de Mommsen, et en admirateur de Wissowa, il
ne néglige nullement la pratique.

Ph. Borgeaud: Dans ce magnifique itinéraire que tu viens de
nous exposer, de l'histoire des religions telle qu'on la voit se
constituer autour de I'ceuvre de Cumont, on assiste tres tot a
Pirruption du sentiment, avec Friedrich Schleiermacher. Cette
piste émotionnelle, qui conduit en direction de Rudolph Ortto,
ne tarit pas. Mais elle se voit violemment contrée par un autre
courant d’études, moins psychologisant, plus intéressé a I'his-
toire ou au social (Wissowa par exemple). Qu'en est-il, de ce
point de vue, des tentatives de lier le psychologique au social,
que l'on rencontre de maniere évidente dans I'école de sociolo-
gie francaise, notamment chez Mauss? Un exemple tres frap-
pant d’un possible travail sur cette jointure est observable aussi
du c6té de l'anthropologie, dans la méthode d’analyse des
mythes proposée par A.R. Radcliffe-Brown telle qu'on la ren-
contre, de maniere tres concrete, dans sa monographie de
1922, The Andaman Islanders. Radcliffe-Brown procede au
déchiffrement des récits andamanais en mettant I'accent sur les
motifs renvoyant a ce qu’il appelle “social value”. Ces motifs
agissent comme déclencheurs d’émotion pour les individus qui
écoutent les récits dans un cadre ritualisé. Cest A partir de ces
images renvoyant a des “social values” que les mythes sont
construits comme des récits qui ont pour fonction de raconter
les origines ou la mise en place des comportements sociaux qui
rendent possible la vie (ou la survie) du groupe. Ce r6le média-
teur de I'émotion, 4 la charnieére de I'individu et de la collecti-
vité, me semble plus que jamais d’actualité dans nos études.

C. Bonnet: Chez les sociologues comme chez les anthropo-
logues, on pergoit le souci et la difficulté d’articuler deux dimen-
sions de la vie religieuse, la dimension collective et la dimension



30 DISCUSSION

individuelle, qui se recoupent, sans se superposer, avec le registre
conscient et inconscient, mais aussi avec la bipolarisation mythe-
rite. La prise en compte du social, dans le sens de “normatit”,
chez Wissowa, que tu cites, conduit 2 une marginalisation de la
psychologie et des émotions; en revanche, dans I'école frangaise
de sociologie, Mauss, Hubert et bien entendu Durkheim, les
pratiques rituelles fonctionnent comme des regles de conduite
collective, sacralisées et donc, en tant que telles, génératrices
d’un lien qui n’exclut nullement la prise en compte de la dimen-
sion émotive, bien au contraire. Les rituels produisent une sorte
d’effervescence émotive (le terme est utilisé par Durkheim), qui
porte l'individu a prendre conscience d’'une dimension qui le
dépasse, la dimension sociale et sacrée en méme temps. Clest
bien d’une “sociopsychologie” qu’il s’agit: les sentiments indivi-
duels sont un moteur essentiel du comportement social. D’une
certaine maniere, on peut considérer que Radcliffe-Brown
amplifie la position des sociologues frangais en considérant fon-
damentalement le rite comme un élément de la “machinerie
sociale” et en tendant vers une vision purement fonctionnaliste
qui fait peu de cas de la dimension historique, ce qui était, en
fait, une maniere de prendre ses distances par rapport aux lec-
tures évolutionnistes ambiantes. L'expérience de vie aupres des
Andamans d’Australie, qui l'orienta vers I'analyse de la vie
sociale, donc religieuse, des peuples sans écriture, 'amena 2 assi-
gner au rite une nette priorité: les émotions, positives ou néga-
tives, les croyances ne pouvaient qu’en dériver, et non vice versa.
Donc, de part et d’autre, le sentiment, notamment le sentiment
de dépendance ou d’interdépendance, joue un role essentiel dans
la cohésion sociale, mais la jointure, la médiation, comme tu dis,
entre ces deux niveaux est différemment pensée.

J. Kellens: Le mazdéisme désapprouve explicitement la mani-
festation des émotions dans les rites et I'un des objectifs de
ceux-ci est de procurer 2 'homme la $ydti (équivalent linguis-
tique exact du latin guzes), C'est-a-dire une confiance sereine en
son sort post mortem.



LCHISTOIRE SECULIERE ET PROFANE DES RELIGIONS 31

N. Belayche: Indépendamment des préjugés historiogra-
phiques dont aucune époque ne s’affranchit facilement, com-
ment mesurer 'impact de la nature des sources dont nous dis-
posons? Par exemple, I'acces a une priere révélant 'intimité du
dévot dépend largement de la documentation. Nous conser-
vons les textes tres formels de priere dans le ritualisme romain
(par ex. chez Caton, De [agriculture ou dans les protocoles épi-
graphiques publiés par J. Scheid, Commentarii fratrum arva-
lium qui supersunt [Rome 1998]); mais, que savons-nous des
pricres chuchotées a loreille de Jupiter sur le Capitole (Pseudo-
Séneque, De la superstition, cité par Augustin, Ciu. 6, 10), que
le théatre (Plaute, Térence) rend ridicules — superstitieuses —
pour garantir un effet scénique?

Peut-on affiner la valeur argumentaire du rite comme inca-
pable de refléter une authenticité religieuse puisqu’il peut étre
un plagiat? Il me semble que, dans '’Antiquité romaine, Iargu-
ment n’intervient qu’en contexte défensif, chez les apologistes
au [I¢ siecle et chez les paiens, mais exceptionnellement et seu-
lement au IV¢ siecle lorsqu’ils sont sur la défensive (par ex. a
propos de la polémique sur le repas rituel, Ambrosiaster, Ques-
tions sur [’Ancien et le Nouveau Testament 84, 3).

C. Bonnet: Ce que tu appelles des “préjugés historiogra-
phiques” ne le sont, au fond, qu’a nos yeux. Ils étaient alors des
instruments de lecture des données historiques, comme nous
tentons aussi d’en mettre au point de nos jours. Je veux dire par
I que tout ce long cheminement historiographique, ramifié et
tortueux, doit étre lu comme un titonnement intellectuel dont
nous faisons aussi partie, en effet, avec nos propres “préjugés”,
dont nous avons du mal 4 nous affranchir.

En ce qui concerne les sources, il est évident qu’elles condi-
tionnent largement notre interprétation. Si I'on prend la vieille
querelle Cumont-Toutain sur la diffusion des cultes orientaux
dans la partie occidentale de 'Empire, on voit bien & quel
point les options heuristiques de 'un et de I'autre ont influencé
leur lecture des données, au point de déboucher sur une sorte



32 DISCUSSION

de dialogue de sourds, tres courtois, 4 coup de comptes rendus.
Cumont privilégie les sources littéraires, qui émanent de I'élite
sociale, tandis que Toutain utilise plus et mieux I'épigraphie,
avec ses pleins et ses creux, symptomatiques d’une diffusion rela-
tive. L’amplification que I'on a souvent reprochée 2 Cumont en
ce qui concerne les religions orientales est en bonne partie impu-
table, 2 mon sens, a ses stratégies d’enquéte. Cest aussi ce que
A.D. Nock lui reprocha au sujet du symbolisme funéraire.

L’argument du plagiat apparait en effet, comme I'a bien
montré Philippe Borgeaud (Aux origines de ['histoire des religions
[Paris 2004]), relativement tard, lorsque le christianisme s’im-
pose comme seul détenteur de la vera religio. Ce qui m’intéres-
sait, ¢’ était de voir comment cet argument avait trouvé un écho
dans la polémique moderne a I'égard du rite, dans le cadre du
comparatisme naissant qui reléve, au niveau rituel autant que
mythique, des analogies troublantes existant entre paganisme et
christianisme.

J. Scheid: A propos d’une autre catégorie de sources, qui
donnent une image différente de la religion que les sources lit-
téraires, on peut également mentionner les papyrus magiques.
Quand A. Dieterich commenga a s’intéresser au type de pra-
tique religieuse révélée par ces documents, il dut cacher son
intérét sous un cours de dialectologie grecque, tant 'opposition
érait forte.

C. Bonnet: Cumont a connu des réticences analogues lors-
qu’il a mis en chantier, en 1898, avec l'aide de Franz Boll, son
corpus des manuscrits astrologiques grecs (CCAG). Ces gri-
moires si curieux n’étaient pas assez sérieux! Ce n’était pas
non plus assez gréco-grec, c’est-a-dire rationnel, lyrique ou tra-
gique! Cumont a des images trés amusantes pour évoquer sa
“perversion” astrologique, qui était aussi une fagon d’explorer
une dimension “autre” des croyances dans 'Antiquité. Cela
dit, lopposition que certains, dont Cumont, manifestérent a
Dieterich était peut-étre aussi en partie due au fait que ses



LHISTOIRE SECULIERE ET PROFANE DES RELIGIONS 33

interprétations, notamment de la Mithrasliturgie, étaient loin
de faire 'unanimité.

J. Scheid: Je voudrais évoquer brievement [histoire du
manuel de G. Wissowa. Dans un premier temps, le livre devait
étre une histoire, relativement évolutionniste, trés proche des
vues romantiques; ce projet devint la premiere partie du livre.
Vers 1887, Wissowa devenait de plus en plus attentif a la pra-
tique, a en juger d’apres sa correspondance avec Mommsen,
peut-étre a I'occasion de la collaboration avec ce dernier 4 pro-
pos de la réédition des Fastes. Cet intérét se traduisit en fin de
compte dans la deuxieme partie du livre, qui est consacrée aux
institutions cultuelles, ce qui justifie le terme Kultus.

D. Stékl: Fiir den Protestant Heiler war in seinem Klassiker
tiber die Phinomenologie des Gebets die hochste Form des
Gebets, das individuelle Gebet des Mystikers sowie die sponta-
nen Gebete Einzelner, wihrend eine festgeformte und rituali-
sierte Liturgie nicht mehr das beinhalten, was in der Folge
Schleiermachers fiir den Kern der Religiositit gehalten wurde,
innere Beteiligung, Gefiihl.

Wie schitzen Sie den Einfluss protestantischer bzw. katholi-
scher Sozialisation der Forscher auf Ihr Ritualverstindnis ein?
Gab es da einen Zusammenhang?

C. Bonnet: D’une maniere générale, les savants d’origine pro-
testante ont 4 I'égard du ritualisme une attitude bien plus
méfiante que les catholiques. Dans la culture allemande, I'inté-
rét pour une certaine subjectivisation de la religion, personnelle
et intérieure, est logiquement liée 4 la sphere protestante, bour-
geoise, individualiste et libérale, qui plonge ses racines dans une
religion reposant sur la lecture des Ecritures et la réflexion inté-
rieure. [D’ol1 aussi, bien siir, I'intérét profond pour la mystique,
sensible chez Heiler, mais également chez Lehmann, Windisch,
Schutz, etc. Le catholique Wissowa se montre, lui, plus méfiant
quant au psychologisme rituel et davantage attentif aux aspects



34 DISCUSSION

normatifs (“dogmatiques”) de la vie religieuse (voir notamment
V. Krech, Wissenschaft und Religion. Studien zur Geschichte der
Religionsforschung in Deutschland 1871 bis 1933 [Tiibingen
2002]). Cela dit, comme 'ont montré les analyses de Suzanne
Marchand, une autre ligne de partage est tout aussi significative;
c’est celle qui sépare les savants de mouvance libérale de ceux
qui incarnent le néo-romantisme. Les premiers, si 'on schéma-
tise, mettent en avant les aspects rationnels de la religion,
notamment de la religion chrétienne, par le biais d’une filiation
privilégiée avec la philosophie grecque (par ex.: Harnack), tan-
dis que les seconds insistent sur les emprunts a I'Orient, donc
sur la dimension irrationnelle (par ex.: Reitzenstein).

Cumont n’est certes pas protestant, et il a vite été un ex-
catholique, mais il a une conception foncierement individua-
liste et spiritualiste de la religion, tout en reconnaissant son
impact social. En France, il a collaboré avec des historiens des
religions de la mouvance protestante (comme Réville), mais il a
aussi suivi les cours de Monseigneur Duchesne et il est devenu
'ami du moderniste par excellence, Loisy. Il transcende donc
les clivages, y compris I'opposition entre libéralisme et néo-
romantisme, ce qui ne veut pas dire qu'il n’en subit pas les
influences. L’attention qu’il porte a la vie spirituelle et aux
mysteres le situe dans une famille intellectuelle aux contours
certes imprécis, mais néanmoins assez identifiables, comme j’ai
essayé de le montrer. Pour approfondir ces réflexions, il peut
étre utile de consulter H.G. Kippenberg, Die Entdeckung der
Religionsgeschichre: Religionswissenschaft und Moderne (Miin-
chen 1997) et S. Marchand, “From Liberalism to Neoromanti-
cism: Albrecht Dieterich, Richard Reitzenstein, and the Reli-
gious Turn in fin-de-siécle German Classical Studies”, in Out of
Arcadia, BICS suppl. 79 (London 2003), 129-160.

J. Dillon: In connection with this tendency among scholars,
which you have so well set out, to see a progression from
€« A 5 49 L4 . » . . .

magic” to “religion”, and from ritual to belief, I am interested
to observe that the authorities discussed here do not seem to



LHISTOIRE SECULIERE ET PROFANE DES RELIGIONS 35

pay much attention to the religious experience of civilisations
of the Far East, such as China and Japan.

I find the Japanese case most interesting in this context,
having just spent some time there earlier this year. The Shinto
religious tradition does not, so far as I know, demand any dog-
matic orthodoxy, but is merely concerned with the correct
performance of rites. It is quite compatible with a belief in
Buddhism, for example (in any of its many forms). Many
sophisticated modern intellectuals are perfectly happy to per-
form Shinto rituals, as indeed I was myself, and to observe tra-
ditional festivals.

I was struck, I must say, with what I conceive to be the ana-
logy to the relation of Greek and Roman intellectuals to their
own traditional religious systems.

C. Bonnet: Dans le panorama que j’ai proposé, la figure de
Max Weber se détache par sa capacité de pratiquer un compa-
ratisme qui dépasse le cadre culturel familier aux antiquisants,
c'est-a-dire, effectivement, le monde grec, romain et proche-
oriental. Dans ses travaux de sociologie des religions, le
judaisme tient certes une place importante, mais aussi le
taoisme et le confucianisme (1916) en tant que religions pré-
sentant une “éthique” susceptible de déterminer des formes
spécifiques de rapports économiques. La pratique d’'un compa-
ratisme 2 360 degrés pose, malgré tout, aux historiens des reli-
gions, un probléeme méthodologique qui n’est pas mineur, a
savoir celui de I'acces aux sources. M. Weber travaille évidem-
ment de seconde main sur les textes chinois, et rares sont ceux
qui pourraient faire mieux. Entre les comparatistes qui tra-
vaillent sur des aires culturelles historiquement corrélées, en
traitant les sources de premie¢re main (c’est notamment le cas
de la “Scuola romana di storia delle religioni”, dans la mou-
vance de Brelich), et ceux qui comparent 'incomparable au
sein d’un laboratoire historico-ethno-anthropologique (cf. M.
Detienne), le débat est ouvert et fécond. L'exemple que vous
prenez montre, en effet, qu'un détour par 'Extréme-Orient et



36 DISCUSSION

par les pratiques contemporaines est instructif pour notre
réflexion. J'ajouterai, enfin, qu’il ne faut pas perdre de vue le
role essentiel que I'Inde védique a joué dans I'émergence d’une
étude comparée des religions au XIX® siecle.

FE Marco Simén: Rituals of the “oriental religions” were cha-
racterized by visual and sound effects that gave an impression
of exotism lacking in traditional civic religion (see for example
Origenes Cels. 3, 16, describing how the playing of flutes and
the deafening noise of percussion — per tympana plangitur
Atrtis — moved participants to a state of frenzy).

As Philippe Borgeaud pointed out previously — quoting
A.R. Radcliffe-Brown — and contrary to what E Cumont
maintained, in those rites religious emotion would have had
not so much an individual nature but rather a collective one, as
the worshippers were part of a society that defined their (reli-
gious) identity: they felt, like the Christians, hommes de la fra-
ternité, and it was as members of that collectivity as they expe-
rimented religious emotions in the 77istia and the Hilaria of
the Attis festival, for example.

C. Bonner: 1l faut que je précise ici ma pensée, et je te remer-
cie de m’en offrir l'occasion. Si Cumont met généralement en
avant la dimension individuelle de la religion, le for intérieur,
cela ne signifie pas qu’il ignore pour autant, loin de 13, les
dynamiques de groupe qui sont a 'ccuvre notamment dans les
“religions orientales”. Evoquant le culte d’Isis ou celui de la
Grande Mere phrygienne, 4 plusieurs reprises, il souligne 'en-
thousiasme collectif qui s’empare des participants. Il distingue
en fait deux niveaux de religiosité: celui de la religiosité privée,
d’une part, pour laquelle, en raison de I'état de notre docu-
mentation (cf. supra la question de N. Belayche et ma réponse),
il est amené 4 privilégier les élites; celui de la religiosité collec-
tive, populaire (et extérieure), d’autre part, qu’il décrit A coup
de poncifs tirés de la littérature, plus rarement de sources épi-
graphiques, et qui lui apparait comme “facile”, voire “grossiere”.



DHISTOIRE SECULIERE ET PROFANE DES RELIGIONS 37

Les enthousiasmes légers (relevant de la levitas des cultes orien-
taux) ne suscitent pas son admiration au méme titre que
I’¢lévation de I'dme dans le cadre de la théologie astrale: c’est
évident. Il connalt donc les émotions collectives et leur effet
“agglutinant”, mais il leur attribue un statut inférieur, sur le
plan moral, parce qu'il ne va pas au-dela des critiques du
Romain conservateur traditionnel qui a peur de ces manifesta-
tions ou les méprise. Cumont leur emboite pratiquement le
pas, sans essayer de comprendre vraiment la valeur des émo-
tions religieuses collectives, sinon dans le cadre des mysteres.



bk sl anaveloy

| " isonys Bl sech fieanos 1 e
fie o Smdnns il Waien Jumening
: e n 3 L% 0 ;‘@?37&,‘ 7' o -,r._;" -— " - -

==

- L
bR M ’:




	"L'histoire séculière et profane des religions" (F. Cumont) : observations sur l'articulation entre rite et croyance dans l'historiographie des religions de la fin du XIXe et de la première moitié du XXe siècle

