Zeitschrift: Entretiens sur I'Antiquité classique
Herausgeber: Fondation Hardt pour I'étude de I'Antiquité classique
Band: 52 (2006)

Artikel: Metamorphosi romanesche dell'epica
Autor: Fusillo, Massimo
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-660825

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-660825
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

VIII

MAsSIMO FuUSILLO

METAMORPHOSI ROMANESCHE
DELL EPICA

Vorrei partire dalla fine. Cio¢ dall’'ultimo e pitt complesso dei
romanzi antichi, le Etiopiche, senz’altro il pilt vicino all’epica.
Al centro del romanzo il sacerdote egizio Calasiris ci narra un
sogno. Come il narratore primario, anche il narratore seconda-
rio delle Etiopiche & un maestro della focalizzazione interna:! ci
riporta con rigorosa gradualita le percezioni di se stesso attore
della storia (cioe della propria esperienza di sognatore), senza
anticiparci nulla, senza sovrapporre la sua informazione a poste-
riori in quanto autore del racconto, e dunque senza rivelarci I'i-
dentita del vecchio che gli appare. Vi intesse perd delle allusioni
all’ Odlissea che il lettore colto pud facilmente riconoscere. Il vec-
chio ha infatti membra rinsecchite, ma da sotto la tunica lascia
intravedere il vigore di cosce ancora giovanili: proprio come
Odisseo quando travestito da mendicante si sta per battere con
Iro nel 18° libro (il termine émiyouvida ¢ lo stesso che viene
usato in un discorso di anonimo al verso 74). Ma soprattutto ha
uno sguardo dyytvouy 8¢ dpo xal Tordtpomov: il primo termine
ricorre in Omero nel discorso che Atena rivolge a Odisseo in un
incontro particolarmente significativo, quello che si svolge non
appena questi mette piede ad Itaca (Od. 13, 332); non c’¢ biso-

L J.J.WINKLER, “The Mendacity of Kalasiris and the Narrative Strategy of
Heliodoros™ Aithiopika”, in YCISt 27 (1982), 93-158, parte 3, 137 sgg.: What
Kalasiris knew.



272 MASSIMO FUSILLO

2 « . . . e - N . P
gno di scomodare la “memoria incipitaria’ per individuare nel
secondo termine, woAbtpormov, un chiaro segnale intertestuale,
che rimanda inequivocabilmente al protagonista del secondo
poema omerico. La scrittura di Eliodoro procede sempre per
indizi che vengono disseminati e poi svelati solo alla fine: I'i-
dentita del vecchio sara infatti esplicitamente dichiarata al let-
tore solo al momento in cui, risvegliatosi, Calasiris dispone di
far fare sacrifici a Odisseo. Leggiamo pero il discorso dell'om-
bra che costituisce il nucleo centrale del sogno:
““Q Bavpaoie”, Eor, “ob 3¢ wovog v 0d8evdc Abyou uépet Tébsioal
\ 2. o 3 LY / o \ \ ! /
o kol e, aAha Tavtwy ool 31 thv Kepadnvwy Tapémievoay
olx6y Te TOV NWéTepoy EmioxNPapEvey xal d6&av yvavar TRy
Nuetépav &v omoudy] Bepévoy adtog 00Tmg dAyhpws Eoymuas &g
unde ToUTo 8% TO %OLVOV TPOGELTELY, &€x YELTOVWY ol TolTo
olxobvte. Torydptor Todtwy DENEelg 0dx elg poxpdy THY dixny ol
@Y dpolwy éuol Taldv alcbnoy, Dardtty Te dpa nal vy mole-
piotg EYTUYXAVEY' TV %07V B8 Hv &yelg Topa ThG ERTIC YUUETTS
TpOoELTE, YolpEY Yap alTY] @7ol dLoTL TavTwy émimpocley &yet
\ 4 \ / > o~ \ 3 / »
TV owPPedVY xal Téhog adth) Sebiov edayyeriletan”. (5, 22,

2-3);

Leroe protagonista dell’ Odlissea, che nel poema omerico incon-
tra una serie di premonizioni divine (sogni, oracoli, apparizioni),
anticipa qui ai personaggi le dure peripezie che dovranno soste-
nere prima di arrivare all’esito felice, sottolineando esplicita-
mente il parallelismo (“proverai le mie stesse sofferenze”).
E importante inoltre che il lieto fine sia preannunciato come
una notizia da parte di Penelope per Cariclea: la moglie di Odis-
seo ¢ infatti archetipo di quell'ideale di fedeltd coniugale che
uniforma tutto il romanzo greco, e in particolare le Etiopiche,
dove ¢ declinato anche al maschile.

Lira di Odisseo per i mancati sacrifici non viene pitt men-
zionata nel corso del romanzo, e non gioca quel ruolo incisivo
che gioca invece nel Satyricon I'ira di Priapo, vera degradazione
parodica dell’ Odissea. Il sogno premonitore in cui I'eroe omerico
profetizza le peripezie e il lieto fine ha soprattutto il valore di un
omaggio intertestuale. Figura metaletteraria per eccellenza in cui
si rispecchia, con effetto di mise en abyme, la figura dell’autore,



METAMORFOSI ROMANESCHE DELLEPICA 273

Calasiris sogna il personaggio archetipo su cui Eliodoro ha
modellato sia lui stesso, sia la protagonista Cariclea, come
vedremo fra poco.

Per comprendere bene il valore strutturale di questo rapporto
fra le Etiopiche e I Odissea, punto di arrivo di una lunga meta-
morfosi dell’epica nella nuova forma romanzesca, bisogna prima
tentare di mettere meglio a fuoco queste due nozioni cosi spi-
nose ¢ delicate, e cosl interconnesse fra di loro, epica e romanzo;
due nozioni su cui la teoria letteraria e I'estetica si sono ampia-
mente misurate soprattutto negli ultimi due secoli. Partiamo da
una pagina famosa:

Ganz anders verhilt es sich dagegen mit dem Roman, der moder-
nen biirgerlichen Epopde. Hier tritt einerseits der Reichtum und
die Vielseitigkeit der Interessen, Zustinde, Charaktere, Lebens-
verhiltnisse, der breite Hintergrund einer totalen Welt sowie die
epische Darstellung von Begebenheiten vollstindig wieder ein.
Was jedoch fehlt, ist der urspriinglich poetische Weltzustand, aus
welchem das elgenthche Epos hervorgeht. Der Roman im moder-
nen Sinne setzt eine bereits zur Prosa geordnete Wirklichkeit vor-
aus, auf deren Boden er sodann in seinem Kreise — sowohl in
Riicksicht auf die Lebendigkeit der Begebnisse als auch in betreff
der Individuen und ihres Schicksals — der Poesie, soweit es bei
dieser Voraussetzung moglich ist, ihr verlorenes Recht wieder
erringt.?

Il complesso sistema delle singole arti, delineato nell'ultima parte
dell’ Estetica di Hegel, dedica all’epica una sezione lunghissima,
che verso la fine comprende una breve pagina sul romanzo, da
cui & tratto questo brano. E la famosa definizione di “moderna
epopea borghese”, che riprende temi comuni al pensiero estetico
tedesco.? Proprio in quanto forma non originaria e non poetica,
il romanzo non poteva ottenere molto pilt spazio all'interno del-

* G.W.E HEGEL, Vorlesungen iiber die Asthetik 111, Werke 15 (Frankfurt a.M.
1980), 392-393. Riprendo e rielaboro qui parti del mio lavoro “Fra epica e
romanzo”, in I/ romanzo, 11: Le forme, a cura di E MORETTI (Torino 2002), 5-35.

3 Soprattutto E VON BLANCKENBURG, Versuch iiber den Roman (1774), hrsg.
von E. LAMMERT (Stuttgart 1965); per la genealogia della teoria hegeliana cfr.
H. HIEBEL, Individualitit und Totalitit (Bonn 1974).



274 MASSIMO FUSILLO

'ampia architettura hegeliana. La formula dell’epica borghese si
¢ dimostrata perd feconda e felice, dando vita a un vero e pro-
prio mito critico (oggi certo da ripensare), che vede nell’epica la
forma originaria per eccellenza, il genere che instaura la lettera-
tura e che fonda l'identita nazionale, grazie a una poesia corale,
impersonale, e soprattutto totalizzante; e vede invece nel romanzo
la forma altrettanto per eccellenza secondaria, condannata alla
frammentarieta e all'anelito verso una totalita perduta. Come ¢
noto, questo mito critico ¢ stato sviluppato soprattutto dal gio-
vane Lukdcs nella Teoria del romanzo: un saggio che inizia con
uno squarcio lirico in cui si condensa tutta la nostalgia roman-
tica per la grecita come eta felice, che non conosceva dissonanza
fra io e mondo. Leggiamo dunque la sua definizione canonica del
romanzo come forma dominata dalla Sehnsucht dell’epica:

Der Roman ist die Epopée eines Zeitalters, fiir das die extensive
Totalitit des Lebens nicht mehr sinnfillig gegeben ist, fiir das die
Lebensimmanenz des Sinnes zum Problem geworden ist, und das
dennoch die Gesinnung zur Totalitit hat.*

Anche se del tutto rovesciata di segno, ritroviamo la stessa ten-
denza a mitologizzare i due termini in un teorico speculare a
Lukdcs: Michail Bachtin (¢ stato detto giustamente che su di
loro si potrebbe scrivere una biografia parallela alla Plutarco).’
Per Bachtin I'epica ¢ il polo negativo che implica monoliticita,
monologicitd, staticitd, chiusura nel passato assoluto, cristalliz-
zazione nel canone; mentre il romanzo ¢ il polo positivo che
implica plurivocita, dialogicita, dinamismo, e che diventa quasi
metafora di uno spirito antigerarchico e antiautoritario, di una
linea culturale carnevalesca e dionisiaca. Data la prospettiva
metastoricista di Bachtin, si profila cosi una nuova genealogia
del romanzo, che non ¢ pili, come in Hegel e in Lukdcs, una
forma legata alla civilta borghese (quindi a una classe sociale la

* G. LUKACS, Die Theorie des Romans. Ein geschichtsphilosophischer Versuch iiber
die Formen der groffen Epik (Berlin-Spandau 1963), 53.

5 V. STRADA, Introduzione all'edizione italiana di M. BACHTIN, Tolstoj (Bolo-
gna 1986), 21: “vite intellettuali divergenti”.



METAMORFOSI ROMANESCHE DELLEPICA 275

cui ‘nascita’ ha avuto le datazioni pili disparate, sconfinando
spesso nella categoria transculturale: sappiamo bene quanto
spesso anche I'ellenismo sia stato definito un’epoca ‘borghese’),
e che accoglie invece svariate forme marginali e sotterranee della
narrazione antica e medievale.®

Parlavo prima di mito critico non certo per negarne il valore
euristico, ma perché la visione hegeliana e lukdcsiana, poi rove-
sciata di segno da Bachtin, configura I'epica come una sorta di
Eden perduto, caratterizzato da una comunione perfetta fra il
poeta e il suo pubblico. Come succede spesso nel pensiero occi-
dentale, ossessionato dal problema dell’origine, si tratta insomma
di una sorta di unita primigenia, da cui scaturiscono forme secon-
darie, segnate dalla disgregazione e dal frammento, secondo una
linea evolutiva inevitabilmente discendente. L'opposizione fra
epica e romanzo ricalca dunque una serie di grandi binarismi su
cui si ¢ costruita I'identita occidentale, e che la cultura contem-
poranea sta rimettendo in discussione, binarismi in cui il primo
termine ha sempre i caratteri dell’originarieta e quindi della supe-
riorita: natura/cultura, pubblico/privato, collettivo/individuale,
oralitd/scrittura, tragedia/commedia, maschile/femminile. Se I'e-
pica ¢ infatti considerata un genere spontaneo e aurorale, incen-
trato su temi elevati e tipicamente maschili come la guerra e I'a-
zione eroica, in cui si riconosce un intero popolo, il romanzo ¢
considerato invece per definizione il genere di secondo grado,
che nasce quando la scrittura ¢ gia ampiamente in uso, ¢ legato
all'insorgere di una nuova dimensione privata e sentimentale, ed
¢ quindi orientato verso un pubblico prevalentemente femmi-
nile. Un orientamento che si fa risalire gia al mondo antico, al
punto che alcuni critici si sono spinti a ipotizzare per i romanzi
greci autrici celate sotto pseudonimi maschili’” (non a caso gia
Samuel Butler aveva fatto la stessa ipotesi per |’ Odissea. ..).?

¢ Da vedere soprattutto M. BACHTIN, Voprosy literaturi i estetiki (Moscou
1975), trad it. (Torino 1979), 445-482.

7 Cfr. T. HAGG, The Novel in Antiguity (Oxford 1983), 95-96.

8 S. BUTLER, The Authoress of the Odyssey, Introduced by T. WHITMARSH (Bri-
stol 2003).



276 MASSIMO FUSILLO

Contrapporre epica e romanzo ¢ in ogni caso unoperazione
delicata. Si tratta di due modi di rappresentazione letteraria, a
loro volta suddivisi in vari generi e sottogeneri, che apparten-
gono perod alla stessa grande tipologia espressiva, al regime nar-
rativo, contrapposto, secondo una fortunatissima triade, al regime
drammatico e a quello lirico. E all'interno di questo regime pre-
vedono entrambi opere di grandi dimensioni e con ampio sistema
di personaggi (la distinzione fra versi e prosa non ¢ invece sem-
pre valida). Se dunque sul piano astratto delle tecniche espressive
non si possono distinguere nettamente (al punto che alcuni teo-
rici soprattutto di ambito tedesco utilizzano il termine epica per
inglobare entrambe le forme), si distinguono invece moltissimo
sul piano dello statuto gerarchico: I'epica ¢ il genere pitt codifi-
cato e canonico, il romanzo ¢ invece il pit fluido e aperto. Si
tratta dunque di un’'opposizione che va sempre storicizzata: biso-
gna chiedersi insomma cosa significava per un autore come Elio-
doro scrivere un romanzo che si richiamasse all’epica.

Riflettiamo perd ancora un po’ in generale su un primo dato
che salta subito agli occhi quando si passa alla dimensione dia-
cronica: la nascita tardiva del romanzo e la morte precoce del-
I'epica. L'epica ¢ il primo genere a sorgere, anzi quello che inau-
gura il sistema letterario, ma ¢ anche quello di cui si lamenta ben
presto il declino. Nella tradizione europea il Paradise Lost di Mil-
ton viene generalmente considerato 'ultimo vero poema epico,
ma il processo di estinzione ¢ comunque lungo e lento: il genere
sopravvive soprattutto nella forma stravolta e parodica dell’e-
roicomico,” salvo poi riapparire inaspettatamente (come & acca-
duto di recente per I'Omeros postcoloniale di Walcott, comun-
que molto lirico'®). Le cose cambiano perd se si segue la
distinzione hegeliana fra epica originaria ed epica kiinstlich gema-
chte (variamente riformulata come epica letteraria, o revival sen-

? Cfr. C. BERTONI, Percorsi europei dell’eroicomico (Pisa 1997).

19 Cfr. J. FARRELL, “Walcott’s ‘Omeros’. The Classical Epic in a Postmodern
World”, in Epic Traditions in the Contemporary World: The Poetics of Community,
ed. by M. BEISSINGER, J.TyLUs, S. WOFFORD (Berkeley 1999), 270-296.



METAMORFOSI ROMANESCHE DELLEPICA 277

timentale dell’epica).!’ Se dobbiamo escludere la seconda (a cui
appartiene gia Virgilio) dal vero spirito epico, perché prodotto
inautentico, allora la morte dell’epica diviene realmente un feno-
meno precocissimo: finiamo per definire epici solo i poemi di
Omero, e alcune opere simili di altre culture, come I'epopea di
Gilgamesh, o il Ramadyana e il Mahibarata.

La nascita tardiva del romanzo ¢ invece un dato di fatto
incontrovertibile, che ne ha causato anche lo statuto marginale
e poco ufficiale, conservato per secoli. Molto piu oscillante ¢
perd il momento effettivo di questa nascita, che tende a essere
retrodatata sempre di pill, soprattutto da quanto si € contestata
la distinzione anglosassone fra novel e romance: un’operazione
critica compiuta nel modo pilt drastico da Margaret Doody.'?
Pur contenendo tratti caratteristici del romance, il romanzo greco
¢ pitt vicino al concetto di novel, se non altro per I'assenza di ele-
menti fantastici e la presenza di una dimensione quotidiana. Il
prototipo sarebbe allora la Calliroe di Caritone, la cui datazione
oscilla, come ¢ noto, fra il [ a.C. e il I d.C. Gli studiosi del
romanzo greco hanno messo in rilievo molti tratti distintivi che
la visione hegeliano-lukacsiana considerava tipici del romanzo
moderno come forma borghese: la secolarizzazione, I'individua-
lismo, I'isolamento dell’eroe, la dimensione privata e sentimen-
tale, il sincretismo culturale.’® Sono elementi gia in parte pre-
senti nella commedia di Menandro, e ancor prima nelle ultime
tragedie atipiche, esotiche ed avventurose, di Euripide, non a
caso definite “romanzesche”.!* La retrodatazione del romanzo

1 G.W.E HEGEL, Vorlesungen...(sopra, n.2), 348; sul revival “sentimentale”
(termine di N. Frye) dell’epica letteraria cfr. ].B. HAINSWORTH, The Idea of Epic
(Berkeley 1991), Ch. 1.

12 M. DooDY, The True Story of the Novel (New Brunswick, NJ 1996): un
libro che da ampio spazio al romanzo antico ¢ alla sua ‘impuritd’ etnica e cultu-
rale, contrapponendosi alla celebre tesi di Ian Watt.

13 Cfr. soprattutto B. REARDON, The Form of Greek Romance (Princeton 1991),
che perd continua a preferire il termine romance, a differenza della maggior parte
degli studiosi anglosassoni attuali. 4

14 Cfr. M. FUSILLO, “Wias ist eine romanhafte Tragodie? Uberlegungen zu
Euripides’ Experimentalismus”, in Poetica 24 (1992), 270-299.



278 MASSIMO FUSILLO

non finisce comunque qui: molte delle peculiarita del secondo
poema omerico, che derivano probabilmente dall’epoca diversa
di composizione, sono state interpretate in chiave protoroman-
zesca. Leggiamo cosa scrive Gérard Genette in Palinsesti, saggio
summa su tutte le forme di letteratura di secondo grado:

Iliade/Odyssée : le plus fort argument en faveur de ['unité d’auteur
est peut-étre justement le fait que la seconde ne soit pas tout
platement un démarquage de la premiere, mouvement naturel
d’un épigone ou d'un concurrent, que l'auteur lui-méme aura
davantage la force et le gotit d’éviter, plus tenté par une ceuvre
toute différente, et dont la relation a la précédente est ici assez
oblique: dix ans apres, comparse devenu héros, changement du
theme d’action (de I'exploit a I'aventure) et de l'attitude narra-
tive, soudain presque entierement focalisée sur le seul héros —
et secondairement, dans la 7élémachie, sur son fils —, ce qui
rompt totalement avec lob)ectwlte olympienne (“défilé exté-
rieur”, dit Hegel) du mode épique. Quasi changement de genre,
donc, car Homere fait ici plus de la moitié du chemin qui sépare
I'épopée du roman: passage du theme guerrier au theme de
Paventure individuelle, réduction du personnel multiple & un
héros central, focalisation dominante du récit sur ce héros, et
enfin inauguration, si contraire au régime narratif de ' Ziade (et,
plus tard, de I'épopée médiévale), du début in medias res com-
pensé, aux chants IX a XII, par un récit autodiégétique a la pre-
miére personne.'’

“Pitt della meta del cammino che separa I'epopea dal romanzo™:
con splendida sprezzatura il narratologo puo liquidare in pochi
tratti la questione omerica, attribuendo a un unico autore il
cambiamento. Genette non ¢ certo il primo a sottolineare il
carattere romanzesco dell’ Odissea: lo faceva gia, ad esempio, a
inizi del Novecento il saggista Rudolf Borchardt. Nel suo Die
Odyssee. Epos zwischen Miirchen und Roman, Uvo Holscher sin-
tetizza in termini pitt cauti la questione, attribuendo la peculia-
rita del secondo poema omerico a una maniera sentimentale e
romanzesca di leggerlo, nata in et ellenistica:

"> G. GENETTE, Palimpsestes. La littérature au second degré (Paris 1982), 200.



METAMORFOSI ROMANESCHE DELLEPICA 279

Kein Zweitel, die Odyssee lief§ sich auch lesen als Liebesroman.
Kirke, Kalypso, Nausikaa — auf der anderen Seite die Freier um
Penelope; das Thema der Treue iiber alle Bedringnisse und Ver-
zweiflungen hinweg, auf Odysseus’ Seite die Beharrlichkeit des
Dulders; am Ende die Wiedervereinigung der Liebenden in dem,
was hellenistische Literarkritik das “Ziel der Odyssee” nannte,
das eheliche Lager: es ist sehr wahrscheinlich, daff im Hellenis-
mus die Odyssee in diesem sentimentalen Sinne rezipiert wurde.
Und es gibt Anzeichen dafiir, dafl sie gleichsam zur Romanlek-
tiire gehorte [...].

Diese Anndherung der Odyssee, in der hellenistischen Rezep-
tion, an den Roman hat ihren offenbaren Grund in der Grund-
struktur des Epos, welche die Geschichte von den getrennten und
wiedervereinigten Gatten ist. Wenn man den Blick nicht auf Ein-
flifle und Anleihen, sondern auf das Grundmuster richtet, wird
man in der Odyssee das Vorbild der neuen Gattung nicht ver-
kennen.'®

L Odissea, poema secondo e secondario per eccellenza (e quindi
prototipo anche dell'intertestualita), che gia '’Anonimo del
Sublime riteneva un’opera della vecchiaia (9, 14) e un modello
pit adatto per la commedia, diventa quindi I'archetipo ideale del
romanzo: a partire gid dall’antichitd con il Satyricon e con le
Etiopiche fino a Joyce. Questo sia per gli aspetti tematici: il viag-
gio, 'avventura, I'esotismo, gli affetti privati, e in genere valori
meno alti e indiscussi ('astuzia, I'inganno, la finzione, per altro
non del tutto estranei al primo poema omerico), che Adorno
collegava chiaramente alla cultura borghese;!’ sia per gli aspetti
formali: una strutturazione narrativa incentrata sul singolo eroe,
e pilt chiusa e compatta rispetto a quella dell’ Zzade.
Quest’ultimo punto merita un po’ piu di attenzione. Nella
Teoria del romanzo Lukdcs scrive che “in der Handlung der Ilias
— ohne Anfang und ohne Abschlufy — erbliiht ein geschlosse-

ner Kosmos”;'® e riformula poi quest’osservazione in termini

16 U. HOLSCHER, Die Odyssee. Epos zwischen Mirchen und Roman (Miinchen
1988), 228-229.

17 M. HORKHEIMER, T.W. ADORNO, Dialektik der Aufklirung. Philosophische
Fragmente (Frankfurt a.M. 1947), cap. 1.

18 G. LUKACS, Die Theorie des Romans (sopra, n.4), 51-52.



280 MASSIMO FUSILLO

generali, definendo 'epica “eine homogen-organische Stetigkeit”,
e il romanzo invece “ein heterogen-kontingentes Diskretum”."
Lepica appare dunque come un flusso di eventi dotati di un’or-
ganicita intrinseca, da cui il poeta deve solo estrarre il suo seg-
mento narrativo: l'inizio e la fine restano quindi arbitrarii e
aperti. Il romanzo deve invece incanalare la propria materia
disorganica e contingente attraverso un'architettura compositiva
pil rigorosa. Se ne dovrebbe dedurre a questo punto che 'op-
posizione fra epica e romanzo, gia adombrata in quella fra /iade
e Odissea, si configuri sul piano della strutturazione narrativa
come un’opposizione aperto/chiuso: e questo verrebbe confer-
mato anche dai finali del romanzo greco, molto spettacolari e
trionfali, tutti modellati sulla riunificazione della coppia del-
'Odissea. In realta anche questa polarita va storicizzata: le belle
osservazioni di Lukdcs valgono infatti soprattutto per il periodo
dell’Otto-Novecento, quando il romanzo ¢ diventato un genere
canonico, chiuso e ben strutturato (pace Bachtin), mentre i ten-
tativi di trascendere le convenzioni del romanzo borghese e di
recuperare una forma epica hanno al contrario un carattere
aperto e polifonico: ¢ il caso del grande capolavoro di Tolstoj,
Guerra e pace, forse I'esempio pil riuscito nella modernita del
tentativo di recuperare 'epica antica e di far rivivere I //iade. Nei
primi secoli della storia della narrativa il rapporto appare perd
del tutto inverso: soprattutto nelle polemiche cinquecentesche
dei trattati di retorica e di poetica 'epica (in cui si faceva rien-
trare anche Eliodoro!) ha svolto la funzione di modello chiuso,
organico e unitario nei confronti di un romanzo visto come
regno della pluralita e della multiformita.?

Torniamo al nostro itinerario semiparadossale sulla nascita
del romanzo e sulla morte dell’epica. Al punto in cui siamo arri-
vati si ha dunque I'impressione che la forma epica allo stato puro
sia rappresentata dalla sola //iade (o da opere medievali piti vicine

" G. LUKACS, Die Theorie des Romans (sopra, n.4), 74.
20 Cfr. P. PARKER, Inescapable Romance. Studies in the Poetics of @ Mode (Prin-
ceton 1979); S. ZATTI, Il modo epico (Bari 2000), 101-105.



METAMORFOSI ROMANESCHE DELLEPICA 281

all’oralitd come la Chanson de Roland), e infatti ci sono molti cri-
tici che lo hanno sostenuto. Alcune letture del primo poema
omerico apparse negli ultimi decenni ne hanno dato perd una
visione sempre pill sfaccettata, sottolineando la pluralitd dei
punti di vista, la polifonia espressiva, la visione antibellica ed
antiautoritaria.”! Anche il suo protagonista, Achille (un prota-
gonismo che rifulge proprio dall’assenza, come notava gia Hél-
derlin), ¢ ben lontano dallincarnare uno spirito collettivo, ma
vive la propria esperienza emotiva in contrasto con i codici del
mondo circostante.”? A questo punto un neopragmatista con-
cluderebbe che ¢ la comunita interpretativa a creare il testo:
siamo noi studiosi di un’epoca in cui il romanzo ha raggiunto,
dopo millenni di marginalita, una posizione egemone a costruire
una nuova //iade romanzesca. Per quanto io ritenga il concetto
di comunita interpretativa interessante e produttivo, proprio
come antidoto agli eccessi del soggettivismo, sono perd ancora
convinto che “C’¢ un testo in questa classe”.*® Linterpretazione
¢ infinita, in quanto ogni epoca e ogni cultura scopre nei testi
nuove potenzialitd, alimentando un dialogo inesauribile; ma non
¢ illimitata, in quanto deve inevitabilmente partire dai molteplici
percorsi del testo. Forse basta dire che, anche sotto la spinta del
romanzo moderno, la critica contemporanea ha messo meglio a
fuoco la complessita della poesia omerica, ridiscutendo idee che
avevano dominato a lungo come oggettivita, impersonalita e sta-
ticitd. E una poesia che viene alla fine di complessi processi cul-
turali: quindi ben lontana da ogni purezza primigenia, cosi come
non & immune da contaminazioni con 'Oriente.?* E stata 'os-
sessione occidentale dell’originario a descrivere 'epica come un

2l Cfr. 1. DE JONG, Narrators and Focalizers. The Presentation of the Story in the
lliad’ (Amsterdam 1987); R.J. RABEL, Plot and Point of View in the Iliad’ (Ann
Arbor 1997).

22 Cfr. G. PADUANO, Le scelte di Achille. Saggio introduttivo a Omero, lliade

(Torino 1997), IX-XLIX.
23 11 riferimento &, ovviamente, a S. FiSH, Is There a Text in This Class? The

Authority of Interpretive Communities (Cambridge, Mass. 1980).
24 Cfr. W. BURKERT, Da Omero ai Magi. La tradizione orientale nella cultura

greca (Venezia 1999), cap 1.



282 MASSIMO FUSILLO

blocco monolitico e organico, inattingibile nella sua assolutezza:
d’altronde enfatizzare la discontinuita, creando miti di passato
assoluto, & uno dei modi con cui la modernita si autolegittima.*’
La stessa ossessione che ha spinto a stabilire un’equivalenza mec-
canica fra epica e oralita nelle culture ‘primitive’, equivalenza
negata o almeno ridimensionata dalle ricerche antropologiche
pitt recenti.?

Se poi abbandoniamo la distinzione fra epica autentica ed
epica letteraria, scorgiamo una progressiva ‘contaminazione’
romanzesca, che avviene sotto il segno di eros, un tema estraneo
al rigido codice epico maschile.”” Se infatti nell'universo guer-
resco dell’ //iade I'erotismo ¢ implicito o collaterale, e nell’ Odis-
sea compare poi in forme significative ma circoscritte, diventa
invece centrale nelle Argonautiche di Apollonio Rodio, quindi
nell’etd ellenistica che vede poco dopo la nascita del romanzo.
Per la sua mistione tutta odissiaca di eros, viaggio e avventura,
e per il suo antieroismo marcato, che arriva a tematizzare la per-
dita del codice epico, anche il poema apolloniano ¢ stato con-
siderato un prototipo del romanzo.”

Cosa resta a questo punto dell’opposizione fra epica e
romanzo? Molte delle osservazioni fatte finora potrebbero por-

25 La citazione d’obbligo ¢ H. BLUMENBERG, Die Legitimitit der Neuzeit
(Frankfurt a.M. 1966), 1.9.

%6 7. Goony, “Dall’oralita alla scrittura. Riflessioni antropologiche sul nar-
rare”, in La cultura del romanzo. I] romanzo 1, a cura di E MORETTI (Torino 2001),
19-46.

27 Cfr. B. PAVLOCK, Eros, Imitation, and the Epic Tradition (Ithaca and Lon-
don 1990).

8 E. ROHDE, Der griechische Roman und seine Vorliufer (Wiesbaden 1876), 21,
105; A. HEISERMAN, The Novel before the Novel. Essays and Discussions about the
Beginnings of Prose Fiction in the West (Chicago 1977), 11-29; C.R. BEYE, Epic and
Romance in the Argonautica of Apollonius (Carbondale and Edwardsville 1982),
71-74; la tesi dell’antieroismo di Giasone, recentemente molto ridiscussa, si deve
G. LawALL, “Apollonius’ Argonautica. Jason as Anti-Hero”, in YCISt 19 (1966),
119-169; contra R. HUNTER, “Short on Heroics. Jason in the Argonautica”, in CQ
38 (1988), 436-453; S. GOLDHILL, The Poets Voice. Essays on Poetics and Greek
Literature (Cambridge 1991), 313-316; E ViaN, “IHEZQN AMHXANOY”, in
Studi in onore di Anthos Ardizzoni, a cura di E. LIVREA e G. PRIVITERA (Roma
1978), 1023-1041.



METAMORFOSI ROMANESCHE DELLEPICA 283

tare a delle conclusioni scettiche; e ¢’¢ infatti chi ha sostenuto
che si tratta di due nozioni che nella pratica critica finiscono
per autodecostruirsi.”” Non credo che si debba giungere a un
risultato cosi negativo. Limpasse si pud superare se si smette di
considerare I'epica e il romanzo due entita fisse e immutabili, e
li si tratta invece come due fasci di costanti transculturali che di
epoca in epoca e di opera in opera possono essere pill 0 meno
attive, e possono anche trasformarsi del tutto. E evidente che in
un genere fortemente codificato come I'epica ¢ piti facile indi-
viduare costanti (narrazione di imprese eroiche, mitiche o sto-
riche, fondamentali per una comunita; linguaggio elevato e
sublime; enciclopedismo), topoi e tecniche espressive (il cata-
logo, la similitudine, la discesa agli Inferi); mentre lo ¢ molto
meno per un genere per lungo tempo marginale e poco ufficiale
come il romanzo, anche se non ¢ certo impossibile (la dimen-
sione privata e sentimentale; la forma aperta; 'identificazione
patologica). Ma ¢ anche chiaro che ¢ soprattutto I'incrocio e
I'interferenza fra questi due insiemi di costanti a individuare nel
corso dei secoli 'universo della finzione narrativa.

Il rapporto fra epica e romanzo non va dunque pensato come
contrapposizione netta fra originario e secondario, fra sublime e
quotidiano, fra alto e basso, ma va ripensato come interferenza e
ibridazione fra due generi narrativi distinti ma non totalmente
separati. Se da un lato le varie metamorfosi dell’epica nei secoli
si sono spesso configurate come una progressiva ‘romanzizza-
zione’, dall’altro il romanzo si & richiamato ai modelli epici per tra-
scendere il proprio statuto marginale, e per rispondere ai vari
attacchi subiti, riappropriandosi quindi del genere pili canonico,
con cui aveva in comune il regime narrativo e le dimensioni
ampie. In un primo tempo solo per autoelevarsi o per tematizzare
la propria diversit; e in un secondo tempo invece, quando il pro-
blema della marginalitd era ampiamente superato, per espandersi
e per raggiungere forme nuove sempre pill totalizzanti.

22 M.A. SHERMAN, “Problems of Bakhtin’s Epic”, in Bakhtin and Medieval
Voices, ed. by T.J. FARRELL (Gainesville, FL 1996), 194.



284 MASSIMO FUSILLO

Il romanzo antico ci offre due modelli opposti (e uno inter-
medio) di ibridazione con I'epica, entrambi destinati ad avere
grande successo nella storia letteraria: la ripresa a fine di nobi-
litazione, che tende ad accentuare la continuita fra i due generi,
come fa appunto Eliodoro con il sogno di Calasiris; e il rove-
sciamento parodico, che tematizza invece la distanza dal sublime
(fra di essi st interpone I'allusione ironica).

Il primo modello si presenta gia nella fase iniziale di questo
genere letterario: il romanzo di Caritone ¢ infatti quello in cui
si avverte di pil il contrasto fra la dimensione quotidiana e ‘bor-
ghese’ del racconto, narrato in uno stile assai lineare, e il desi-
derio di nobilitare una forma letteraria ancora giovane. A que-
sta seconda istanza si possono ascrivere le innumerevoli citazioni
dirette, quasi esclusivamente tratte da Omero, e in particolare
dall’ /liade. Come & noto, a causa delle nettissime differenze nella
produzione e nella circolazione della cultura (assenza di ripro-
duzione in serie del libro, e del concetto stesso di proprieta let-
teraria), nelle letterature antiche la citazione testuale — nozione
pili circoscritta rispetto alla citazione intesa da Kristeva in poi
come sinonimo di intertestualita, cosi centrale in tutto il post-
moderno®® — & una prassi non molto diffusa, in genere sosti-
tuita dall’allusione e dalla parafrasi, o limitata a casi specifici,
come la prosa filosofica, in cui si attiva un rapporto di ‘metate-
stualitd’,! di commento del testo secondo al testo primo (in
uno dei pochi studi teorici sulla citazione, Antoine Compagnon
giunge perciod alla conclusione paradossale che la citazione non
esiste nell’antichita classica).?” Le cose cambiano un po’ con I'el-
lenismo: ad esempio in uno dei generi che pitt hanno influen-

3 Sulla base di questa nozione G. DANEK, Epos und Zitat. Studien zu den
Quellen der Odyssee (Wien 1998), 15-23, pud individuare nell’ Odissea una serie
di citazioni delle versioni alternative, relativizzando in tal modo la visione tradi-
zionale dell’assolutezza epica.

31 Su questa forma di intertestualita cfr. G. GENETTE, Palimpsestes (sopra,
n.15), 10.

32 A. COMPAGNON, La seconde main, ou le travail de la citation (Paris 1979),
95-97; la questione ¢ posta comunque in termini problematici.



METAMORFOSI ROMANESCHE DELLEPICA 285

zato il romanzo, la commedia di Menandro, in cui la citazione
testuale, corredata anche di indicazioni bibliografiche (come
nella famosa scena dell’Aspis), produce un forte straniamento
metaletterario, e rientra in una riflessione sui rapporti fra lin-
guaggio tragico e linguaggio comico.”” Nella prosa la questione
¢ pitt complessa, in quanto valeva quel principio dell’'omoge-
neita stilistica messo in luce dal classico studio di Norden:? I'in-
serzione di materiale allotrio, come il verso, era sentito come
una trasgressione eccessiva, come una rottura dell’'unita dell’o-
pera. Non a caso i retori, come Demetrio (Eloc. 112-113, 150)
o Ermogene (/d. 2,4), consigliavano un uso misurato dei poeti
e delle citazioni, e lo circoscrivevano comungque solo al registro
medio, allo stile elegante (vAapupdc), in quanto destinato a pro-
durre grazia espressiva, ydetc; che ¢ poi il registro in cui sceglie
di muoversi Caritone.

Nelle Avventure di Cherea e Calliroe le frequenti citazioni
omeriche, a cui la critica ha prestato attenzione relativamente di
recente,>’ non scompaginano mai infatti la struttura del testo,
come accade invece nelle consistenti oscillazioni del prosimetrum
o nel Satyricon, e svolgono diverse funzioni: da quella puramente
esornativa, in cul sintagmi omerici impreziosiscono situazioni
connotate da un’emotivitd molto pronunciata (stupore, frenesia,
turbamento amoroso, gelosia); a quella intertestuale, in cui si
attiva quella tensione fra testo citante e testo citato di cui parla
Compagnon,®® e quindi un rapporto fra i due contesti narrativi,
fino a giungere all’esplicito segnale metaletterario. Ovviamente,

3 G. PADUANO, “Citazione ed esistenza (Menandro, ‘Aspis’ 407 sgg.)”, in
RCCM 20 (1978), 1055-65.

3 Ed. NORDEN, Die antike Kunstprosa vom VI. Jabrbundert v.Chr. bis in die
Zeit der Renaissance (Leipzig und Berlin 1915), soprattutto 100-102.

35 M. FusiLLO, “Il testo nel testo: la citazione nel romanzo greco”, in MD 25
(1990), 27-48; G. MANUWALD, “Zitate als Mittel des Erzihlens. Zur Darstel-
lungstechnik Charitons in seinem Roman “Kallirhoe™, in W/A 24 (2000), 97-
122 (la quale insiste soprattutto sulla ripresa di elementi generalizzabili, sempre
a fine di intrattenimento); . ROBIANO, “La citation poétique dans le roman éro-
tique grec”, in REA 102 (2000), 509-529.

3 A. COMPAGNON, La seconde main...(sopra, n.32), passim.



286 MASSIMO FUSILLO

per capire la metamorfosi romanzesca dell’epica, sono queste due
ultime funzioni quelle che ci interessano da vicino. E interes-
sante notare innanzitutto come Caritone riprenda dall’ /liade —
quindi da un poema in cui I'eros per statuto ¢ destinato a rima-
nere ai margini — un paradigma amoroso che riguarda proprio
il suo protagonista: la storia fra Achille e Patroclo, che, in quanto
storia omoerotica, ¢ relegata ancor pitt nel regime dell'implicito,
secondo una norma epica che Caritone stesso rispetta al pari di
Eliodoro, e a differenza degli altri romanzieri.’” Le citazioni tratte
dall’episodio imperniato sulla morte di Patroclo e sulla reazione
disperata e sublime di Achille costellano tutto il racconto della
lunga separazione fra i due sposi, che costituisce il nucleo cen-
trale e pitt consistente del romanzo, e che implica anche le morti
apparenti di entrambi. All'inizio del plot, quando Cherea
apprende la notizia del presunto adulterio di Calliroe, il narra-
tore enfatizza la sua disperazione citando i tre versi con cui
Omero descrive la reazione di Achille alla morte di Patroclo (7L
18, 22-24, citati in 1,4,6). Quando a Mileto Calliroe, convinta
che lo sposo ¢ morto, ¢ dilaniata dal conflitto interiore fra la
fedelta alla sua memoria e la convenienza di sposare Dionisio
per dare alla luce il figlio che aspetta senza farlo cadere nello
stato di schiavitli, I'apparizione in sogno del protagonista che
sciogliera il dilemma ¢ introdotta dalla citazione dei versi con cui
Omero descrive 'apparizione in sogno dell’ombra di Patroclo ad
Achille (7. 23, 66-67 in 2,9,6). Infine, una volta terminato il
gioco delle morti apparenti, quando i due sposi si ritrovano per
il processo a Babilonia, lo stato emotivo di Cherea impossibili-
tato a parlare con la moglie ¢ espresso tramite una ripresa abbre-
viata della prima citazione, quella che nel I libro contrappuntava
il supposto adulterio (77 18, 23-24, citato in 5,2,4); dopo il rein-
contro, quando Cherea scambia lo stupore afasico che colpisce
Calliroe a causa della resurrezione dello sposo per segno di infe-

7 B. EFfE, “Der griechische Liebesroman und die Homoerotik. Ursprung
und Entwicklung einer epischen Gattungskonvention”, in Philologus 131 (1987),
95-108.



METAMORFOSI ROMANESCHE DELLEPICA 287

deltd, il suo ennesimo tentativo di suicidio®® & introdotto da
un’altra citazione dal discorso di Achille che giura memoria
eterna al compagno amato prima di accingersi a straziare il corpo
di Ettore (7 22, 389-390, citato in 5,10,9). Tre momenti chiave
dunque della peripezia romanzesca, che si richiamano a tre
momenti chiave dell’archetipo di Patroclo ed Achille.

Proprio per il suo carattere esplicito, la citazione spinge il let-
tore a fare un confronto fra il modello epico ¢ il riuso roman-
zesco. Nel nostro caso si nota innanzitutto la studiata corri-
spondenza fra le situazioni narrative, che hanno sempre un
nucleo comune: nel primo esempio la reazione a una notizia
negativa riguardante I'essere amato; nel secondo, ancor piti ade-
rente, I'apparizione in sogno del partner; nel terzo la promessa
di conservare la memoria affettiva oltre la morte. Salta subito agli
occhi pero lo scarto di registro, che scaturisce dall’opposizione
autenticitd/apparenza: nell’//iade le citazioni riguardano sempre
Pevento unico, tragico e ineluttabile per eccellenza, la morte;
nel romanzo di Caritone nel primo caso si tratta di un adulte-
rio fittizio, frutto di un inganno; nel secondo dell'apparizione
dell’ombra di un uomo creduto morto, ma ancora vivo; e nel
terzo di un suicidio che verra subito dopo sventato, come sem-
pre, dall’amico Policarmo; dunque eventi sentiti come tragici e
ineluttabili dai personaggi, ma destinati a sciogliersi nell'im-
mancabile lieto fine predisposto dall’autore.

Caritone trascrive la gravitas sublime di Omero nel registro
medio di una commedia sentimentale; ed & un’operazione ambi-
valente: se da un lato I'epica si imborghesisce e si abbassa di
tono, dall’altro il romanzo si eroicizza e si innalza, con piena
corrispondenza biunivoca. Leroicizzazione riguarda non a caso

38 Questo topos molto presente in tutto il romanzo greco soprattutto della
prima fase & stato assai valorizzato da S. MACALISTER, Dreams and Suicides. The
Greek Novel from Antiquity to the Byzantine Empire (London and New York 1996),
cap. 1, in quanto “gamble” con la morte, messa a rischio della vita affidandosi
totalmente al caso, e quindi mezzo per acquisire identita da parte di personaggi
tentati da un suicidio comunque egoistico e anomico, non altruistico come quello
della Grecia classica (queste ultime categorie provengono da Durkheim).



288 MASSIMO FUSILLO

la fase della separazione, in cui gli amanti credono morti o infe-
deli il loro partner: se ¢ vero, come ho cercato di dimostrare in
altra sede,® che la struttura tematica del romanzo greco, basata
su di un parallelismo enfatizzato, concretizza nel testo il bisogno
di simmetria tipico della logica inconscia, andando incontro alle
attese di un pubblico in cerca di prodotti consolatori, allora la
separazione ¢ il trauma pit dilacerante di questo universo tutto
privato, proprio perché la coppia ¢ descritta come un’unita
inscindibile, sulle tracce del mito dell’androgino raccontato da
Aristofane nel Simposio. Suggerendo come struttura soggiacente
la morte di Patroclo e la reazione violenta e sublime di Achille,
le citazioni omeriche aggiungono alle peripezie di Cherea e Cal-
liroe separati dalla Tyche una connotazione eroica.

Lo scarto stilistico ¢ meno dirompente per le citazioni ome-
riche che riguardano I'episodio della guerra, in quanto la somi-
glianza tematica fra i contesti ¢ pili marcata, anche se sussiste
sempre una netta divaricazione.*’ Lo stesso vale per le citazioni
con funzione metaletteraria: notevole soprattutto quella (doppia)
inserita al momento spettacolare in cui Calliroe entra a Babilo-
nia nell’aula del processo, fra l'attesa spasmodica del pubblico (ZZ.
3, 146, Od. 1, 366 e 18, 213, citati in 5,5,9). E l'unica citazione
in cui il narratore si richiama esplicitamente a Omero, assimi-
lando la sua protagonista a due eroine antitetiche, Elena e Pene-
lope; alla prima, in quanto la sua bellezza eccezionale e magne-
tica suscita una guerra fra due mariti e gli innamoramenti in
serie di altri rivali prestigiosi; alla seconda, in quanto la sua
figura incarna la fedelta tenace e monomaniaca dell’eros contro
le insidie del tempo e della sorte; sono in fondo le due compo-
nenti tematiche alla base di tutto il romanzo greco: Elena la
polifonia, Penelope I'eros.*!

3 M. FUSILLO, [ romanzo greco. Polifonia ed eros (Venezia 1989), cap. 3.

40 719, 48-49 in 7,3,5; 13, 131 e 16, 215 in 7,4,3; Od. 22, 308 (che ricalca
comunque /. 10, 483), in 7,4,6: nell’ fliade la guerra & il valore che unifica I'in-
tero poema; nel romanzo ¢ invece solo un episodio ritardante e nobilitante, del
tutto subordinato all'intreccio privato.

41 Cfr. M. HIRSCHBERGER, “Epos und Tragodie in Charitons Kallirhoe. Ein



METAMORFOSI ROMANESCHE DELLEPICA 289

Forse non ha molto senso chiedersi quanto sia intenzionale
I'abbassamento del modello omerico,** e quanto sia invece frutto
dei diversi generi e contesti, o ancora del nostro diverso gusto e
della nostra maniera di leggere. Credo sia abbastanza chiara la
scelta di Caritone di uno stile teso alla yépic di cui parla Deme-
trio, e in cui le citazioni sono ammesse, purché ben integrate nel
tessuto espressivo. E credo che si possa concordare con C.W.
Miiller, quando giunge alla conclusione che la frequenza delle
citazioni omeriche svela il progetto di Caritone di essere una
sorta di Omeride in prosa:** un continuatore dell’epica che uti-
lizza anche altre tecniche parallele, come lo sfondo storico o
Iexemplum mitico, per nobilitare un genere di intrattenimento
non ufficiale e non codificato.

La stessa funzione nobilitante viene svolta in maniera assai
diversa dalle Etzopiche. In un ambito come il romanzo greco, in
cui i ritrovamenti papiracei hanno rivoluzionato le datazioni fin
di cinque secoli, occorre sempre andare cauti, il che significhe-
rebbe in questo caso limitarsi a leggere le due diverse riprese del-
Pepica come frutto di diverse scelte stilistiche. Personalmente
sono perd convinto che nel romanzo greco siano ben distingui-
bili due fasi: una prima pili popolare e di intrattenimento, di cui
fanno parte Caritone e Senofonte Efesio; e una seconda piu
complessa e raffinata, legata alla Neosofistica, e di cui Eliodoro
sembra il punto di arrivo.** Nonostante recenti tentativi di

datarlo al II d.C.,%> le due datazioni proposte (III o IV d.C.)

Beitrag zur Intertextualitit des griechischen Romans”, in W/A 25 (2001), 167-
169, che ricorda anche la “Klugheit” di Penelope, all’interno di un lavoro che da
spazio anche all’epica ellenistica.

2 E un problema che si pone G. MANUWALD, “Zitate...” (sopra, n.35).

4 C.W. MULLER, “Chariton von Aphrodisias und die Theorie des Romans in
der Antike”, in A&#A 22 (1976), 115-136.

# E di diverso parere P ROBIANO, “La citation...” (sopra, n.35), 528-29,
secondo cui il romanzo & opera aperta, non destinata a letgori raffinati.

45 G. RONNET, “Intérét esthétique et religieux des “Ethiopiques™ d’Hélio-
dore”, in Pallas 42 (1995), 55-68, che lo pone all’etd degli Antonini, facendone
un contemporaneo di Apuleio e di Luciano, sulla base soprattutto dell’equipara-
zione fra Apollo e Helios.



290 MASSIMO FUSILLO

sono ancora le uniche sostenibili (personalmente propendo oggi
per la seconda ipotesi, ma & un problema spinoso).*

Gran parte della complessita e del successo delle Etiopiche
deriva dall'ibridazione con 'epica: come si ¢ detto, esse ripren-
dono infatti ed amplificano I'impianto narrativo e tematico del-
archetipo romanzesco per eccellenza, ' Odissea. Prima di Elio-
doro tutti i romanzi greci presentavano una struttura lineare —
dall'inizio alla fine dell'intreccio senza grandi deviazioni — che
narrava pero una storia rigorosamente circolare: 'innamoramento
(o il matrimonio) della coppia protagonista nella loro comune
cittd d’origine, la loro separazione con relativa serie di avventure
parallele nello spazio e nel tempo, e la ricongiunzione finale nella
citta in cui era iniziata la storia. Nelle Etiopiche la situazione &
totalmente rovesciata: la storia ¢ lineare, perché narra il cammino
progressivo da Delfi all’Etiopia con cui la protagonista Cariclea
riconquista la sua patria perduta; mentre il racconto ha un anda-
mento circolare, perché inizia in medias res, e quindi da uno dei
tanti rapimenti topici della coppia protagonista, per poi recupe-
rare I'antefatto tramite un lungo racconto nel racconto che ter-
mina giusto a meta romanzo. Entrambe queste innovazioni dipen-
dono direttamente dall’Odissea: sia I'orientamento del viaggio
verso la meta familiare, scandita da riconoscimenti spettacolari, sia
la complessa strutturazione narrativa che sfrutta appieno I'arma
antichissima della metadiegesi. Come succede spesso nei testi di
secondo grado, il modello viene notevolmente amplificato: il
finale non ¢ solo un ritorno in patria, ma il recupero dell’identita
e di uno spazio utopico; mentre l'inizio in medias res assume i
caratteri di una suspense prolungata, e il racconto nel racconto &
moltiplicato fino a giungere al quarto livello metadiegetico.”’

4 Si veda la sintesi efficace di J.R. MORGAN, “Heliodoros”, in The Novel in
the Ancient World, ed. by G. SCHMELING (Leiden-New York-Kéln 1996), 417-
421; per una difesa della datazione al III cfr. T. SZEPESSY, “Le si¢ge de Nisibe et
la chronologie d’Héliodoge”, in AAntHung 24 (1976), 247-276; per quella al IV
P. CHUVIN, “La date des Ethiopiques d'Héliodore”, in Chronique des derniers paiens
(Paris 1990), 321-325.

47 Sul rapporto con I'Odissea cfr. C.W. KEYES, “The Structure of Heliodorus’



METAMORFOSI ROMANESCHE DELLEPICA 291

Questa amplificazione dell’epica ¢ strettamente.correlata a
un’altra operazione con cui Eliodoro rinnova il romanzo: la
riscrittura filosofica. Il mistero iniziale e la lunga progressione
verso il finale sono parte di una visione neoplatonica che da
grande spazio alla decifrazione graduale dei segni del divino, del
tutto parallela all’attivith ermeneutica affidata al lettore.*® Non
¢ un caso quindi che il ruolo del narratore secondario, nell’ O-
dissea affidato al protagonista, sia qui attribuito a un personag-
gio ricco di cultura neoplatonica e sincretistica come Calasiris,
che utilizza termini tecnici della critica omerica,® e giunge anche
a raccontare una vita di Omero (3, 14-15) in cui il poeta ¢ figlio
di Hermes e di una sacerdotessa egiziana, profeta costretto all’e-
silio dal padre putativo (quindi una sorta di suo alter ego). Ma
la cosa pit interessante, dal punto di vista del legame fra
romanzo e pubblico femminile, ¢ che alcuni tratti odissiaci siano
attribuiti anche alla protagonista, Cariclea, primo esempio di
eroina romanzesca ricca di iniziativa pragmatica.’® Il protagoni-
sta maschile, Teagene, mostra invece una forte riluttanza all’'uso
della finzione, e ostenta un eroismo marziale, che si richiama al
modello dell’ /zade. Fra i due elementi della coppia sembra quasi
riflettersi alla lontana il contrasto fra i due protagonisti epici,

“Aethiopica™, in Studies in Philology (Univ. of North Carolina) 9 (1922), 43-51,
non sempre convincente; sulla linearita della struttura eliodorea cfr. T. SZEPESSY,
“Die Aithiopika des Heliodoros und der griechische sophistische Liebesroman”,
in AAntHung 5 (1957), 241-259; sulla problematicita della categoria di inizio 7
medias res cfr. M. STERNBERG, Expositional Modes & Temporal Ordering in Fiction
(Baltimore and London 1978), 38-45.

4 Cfr. J.J. WINKLER, “The Mendacity of Kalasiris” (sopra, n.1), 93-158.

4 Come ha dimostrato M. TELO, “Eliodoro e la critica omerica antica’, in
SIFC 17 (1999), 71-87; si veda in particolare I'osservazione di p.85: “trattava la
sua opera come un NUOVO poema omerico’. Sullintreccio fra filologia alessan-
drina e prassi creativa si veda A. RENGAKOS, “The Hellenistic Poets as Homeric
Critics”, in Omero 3000 anni dopo, a cura di E MONTANARI (Roma 2002), 143-
7.

50 Cfr. B. EGGER, “Zu den Frauenrollen im griechischen Roman. Die Frau als
Heldin und Leserin”, in Groningen Colloquia on the Novel 1 (Groningen 1988),
33-66; la bibliografia sulla donna nel romanzo antico si & ovviamente decuplicata
negli ultimi anni: si veda, ad esempio, R. JOHNE, “Women in the Ancient Novel”,
in The Novel in the Ancient World (sopra, n.46), 151-207.



292 MASSIMO FUSILLO

Achille (da cui Teagene si vanta di discendere) e Odisseo,
segnando pero il chiaro trionfo del secondo, con il suo diverso
orizzonte assiologico (un trionfo che perdurera in tutta la tradi-
zione moderna).’!

Omero e Odisseo sono dunque paradigmi esistenziali prima
ancora che modelli poetici per i due personaggi pill importanti
e innovativi: Cariclea, protagonista, e Calasiris, padre adottivo
e protettore della coppia, regista dell’azione e narratore secon-
dario, figura in cui l'autore evidentemente si rispecchia.
Entrambi costretti all’esilio dalla patria (Cariclea per il sospetto
di una nascita bastarda, come 'Omero eliodoreo), viaggiano
insieme travestendosi da mendicanti, e usando 'arma del rac-
conto menzognero, per giungere a Memlfi alla fine del 6° libro
(una sorta di finale primo) e vivere una serie di intesi ricono-
scimenti: in una scena ricca di richiami al teatro (in particolare
alle Fenicie) Calasiris ritrova i suoi figli, sventando in tempo il
fratricidio edipico e avviandosi a una morte serena che ¢ un uni-
cum nel romanzo greco; Cariclea ritrova invece Teagene in una
scena che si richiama esplicitamente al riconoscimento fra Odis-
seo e Penelope (7, 7-8). Dopo il lungo episodio persiano, tor-
nata in patria Cariclea sara riconosciuta, nella lunga e solenne
scena teatrale che chiude il romanzo, dai suot genitori, cosi come
I'eroe omerico viene riconosciuto alla fine dell’ Odissea da suo
padre Laerte: e in questa occasione sara determinante il parti-
colare della macchia fisica sul volto della fanciulla, riconosciuta
dal sacerdote Sisimitre a cui era stata affidata infante, un ele-
mento che richiama ovviamente la famosa scena della cicatrice.
Il modello omerico viene dunque amplificato, complicato e mol-
tiplicato ad incastro: il travagliato ritorno di Odisseo ad Itaca,
che comporta finzioni, travestimenti ed architettati riconosci-
menti, si sdoppia nelle sorti di Calasiris, che ha scelto volonta-

! Cfr. 'ampio materiale di W.B. STANFORD, The Ulisses Theme (Oxford
21963); e, per un'impostazione pilt problematica, P. BOITANI, Lomébra di Ulisse.
Figure di un mito (Bologna 1992). La fortuna moderna di Achille non ha dimen-
sioni paragonabili.



METAMORFOSI ROMANESCHE DELLEPICA 293

riamente 'esilio e che ritrova la patria e i figli poco prima di
morire, e di Cariclea, che non conosce la sua vera patria ma che
da segni divini comprende di dover raggiungere una meta lon-
tana: le due storie intrecciate hanno in comune la tormentata
progressione verso uno spazio familiare, sentito nei termini di
un’utopica felicita.

Il fatto che Eliodoro sottoponga il romanzo greco a una
riscrittura epica e filosofica, supportando inoltre la sua opera-
zione con una scrittura densa e preziosa, non deve far dimenti-
care che ci troviamo all'interno di un genere non codificato e
marginale, che ambienta i suoi intrecci in una quotidianita ‘bor-
ghese’, per quanto teatralizzata. Accade dunque che uno dei
topoi piu caratterizzanti dell’epica, la discesa agli Inferi, vera e
propria prova dell’eroe che si ritrova anche in varie riscritture
epiche del romanzo moderno, venga qui trasformata in una
scena magica, la resurrezione di un morto (6, 15), spiata non a
caso dai due personaggi che riproducono il modello di Odisseo,
Calasiris e Cariclea, e che ascoltano cosi la profezia del topico
lieto fine. La stessa profezia che abbiamo trovato all’interno del
sogno di Odisseo da cui siamo partiti, ugualmente rivolta a
Calasiris e Cariclea: esempio lampante di introiezione del
modello omerico. Per quanto Eliodoro si muova molto pit in
un registro elevato, non ¢ dunque immune dalla secolarizzazione
del mito e dalla borghesizzazione dell’epica: fenomeni che
daranno vita ai due romanzi latini di Ditti Cretese e di Darete
Frigio sulla guerra di Troia.

Per formalizzare la differenza fra le due diverse ibridazioni
con I'epica di Caritone e di Eliodoro, che pure rientrano nello
stesso modello-base della nobilitazione, possiamo richiamarci ai
Palinsesti di Genette, e alla differenza fra intertestualita e iper-
testualitd: la prima riguarda scambi localizzati fra i testi (allusioni
citazioni plagi), la seconda invece comporta un rapporto mas-
siccio e organico.’” Il rapporto fra le Etiopiche ¢ I Odissea coin-

52 G. GENETTE, Palimpsestes (sopra, n.15), 7-9.



294 MASSIMO FUSILLO

volge infatti la macrostruttura dell’opera: ¢ una trasposizione
dell'intreccio odissiaco in un altro quadro spazio-temporale,
come avverra varie altre volte nella storia letteraria, fino al caso
limite di Joyce, in cui sono soprattutto gli indici paratestuali del
titolo e dei nomi a segnalare il parallelismo (qui invece, come si
¢ visto, ¢ lo stesso Odisseo a farlo). Se a livello pragmatico sono
molte le modifiche (a partire dal cambiamento di sesso del pro-
tagonista), a livello semantico il modello omerico ¢ moderniz-
zato ma non stravolto: I'epos dell’avventuroso ritorno in patria
e della riunificazione coniugale ¢ stato, per questo romanziere
del IV d.C.,, la struttura piti adatta a formalizzare una storia d’a-
more edificante, ricca di ideologia neopitagorica e neoplatonica,
e a elevare e riscrivere un genere popolare e di intrattenimento.

La ricchissima ricezione moderna delle Etiopiche, che ha avuto
luogo quast esclusivamente fra il Cinque e il Seicento, quindi in
un periodo segnato da un intenso dibattito teorico su epica e
romanzo, ci da una conferma della loro rigorosa epicizzazione,
e quindi anche di una certa fluidita dei confini fra i due generi.
Eliodoro ¢ letto come un prototipo di narrazione chiusa e com-
patta, fondamentalmente fedele al dettato aristotelico e quindi
opposta all'infinita digressivita romanzesca. Le Etiopiche sono
imitate e discusse dalla figura chiave in Italia di questo grande
dibattito allo stesso tempo narratologico e ideologico, Torquato
Tasso.” Convinto che il romanzo fosse solo una variante ano-
mala dell’epos, Tasso fu ossessionato per tutta la sua vita dall’i-
dea di una forma epica unitaria e organica, che razionalizzasse
le spinte centrifughe provenienti dal poema romanzesco di Ario-
sto, basato sull’erranza e sulla molteplicita (spinte che comun-
que rimangono nella Gerusalemme come tentazione continua).

3 Cfr. W. STEPHENS, “Tasso’s Heliodorus and the World of Romance”, in The
Search for the Ancient Novel, ed. by J. TATUM (Baltimore and London 1994), 67-
87. E interessante notare che un'altra figura del barocco italiano, Giambattista
Basile, versifico le intere Etiopiche facendone un poema epico dal titolo Zeagene,
un’operazione in cui ¢ chiara tutta la tensione fra epica e romanzo: cfr. C. BER-
TONI e M. FusiLLO, “Heliodorus Parthenopaeus. The Aithiopika in Baroque
Naples”, in Studies in Heliodorus, ed. by R. HUNTER (Cambridge 1998), 157-181.



METAMORFOSI ROMANESCHE DELLEPICA 295

Pitt in generale, in tutta 'Europa espansionistica della Contro-
riforma il genere epico assume una forte valenza politica, con-
trapponendosi nettamente all’alterita delle eresie e delle popo-
lazioni da sottomettere. Ecco dunque che la polarita fra epica e
romanzo sussume dentro di sé una serie di altre polarita, come
quella fra unitd e varietd, ordine e disordine, Occidente e
Oriente, ragione e furore dei sensi, e ancora una volta mascoli-
nita e femminilith.>* Letta attraverso Aristotele ¢ modellata su
Virgilio molto piti che su Omero, I'epica rappresenta un’istanza
repressiva e centralistica, che mira a incanalare la pericolosa
devianza romanzesca (tre secoli dopo, la situazione tendera a
rovesciarsi).

Anche all'interno della fluviale produzione di romanzi baroc-
chi, le Etiopiche tungono da modello di regolarita classica. Nella
sua Philosophia Antigua Poética (1596) il trattatista Lépez Pin-
chano, che influenzera anche Cervantes, considera tout court
Eliodoro il terzo poeta epico antico dopo Omero e Virgilio. Uno
dei primi teorici del romanzo, Pierre-Daniel Huet, sottolinea,
nel Trattato sull origine dei romanzi (1670), la coerenza compo-
sitiva eliodorea, come aveva fatto anche uno dei pitt importanti
romanzieri barocchi, George Scudery, all'interno di un suo
scritto teorico, la prefazione a [brahim (1641), romanzo della
sorella Madeleine.”> Rispetto al carattere magmatico della nar-
razione barocca, il romanzo eroico-galante, chiamato anche elio-
doreo per il suo modellarsi sulle Eziopiche, si distingue per una
architettura compositiva pit salda: anche in questo caso epicita
equivale a chiusura.

Caritone ed Eliodoro rientrano dunque pienamente in quella
continuitd e in quell’interferenza fra epica e romanzo da cui
siamo partiti nell'introduzione teorica: le loro due opere si pre-
sentano come filiazioni dirette dei due poemi di Omero. Il che

% Cfr. D. QUINT, Epic and Empire. Politics and Generic Form from Virgil o
Milton (Princeton 1993).

35 Cfr. A.K. FORCIONE, Cervantes, Aristotle, and the Persiles (Princeton 1970),
55-87.



296 MASSIMO FUSILLO

non implica nessuna conseguenza genetica: non vogliamo con
questo postulare una nascita del romanzo dall’epica, in quanto
¢ la questione stessa della genesi di un genere letterario a suo-
nare oggi poco interessante e irrimediabilmente positivista (come
si sa, quasi tutti i generi dell’antichita classica hanno influenzato
il romanzo, e sono stati quindi proposti come progenitori di
una nuova forma). La situazione cambia notevolmente quando
passiamo agli altri romanzi greci interamente traditi: se da un
lato Senofonte Efesio non mostra un rapporto consistente e
significativo con 1 modelli dell'epica (il che potrebbe derivare
dallo stato di epitome in cui ci sarebbe giunto il testo, o pil
probabilmente da una scelta espressiva in favore della pura nar-
rativita),”® dall’altro Achille Tazio e Longo Sofista propongono
un nuovo modello di ibridazione: I'allusione ironica. E interes-
sante notare come questo tipo di ripresa, circoscritta e meno
strutturale, coinvolga una delle norme pit caratterizzanti del
genere romanzesco: la fedelta e la castita della coppia protago-
nista, abitualmente eroicizzata ed epicizzata (soprattutto da
Senofonte Efesio e da Eliodoro) e invece ironicamente abbas-
sata (ma mai stravolta) nel Leuczppe e Clitofonte e nel Dafni e
Cloe, gli unici due romanzi in cui viene raccontato un tradi-
mento da parte di un protagonista (il secondo matrimonio di
Calliroe, nel romanzo di Caritone, ha invece un carattere assai
diverso: ¢ un espediente per salvare il figlio di Cherea, autoriz-
zato dall’apparizione del suo stesso marito in sogno). Non a caso
entrambi i romanzieri appartengono a quella che ho chiamato
fase seconda del romanzo greco; una fase in cui il genere era gia
ampiamente sviluppato, e diventava a sua volta oggetto di ope-
razioni intertestuali complesse: il pastiche ironico di Achille
Tazio, la contaminazione con la poesia bucolica di Longo Sofi-
sta, la reinterpretazione filosofica di Eliodoro.

5 Sulla questione dell’epitome si veda la sintesi di B. KYTZLER, “Xenophon
of Ephesus”, in The Novel in Ancient World (sopra, n.46), 348-50; trovo ancora
convincente la confutazione sistematica della teoria dell'epitome di T. HAGG, “Die
Ephesiaka des Xenophon Ephesios — Original oder Epitome?”, in Classica et
Mediaevalia 27 (1966), 118-161.



METAMORFOSI ROMANESCHE DELLEPICA 297

Il rapporto del Leucippe e Clitofonte con il genere letterario in
cui si inscrive ¢ del tutto ambivalente: ne trasforma ironica-
mente le convenzioni, senza perd sovvertirle e senza quindi com-
prometterne il funzionamento. Questo si nota fin dalla fase ini-
ziale del plot, dall'innamoramento, che non ¢ una folgorazione
violenta e reciproca, come negli altri romanzi greci (lo ¢ in effetti
solo dal lato maschile, quindi dal lato del narratore autodiege-
tico, altra innovazione di carattere tecnico),”” ma si esplica in un
lungo corteggiamento che culmina in un appuntamento not-
turno nella camera da letto di Leucippe. Siamo dunque in un
contesto pienamente comico: non a caso ¢ la figura di un servo,
dal nome parlante Satiro, che architetta tutto il piano, elimi-
nando l'ostacolo principale, lo schiavo Conope (altro nome par-
lante), versando del sonnifero nel vino. Portato a termine il suo
piano, Satiro dice al padrone: “Keirai cor xabeddwy 6 Kdxrw:
ob 8¢ 6mwe *Odvaoede dyabdc yévn” (2, 23, 2-3).°8 Lallusione &
troppo generica per poter essere letta come un richiamo diretto
all’epica: non si pud escludere un riferimento anche ad altre rivi-
sitazioni dell’episodio del Ciclope, da Euripide a Teocrito;
insomma, pitt che di allusione, parlerei di antonomasia. Se
dovessimo comunque rintracciare un rapporto alla lontana con
Iarchetipo omerico, non potremmo non riconoscere anche un
netto scarto ironico fra 'espediente forse pit famoso dell’Odis-
seo omerico, il simbolo della vittoria della sua p#ric contro la
mostruosita informe, e le astute manovre a scopo erotico di un
servo molto plautino. C’¢ infatti in nuce quella tecnica di allu-
sione ironica che & usata con maggiore ricchezza e raffinatezza
da Longo Sofista. Come sempre in Achille Tazio, l'irrisione delle
convenzioni alla fine rientra: la castita della coppia protagoni-
sta verrd infatti salvaguardata da un sogno premonitore che sve-
glia la madre della ragazza, mentre durante le peripezie del

°7 Non ¢ forse un caso che il narraiore-personaggio sia tipico della tradizione
romanzesca comico-realista: lo pseudo-Luciano, Petronio, Apuleio, Le storie vere.

%8 Va ricordato comunque che Kdxiw{ & congettura di Gottling, per il tra-
dito Kdvwd.



298 MASSIMO FUSILLO

romanzo i due protagonisti si convertiranno all'ideale dell’asti-
nenza prematrimoniale.

La ricca tessitura intertestuale del Dafni e Cloe ¢ stata da
lungo tempo ben indagata,” talvolta eccedendo nel cosiddetto
‘conferrismo’. In particolare, per quanto riguarda i rapporti con
Pepica, mi sembra interessante un'allusione su cui ha attirato
P'attenzione Maria Pia Pattoni.® Si tratta dell’episodio chiave di
Licenio, la donna raffinata proveniente dalla citta che insegna al
giovane Dafni il sesso. Per liberarsi di Cloe e per appartarsi lon-
tano con il protagonista, la donna inventa una storia a propo-
sito delle proprie oche:

& oy ~ ’ \ > ! Ay ’ ~ ~ ~
oMoy pe, elme, Adgt, v dOMav: éx yap por T@Y yvev TGOV
elnooty Eva TOV XAANLGTOV GeTOG TipTtase, kol olo ey QopTLOV Gpc-
uevog odx NNl petéwpoc Ent v cuvnin v LIMARy xopicat
éxelvny métpay, aAN elg TV v UAny v Tamelvy Exwy xoté-

meae . (3,16, 2)%

E piuttosto immediato riconoscere in questo brano I'eco del
famoso sogno di Penelope (O4. 19, 536-543), contaminato perd
con il presagio che appare a Telemaco in partenza da Sparta per
Itaca (Od. 15, 160-178), esplicitamente interpretato da Elena
come annuncio del ritorno e della vendetta di Odisseo: il primo
passo ¢ riecheggiato dal numero venti delle oche, il secondo
invece dal particolare che I'aquila ne rapisce solo una. Longo
trascrive il modello epico su un registro realistico, ‘basso-mime-
tico’, che ¢ gia in parte il registro del secondo dei due brani
omerici (in cui spicca la scenetta vivace dei contadini che inse-
guono I'aquila); da notare ad esempio I'insistenza con cui si pre-

> Fondamentale R.L. HUNTER, A Study of Daphnis & Chloe (Cambridge
1983).

0 M.P. PATTONI, “I Pastoralia di Longo e la contaminazione dei generi. Alcune
proposte interpretative”, in MD 53 (2004), 83-123; poi ripreso in [ “Poimenika”
di Longo e la contaminazione dei modelli, Introduzione a Longo Sofista, Dafni e
Cloe (Milano 2005), 7-117, in particolare 24-28; B. CzAPLA, “Literarische Lese-,
Kunst- und Liebesmodelle. Eine intertextuelle Interpretation von Longos™ Hir-
tenroman”, in A & A 48 (2002), 36-37, sostiene invece un’interpretazione piti alle-
gorica: I'oca pilt bella sarebbe il marito di Licenio, I'aquila sarebbe Dafni.



METAMORFOSI ROMANESCHE DELLEPICA 299

cisa che I'aquila, a causa del forte carico,®! non ¢& riuscita a volare

in alto, ed ¢ quindi scesa nel bosco: il particolare ha certo una
funzione pragmatica, dato che & proprio nel bosco che Licenio
vuole attirare Dafni; ma ha anche una funzione stilistica e inter-
testuale: nonostante il loro carico, le due aquile dell’epica volano
sempre molto in alto, mentre quella del romanzo si deve atte-
nere alle leggi del verosimile; dagli spazi del sublime allo spazio
del realismo, si potrebbe sintetizzare con una formula ad effetto.
Ma lo scarto piu significativo riguarda il personaggio intorno a
cui ruota I'allusione: I'episodio di Licenio ¢ infatti il momento
in cui affiora in modo pitt lampante tutta la tensione di Longo
fra I'idealizzazione bucolica e un latente voyeurismo urbano;®?
ed ¢ anche il luogo del testo in cui & messa in crisi I'idea di una
naturalita del sesso, quasi suggerendo al contrario un suo carat-
tere culturale (da qui partono infatti le letture in chiave gender
di Winkler e di Zeitlin).*® Proprio nel momento chiave in cui
Longo incrina la convenzione romanzesca della coppia casta e
fedele, anzi ne smonta gli stessi presupposti, I'allusione ci evoca
la figura di Penelope, l'archetipo quindi della fedelta coniugale
a cul si ispira tutto il romanzo greco; la stessa figura che, come
abbiamo visto, Caritone cita esplicitamente a proposito della
sua eroina, € che Eliodoro fa intervenire nel sogno di Odisseo
da cui siamo partiti. Se ¢ vero che Licenio ¢ un'anti-Penelope,

61 MLP. PATTONI, [ “Poimenika” di Longo... (sopra, n.60), 21-22, nota come
Paggettivo péyac sia trasferito dall’aquila al carico dell'oca nella trascrizione rea-
listica di Longo, sulla falsariga del secondo passo omerico.

62 B. EFFE, “Longos. Zur Funktionsgeschichte der Bukolik in der rémischen
Kaiserzeit”, in Hermes 110 (1982), 65-84; cfr. anche D.N. LEvIN, “The Pivotal
Role of Lycaenion in Longus™ Pastorals”, in RSC 25 (1977), 5-17; secondo D.
KONSTAN, Sexual Symmetry. Love in the Ancient Novel and Related Genres (Prin-
ceton 1994), 48, non sarebbe “sexual transgression” (come nemmeno il caso paral-
lelo di Melite), perche nel romanzo greco non c’¢ opposizione fra “love” e “lust”,
e ci sono scusanti singole.

63 J.]J. WINKLER, The Constraints of Desire. The Anthropology of Sex and Gen-
der in Ancient Greece (New York-London 1990), cap. 4; EI. ZEITLIN, “The Poe-
tics of Eros: Nature, Art, and Imitation in Longus’ Daphnis and Chloe”, in Before
Sexuality. The Construction of Erotic Experience in the Ancient Greek World, ed by
D.M. HALPERIN, J.J. WINKLER, EI. ZEITLIN (Princeton 1990), 417-464.



300 MASSIMO FUSILLO

¢ anche vero d’altronde che, come in Achille Tazio, la trasgres-
sione alla fine rientra: pur coperta da reticenza (come il bacio
che Cloe riceve da Dorcone, altro rivale a cui sono destinate
allusioni omeriche),* la lezione di Licenio & comunque funzio-
nale al trionfo finale della coppia. Lallusione ironica, che Longo
utilizza anche altre volte in relazione all’ Odlissea (ad esempio per
'innamoramento di Cloe che guarda Dafni farsi il bagno, in cui
il richiamo ¢ all’episodio di Nausicaa),®> non stravolge infatti il
modello e non compromette I'ideologia di fondo, ma resta sem-
pre nei margini ampi ed ambigui dell’'ambivalenza.

Lindagine sulla metamorfosi romanzesca dell’epica ci ha con-
fermato innanzitutto che il romanzo greco non ¢ un blocco
monolitico e ripetitivo; ogni singolo romanziere possiede infatti
le sue peculiari tecniche espressive: citazione testuale, antono-
masia, allusione ironica, rifacimento ipertestuale. Ma soprattutto
ci ha mostrato come queste tecniche siano sempre profonda-
mente correlate con il piano tematico: il riuso dell’'epica a fine
di nobilitazione si trova infatti, pur con diverse configurazioni
stilistiche, nei romanzieri che pili esaltano ed eroicizzano la cop-
pia e la sua fedelta, Caritone ed Eliodoro; mentre 'allusione iro-
nica ritorna nei romanzieri che incrinano la tenacia di un ideale
in cul comunque rientrano, attraverso un avvicinamento all’u-
niverso quotidiano e basso-mimetico, che ¢ poi I'universo del
romanzo latino, con cui concludiamo.

Due secoli prima di Eliodoro la narrativa sentimentale greca
era stata gid oggetto di un’'operazione intertestuale assai raffinata
di segno del tutto opposto: un abbassamento parodico e non
un’elevazione epica. Lo stato frammentario del Sazyricon rende
problematica la stessa definizione del genere letterario, anche se
si ¢ ormai imposta giustamente l'etichetta di romanzo, rispetto

¢ Tratte dalla Dolonia: cfr. M.P. PATTONI, I “Poimenika” di Longo... (sopra,
n.60), 33-39.

6 M.P. PATTONL, [ “Poimenika” di Longo ... (sopra, n.60), 76-84; l'autrice
discute nel resto del lavoro anche altre riprese omeriche, non tutte altrettanto
significative, soprattutto riguardo la tecnica delle scene tipiche.



METAMORFOSI ROMANESCHE DELLEPICA 301

alla fortunata ma sfuggente categoria della satira menippea. Quel
che possediamo ¢ comunque sufficiente per riconoscervi il pro-
totipo di un nuovo rapporto fra il romanzo e il grande codice
epico, basato sulla nostalgia di un sublime perduto per sempre.
Come ¢ fin troppo noto, tutta la struttura narrativa del Sazyri-
con sembra trascrivere in chiave grottesca I'archetipo dell’ Odls-
sea: la persecuzione di un dio, in questo caso il dio fallico Priapo,
che costringe a un viaggio infinito. La ricchissima polifonia
petroniana comporta comunque moltissimi altri echi e rifaci-
menti, comprese lunghe inserzioni in versi che sfruttano al mas-
simo grado la scelta strategica di inserire un personaggio-poeta
dal nome parlante come Eumolpo. Linedita liberta strutturale
creata dal prosimetrum permette anche una ampia varieta di regi-
stri stilistici, non sempre riconducibili alle tecniche dominanti
della parodia e del grottesco: la problematica /iupersis, ad esem-
pio, ¢ in fondo un saggio di poema epico.

Gian Biagio Conte®® ha reinterpretato questo denso palinse-
sto secondo due nozioni base: il narratore mitomane e l'autore
nascosto. Il primo ¢ l'io narrante, Encolpio, uno scholasticus
impregnato di cultura posticcia e di artificio retorico, che non
riesce a distinguere la realta dalla fantasia letteraria, e va sempre
alla ricerca ossessiva di situazioni della letteratura sublime, e
quindi soprattutto della tradizione epica. Il secondo elabora alle
sue spalle una (subdola) strategia espressiva, intrappolandolo
continuamente nelle sceneggiature triviali della narrativa di con-
sumo del romanzo greco. A differenza degli scrittori satirici,
Petronio non prende mai posizione, non impone la propria ideo-
logia, quasi con una scelta di gusto camp ante litteram. Ma ¢
proprio da questa divaricazione fra il sublime epico ormai
improponibile, e il viaggio poliedrico nei linguaggi della quoti-
dianita e della corporeitd, che nasce una nuova forma di narra-

% G.B. CONTE, Lautore nascosto. Un'interpretazione del ‘Satyricon’ (Bologna
1997), apparso in contemporanea come 1he Hidden Author (Berkeley 1996). Da
vedere anche il saggio classico di R. HEINZE, “Petron und der griechische Roman”,
in Hermes 34 (1899), 494-519.



302 MASSIMO FUSILLO

tiva, per la quale vale ancora il termine ‘realismo’, nonostante la
sua problematica genericitd. L'idea di un personaggio che non
distingue tra fantasia letteraria e realtd preannuncia infatti un
grande mito della modernitda — in cui si individua di solito la
nascita del romanzo moderno: il Don Chisciotte; mentre la
mistione di degradazione parodica e di riflessione metalinguistica
anticipa il Joseph Andrews di Fielding e il metaromanzo di Sterne.

La degradazione parodica degli archetipi epici ¢ evidente
soprattutto nell'uso petroniano della tecnica intertestuale da cui
siamo partiti a proposito di Caritone: la citazione. Dal punto di
vista delle modalita espressive, la differenza fra le citazioni del
romanzo erotico greco e quelle di Petronio richiama la diffe-
renza fra x6\noig e mopwdio delineata da Ermogene in Swui
metodi dello stile forte (Meth. 30): nella prima il verso si integra
nella sua totalitd nel nuovo contesto; nella seconda & invece
modificato, amplificato e interpolato con parafrasi. Sul piano
tematico si nota in Petronio una forte dissonanza fra i contesti:
le sue citazioni richiamano da vicino l'uso trasgressivo e dina-
mico di un altro autore menippeo come Luciano,” o di altri
romanzi perduti come quello di Iolao. Il caso limite ¢ il passo
in cui un centone di versi virgiliani, che riguardano soprattutto
un momento sublime per eccellenza come il reincontro fra Enea
e Didone, viene applicato al membro di Encolpio e ai suoi pro-
blemi di impotenza (Aen. 6, 469-470; Ecl. 5,16; Aen. 9, 430,
in §132,11). Un uso molto simile si trova anche nell’episodio
in cul pilt si percepiscono le tematiche bachtiniane, i vicinati
paradossali fra sesso, morte e cibo, il rovesciamento del tragico
in comico, e della morte in forza vitale: ovviamente la Matrona
di Efeso.® Anche in questo caso i versi virgiliani dell’episodio di

67" Cfr. M. FUSILLO, “La citazione menippea (sondaggi su Luciano)”, in Come
dice il poeta. ... Percorsi di parole poetiche greche e latine (Napoli 1992), 21-42; uso
il termine menippeo nel senso della linea transculturale delineata da Bachtin, e
legata al basso ¢ al grottesco, e non nel senso ristretto di un genere letterario sfug-
gente come la satira menippea.

68 Questa & l'interpretazione dominante (e secondo me anche abbastanza evi-

dente): W. ARROWSMITH, “Luxury and Death in the Satyricon”, in Arion 5 (1960),



METAMORFOSI ROMANESCHE DELLEPICA 303

Didone (capolavoro di eros tragico) sono stravolti ed applicati
a un rapido superamento della memoria di vedova, e a una ecce-
zionale rivitalizzazione. Come sintetizza Daniel McGlathery, che
ha letto in chiave bachtiniana tutto I'episodio: “The crossferti-
lization inherent in Petronius’ comic parody of various genres
thus results in a new, tospy-turvy literary portrayal of human
life. The tomb of the epic becomes the womb of the novel”.®
La tomba dell’epica diventa il grembo del romanzo: frase molto
efficace (anche se 'effetto si perde in traduzione) per sintetizzare
solo uno dei tre rapporti fra epica e romanzo che 'antichita ci
trasmette. La perdita dell’'epica ¢ infatti il presupposto per la
narrativa comico-realistica e per tutto il romanzo moderno in
senso bachtiniano; ma coesiste con 'omaggio nobilitante di
Caritone e di Eliodoro e con la distanza ironica di Achille Tazio
e Longo Sofista: a conferma che fra i due generi non ci sard mai
un confine netto.

304-331; E. SEGAL, “Laughter in the House”, in Horizon 15 (1973), 90-93; M.
BACHTIN, Voprosy literaturi. . .(sopra, n.6), 3.8 (trad. it. 369-372); C.W. MULLER,
“Die Witwe von Ephesus. Petrons Novelle und die “Milesiaka” des Aristeides”, in
A e A 26 (1980), 103-121; D.B. MCGLATHERY, “Petronius’ Tale of the Widow
of Ephesus and Bakhtin’s Material Bodily Lower Stratum”, in Arethusa 31 (1998),
313-336; al contrario, R. HERZOG, “Fest, Terror und Tod in Petrons Satyrica”, in
Das Fest, Poetik und Hermeneutik 14 (Miinchen 1989), 133-136, ritiene che alla
fine predomini la morte (giungendo all’idea del tutto infondata che i due non
escano pilt dalla tomba per paura della punizione del soldato); infine, G. HUBER,
Das Motiv der “Witwe von Ephesus” in lateinischen Texten der Antike und des Mit-
telalters (Ttibingen 1990), 12-56, e M. PLAZA, Laughter and Derision in Petronius
Satyrica. A Literary Study (Stockholm 2000), 180-186, difendono un’interpreta-
zione aperta, secondo cui Petronio lascerebbe al lettore la valutazione morale,
limitandosi a relativizzare i valori suggeriti dal racconto.

% D.B. MCGLATHERY, “Petronius’ Tale of the Widow of Ephesus...” (sopra,
n.68), 332.



DISCUSSION

G. Danek : Das finnische Kalevala steht in der Tradition der
‘gelehrten’ Kompilation von nationalen Volksliedern zu einem
kohirenten Corpus, beginnend mit Ossian und dem Corpus
der Serbischen Volksepik (Vuk Karadzi¢). ‘Epos” wird zu dieser
Zeit (Priromantik/Romantik) aufgefasst als eine Einheit, die nur
potentiell, quasi als platonische Idee, im Volksgeist existiert und
von einem Kompilator/Sammler/Dichter zusammengefiigt wer-
den muss, so wie man sich zu dieser Zeit die Geschichte der
Homerischen Texte (Peisistratische Rezension) vorstellt. ‘Epos’
ist nach dieser Vorstellung eine Gattung, fiir die Fragmentation
konstitutiv ist.

M. Fusillo : Mit Wolf hat man in Europa angefangen, die
Epik als fragmentarische Gattung zu betrachten. Das hat auch
die Beziehung zwischen Epos und Roman véllig gedndert. Das
Kalevala ist ein sehr interessantes Beispiel der Riickkehr des Epos
in der Romantik.

E.]. Bakker : You have said many pertinent things on the way
the novel as a genre situates itself vis-a-vis epic. But to what
extent are the works we have typical of the genre? Wouldn't there
be also a process whereby certain novels drive to oppose them-
selves and offer what was not according to the ‘horizon of expec-
tations’ of the audience? Do we see differences between the
degree to which our extant novels allow the ‘hybridization’ you
talk about?

M. Fusillo : Your question involves one of the most delicate
and thorny problems of method in analyzing literary genres. We
are always tempted by seeing the matter in terms of norms and



METAMORFOSI ROMANESCHE DELLEPICA 305

transgressions, which is actually nowadays a too simplistic way,
too much linked to the romantic idea of originality.

As you brilliantly write in your paper, it is a common mis-
take to impose a transcendental generic norm on the single texts.
Regarding the Greek novel, I think that the so-called ‘zero-
degree’ — to use an old-fashioned concept — can be repre-
sented by Xenophon of Ephesus. All the other novelists, espe-
cially in the second phase, seem to be extremely self-conscious
about the conventions of their genre, and are able to play with
the expectations of their public (for example Achilles Tatius
regarding the convention of fidelity).

P Chuvin : N’y a-t-il pas aussi une forme de dépendance de
'épopée par rapport au roman? Je pense a deux poemes tardifs, en
hexametres, les Dionysiagques et Héro et Léandre. Dans les Diony-
siaques, les conseils de séduction de Satyros chez Achille Tatios sem-
blent bien trouver un écho au chant IV; les procédés de I'éloge de
Tyr (énumération de voisinages paradoxaux, qui va en s'accélérant)
sont identiques chez les deux auteurs. Ces liens pourraient-ils s'ex-
pliquer par une certaine ironie commune aux deux auteurs? Pour
Héro et Léandre, leur histoire est I'inverse du schéma romanesque
habituel: leur union physique intervient sans retard apres leur ren-
contre; en revanche, la mort les sépare 4 la fin du poeme (les contes
syriaques qui reprennent la légende ont rétabli le happy end).

M. Fusillo : A mon avis, il est intéressant de noter qu'Achille
Tatios pouvait étre lu comme poete épique et comme auteur
édifiant, surtout a 'époque byzantine, bien qu'il se montre plus
libre sur le chapitre de la morale sexuelle. Naturellement, ce qui
I"apparente a2 Nonnos, c’est I'ironie.

Lhistoire de Héro et Léandre, comme a I'age moderne celle de
Roméo et Juliette, a beaucoup de points communs avec le schéma
romanesque, si ce n'est sa fin tragique.

M. Fantuzzi : You have pointed to the Argonautica of Apol-
lonius as an important moment in the history of the destabi-



306 MASSIMO FUSILLO

lization of the epic code of narration, and indeed much recent
work has been devoted to Apollonius™ treatment of the hero in
a way which is ‘dialogical’ with, if not polemical to the archaic
epic ideal. On the contrary Theocritus hardly found any
Bachtinian reader. But, would you not think that Theocritus’
‘promotion to literature’ of a new narrative world of ‘humble’
heroes and situations of the urban or rural environments is in
a way another substantial ‘pre-novel” alternative to the Home-
ric epic? — I mean is it not a coherent and dignified descrip-
tion of ‘humble’ life which most often activates a ‘dialogue’ with
the sublimity of the epic codes, and is much closer than the
Argonautica to the everyday register of the novel? Far from me
any historical fondness for inquiring about the pre-historical
origins of the novel. I am rather wondering: could Longus be
aware of this very precedent, when he elaborated the poetics of
his pastoral novel?

M. Fusillo : 1 completely agree with you. On one hand the
concept of anti-heroism in the Argonautica is now very contro-
versial, and surely the stylistic level of this poem is exclusively
high and sublime; on the other hand Theocritus’ more ‘conta-
minated’ language and his thematic preference for humble life
seemed definitively pre-novelistic.

Chr. Tsagalis : Is it possible to argue that one of these novels
played later on the role of a ‘reference-text’ as the most repre-
sentative of this genre (in the manner of the Homeric epics)?

M. Fusillo : Surprisingly no ancient novel became canonical.
Heliodorus could have been the reference text of a long lasting
and flourishing genre, but on the contrary it has been only the
fascinating, culminating point of a genre that lasted few cen-
turies.

G. Danek : Die erhaltenen fiinf griechischen Romane sind
eine gezielte Auswahl aus byzantinischer Zeit nach dsthetischen



METAMORFOSI ROMANESCHE DELLEPICA 307

und moralischen Kriterien, bilden also nur einen schmalen Aus-
schnitt aus der tatsichlichen Produktion. Vor dem Hintergrund
der Fragmente der nicht erhaltenen Romane ist die Ausnahme-
stellung Heliodors noch auffilliger.

M. Fusillo : Die byzantinische Wahl nach isthetischen Krite-
rien hat wohl die fiinf besten Romane getroffen, vor allem wenn
man sie mit den Fragmenten aus dem sprachlichen Standpunkt
vergleicht. Im Gegensatz dazu hat die Wahl nach moralischen
Kriterien leider die komische, groteske, ‘petronianische’ Linie
des griechischen Romans vollig ausgeschlossen.



T b VT ) R A RACEL B 1 A

LhE g oenen OsnssEsenhay
bt sy sl iines hinin sfﬂﬁf‘t

*

st pacaletbin geliinnesl i ’ﬂL

L ?ﬁmﬁh é:@ﬁ n@f&:@, Jﬁ?ik

""ﬁ' “-'jn

ot B }%"fﬂ?ﬁthrﬁ”’"{ s
m@p&me:‘u&i} ﬁ] 1‘31% ‘*ﬁ%@ﬁﬁﬂw‘ﬁﬁx”

EeER T



	Metamorphosi romanesche dell'epica

