
Zeitschrift: Entretiens sur l'Antiquité classique

Herausgeber: Fondation Hardt pour l'étude de l'Antiquité classique

Band: 52 (2006)

Artikel: Metamorphosi romanesche dell'epica

Autor: Fusillo, Massimo

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-660825

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-660825
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


VIII

Massimo Fusillo

METAMORPHOSI ROMANESCHE
DELL' EPICA

Vorrei partire dalla fine. Cioe dall'ultimo e piü complesso dei
romanzi antichi, le Etiopiche, senz'altro il piü vicino all'epica.
Al centra del romanzo il sacerdote egizio Calasiris ci narra un
sogno. Come il narratore primario, anche il narratore seconda-

rio delle Etiopiche e un maestro della focalizzazione interna:1 ci

riporta con rigorosa gradualita le percezioni di se stesso attore
della storia (cioe della propria esperienza di sognatore), senza

anticiparci nulla, senza sovrapporre la sua informazione a posteriori

in quanto autore del racconto, e dunque senza rivelarci l'i-
dentita del vecchio che gli appare. Vi intesse pero delle allusioni
all' Odissea che il lettore colto puo facilmente riconoscere. II
vecchio ha infatti membra rinsecchite, ma da sotto la tunica lascia

intravedere il vigore di cosce ancora giovanili: proprio come
Odisseo quando travestito da mendicante si sta per battere con
Iro nel 18° libra (il termine stuyoimSoc e lo stesso che viene

usato in un discorso di anonimo al verso 74). Ma soprattutto ha

uno sguardo dy^vouv Ss apa xod TroXuTpoTcov: il primo termine
ricorre in Omero nel discorso che Atena rivolge a Odisseo in un
incontro particolarmente significativo, quello che si svolge non

appena questi mette piede ad Itaca {Od. 13, 332); non c'e biso-

1

J.J.WlNKLER, "The Mendacity of Kalasiris and the Narrative Strategy of
Heliodoros' Aithiopika", in YClSt 27 (1982), 93-158, parte 3, 137 sgg.: What
Kalasiris knew.



272 MASSIMO FUSILLO

gno di scomodare la "memoria incipitaria" per individuare nel
secondo termine, 7roXuTpo7cov, un chiaro segnale intertestuale,
che rimanda inequivocabilmente al protagonista del secondo

poema omerico. La scrittura di Eliodoro procede sempre per
indizi che vengono disseminati e poi svelati solo alia fine: l'i-
dentitä del vecchio sarä infatti esplicitamente dichiarata al let-
tore solo al momento in cui, risvegliatosi, Calasiris dispone di
far fare sacrifici a Odisseo. Leggiamo pero il discorso dell'om-
bra che costituisce il nucleo centrale del sogno:

"'£2 Oaufxaoie", ecp7), "au 8s [xovoi; sv oüSsvcx; Xoyou (xspsi Ts0sicjat.

ra xa0'^[xä(;, aXXa Tcavxcov oaoi. 89) ty)v Ks9aXXr)va>v TCaps7cXsuaav

olxov Ts tov ^fxsTspov £Tci.(jx7)iJjap(.sva>v xai So^av yvwvai ttjv
^[rsTspav sv ottouSt) Bspisvwv aiiTop outöXtywpcop sayyjxap
pi7)8s TOÜTO 89) to xotvov TtpoosiTtstv, sx ysiTovcov xai TaUTa
otxoüvTa. ToiyapTOi toutwv ücp^stp oüx etp praxpav t9)v SIxyjv xai
twv opiowov spiol 7ra0wv ala09)av], 0aXaTT/) ts apta xai yf) 7toXs-

[xtotc, syTuyyavwv tyjv xopyjv 8s 9jv ayetc; raxpa t9)<; yapisTTji;
TCpoasi7rs, yalpstv yap auTT) cpvjai Sioti 7ravT«v £7U7rpocj0sv ayei
t9)v GtocppwGuvTjv xai TsXop auTvj Sslfiov süayysXl^sTai". (5, 22,
2-3).

L'eroe protagonista dell' Odissea, che nel poema omerico incon-
tra una serie di premonizioni divine (sogni, oracoli, apparizioni),
anticipa qui ai personaggi le dure peripezie che dovranno soste-

nere prima di arrivare all'esito felice, sottolineando esplicitamente

il parallelismo ("proverai le mie stesse sofferenze").
E importante inoltre che il lieto fine sia preannunciato come
una notizia da parte di Penelope per Cariclea: la moglie di Odisseo

e infatti l'archetipo di quell'ideale di fedeltä coniugale che

uniforma tutto il romanzo greco, e in particolare le Etiopiche,
dove e declinato anche al maschile.

L'ira di Odisseo per i mancati sacrifici non viene piü men-
zionata nel corso del romanzo, e non gioca quel ruolo incisivo
che gioca invece nel Satyricon l'ira di Priapo, vera degradazione
parodica dell' Odissea. Il sogno premonitore in cui l'eroe omerico
profetizza le peripezie e il lieto fine ha soprattutto il valore di un
omaggio intertestuale. Figura metaletteraria per eccellenza in cui
si rispecchia, con effetto di mise en abyme, la figura dell'autore,



METAMORFOSI ROMANESCHE DELL'EPICA 273

Calasiris sogna il personaggio archetipo su cui Eliodoro ha
modellato sia lui stesso, sia la protagonista Cariclea, come
vedremo fra poco.

Per comprendere bene il valore strutturale di questo rapporto
fra le Etiopiche e 1' Odissea, pun to di arrivo di una lunga meta-
morfosi dell'epica nella nuova forma romanzesca, bisogna prima
tentare di mettere meglio a fuoco queste due nozioni cosi
spinöse e delicate, e cosi interconnesse fra di loro, epica e romanzo;
due nozioni su cui la teoria letteraria e l'estetica si sono ampia-
mente misurate soprattutto negli ultimi due secoli. Partiamo da

una pagina famosa:

Ganz anders verhält es sich dagegen mit dem Roman, der modernen

bürgerlichen Epopöe. Hier tritt einerseits der Reichtum und
die Vielseitigkeit der Interessen, Zustande, Charaktere,
Lebensverhaltnisse, der breite Hintergrund einer totalen Welt sowie die
epische Darstellung von Begebenheiten vollständig wieder ein.
Was jedoch fehlt, ist der ursprünglich poetische Weltzustand, aus
welchem das eigentliche Epos hervorgeht. Der Roman im modernen

Sinne setzt eine bereits zur Prosa geordnete Wirklichkeit voraus,

auf deren Boden er sodann in seinem Kreise — sowohl in
Rücksicht auf die Lebendigkeit der Begebnisse als auch in betreff
der Individuen und ihres Schicksals — der Poesie, soweit es bei
dieser Voraussetzung möglich ist, ihr verlorenes Recht wieder
erringt.2

II complesso sistema delle singole arti, delineato nell'ultima parte
delYEstetica di Hegel, dedica all'epica una sezione lunghissima,
che verso la fine comprende una breve pagina sul romanzo, da

cui e tratto questo brano. E la famosa definizione di "moderna

epopea borghese", che riprende temi comuni al pensiero estetico
tedesco.3 Proprio in quanto forma non originaria e non poetica,
il romanzo non poteva ottenere molto piü spazio all'interno del-

2 G.W.F. HEGEL, Vorlesungen über die Ästhetik III, Werke 15 (Frankfurt a.M.
1980), 392-393. Riprendo e rielaboro qui parti del mio lavoro "Fra eprca e

romanzo", in II romanzo, II: Le forme, a cura di F. MORETTI (Torino 2002), 5-35.
3 Soprattutto F. VON BlanCKENBURG, Versuch über den Roman (1774), hrsg.

von E. LAMMERT (Stuttgart 1965); per la genealogia della teoria hegeliana cfr.
H. HlEBEL, Individualitat und Totalität (Bonn 1974).



274 MASSIMO FUSILLO

l'ampia architettura hegeliana. La formula dell'epica borghese si

e dimostrata perö feconda e felice, dando vita a un vero e proprio

mito critico (oggi certo da ripensare), che vede nell'epica la

forma originaria per eccellenza, il genere che instaura la lettera-

tura e che fonda l'identitä nazionale, grazie a una poesia corale,

impersonate, e soprattutto totalizzante; e vede invece nel romanzo
la forma altrettanto per eccellenza secondaria, condannata alia

frammentarietä e all'anelito verso una totalita perduta. Come e

noto, questo mito critico e stato sviluppato soprattutto dal gio-
vane Lukäcs nella Teoria del romanzo: un saggio che inizia con
uno squarcio lirico in cui si condensa tutta la nostalgia roman-
tica per la grecitä come etä felice, che non conosceva dissonanza

fra io e mondo. Leggiamo dunque la sua definizione canonica del

romanzo come forma dominata dalla Sehnsucht dell'epica:

Der Roman ist die Epopöe eines Zeitalters, fur das die extensive
Totalität des Lebens nicht mehr sinnfällig gegeben ist, für das die
Lebensimmanenz des Sinnes zum Problem geworden ist, und das

dennoch die Gesinnung zur Totalität hat.4

Anche se del tutto rovesciata di segno, ritroviamo la stessa ten-
denza a mitologizzare i due termini in un teorico speculare a

Lukäcs: Michail Bachtin (e stato detto giustamente che su di
loro si potrebbe scrivere una biografia parallela alla Plutarco).5
Per Bachtin l'epica e il polo negativo che implica monoliticitä,
monologicitä, staticitä, chiusura nel passato assoluto, cristalliz-
zazione nel canone; mentre il romanzo e il polo positivo che

implica plurivocitä, dialogicitä, dinamismo, e che diventa quasi
metafora di uno spirito antigerarchico e antiautoritario, di una
linea culturale carnevalesca e dionisiaca. Data la prospettiva
metastoricista di Bachtin, si profila cosi una nuova genealogia
del romanzo, che non e piü, come in Hegel e in Lukäcs, una
forma legata alla civiltä borghese (quindi a una classe sociale la

4 G. LUKÄCS, Die Theorie des Romans. Ein geschichtsphilosophischer Versuch über
die Formen der großen Epik (Berlin-Spandau 1963), 53.

5 V. STRADA, Introduzione all'edizione italiana di M. BACHTIN, Tolstoj (Bologna

1986), 21: "vite mtellettuali divergenti".



METAMORFOSI ROMANESCHE DELL'EPICA 275

cui 'nascita ha avuto le datazioni piü disparate, sconfinando

spesso nella categoria transculturale: sappiamo bene quanto
spesso anche l'ellenismo sia stato definito un'epoca 'borghese'),
e che accoglie invece svariate forme marginali e sotterranee della
narrazione antica e medievale.6

Parlavo prima di mito critico non certo per negarne il valore
euristico, ma perche la visione hegeliana e lukäcsiana, poi rove-
sciata di segno da Bachtin, configura l'epica come una sorta di
Eden perduto, caratterizzato da una comunione perfetta fra il
poeta e il suo pubblico. Come succede spesso nel pensiero occi-
dentale, ossessionato dal problema dell'origine, si tratta insomma
di una sorta di unitä primigenia, da cui scaturiscono forme secondare,

segnate dalla disgregazione e dal frammento, secondo una
linea evolutiva inevitabilmente discendente. L'opposizione fra

epica e romanzo ricalca dunque una serie di grandi binarismi su
cui si e costruita l'identitä occidentale, e che la cultura contem-
poranea sta rimettendo in discussione, binarismi in cui il primo
termine ha sempre i caratteri deH'originarieta e quindi della supe-
rioritä: natura/cultura, pubblico/privato, collettivo/individuale,
oralitä/scrittura, tragedia/commedia, maschile/femminile. Se

l'epica e infatti considerata un genere spontaneo e aurorale, incen-

trato su temi elevati e tipicamente maschili come la guerra e l'a-
zione eroica, in cui si riconosce un intero popolo, il romanzo e

considerato invece per definizione il genere di secondo grado,
che nasce quando la scrittura e gia ampiamente in uso, e legato
all'insorgere di una nuova dimensione privata e sentimentale, ed

e quindi orientato verso un pubblico prevalentemente femmi-
nile. Un orientamento che si fa risalire giä al mondo antico, al

punto che alcuni critici si sono spinti a ipotizzare per i romanzi

greci autrici celate sotto pseudonimi maschili7 (non a caso giä
Samuel Butler aveva fatto la stessa ipotesi per 1 'Odissea...)}

6 Da vedere soprattutto M. BACHTIN, Voprosy literaturi i estetiki (Moscou
1975), trad it. (Torino 1979), 445-482.

7 Cfr. T. Hagg, The Novel in Antiquity (Oxford 1983), 95-96.
8 S. BUTLER, The Authoress ofthe Odyssey, Introduced byT. WHITMARSH (Bristol

2003).



276 MASSIMO FUSILLO

Contrapporre epica e romanzo e in ogni caso un'operazione
delicata. Si tratta di due modi di rappresentazione letteraria, a

loro volta suddivisi in vari generi e sottogeneri, che apparten-
gono pero alia stessa grande tipologia espressiva, al regime nar-
rativo, contrapposto, secondo una fortunatissima triade, al regime
drammatico e a quello lirico. E alfinterno di questo regime pre-
vedono entrambi opere di grandi dimensioni e con ampio sistema

di personaggi (la distinzione fra versi e prosa non e invece sem-

pre valida). Se dunque sul piano astratto delle tecniche espressive

non si possono distinguere nettamente (al punto che alcuni teo-
rici sopratrutro di ambito tedesco utilizzano il termine epica per
inglobare entrambe le forme), si distinguono invece moltissimo
sul piano dello statuto gerarchico: l'epica e il genere piü codifi-
cato e canonico, il romanzo e invece il piü fluido e aperto. Si

tratta dunque di un'opposizione che va sempre storicizzata: biso-

gna chiedersi insomma cosa significava per un autore come Elio-
doro scrivere un romanzo che si richiamasse all'epica.

Riflettiamo perö ancora un po' in generale su un primo dato
che salta subito agli occhi quando si passa alia dimensione dia-
cronica: la nascita tardiva del romanzo e la morte precoce del-
l'epica. L'epica e il primo genere a sorgere, anzi quello che inau-

gura il sistema letterario, ma e anche quello di cui si lamenta ben

presto il declino. Nella tradizione europea il Paradise Lost di Milton

viene generalmente considerato l'ultimo vero poema epico,
ma il processo di estinzione e comunque lungo e lento: il genere
soprawive soprattutto nella forma stravolta e parodica dell'e-
roicomico,9 salvo poi riapparire inaspettatamente (come e acca-
duto di recente per XOmeros postcoloniale di Walcott, comunque

molto lirico10). Le cose cambiano pero se si segue la
distinzione hegeliana fra epica originaria ed epica künstlich gemachte

(variamente riformulata come epica letteraria, o revival sen-

9 Cfr. C. Bertoni, Percorst europet dell'erotcomico (Pisa 1997).
10 Cfr. J. FARRELL, "Walcott's 'Omeros'. The Classical Epic in a Postmodern

World", in Epic Traditions in the Contemporary World: The Poetics ofCommunity,
ed. by M. BEISSINGER, J.TyLUS, S. WOFFORD (Berkeley 1999), 270-296.



METAMORFOSI ROMANESCHE DELL'EPICA 277

timentale dell'epica).11 Se dobbiamo escludere la seconda (a cui
appartiene giä Virgilio) dal vero spirito epico, perche prodotto
inautentico, allora la morte dell'epica diviene realmente un feno-

meno precocissimo: finiamo per definire epici solo i poemi di
Omero, e alcune opere simili di altre culture, come 1'epopea di
Gilgamesh, o il Rämäyana e il Mahäbärata.

La nascita tardiva del romanzo e invece un dato di fatto
incontrovertibile, che ne ha causato anche lo statuto marginale
e poco ufficiale, conservato per secoli. Molto piü oscillante e

pero il momento effettivo di questa nascita, che tende a essere

retrodatata sempre di piü, soprattutto da quanto si e contestata
la distinzione anglosassone fra novel e romance-, un'operazione
critica compiuta nel modo piü drastico da Margaret Doody.12
Pur contenendo tratti caratteristici del romance, il romanzo greco
e piü vicino al concetto di novel, se non altro per l'assenza di ele-

menti fantastici e la presenza di una dimensione quotidiana. II

prototipo sarebbe allora la Calliroe di Caritone, la cui datazione

oscilla, come e noto, fra il I a.C. e il I d.C. Gli studiosi del

romanzo greco hanno messo in rilievo molti tratti distintivi che

la visione hegeliano-lukacsiana considerava tipici del romanzo
moderno come forma borghese: la secolarizzazione, l'individua-
lismo, l'isolamento dell'eroe, la dimensione privata e sentimentale,

il sincretismo culturale.13 Sono elementi giä in parte pre-
senti nella commedia di Menandro, e ancor prima nelle ultime
tragedie atipiche, esotiche ed awenturose, di Euripide, non a

caso definite "romanzesche".14 La retrodatazione del romanzo

11 G.W.F. HEGEL, Vorlesungen.. \sopra, n.2), 348; sul revival "sentimentale"

(termine di N, Frye) dell'epica letteraria cfr. J.B. HAINSWORTH, The Idea ofEpic
(Berkeley 1991), Ch. 1.

12 M. ÜOODY, The True Story of the Novel (New Brunswick, NJ 1996): un
libro che dä ampio spazio al romanzo antico e alia sua 'impuritä' etnica e culturale,

contrapponendosi alia celebre tesi di Ian Watt.
13 Cfr. soprattutto B. REARDON, The Form ofGreek Romance (Princeton 1991),

che perö continua a preferire il termine romance, a differenza della maggior parte
degli studiosi anglosassoni attuali.

14 Cfr. M. FUSILLO, "Was ist eine romanhafte Tragödie? Überlegungen zu

Euripides' Experimentalismus", in Poetica 24 (1992), 270-299.



278 MASSIMO FUSILLO

non finisce comunque qui: molte delle peculiaritä del secondo

poema omerico, che derivano probabilmente dall'epoca diversa
di composizione, sono state interpretate in chiave protoroman-
zesca. Leggiamo cosa scrive Gerard Genette in Palinsesti, saggio

summa su tutte le forme di letteratura di secondo grado:

Iliade/Odyssee: le plus fort argument en faveur de l'unite d'auteur
est peut-etre justement le fait que la seconde ne soit pas tout
platement un demarquage de la premiere, mouvement naturel
d'un epigone ou d'un concurrent, que 1'auteur lui-meme aura
davantage la force et le gout d'eviter, plus tente par une ceuvre
toute differente, et dont la relation ä la precedente est ici assez

oblique: dix ans apres, comparse devenu heros, changement du
theme d'action (de l'exploit ä l'aventure) et de l'attitude narrative,

soudain presque entierement focalisee sur le seul heros —
et secondairement, dans la Telemacbie, sur son ftls —, ce qui
rompt totalement avec l'objectivite olympienne ("defile exte-
rieur", dit Hegel) du mode epique. Quasi changement de genre,
done, car Homere fait ici plus de la moitie du chemin qui separe
l'epopee du roman: passage du theme guerrier au theme de
l'aventure individuelle, reduction du personnel multiple ä un
heros central, focalisation dominante du recit sur ce heros, et
enfin inauguration, si contraire au regime narratif de Ylliade (et,
plus tard, de l'epopee medievale), du debut in medias res com-
pense, aux chants IX ä XII, par un recit autodiegetique ä la
premiere personne.15

"Piü della metä del cammino che separa l'epopea dal romanzo":
con splendida sprezzatura il narratologo pub liquidare in pochi
tratti la questione omerica, attribuendo a un unico autore il
cambiamento. Genette non e certo il primo a sottolineare il
carattere romanzesco Ae\Y Odissea: lo faceva giä, ad esempio, a

inizi del Novecento il saggista Rudolf Borchardt. Nel suo Die
Odyssee. Epos zwischen Märchen und Roman, Uvo Hölscher sin-
tetizza in termini piü cauti la questione, attribuendo la peculiaritä

del secondo poema omerico a una maniera sentimentale e

romanzesca di leggerlo, nata in etä ellenistica:

15 G. GENETTE, Palimpsestes. La litterature au second degre (Paris 1982), 200.



METAMORFOSI ROMANESCHE DELL'EPICA 279

Kein Zweifel, die Odyssee ließ sich auch lesen als Liebesroman.
Kirke, Kalypso, Nausikaa — auf der anderen Seite die Freier um
Penelope; das Thema der Treue über alle Bedrängnisse und
Verzweiflungen hinweg, auf Odysseus' Seite die Beharrlichkeit des

Dulders; am Ende die Wiedervereinigung der Liebenden in dem,
was hellenistische Literarkritik das "Ziel der Odyssee" nannte,
das eheliche Lager: es ist sehr wahrscheinlich, daß im Hellenismus

die Odyssee in diesem sentimentalen Sinne rezipiert wurde.
Und es gibt Anzeichen dafür, daß sie gleichsam zur Romanlektüre

gehörte [...].
Diese Annäherung der Odyssee, in der hellenistischen Rezeption,

an den Roman hat ihren offenbaren Grund in der
Grundstruktur des Epos, welche die Geschichte von den getrennten und
wiedervereinigten Gatten ist. Wenn man den Blick nicht auf Ein-
flüße und Anleihen, sondern auf das Grundmuster richtet, wird
man in der Odyssee das Vorbild der neuen Gattung nicht
verkennen.16

L' Odissea, poema secondo e secondario per eccellenza (e quindi
prototipo anche dell'intertestualita), che giä l'Anonimo del
Sublime riteneva un'opera della vecchiaia (9, 14) e un modello

piü adatto per la commedia, diventa quindi l'archetipo ideale del

romanzo: a partire gia dalFantichitä con il Satyricon e con le

Etiopiche fxno a Joyce. Questo sia per gli aspetti tematici: il viag-
gio, l'awentura, l'esotismo, gli affetti privati, e in genere valori

meno alti e indiscussi (l'astuzia, l'inganno, la finzione, per altro
non del tutto estranei al primo poema omerico), che Adorno
collegava chiaramente alla cultura borghese;17 sia per gli aspetti
formali: una strutturazione narrativa incentrata sul singolo eroe,
e piü chiusa e compatta rispetto a quella AtVi Iliade.

Quest'ultimo punto merita un po' piü di attenzione. Nella
Teoria del romanzo Lukäcs scrive che "in der Handlung der Ilias

— ohne Anfang und ohne Abschluß — erblüht ein geschlossener

Kosmos";18 e riformula poi quest'osservazione in termini

16 U. HÖLSCHER, Die Odyssee. Epos zwischen Märchen und Roman (München
1988), 228-229.

17 M. HORKHEIMER, T.W. Adorno, Dialektik der Aufklärung. Philosophische

Fragmente (Frankfurt a.M. 1947), cap. 1.
18 G. Lukäcs, Die Theorie des Romans (sopra, n.4), 51-52.



280 MASSIMO FUSILLO

generali, definendo l'epica "eine homogen-organische Stetigkeit",
e il romanzo invece "ein heterogen-kontingentes Diskretum".19

L'epica appare dunque come un flusso di eventi dotati di un'or-
ganicitä intrinseca, da cui il poeta deve solo estrarre il suo seg-
mento narrativo: l'inizio e la fine restano quindi arbitrarii e

aperti. II romanzo deve invece incanalare la propria materia
disorganica e contingente attraverso un'architettura compositiva
piü rigorosa. Se ne dovrebbe dedurre a questo punto che l'op-
posizione fra epica e romanzo, giä adombrata in quella fra Iliade
e Odissea, si configuri sul piano della strutturazione narrativa
come un'opposizione aperto/chiuso: e questo verrebbe confer-
mato anche dai finali del romanzo greco, molto spettacolari e

trionfali, tutti modellati sulla riunificazione della coppia del-
Y Odissea. In realtä anche questa polaritä va storicizzata: le belle
osservazioni di Lukäcs valgono infatti soprattutto per il periodo
dell'Otto-Novecento, quando il romanzo e diventato un genere
canonico, chiuso e ben strutturato (pace Bach tin), mentre i ten-
tativi di trascendere le convenzioni del romanzo borghese e di

recuperare una forma epica hanno al contrario un carattere

aperto e polifonico: e il caso del grande capolavoro di Tolstoj,
Guerra e pace, forse l'esempio piü riuscito nella modernitä del
tentativo di recuperare l'epica antica e di far rivivere 1'Iliade. Nei
primi secoli della storia della narrativa il rapporto appare pero
del tutto inverso: soprattutto nelle polemiche cinquecentesche
dei trattati di retorica e di poetica l'epica (in cui si faceva rien-
trare anche Eliodoro!) ha svolto la funzione di modello chiuso,
organico e unitario nei confronti di un romanzo visto come

regno della pluralitä e della multiformita.20
Torniamo al nostro itinerario semiparadossale sulla nascita

del romanzo e sulla morte dell'epica. Al punto in cui siamo arri-
vati si ha dunque l'impressione che la forma epica alio stato puro
sia rappresentata dalla sola Iliade (o da opere medievali piü vicine

19 G. Lukäcs, Die Theorie des Romans (sopra, n.4), 74.
20 Cfr. P. Parker, Inescapable Romance. Studies in the Poetics ofa Mode (Princeton

1979); S. ZATTI, II modo epico (Bari 2000), 101-105.



METAMORFOSI ROMANESCHE DELL'EPICA 281

all'oralitä come la Chanson de Roland), e infatti ci sono molti cri-
tici che lo hanno sostenuto. Alcune letture del primo poema
omerico apparse negli ultimi decenni ne hanno dato perd una
visione sempre piü sfaccettata, sottolineando la pluralitä dei

punti di vista, la polifonia espressiva, la visione antibellica ed

antiautoritaria.21 Anche il suo protagonista, Achille (un prota-
gonismo che rifulge proprio dall'assenza, come notava giä
Hölderlin), e ben lontano dall'incarnare uno spirito collettivo, ma
vive la propria esperienza emotiva in contrasto con i codici del
mondo circostante.22 A questo punto un neopragmatista con-
cluderebbe che e la comunitä interpretativa a creare il testo:
siamo noi studiosi di un'epoca in cui il romanzo ha raggiunto,
dopo millenni di marginalita, una posizione egemone a costruire

una nuova Iliade romanzesca. Per quanto io ritenga il concetto
di comunitä interpretativa interessante e produttivo, proprio
come antidoto agli eccessi del soggettivismo, sono perö ancora
convinto che "c'e un testo in questa classe".23 L'interpretazione
e infinita, in quanto ogni epoca e ogni cultura scopre nei testi

nuove potenzialitä, alimentando un dialogo inesauribile; ma non
e illimitata, in quanto deve inevitabilmente partire dai molteplici
percorsi del testo. Forse basta dire che, anche sotto la spinta del

romanzo moderno, la critica contemporanea ha messo meglio a

fuoco la complessitä della poesia omerica, ridiscutendo idee che

avevano dominato a lungo come oggettivitä, impersonalitä e sta-

ticitä. E una poesia che viene alia fine di complessi processi cul-
turali: quindi ben lontana da ogni purezza primigenia, cost come

non e immune da contaminazioni con l'Oriente.24 E stata l'os-

sessione occidentale dell'originario a descrivere 1'epica come un

21 Cfr I DE JONG, Narrators and Focalizers The Presentation ofthe Story in the

'Iliad' (Amsterdam 1987); R.J. Rabel, Plot and Point ofView in the 'Iliad' (Ann
Arbor 1997)

22 Cfr. G. PADUANO, Le scelte di Achille. Saggio mtroduttivo a Omero, Iliade

(Torino 1997), IX-XLIX.
23 II riferimento e, owiamente, a S. FlSH, Is There a Text in This Class? The

Authority ofInterpretive Communities (Cambridge, Mass. 1980).
24 Cfr. W. Burkert, Da Omero at Magi. La tradizione Orientale nella cultura

greca (Venezia 1999), cap 1



282 MASSIMO FUSILLO

blocco monolitico e organico, inattingibile nella sua assolutezza:

d'altronde enfatizzare la discontinuitä, creando miti di passato
assoluto, e uno dei modi con cui la modernitä si autolegittima.25
La stessa ossessione che ha spinto a stabilire un'equivalenza mec-
canica fra epica e oralitä nelle culture 'primitive', equivalenza

negata o almeno ridimensionata dalle ricerche antropologiche
piü recenti.26

Se poi abbandoniamo la distinzione fra epica autentica ed

epica letteraria, scorgiamo una progressiva 'contaminazione'
romanzesca, che awiene sotto il segno di eros, un tema estraneo
al rigido codice epico maschile.27 Se infatti nell'universo guer-
resco dcW'Iliade l'erotismo e implicito o collaterale, e nell' Odis-

sea compare poi in forme significative ma circoscritte, diventa
invece centrale nelle Argonautiche di Apollonio Rodio, quindi
nell'etä ellenistica che vede poco dopo la nascita del romanzo.
Per la sua mistione tutta odissiaca di eros, viaggio e awentura,
e per il suo antieroismo marcato, che arriva a tematizzare la per-
dita del codice epico, anche il poema apolloniano e stato
considerate un prototipo del romanzo.28

Cosa resta a questo punto dell'opposizione fra epica e

romanzo? Molte delle osservazioni fatte finora potrebbero por-

25 La citazione d'obbligo e H BLUMENBERG, Die Legitimität der Neuzeit
(Frankfurt a.M. 1966), 1 9

26 J. GOODY, "Dall'orahtä alia scrittura. Riflessioni antropologiche sul nar-
rare", in La cultura del romanzo II romanzo I, a cura di F. MORETTI (Torino 2001),
19-46.

27 Cfr. B PAVLOCK, Eros, Imitation, and the Epic Tradition (Ithaca and London

1990).
28 E. ROHDE, Der griechische Roman und seine Vorlaufer (Wiesbaden 1876), 21,

105; A. HeiSERMAN, The Novel before the Novel Essays and Discussions about the

Beginnings ofProse Fiction in the West (Chicago 1977), 11 -29; C.R. Beye, Epic and
Romance in the Argonautica ofApollonias (Carbondale and Edwardsville 1982),
71-74; la tesi deH'antieroismo di Giasone, recentemente molto ndiscussa, si deve
G. Lawall, "Apollonius' Argonautica. Jason as Anti-Hero", in YClSt 19 (1966),
119-169; contra R HUNTER, "Short on Heroics. Jason in the Argonautica in CQ
38 (1988), 436-453; S. Goldhill, The Poet's Voice. Essays on Poetics and Greek
Literature (Cambridge 1991), 313-316; F. Vian, "IHZQN AMHXANOZ", in
Studi in onore di Anthos Ardizzoni, a cura di E. Livrea e G. Privitera (Roma
1978), 1023-1041.



METAMORFOSI ROMANESCHE DELL'EPICA 283

tare a delle conclusioni scettiche; e c'e infatti chi ha sostenuto
che si tratta di due nozioni che nella pratica critica finiscono

per autodecostruirsi.29 Non credo che si debba giungere a un
risultato cosi negativo. L'impasse si pud superare se si smette di
considerare l'epica e il romanzo due entitä fisse e immutabili, e

li si tratta invece come due fasci di costanti transculturali che di
epoca in epoca e di opera in opera possono essere piü o meno
attive, e possono anche trasformarsi del tutto. E evidente che in
un genere fortemente codificato come l'epica e piü facile indi-
viduare costanti (narrazione di imprese eroiche, mitiche o sto-
riche, fondamentali per una comunitä; linguaggio elevato e

sublime; enciclopedismo), topoi e tecniche espressive (il cata-
logo, la similitudine, la discesa agli Inferi); mentre lo e molto
meno per un genere per lungo tempo marginale e poco ufficiale
come il romanzo, anche se non e certo impossibile (la dimen-
sione privata e sentimentale; la forma aperta; l'identificazione
patologica). Ma e anche chiaro che e soprattutto l'incrocio e

l'interferenza fra questi due insiemi di costanti a individuare nel

corso dei secoli l'universo della finzione narrativa.
II rapporto fra epica e romanzo non va dunque pensato come

contrapposizione netta fra originario e secondario, fra sublime e

quotidiano, fra alto e basso, ma va ripensato come interferenza e

ibridazione fra due generi narrativi distinti ma non totalmente

separati. Se da un lato le varie metamorfosi dell'epica nei secoli

si sono spesso configurate come una progressiva 'romanzizza-
zione', dall'altro il romanzo si e richiamato ai modelli epici per tra-
scendere il proprio statuto marginale, e per rispondere ai vari
attacchi subiti, riappropriandosi quindi del genere piü canonico,

con cui aveva in comune il regime narrativo e le dimensioni

ampie. In un primo tempo solo per autoelevarsi o per tematizzare
la propria diversitä; e in un secondo tempo invece, quando il pro-
blema della marginalitä era ampiamente superato, per espandersi

e per raggiungere forme nuove sempre piü totalizzanti.

29 M.A. SHERMAN, "Problems of Bakhtin's Epic", in Bakhtin and Medieval
Voices, ed. byT.J. FARRELL (Gainesville, FL 1996), 194.



284 MASSIMO FUSILLO

II romanzo antico ci offre due modelli opposti (e uno inter-
medio) di ibridazione con l'epica, entrambi destinati ad avere

grande successo nella storia letteraria: la ripresa a fine di nobi-
litazione, che tende ad accentuare la continuitä fra i due generi,
come fa appunto Eliodoro con il sogno di Calasiris; e il rove-
sciamento parodico, che tematizza invece la distanza dal sublime
(fra di essi si interpone l'allusione ironica).

II primo modello si presenta gia nella fase iniziale di questo
genere letterario: il romanzo di Caritone e infatti quello in cui
si awerte di piü il contrasto fra la dimensione quotidiana e 'bor-
ghese' del racconto, narrato in uno stile assai lineare, e il desi-
derio di nobilitare una forma letteraria ancora giovane. A que-
sta seconda istanza si possono ascrivere le innumerevoli citazioni
dirette, quasi esclusivamente tratte da Omero, e in particolare
dall'Iliade. Come e noto, a causa delle nettissime differenze nella

produzione e nella circolazione della cultura (assenza di ripro-
duzione in serie del libro, e del concetto stesso di proprietä
letteraria), nelle letterature antiche la citazione testuale — nozione

piü circoscritta rispetto alia citazione intesa da Kristeva in poi
come sinonimo di intertestualita, cost centrale in tutto il post-
moderno30 — e una prassi non molto diffusa, in genere sosti-
tuita dalfallusione e dalla parafrasi, o limitata a casi specifici,
come la prosa filosofica, in cui si attiva un rapporto di 'metate-
stualitä',31 di commento del testo secondo al testo primo (in
uno dei pochi studi teorici sulla citazione, Antoine Compagnon
giunge percib alia conclusione paradossale che la citazione non
esiste nell'antichitä classica).32 Le cose cambiano un po' con l'el-
lenismo: ad esempio in uno dei generi che piü hanno influen-

30 Sulla base di questa nozione G. ÖANEK, Epos und Zitat. Studien zu den

Quellen der Odyssee (Wien 1998), 15-23, pub individuare neWOdissea una Serie
di citazioni delle versioni alternative, relativizzando in tal modo la visione tradi-
zionale dell'assolutezza epica.

31 Su questa forma di intertestualita cfr. G. GENETTE, Pahmpsestes (sopra,
n.15), 10.

32 A. COMPAGNON, La seconde main, ou le travail de la citation (Paris 1979),
95-97; la questione b posta comunque in termini problematici.



METAMORFOSI ROMANESCHE DELL'EPICA 285

zato il romanzo, la commedia di Menandro, in cui la citazione
testuale, corredata anche di indicazioni bibliografiche (come
nella famosa scena dell 'Asp is), produce un forte straniamento
metaletterario, e rientra in una riflessione sui rapporti fra lin-
guaggio tragico e linguaggio comico.33 Nella prosa la questione
e piü complessa, in quanto valeva quel principio dell'omoge-
neitä stilistica messo in luce dal classico studio di Norden:34 l'in-
serzione di materiale allotrio, come il verso, era sentito come
una trasgressione eccessiva, come una rottura dell'unitä dell'o-

pera. Non a caso i retori, come Demetrio (Eloc. 112-113, 150)

o Ermogene (Id 2,4), consigliavano un uso misurato dei poeti
e delle citazioni, e lo circoscrivevano comunque solo al registro
medio, alio stile elegante (yXacpupoi;), in quanto destinato a pro-
durre grazia espressiva, yap:c; che e poi il registro in cui sceglie
di muoversi Caritone.

Nelle Avventure di Cherea e Calliroe le frequenti citazioni
omeriche, a cui la critica ha prestato attenzione relativamente di
recente,35 non scompaginano mai infatti la struttura del testo,
come accade invece nelle consistenti oscillazioni del prosimetrum
o nel Satyricon, e svolgono diverse funzioni: da quella puramente
esornativa, in cui sintagmi omerici impreziosiscono situazioni
connotate da un'emotivitä molto pronunciata (stupore, frenesia,

turbamento amoroso, gelosia); a quella intertestuale, in cui si

attiva quella tensione fra testo citante e testo citato di cui park
Compagnon,36 e quindi un rapporto fra i due contesti narrativi,
fino a giungere all'esplicito segnale metaletterario. Owiamente,

33 G. PADUANO, "Citazione ed esistenza (Menandro, 'Aspis' 407 sgg.)", in
RCCM 20 (1978), 1055-65.

34 Ed. Norden, Die antike Kunstprosa vom VI. Jahrhundert v.Chr. bis in die

Zeit der Renaissance (Leipzig und Berlin 1915), soprattutto 100-102.
35 M. FuSILLO, "II testo nel testo: la citazione nel romanzo greco", in MD 25

(1990), 27-48; G. Manuwald, "Zitate als Mittel des Erzählens. Zur
Darstellungstechnik Charitons in seinem Roman "Kallirhoe"", in WJA 24 (2000), 97-
122 (la quale insiste soprattutto sulla ripresa di elementi generalizzabili, sempre
a fine di intrattenimento); P. ROBIANO, "La citation poetique dans le roman ero-

tique grec", in REA 102 (2000), 509-529.
36 A. COMPAGNON, La seconde main... (sopra, n.32), passim.



286 MASSIMO FUSILLO

per capire la metamorfosi romanzesca dell'epica, sono queste due
ultime funzioni quelle che ci interessano da vicino. E interessante

notare innanzitutto come Caritone riprenda dall'/ZrW<? —
quindi da un poema in cui l'eros per statuto e destinato a rima-
nere ai margini — un paradigma amoroso che riguarda proprio
il suo protagonista: la storia fra Achille e Patroclo, che, in quanto
storia omoerotica, e relegata ancor piü nel regime deH'implicito,
secondo una norma epica che Caritone stesso rispetta al pari di
Eliodoro, e a differenza degli altri romanzieri.37 Le citazioni tratte
dall'episodio imperniato sulla morte di Patroclo e sulla reazione

disperata e sublime di Achille costellano tutto il racconto della

lunga separazione fra i due sposi, che costituisce il nucleo
centrale e piü consistente del romanzo, e che implica anche le morti
apparenti di entrambi. All'inizio del plot, quando Cherea

apprende la notizia del presunto adulterio di Calliroe, il narra-
tore enfatizza la sua disperazione citando i tre versi con cui
Omero descrive la reazione di Achille alia morte di Patroclo (II.
18, 22-24, citati in 1,4,6). Quando a Mileto Calliroe, convinta
che lo sposo e morto, e dilaniata dal conflitto interiore fra la
fedeltä alia sua memoria e la convenienza di sposare Dionisio

per dare alia luce il figlio che aspetta senza farlo cadere nello
stato di schiavitii, l'apparizione in sogno del protagonista che

scioglierä il dilemma e introdotta dalla citazione dei versi con cui
Omero descrive l'apparizione in sogno dell'ombra di Patroclo ad

Achille (II. 23, 66-67 in 2,9,6). Infine, una volta terminato il
gioco delle morti apparenti, quando i due sposi si ritrovano per
il processo a Babilonia, lo stato emotivo di Cherea impossibili-
tato a parlare con la moglie e espresso tramite una ripresa abbre-
viata della prima citazione, quella che nel I libro contrappuntava
il supposto adulterio (IL 18, 23-24, citato in 5,2,4); dopo il rein-

contro, quando Cherea scambia lo stupore afasico che colpisce
Calliroe a causa della resurrezione dello sposo per segno di infe-

37 B. Effe, "Der griechische Liebesroman und die Homoerotik. Ursprung
und Entwicklung einer epischen Gattungskonvention", in Philologus 131 (1987),
95-108.



METAMORFOSI ROMANESCHE DELL'EPICA 287

delta, il suo ennesimo tentativo di suicidio38 e introdotto da
un'altra citazione dal discorso di Achille che giura memoria
eterna al compagno amato prima di accingersi a straziare il corpo
di Ettore (II. 22, 389-390, citato in 5,10,9). Tre momenti chiave

dunque della peripezia romanzesca, che si richiamano a tre
momenti chiave dell'archetipo di Patroclo ed Achille.

Proprio per il suo carattere esplicito, la citazione spinge il let-

tore a fare un confronto fra il modello epico e il riuso roman-
zesco. Nel nostro caso si nota innanzitutto la studiata corri-
spondenza fra le situazioni narrative, che hanno sempre un
nucleo comune: nel primo esempio la reazione a una notizia
negativa riguardante l'essere amato; nel secondo, ancor piü ade-

rente, l'apparizione in sogno del partner; nel terzo la promessa
di conservare la memoria affettiva oltre la morte. Salta subito agli
occhi perö lo scarto di registro, che scaturisce dall'opposizione
autenticita/apparenza: nelYlliade le citazioni riguardano sempre
l'evento unico, tragico e ineluttabile per eccellenza, la morte;
nel romanzo di Caritone nel primo caso si tratta di un adulte-
rio fittizio, frutto di un inganno; nel secondo dell'apparizione
delfombra di un uomo creduto morto, ma ancora vivo; e nel

terzo di un suicidio che verrä subito dopo sventato, come sempre,

dall'amico Policarmo; dunque eventi sentiti come tragici e

ineluttabili dai personaggi, ma destinati a sciogliersi nell'im-
mancabile lieto fine predisposto dall'autore.

Caritone trascrive la gravitas sublime di Omero nel registro
medio di una commedia sentimentale; ed e un'operazione
ambivalente: se da un lato l'epica si imborghesisce e si abbassa di

tono, dall'altro il romanzo si eroicizza e si innalza, con piena
corrispondenza biunivoca. L'eroicizzazione riguarda non a caso

38 Questo topos molto presente in tutto il romanzo greco soprattutto della

prima fase e stato assai valorizzato da S. MacAuster, Dreams and, Suicides. The

Greek Novelfrom Antiquity to the Byzantine Empire (London and New York 1996),

cap. 1, in quanto "gamble" con la morte, messa a nschio della vita affidandosi
totalmente al caso, e quindi mezzo per acquisire identita da parte di personaggi
tentati da un suicidio comunque egoisuco e anomico, non altruistico come quello
della Grecia classica (queste ultime categorie provengono da Dürkheim).



288 MASSIMO FUSILLO

la fase della separazione, in cui gli amanti credono morti o infe-
deli il loro partner: se e vero, come ho cercato di dimostrare in
altra sede,39 che la struttura tematica del romanzo greco, basata

su di un parallelismo enfatizzato, concretizza nel testo il bisogno
di simmetria tipico della logica inconscia, andando incontro alle

attese di un pubblico in cerca di prodotti consolatori, allora la

separazione e il trauma piu dilacerante di questo universo tutto
privato, proprio perche la coppia e descritta come un'unitä
inscindibile, sulle tracce del mito dell'androgino raccontato da
Aristofane nel Simposio. Suggerendo come struttura soggiacente
la morte di Patroclo e la reazione violenta e sublime di Achille,
le citazioni omeriche aggiungono alle peripezie di Cherea e Cal-
liroe separati dalla Tyche una connotazione eroica.

Lo scarto stilistico e meno dirompente per le citazioni omeriche

che nguardano l'episodio della guerra, in quanto la somi-
glianza tematica fra i contesti e piü marcata, anche se sussiste

sempre una netta divaricazione.40 Lo stesso vale per le citazioni
con funzione metaletteraria: notevole soprattutto quella (doppia)
inserita al momento spettacolare in cui Calliroe entra a Babilo-
nia nell'aula del processo, fra l'attesa spasmodica del pubblico (II.
3, 146, Od. 1, 366 e 18, 213, citati in 5,5,9). E l'unica citazione
in cui il narratore si richiama esplicitamente a Omero, assimi-
lando la sua protagonista a due eroine antitetiche, Elena e Penelope;

alia prima, in quanto la sua bellezza eccezionale e magne-
tica suscita una guerra fra due mariti e gli innamoramenti in
serie di altri rivali prestigiosi; alia seconda, in quanto la sua
figura incarna la fedeltä tenace e monomaniaca dell'eros contro
le insidie del tempo e della sorte; sono in fondo le due compo-
nenti tematiche alia base di tutto il romanzo greco: Elena la

polifonia, Penelope l'eros.41

39 M. FuSILLO, II romanzo greco Polifonia ed eros (Venezia 1989), cap. 3.
40 II 9, 48-49 in 7,3,5; 13, 131 e 16, 215 in 7,4,3; Od 22, 308 (che ncalca

comunque II. 10, 483), in 7,4,6: nt\YIliade la guerra e il valore che umfica 1'in-

tero poema, nel romanzo t invece solo un episodio ritardante e nobditante, del

tutto subordmato all'intreccio pnvato.
41 Cfr. M HlRSCHBERGER, "Epos und Tragödie in Charitons Kallirhoe Ein



METAMORFOSI ROMANESCHE DELL'EPICA 289

Forse non ha molto senso chiedersi quanto sia intenzionale
l'abbassamento del modello omerico,42 e quanto sia invece frutto
dei diversi generi e contesti, o ancora del nostro diverso gusto e

della nostra maniera di leggere. Credo sia abbastanza chiara la
scelta di Caritone di uno stile teso alia x<*pm di cui parla Deme-
trio, e in cui le citazioni sono ammesse, purche ben integrate nel

tessuto espressivo. E credo che si possa concordare con C.W.
Muller, quando giunge alia conclusione che la frequenza delle
citazioni omeriche svela il progetto di Caritone di essere una
sorta di Omeride in prosa:43 un continuatore dell'epica che uti-
lizza anche altre tecniche parallele, come lo sfondo storico o

l'exemplum mitico, per nobilitare un genere di intrattenimento
non ufficiale e non codificato.

La stessa funzione nobilitante viene svolta in maniera assai

diversa dalle Etiopiche. In un ambito come il romanzo greco, in
cui i ritrovamenti papiracei hanno rivoluzionato le datazioni fin
di cinque secoli, occorre sempre andare cauti, il che significhe-
rebbe in questo caso limitarsi a leggere le due diverse riprese
dell'epica come frutto di diverse scelte stilistiche. Personalmente

sono perö convinto che nel romanzo greco siano ben distingui-
bili due fasi: una prima piü popolare e di intrattenimento, di cui
fanno parte Caritone e Senofonre Efesio; e una seconda piü
complessa e raffinata, legata alia Neosofistica, e di cui Eliodoro
sembra il punto di arrivo.44 Nonostante recenti rentativi di
datarlo al II d.C.,45 le due datazioni proposte (III o IV d.C.)

Beitrag zur Intertextualitat des griechischen Romans", m WJA 25 (2001), 167-
169, che ncorda anche la "Klugheit" di Penelope, all'interno di un lavoro che da

spazio anche all'epica ellenistica
42 E un problema che si pone G MANUWALD, "Zitate " (sopra, n.35)
43 C W. MULLER, "Chariton von Aphrodisias und die Theorie des Romans in

der Antike", in A&A 22 (1976), 115-136
44 £ di diverso parere P ROBIANO, "La citation " (sopra, n 35), 528-29,

secondo cui il romanzo e opera aperta, non destinata a letton raffinati
45 G RONNET, "Interet esthetique et rehgieux des "Ethiopiques" d'Helio-

dore", m Pallas 42 (1995), 55-68, che lo pone all'etä degli Antonmi, facendone

un contemporaneo di Apuleio e di Luciano, sulla base soprattutto dell'equipara-
zione fra Apollo e Helios



290 MASSIMO FUSILLO

sono ancora le uniche sostenibili (personalmente propendo oggi

per la seconda ipotesi, ma e un problema spinoso).46
Gran parte della complessitä e del successo delle Etiopiche

deriva dall'ibridazione con l'epica: come si e detto, esse ripren-
dono infatti ed amplificano l'impianto narrativo e tematico del-

l'archetipo romanzesco per eccellenza, XOdissea. Prima di Elio-
doro tutti i romanzi greci presentavano una struttura lineare —
dall'inizio alia fine dell'intreccio senza grandi deviazioni — che

narrava pero una storia rigorosamente circolare: l'innamoramento
(o il matrimonio) della coppia protagonista nella loro comune
cittä d'origine, la loro separazione con relativa serie di awenture
parallele nello spazio e nel tempo, e la ricongiunzione finale nella
cittä in cui era iniziata la storia. Nelle Etiopiche la situazione e

totalmente rovesciata: la storia e lineare, perche narra il cammino
progressivo da Delfi all'Etiopia con cui la protagonista Cariclea

riconquista la sua patria perduta; mentre il racconto ha un anda-

mento circolare, perche inizia in medias res, e quindi da uno dei
tanti rapimenti topici della coppia protagonista, per poi recupe-
rare l'antefatto rramite un lungo racconto nel racconto che ter-
mina giusto a metä romanzo. Entrambe queste innovazioni dipen-
dono direttamente AzW Odissea\ sia l'orientamento del viaggio
verso la meta familiäre, scandita da riconoscimenti spettacolari, sia

la complessa strutturazione narrativa che sfrutta appieno 1'arma
antichissima della metadiegesi. Come succede spesso nei testi di
secondo grado, il modello viene notevolmente amplificato: il
finale non e solo un ritorno in patria, ma il recupero dell'identitä
e di uno spazio utopico; mentre l'inizio in medias res assume i

caratteri di una suspense prolungata, e il racconto nel racconto e

moltiplicato fino a giungere al quarto livello metadiegetico.47

46 Si veda la sintesi efficace di J.R. MORGAN, "Hehodoros", in The Novel in
the Ancient World, ed. by G. SCHMELING (Leiden-New York-Koln 1996), 417-
421; per una difesa della datazione al III cfr. T. SZEPESSY, "Le siege de Nisibe et
la Chronologie d'Heliodore", in AAntHung 24 (1976), 247-276; per quella al IV
P. Chuvin, "La date des Ethiopiques d'Heliodore", in Chromque des demierspaiens
(Pans 1990), 321-325.

47 Sul rapporto con YOdtssea cfr. C.W. KEYES, "The Structure of Heliodorus'



METAMORFOSI ROMANESCHE DELL'EPICA 291

Questa amplificazione dell'epica e strettamente.correlata a

un'altra operazione con cui Eliodoro rinnova il romanzo: la

riscrittura filosofica. Ii mistero iniziale e la lunga progressione
verso il finale sono parte di una visione neoplatonica che da

grande spazio alia decifrazione graduale dei segni del divino, del

tutto parallela all'attivitä ermeneutica affidata al lettore.48 Non
e un caso quindi che il ruolo del narratore secondario, nell'O-
dissea affidato al protagonista, sia qui attribuito a un personag-
gio ricco di cultura neoplatonica e sincretistica come Calasiris,
che utilizza termini tecnici della critica omerica,49 e giunge anche

a raccontare una vita di Omero (3, 14-15) in cui il poeta e figlio
di Hermes e di una sacerdotessa egiziana, profeta costretto all'e-
silio dal padre putativo (quindi una sorta di suo alter ego). Ma
la cosa piu interessante, dal punto di vista del legame fra

romanzo e pubblico femminile, e che alcuni tratti odissiaci siano

attribuiti anche alia protagonista, Cariclea, primo esempio di
eroina romanzesca ricca di iniziativa pragmatica.50 Il protagonista

maschile, Teagene, mostra invece una forte riluttanza all'uso
della finzione, e ostenta un eroismo marziale, che si richiama al

modello deWIliade. Fra i due elementi della coppia sembra quasi
riflettersi alia lontana il contrasto fra i due protagonisti epici,

"Aethiopica"", in Studies in Philology (Univ. of North Carolina) 9 (1922), 43-51,
non sempre convincente; sulla linearita della struttura eliodorea cfr. T. SZEPESSY,

"Die Aithiopika des Heliodoros und der griechische sophistische Liebesroman",

in AAntHung 5 (1957), 241-259; sulla problematicitä della categoria di inizio m
medias res cfr. M. STERNBERG, Expositional Modes & Temporal Ordering in Fiction
(Baltimore and London 1978), 38-45.

48 Cfr. J.J. WlNKLER, "The Mendacity of Kalasiris" (sopra, n.l), 93-158.
49 Come ha dimostrato M. TelÖ, "Eliodoro e la critica omerica antica", in

SIFC 17 (1999), 71-87; si veda in particolare l'osservazione di p.85: "trattava la

sua opera come un nuovo poema omerico". Sull'intreccio fra filologia alessan-

drina e prassi creativa si veda A. ReNGAKOS, "The Hellenistic Poets as Homeric
Critics", in Omero 3000 anm dopo, a cura di F. MONTANARI (Roma 2002), 143-

57.
50 Cfr. B. EGGER, "Zu den Frauenrollen im griechischen Roman. Die Frau als

Heldin und Leserin", in Groningen Colloquia on the Novel 1 (Groningen 1988),
33-66; la bibhografia sulla donna nel romanzo antico si k owiamente decuplicata
negli ultimi anm: si veda, ad esempio, R. JOHNE, "Women in the Ancient Novel",

m The Novel in the Ancient World (sopra, n.46), 151-207.



292 MASSIMO FUSILLO

Achille (da cui Teagene si vanta di discendere) e Odisseo,
segnando perd il chiaro trionfo del secondo, con il suo diverso
orizzonte assiologico (un trionfo che perdurera in tutta la tradi-
zione moderna).51

Omero e Odisseo sono dunque paradigmi esistenziali prima
ancora che modelli poetici per i due personaggi piü importanti
e innovativi: Cariclea, protagonista, e Calasiris, padre adottivo
e protettore della coppia, regista dell'azione e narratore secon-
dario, figura in cui l'autore evidentemente si rispecchia.
Entrambi costretti all'esilio dalla parria (Cariclea per il sospetto
di una nascita bastarda, come l'Omero eliodoreo), viaggiano
insieme travestendosi da mendicanti, e usando 1'arma del rac-

conto menzognero, per giungere a Memfi alia fine del 6° libro
(una sorta di finale primo) e vivere una serie di intesi ricono-
scimenri: in una scena ricca di richiami al teatro (in particolare
alle Femcie) Calasiris ritrova i suoi figli, sventando in tempo il
fratricidio edipico e awiandosi a una morte Serena che e un uni-
cum nel romanzo greco; Cariclea ritrova invece Teagene in una
scena che si richiama espliciramente al riconoscimenro fra Odisseo

e Penelope (7, 7-8). Dopo il lungo episodio persiano, tor-
nata in patria Cariclea sarä riconosciuta, nella lunga e solenne

scena teatrale che chiude il romanzo, dai suoi genitori, cosi come
l'eroe omerico viene riconosciuto alia fine dell'Odissea da suo
padre Laerte: e in questa occasione sarä determinante il
particolare della macchia fisica sul volto della fanciulla, riconosciuta
dal sacerdote Sisimitre a cui era stata affidata infante, un ele-

mento che richiama owiamente la famosa scena della cicatrice.
II modello omerico viene dunque amplificato, complicato e mol-
tiplicato ad incastro: il travagliato ritorno di Odisseo ad Itaca,
che comporta finzioni, travestimenti ed architettati riconosci-
menti, si sdoppia nelle sorti di Calasiris, che ha scelto volonta-

51 Cfr. l'ampio materiale di W.B. STANFORD, The Uhsses Theme (Oxford
21963); e, per un'impostazione pm problematica, P. BoiTANI, L'ombra di Ulisse

Figure di un mito (Bologna 1992). La fortuna moderna di Achille non ha dimension!

paragonabili.



METAMORFOSI ROMANESCHE DELL'EPICA 293

riamente l'esilio e che ritrova la patria e i figli poco prima di
morire, e di Cariclea, che non conosce la sua vera patria ma che
da segni divini comprende di dover raggiungere una meta lon-
tana: le due storie intrecciate hanno in comune la tormentata
progressione verso uno spazio familiare, sentito nei termini di
un'utopica felicitä.

Ii fatto che Eliodoro sottoponga il romanzo greco a una
riscrittura epica e fdosofica, supportando inoltre la sua opera-
zione con una scrittura densa e preziosa, non deve far dimenti-
care che ci troviamo all'interno di un genere non codificato e

marginale, che ambienta i suoi intrecci in una quotidianitä 'bor-
ghese', per quanto teatralizzata. Accade dunque che uno dei

topoi piu caratterizzanti dell'epica, la discesa agli Inferi, vera e

propria prova dell'eroe che si ritrova anche in varie riscritture
epiche del romanzo moderno, venga qui trasformata in una
scena magica, la resurrezione di un morto (6, 15), spiata non a

caso dai due personaggi che riproducono il modello di Odisseo,
Calasiris e Cariclea, e che ascoltano cost la profezia del topico
lieto fine. La stessa profezia che abbiamo trovato all'interno del

sogno di Odisseo da cui siamo partiti, ugualmente rivolta a

Calasiris e Cariclea: esempio lampante di introiezione del
modello omerico. Per quanto Eliodoro si muova molto piü in
un registro elevato, non e dunque immune dalla secolarizzazione

del mito e dalla borghesizzazione dell'epica: fenomeni che

daranno vita ai due romanzi latini di Ditti Cretese e di Darete

Frigio sulla guerra di Troia.
Per formalizzare la differenza fra le due diverse ibridazioni

con l'epica di Caritone e di Eliodoro, che pure rientrano nello

stesso modello-base della nobilitazione, possiamo richiamarci ai

Palinsesti di Genette, e alia differenza fra intertestualitä e iper-
testualitä: la prima riguarda scambi localizzati fra i testi (allusioni
citazioni plagi), la seconda invece comporta un rapporto mas-
siccio e organico.52 II rapporto fra le Etiopiche e X Odisseo. coin-

52 G. GENETTE, Palimpsestes (sopra, n.15), 7-9.



294 MASSIMO FUSILLO

volge infatti la macrostruttura dell'opera: e una trasposizione
dell'intreccio odissiaco in un altro quadro spazio-temporale,
come awerrä varie altre volte nella storia letteraria, fino al caso
limite di Joyce, in cui sono soprattutto gli indici paratestuali del
titolo e dei nomi a segnalare il parallelismo (qui invece, come si

e visto, e lo stesso Odisseo a farlo). Se a livedo pragmatico sono
molte le modifiche (a partire dal cambiamento di sesso del pro-
tagonista), a livedo semantico il modello omerico e moderniz-
zato ma non stravolto: l'epos ded'awenturoso ritorno in patria
e della riunificazione coniugale e stato, per questo romanziere
del IV d.C., la struttura piu adatta a formalizzare una storia d'a-

more edificante, ricca di ideologia neopitagorica e neoplatonica,
e a elevare e riscrivere un genere popolare e di intrattenimento.

La ricchissima ricezione moderna delle Etiopiche, che ha avuto
luogo quasi esclusivamente fra il Cinque e il Seicento, quindi in
un periodo segnaro da un intenso dibattito teorico su epica e

romanzo, ci da una conferma della loro rigorosa epicizzazione,
e quindi anche di una certa fluiditä dei confini fra i due generi.
Eliodoro e letto come un prototipo di narrazione chiusa e com-
patta, fondamentalmente fedele al dettato aristotelico e quindi
opposta all'infinita digressivitä romanzesca. Le Etiopiche sono
imitate e discusse dalla figura chiave in Italia di questo grande
dibattito alio stesso tempo narratologico e ideologico, Torquato
Tasso.53 Convinto che il romanzo fosse solo una Variante ano-
mala dell'epos, Tasso fu ossessionato per tutta la sua vita dall'i-
dea di una forma epica unitaria e organica, che razionalizzasse
le spinte centrifughe provenienti dal poema romanzesco di Ario-
sto, basato sull'erranza e sulla molteplicitä (spinte che comun-
que rimangono nella Gerusalemme come tentazione continua).

53 Cfr. W. STEPHENS, "Tasso's Hehodorus and the World of Romance", in The
Search for the Ancient Novel, ed. by J. Tatum (Baltimore and London 1994), 67-
87. £ interessante notare che un'altra figura del barocco italiano, Giambattista
Basile, versifico le intere Etiopiche facendone un poema epico dal titolo Teagene,

un'operazione in cui e chiara tutta la tensione fra epica e romanzo: cfr. C. Ber-
TONI e M. FuSILLO, "Hehodorus Parthenopaeus. The Aithiopika in Baroque
Naples", in Studies in Hehodorus, ed. by R. HUNTER (Cambridge 1998), 157-181.



METAMORFOSI ROMANESCHE DELL'EPICA 295

Piü in generale, in tutta l'Europa espansionistica della Contro-
riforma il genere epico assume una forte valenza politica, con-
trapponendosi nettamente all'alteritä delle eresie e delle popo-
lazioni da sottomettere. Ecco dunque che la polaritä fra epica e

romanzo sussume dentro di se una serie di altre polaritä, come
quella fra unitä e varietä, ordine e disordine, Occidente e

Oriente, ragione e furore dei sensi, e ancora una volta mascoli-
nitä e femminilitä.54 Letta attraverso Aristotele e modellata su

Virgilio molto piü che su Omero, l'epica rappresenta un'istanza

repressiva e centralistica, che mira a incanalare la pericolosa
devianza romanzesca (tre secoli dopo, la situazione tenderä a

rovesciarsi).
Anche all'interno della fluviale produzione di romanzi baroc-

chi, le Etiopiche fungono da modello di regolaritä classica. Nella
sua Philosophia Antigua Poetica (1596) il trattatista Lopez Pin-
chano, che influenzerä anche Cervantes, considera tout court
Eliodoro il terzo poeta epico antico dopo Omero e Virgilio. Uno
dei primi teorici del romanzo, Pierre-Daniel Huet, sottolinea,
nel Trattato sull'origine dei romanzi (1670), la coerenza compo-
sitiva eliodorea, come aveva fatto anche uno dei piü importanti
romanzieri barocchi, George Scudery, all'interno di un suo
scritto teorico, la prefazione a Ibrahim (1641), romanzo della
sorella Madeleine.55 Rispetto al carattere magmatico della nar-
razione barocca, il romanzo eroico-galante, chiamato anche elio-
doreo per il suo modellarsi sulle Etiopiche, si distingue per una
architettura compositiva piü salda: anche in questo caso epicitä
equivale a chiusura.

Caritone ed Eliodoro rientrano dunque pienamente in quella
continuitä e in quell'interferenza fra epica e romanzo da cui
siamo partiti nell'introduzione teorica: le loro due opere si pre-
sentano come filiazioni dirette dei due poemi di Omero. II che

54 Cfr. D. Quint, Epic and Empire Politics and Generic Form from Virgil to

Milton (Princeton 1993).
55 Cfr. A.K. FORCIONE, Cervantes, Aristotle, and the Persiles (Princeton 1970),

55-87.



296 MASSIMO FUSILLO

non implica nessuna conseguenza genetica: non vogliamo con

questo postulare una nascita del romanzo dall'epica, in quanto
e la questione stessa della genesi di un genere letterario a suo-
nare oggi poco interessante e irrimediabilmente positivista (come
si sa, quasi tutti i generi dell'antichitä classica hanno influenzato
il romanzo, e sono stati quindi proposti come progenitori di
una nuova forma). La situazione cambia notevolmente quando
passiamo agli altri romanzi greci interamente traditi: se da un
lato Senofonte Efesio non mostra un rapporto consistente e

significativo con i modelli dell'epica (il che potrebbe derivare
dallo stato di epitome in cui ci sarebbe giunto il testo, o piu
probabilmente da una scelta espressiva in favore della pura nar-
rativitä),56 dall'altro Achille Tazio e Longo Sofista propongono
un nuovo modello di ibridazione: l'allusione ironica. E interessante

notare come questo tipo di ripresa, circoscritta e meno
strutturale, coinvolga una delle norme piü caratterizzanti del

genere romanzesco: la fedeltä e la castitä della coppia protago-
nista, abitualmente eroicizzata ed epicizzata (soprattutto da
Senofonte Efesio e da Eliodoro), e invece ironicamente abbas-

sata (ma mai stravolta) nel Leucippe e Clitofonte e nel Dafni e

Cloe, gli unici due romanzi in cui viene raccontato un tradi-
mento da parte di un protagonista (il secondo matrimonio di
Calliroe, nel romanzo di Caritone, ha invece un carattere assai

diverso: e un espediente per salvare il figlio di Cherea, autoriz-
zato dall'apparizione del suo stesso marito in sogno). Non a caso
entrambi i romanzieri appartengono a quella che ho chiamato
fase seconda del romanzo greco; una fase in cui il genere era giä
ampiamente sviluppato, e diventava a sua volta oggetto di ope-
razioni intertestuali complesse: il pastiche ironico di Achille
Tazio, la contaminazione con la poesia bucolica di Longo Sofista,

la reinterpretazione filosofica di Eliodoro.

56 Sulla questione dell'epitome si veda la sintesi di B KYTZLER, "Xenophon
of Ephesus", in The Novel in Ancient World (sopra, n.46), 348-50; trovo ancora
convincente la confutazione sistematica della teona dell'epitome di T. HAGG, "Die
Ephesiaka des Xenophon Ephesios — Original oder Epitome?", in Classica et
Mediaevalia 27 (1966), 118-161



METAMORFOSI ROMANESCHE DELL'EPICA 297

Ii rapporto del Leucippe e Clitofonte con il genere letterario in
cui si inscrive e del tutto ambivalente: ne trasforma ironica-
mente le convenzioni, senza perö sowertirle e senza quindi com-
prometterne il funzionamento. Questo si nota fin dalla fase ini-
ziale del plot, dalFinnamoramento, che non e una folgorazione
violenta e reciproca, come negli altri romanzi greci (lo e in effetti
solo dal lato maschile, quindi dal lato del narratore autodiege-
tico, altra innovazione di carattere tecnico),57 ma si esplica in un
lungo corteggiamento che culmina in un appuntamento not-
turno nella camera da letto di Leucippe. Siamo dunque in un
contesto pienamente comico: non a caso e la figura di un servo,
dal nome parlante Satiro, che architetta tutto il piano, elimi-
nando l'ostacolo principale, lo schiavo Conope (altro nome
parlante), versando del sonnifero nel vino. Portato a termine il suo

piano, Satiro dice al padrone: "Keirou aoi xaösbScnv o KuxXca^'
ctu §s otc&x; 'OSoctctsuc; dcyaöoc; yevy)" (2, 23, 2-3).58 L'allusione e

troppo generica per poter essere letta come un richiamo diretto
all'epica: non si pub escludere un riferimento anche ad altre rivi-
sitazioni dell'episodio del Ciclope, da Euripide a Teocrito;
insomma, piü che di allusione, parlerei di antonomasia. Se

dovessimo comunque rintracciare un rapporto alia lontana con
l'archetipo omerico, non potremmo non riconoscere anche un
netto scarto ironico fra l'espediente forse piü famoso dell'Odis-
seo omerico, il simbolo della vittoria della sua p.7)T(,<; contro la

mostruositä informe, e le astute manovre a scopo erotico di un
servo molto plautino. C'e infatti in nuce quella tecnica di
allusione ironica che e usata con maggiore ricchezza e raffinatezza
da Longo Sofista. Come sempre in Achille Tazio, l'irrisione delle

convenzioni alia fine rientra: la castitä della coppia protagoni-
sta verrä infatti salvaguardata da un sogno premonitore che sve-

glia la madre della ragazza, mentre durante le peripezie del

57 Non b forse un caso che il narraiore-personaggio sia tipico della tradizione
romanzesca comico-realista: lo pseudo-Luciano, Petronio, Apuleio, Le storie vere.

58 Va ricordato comunque che KüxAtoij; e congettura di Göttling, per il trä-
dito KoWo'L



298 MASSIMO FUSILLO

romanzo i due protagonisti si convertiranno all'ideale dell'asti-
nenza prematrimoniale.

La ricca tessitura intertestuale del Dafni e Cloe e stata da

lungo tempo ben indagata,59 talvolta eccedendo nel cosiddetto
conferrismo'. In particolare, per quanto riguarda i rapporti con
l'epica, mi sembra interessante un'allusione su cui ha attirato
l'attenzione Maria Pia Pattoni.60 Si tratta dell'episodio chiave di
Licenio, la donna raffinata proveniente dalla cittä che insegna al

giovane Dafni il sesso. Per liberarsi di Cloe e per appartarsi lon-
tano con il protagonista, la donna inventa una storia a propo-
sito delle proprie oche:

"(twctov p.e. ewre, Aaqm, xrjv <x0X(av Ix yap y.01 räv x7)v^v TC^V

etxoCTtv Iva tov xaXXiavov ae-ro; Tjprcaas, xat ola piya cpop-uov äpa-
[xevo; oüx 7]Suvfj07j fisxlcopo; Im tyjv auvY)0Yj tyjv Üi|iy)Xy)v xopicrai.
IxetvTjv Tclrpav, aXX' etc; TYjvSe ty)v uXyjv tyjv Ta7rei.vYjv quv xaxs-
Ttecre" (3, 16, 2).

E piuttosto immediato riconoscere in questo brano l'eco del
famoso sogno di Penelope {Od. 19, 536-543), contaminato pero
con il presagio che appare a Telemaco in partenza da Sparta per
Itaca {Od. 15, 160-178), esplicitamente interpretato da Elena

come annuncio del ritorno e della vendetta di Odisseo: il primo
passo e riecheggiato dal numero venti delle oche, il secondo
invece dal particolare che l'aquila ne rapisce solo una. Longo
trascrive il modello epico su un registro realistico, 'basso-mime-
tico', che e gia in parte il registro del secondo dei due brani
omerici (in cui spicca la scenetta vivace dei contadini che inse-

guono l'aquila); da notare ad esempio Finsistenza con cui si pre-

59 Fondamentale R.L Hunter, A Study ofDaphnis & Chloe (Cambridge
1983)

60 M P PATTONI, "I Pastoralia di Longo e la contammazione dei generi Alcune

proposte interpretative", in MD 53 (2004), 83-123; poi ripreso in / "Potmenika"
di Longo e la contammazione dei modellt, Introduzione a Longo Sofista, Dafni e

Cloe (Milano 2005), 7-117, in particolare 24-28, B. CzAPLA, "Literarische Lese-,
Kunst- und Liebesmodelle. Eine intertextuelle Interpretation von Longos'
Hirtenroman", in A &A 48 (2002), 36-37, sostiene invece un'mterpretazione piü alle-

gorica l'oca piü bella sarebbe ll manto di Licenio, l'aquila sarebbe Dafni.



METAMORFOSI ROMANESCHE DELL'EPICA 299

cisa che l'aquila, a causa del forte carico,61 non e riuscita a volare
in alto, ed e quindi scesa nel bosco: il particolare ha certo una
funzione pragmatica, dato che e proprio nel bosco che Licenio
vuole attirare Dafni; ma ha anche una funzione stilistica e inter-
testuale: nonostante il loro carico, le due aquile dell'epica volano

sempre molto in alto, mentre quella del romanzo si deve atte-
nere alle leggi del verosimile; dagli spazi del sublime alio spazio
del realismo, si potrebbe sintetizzare con una formula ad effetto.
Ma lo scarto piü significativo riguarda il personaggio intorno a

cui ruota l'allusione: l'episodio di Licenio e infatti il momento
in cui affiora in modo piü lampante tutta la tensione di Longo
fra l'idealizzazione bucolica e un latente voyeurismo urbano;62
ed e anche il luogo del testo in cui e messa in crisi l'idea di una
naturalitä del sesso, quasi suggerendo al contrario un suo carat-
tere culturale (da qui partono infatti le letture in chiave gender
di Winkler e di Zeitlin).63 Proprio nel momento chiave in cui

Longo incrina la convenzione romanzesca della coppia casta e

fedele, anzi ne smonta gli stessi presupposti, l'allusione ci evoca
la figura di Penelope, l'archetipo quindi della fedelta coniugale
a cui si ispira tutto il romanzo greco; la stessa figura che, come
abbiamo visto, Caritone cita esplicitamente a proposito della

sua eroina, e che Eliodoro fa intervenire nel sogno di Odisseo
da cui siamo partiti. Se e vero che Licenio e un'anti-Penelope,

61 M.P. PATTONI, I "Poimemka"di Longo... (sopra, n.60), 21-22, nota come
l'aggettivo piyai; sia trasferito dall'aquila al carico dell'oca nella trascrizione rea-
listica di Longo, sulla falsariga del secondo passo omerico.

62 B. EFFE, "Longos. Zur Funktionsgeschichte der Bukolik in der romischen
Kaiserzeit", in Hermes 110 (1982), 65-84; cfr. anche D.N. LEVIN, "The Pivotal
Role of Lycaenion in Longus' Pastorals", in RSC 25 (1977), 5-17; secondo D.
KONSTAN, Sexual Symmetry. Love in the Ancient Novel and Related Genres (Princeton

1994), 48, non sarebbe "sexual transgression" (come nemmeno il caso paral-
lelo di Melite), perche nel romanzo greco non c'e opposizione fra "love" e "lust",
e ci sono scusanti singole.

63 J-J WINKLER, The Constraints ofDesire. The Anthropology ofSex and Gender

in Ancient Greece (New York-London 1990), cap. 4; EL ZEITLIN, "The Poetics

of Eros: Nature, Art, and Imitation in Longus' Daphnis and Chloe', in Before

Sexuality. The Construction ofErotic Experience in the Ancient Greek World, ed by
D.M. Halperin, J.J. Winkler, F.I. Zeitlin (Princeton 1990), 417-464.



300 MASSIMO FUSILLO

e anche vero d'altronde che, come in Achille Tazio, la trasgres-
sione alia fine rientra: pur coperta da reticenza (come il bacio
che Cloe riceve da Dorcone, altro rivale a cui sono destinate
allusioni omeriche),64 la lezione di Licenio e comunque funzio-
nale al trionfo finale della coppia. L'allusione ironica, che Longo
utilizza anche altre volte in relazione all' Odissea (ad esempio per
l'innamoramento di Cloe che guarda Dafni farsi il bagno, in cui
il richiamo e all'episodio di Nausicaa),65 non stravolge infatti il
modello e non compromette l'ideologia di fondo, ma resta sem-

pre nei margini ampi ed ambigui dell'ambivalenza.

L'indagine sulla metamorfosi romanzesca dell'epica ci ha con-
fermato innanzitutto che il romanzo greco non e un blocco
monolitico e ripetitivo; ogni singolo romanziere possiede infatti
le sue peculiari tecniche espressive: citazione testuale, antono-
masia, allusione ironica, rifacimento ipertestuale. Ma soprattutto
ci ha mostrato come queste tecniche siano sempre profonda-
mente correlate con il piano tematico: il riuso dell'epica a fine
di nobilitazione si trova infatti, pur con diverse configurazioni
stilistiche, nei romanzieri che piü esaltano ed eroicizzano la coppia

e la sua fedeltä, Caritone ed Eliodoro; mentre l'allusione
ironica ritorna nei romanzieri che incrinano la tenacia di un ideale

in cui comunque rientrano, attraverso un awicinamento all'u-
niverso quotidiano e basso-mimetico, che e poi l'universo del

romanzo latino, con cui concludiamo.
Due secoli prima di Eliodoro la narrativa sentimentale greca

era stata gia oggetto di un'operazione intertestuale assai raffinata
di segno del tutto opposto: un abbassamento parodico e non
un'elevazione epica. Lo stato frammentario del Satyricon rende

problematica la stessa definizione del genere letterario, anche se

si e ormai imposta giustamente l'etichetta di romanzo, rispetto

64 Tratte dalla Doloniw. cfr. M.P PATTONI, I "Potmemka" dt Longo... (sopra,
n.60), 33-39.

65 M.P. Pattoni, I "Potmemka" di Longo (sopra, n.60), 76-84; l'autrice
discute nei resto del lavoro anche altre riprese omeriche, non tutte altrettanto
significative, soprattutto riguardo la tecnica delle scene tipiche.



METAMORFOSI ROMANESCHE DELL'EPICA 301

alia fortunata ma sfuggente categoria della satira menippea. Quel
che possediamo e comunque sufficiente per riconoscervi il pro-
totipo di un nuovo rapporto fra il romanzo e il grande codice

epico, basato sulla nostalgia di un sublime perduto per sempre.
Come e fin troppo noto, tutta la struttura narrativa del Satyri-
con sembra trascrivere in chiave grottesca l'archetipo dell'Odis-
sea\ la persecuzione di un dio, in questo caso il dio fallico Priapo,
che costringe a un viaggio infinito. La ricchissima polifonia
petroniana comporta comunque moltissimi altri echi e rifaci-
menti, comprese lunghe inserzioni in versi che sfruttano al mas-
simo grado la scelta strategica di inserire un personaggio-poeta
dal nome parlante come Eumolpo. L'inedita libertä strutturale
creata dal prosimetrum permette anche una ampia varietä di regi-
stri stilistici, non sempre riconducibili alle tecniche dominanti
della parodia e del grottesco: la problematica Iliupersis, ad esem-

pio, e in fondo un saggio di poema epico.
Gian Biagio Conte66 ha reinterpretato questo denso palinse-

sto secondo due nozioni base: il narratore mitomane e l'autore
nascosto. II primo e l'io narrante, Encolpio, uno scholasticus

impregnato di cultura posticcia e di artificio retorico, che non
riesce a distinguere la realtä dalla fantasia letteraria, e va sempre
alia ricerca ossessiva di situazioni della letteratura sublime, e

quindi soprattutto della tradizione epica. II secondo elabora alle

sue spalle una (subdola) strategia espressiva, intrappolandolo
continuamente nelle sceneggiature triviali della narrativa di con-
sumo del romanzo greco. A differenza degli scrittori satirici,
Petronio non prende mai posizione, non impone la propria ideo-

logia, quasi con una scelta di gusto camp ante litteram. Ma e

proprio da questa divaricazione fra il sublime epico ormai
improponibile, e il viaggio poliedrico nei linguaggi della quoti-
dianitä e della corporeitä, che nasce una nuova forma di narra-

66 G.B. CONTE, L'autore nascosto. Un'interpretazione del 'Satyncon (Bologna
1997), apparso in contemporanea come The Hidden Author (Berkeley 1996). Da
vedere anche il saggio classico di R. HEINZE, "Petron und der griechische Roman",

in Hermes 34 (1899), 494-519.



302 MASSIMO FUSILLO

tiva, per la quale vale ancora il termine 'realismo', nonostante la

sua problematica genericitä. L'idea di un personaggio che non
distingue tra fantasia letteraria e realtä preannuncia infatti un
grande mito della modernitä — in cui si individua di solito la
nascita del romanzo moderno: il Don Chisciotte\ mentre la
mistione di degradazione parodica e di riflessione metalinguistica
anticipa il Joseph Andrews di Fielding e il metaromanzo di Sterne.

La degradazione parodica degli archetipi epici e evidente

soprattutto nell'uso petroniano della tecnica intertestuale da cui
siamo partiti a proposito di Caritone: la citazione. Dal punto di
vista delle modalita espressive, la differenza fra le citazioni del

romanzo erotico greco e quelle di Petronio richiama la

differenza fra xoXkrjGLc, e mxpcpSta delineata da Ermogene in Sui
metodi dello stile forte (Meth. 30): nella prima il verso si integra
nella sua totalitä nel nuovo contesto; nella seconda e invece
modificato, amplificato e interpolato con parafrasi. Sul piano
tematico si nota in Petronio una forte dissonanza fra i contesti:
le sue citazioni richiamano da vicino l'uso trasgressivo e dina-
mico di un altro autore menippeo come Luciano,67 o di altri
romanzi perduti come quello di Iolao. II caso limite e il passo
in cui un centone di versi virgiliani, che riguardano soprattutto
un momento sublime per eccellenza come il reincontro fra Enea

e Didone, viene applicato al membro di Encolpio e ai suoi pro-
blemi di impotenza (Aen. 6, 469-470; Eel. 5,16; Aen. 9, 436,
in §132,11). Un uso molto simile si trova anche nell'episodio
in cui piu si percepiscono le tematiche bachtiniane, i vicinati
paradossali fra sesso, morte e cibo, il rovesciamento del tragico
in comico, e della morte in forza vitale: owiamente la Matrona
di Efeso.6& Anche in questo caso i versi virgiliani dell'episodio di

67 Cfr. M. FUSILLO, "La citazione menippea (sondaggi su Luciano)", in Come
dice ilpoeta Percorsi di parole poetiche greche e latine (Napoli 1992), 21-42; uso
il termine menippeo nel senso della linea transculturale delineata da Bachtin, e

legata al basso e al grottesco, e non nel senso ristretto di un genere letterario sfug-

gente come la satira menippea.
68 Questa h l'interpretazione dominante (e secondo me anche abbastanza

evidente): W. Arrowsmith, "Luxury and Death in the Satyricon", in Arion 5 (1966),



METAMORFOSI ROMANESCHE DELL'EPICA 303

Didone (capolavoro di eros tragico) sono stravolti ed applicati
a un rapido superamento della memoria di vedova, e a una ecce-
zionale rivitalizzazione. Come sintetizza Daniel McGlathery, che
ha letto in chiave bachtiniana tutto l'episodio: "The crossferti-
lization inherent in Petronius' comic parody of various genres
thus results in a new, tospy-turvy literary portrayal of human
life. The tomb of the epic becomes the womb of the novel".69
La tomba dell'epica diventa il grembo del romanzo: frase molto
efficace (anche se l'effetto si perde in traduzione) per sintetizzare
solo uno dei tre rapporti fra epica e romanzo che l'antichitä ci
trasmette. La perdita dell'epica e infatti il presupposto per la
narrativa comico-realistica e per tutto il romanzo moderno in
senso bachtiniano; ma coesiste con l'omaggio nobilitante di
Caritone e di Eliodoro e con la distanza ironica di Achille Tazio
e Longo Sofista: a conferma che fra i due generi non ci sarä mai
un confine netto.

304-331; E. SEGAL, "Laughter in the House", in Horizon 15 (1973), 90-93; M.
BACHTIN, Voprosy literatim... (sopra, n.6), 3.8 (trad. it. 369-372); C.W. MULLER,
"Die Witwe von Ephesus. Petrons Novelle und die "Milesiaka" des Aristeides", in
A & A 26 (1980), 103-121; D.B. McGLATHERY, "Petronius' Tale of the Widow
of Ephesus and Bakhtin's Material Bodily Lower Stratum", in Arethusa 31 (1998),
313-336; al contrario, R. HERZOG, "Fest, Terror und Tod in Petrons Satyrica", in
Das Fest, Poetik und Hermeneutik 14 (München 1989), 133-136, ntiene che alia
fine predomini la morte (giungendo all'idea del tutto infondata che i due non
escano piü dalla tomba per paura della punizione del soldato); infine, G. HUBER,
Das Motiv der "Witwe von Ephesus" in lateinischen Texten der Antike und des

Mittelalters (Tubingen 1990), 12-56, e M. PLAZA, Laughter and Derision in Petronius'

Satyrica. A Literary Study (Stockholm 2000), 180-186, difendono un'interpreta-
zione aperta, secondo cui Petronio lascerebbe al lettore la valutazione morale,
hmitandosi a relativizzare i valori suggeriti dal racconto.

69 D.B. McGlathery, "Petronius' Tale of the Widow of Ephesus..." (sopra,
n.68), 332.



DISCUSSION

G. Danek : Das finnische Kalevala steht in der Tradition der

'gelehrten' Kompilation von nationalen Volksliedern zu einem
kohärenten Corpus, beginnend mit Ossian und dem Corpus
der Serbischen Volksepik (Vuk Karadzic). 'Epos' wird zu dieser

Zeit (Präromantik/Romantik) aufgefasst als eine Einheit, die nur
potentiell, quasi als platonische Idee, im Volksgeist existiert und
von einem Kompilator/Sammler/Dichter zusammengefügt werden

muss, so wie man sich zu dieser Zeit die Geschichte der
Homerischen Texte (Peisistratische Rezension) vorstellt. 'Epos'
ist nach dieser Vorstellung eine Gattung, für die Fragmentation
konstitutiv ist.

M. Fusillo : Mit Wolf hat man in Europa angefangen, die

Epik als fragmentarische Gattung zu betrachten. Das hat auch
die Beziehung zwischen Epos und Roman völlig geändert. Das
Kalevala ist ein sehr interessantes Beispiel der Rückkehr des Epos
in der Romantik.

E.J. Bakker : You have said many pertinent things on the way
the novel as a genre situates itself vis-ä-vis epic. But to what
extent are the works we have typical of the genre? Wouldn't there
be also a process whereby certain novels drive to oppose themselves

and offer what was not according to the 'horizon of
expectations' of the audience? Do we see differences between the
degree to which our extant novels allow the 'hybridization' you
talk about?

M. Fusillo : Your question involves one of the most delicate
and thorny problems of method in analyzing literary genres. We

are always tempted by seeing the matter in terms of norms and



METAMORFOSI ROMANESCHE DELL'EPICA 305

transgressions, which is actually nowadays a too simplistic way,
too much linked to the romantic idea of originality.

As you brilliantly write in your paper, it is a common mistake

to impose a transcendental generic norm on the single texts.
Regarding the Greek novel, I think that the so-called 'zero-

degree' — to use an old-fashioned concept — can be
represented by Xenophon of Ephesus. All the other novelists,
especially in the second phase, seem to be extremely self-conscious
about the conventions of their genre, and are able to play with
the expectations of their public (for example Achilles Tatius
regarding the convention of fidelity).

P. Chuvin : N'y a-t-il pas aussi une forme de dependance de

l'epopee par rapport au roman? Je pense ä deux poemes tardifs, en
hexametres, les Dionysiaques et Hero et Leandre. Dans les Diony-
siaques, les conseils de seduction de Satyros chez Achille Tatios sem-
blent bien trouver un echo au chant IV; les procedes de l'eloge de

Tyr (enumeration de voisinages paradoxaux, qui va en s'accelerant)

sont identiques chez les deux auteurs. Ces liens pourraient-ils s'ex-

pliquer par une certaine ironie commune aux deux auteurs? Pour
Hero et Leandre, leur histoire est l'inverse du schema romanesque
habituel: leur union physique intervient sans retard apres leur
rencontre; en revanche, la mort les separe ä la fin du poeme (les contes

syriaques qui reprennent la legende ont retabli le happy end).

M. Fusillo : A mon avis, il est interessant de noter qu'Achille
Tatios pouvait etre lu comme poete epique et comme auteur
edifiant, surtout ä l'epoque byzantine, bien qu'il se montre plus
libre sur le chapitre de la morale sexuelle. Naturellement, ce qui
l'apparente ä Nonnos, c'est l'ironie.

L'histoire de Hero et Leandre, comme ä l'äge moderne celle de

Romeo etJuliette, a beaucoup de points communs avec le schema

romanesque, si ce nest sa fin tragique.

M. Fantuzzi : You have pointed to the Argonautica of Apol-
lonius as an important moment in the history of the destabi-



306 MASSIMO FUSILLO

lization of the epic code of narration, and indeed much recent
work has been devoted to Apollonius' treatment of the hero in
a way which is 'dialogical' with, if not polemical to the archaic

epic ideal. On the contrary Theocritus hardly found any
Bachtinian reader. But, would you not think that Theocritus'
'promotion to literature' of a new narrative world of 'humble'
heroes and situations of the urban or rural environments is in
a way another substantial 'pre-novel' alternative to the Homeric

epic? — I mean is it not a coherent and dignified description

of 'humble' life which most often activates a 'dialogue' with
the sublimity of the epic codes, and is much closer than the

Argonautica to the everyday register of the novel? Far from me

any historical fondness for inquiring about the pre-historical
origins of the novel. I am rather wondering: could Longus be

aware of this very precedent, when he elaborated the poetics of
his pastoral novel?

M. Fusillo : I completely agree with you. On one hand the

concept of anti-heroism in the Argonautica is now very controversial,

and surely the stylistic level of this poem is exclusively
high and sublime; on the other hand Theocritus' more
'contaminated' language and his thematic preference for humble life
seemed definitively pre-novelistic.

Chr. Tsagalis : Is it possible to argue that one of these novels

played later on the role of a 'reference-text' as the most
representative of this genre (in the manner of the Homeric epics)?

M. Fusillo : Surprisingly no ancient novel became canonical.
Heliodorus could have been the reference text of a long lasting
and flourishing genre, but on the contrary it has been only the

fascinating, culminating point of a genre that lasted few
centuries.

G. Danek : Die erhaltenen fünf griechischen Romane sind
eine gezielte Auswahl aus byzantinischer Zeit nach ästhetischen



METAMORFOSI ROMANESCHE DELL'EPICA 307

und moralischen Kriterien, bilden also nur einen schmalen
Ausschnitt aus der tatsächlichen Produktion. Vor dem Hintergrund
der Fragmente der nicht erhaltenen Romane ist die Ausnahmestellung

Heliodors noch auffälliger.

M. Fusillo : Die byzantinische Wahl nach ästhetischen Kriterien

hat wohl die fünf besten Romane getroffen, vor allem wenn
man sie mit den Fragmenten aus dem sprachlichen Standpunkt
vergleicht. Im Gegensatz dazu hat die Wahl nach moralischen
Kriterien leider die komische, groteske, petronianische' Linie
des griechischen Romans völlig ausgeschlossen.



- • "irtma iMft5i«iaflaLiarem
-dBVItffr-1

«?d&üVJta -fasr* *wr. vv_ü^;~5 KW**#
!jNul$wjf$hfc KB& **K =Ä*i4«t|s#fedi8-»*<iriftjfc&sR* ^ts&ta£i*ibt

'^^SJj m,,-m^m^di^tedgdoa jti'bis&nb

~~ !VJ^ q^vi i»^J/±xtFi«L r-

[ - *«*•' jail
"

cMlr-t

'00t-
lifi-$ffc^"4Ä^a^^ife(fx:, a&99)ft!£riiSm5&$'4& üa

^JJ*} "

- i J—"-; ^T<<

P*C- "* ' " "**

^•J j3[. *&*£ U,*.'

a"%- wy- «ftätro-
%ä J** :pö^4?k-«(^"Ätfsir

-w
?**3fccifti5 asaes "a.^>

k^^i^^RtV-s, 'It# &h
"kssd&i ' .• /-*

?£. c -*J> ~" I^Stf

=.- f -'

y: isspi- •

«sop-«^ a*£$ *&6

•.'-W*?Ö-£ "
.•: V ' '"£*.- '•^"'T >-Z 1; •'. ,"r.,,". - L 'ypr^f y^_-

M


	Metamorphosi romanesche dell'epica

