Zeitschrift: Entretiens sur I'Antiquité classique
Herausgeber: Fondation Hardt pour I'étude de I'Antiquité classique
Band: 51 (2005)

Artikel: Defendere-instituere : zum Selbstverstandnis des Apologeten Lactanz
Autor: Heck, Eberhard
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-660649

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-660649
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

VI

EBERHARD HECK

DEFENDERE — INSTTTUERE.
ZUM SELBSTVERSTANDNIS DES APOLOGETEN
LACTANZ

Lactanz,! mit vollem Namen Lucius Caelius Firmianus qui et
Lactantius,? ist der letzte der sechs® christlichen Apologeten latei-
nischer Sprache bis zur Zeit Constantins und ist Zeitzeuge der
‘constantinischen Wende’, der Vorginge, die dazu fiihrten, dafs
Constantin das schon 311 von Galerius lizenzierte Christentum
seit 312/313 bevorzugte. Sein Hauptwerk sind die sieben Biicher
Diuinae institutiones,® die er zwischen 303 und 311 verfaflte,

I Uber ihn grundlegend A.WLOSOK, in Handbuch der lateinischen Literatur der
Antike (HLL) 5 (Miinchen 1989), 375-404 mit weiterfithrender Literatur; kiir-
zer DIES., in Theologische Realenzyklopidie 20 (1990), 370-374. — Stefan Freund,
Eichstiitt, danke ich fiir Beschaffen der umfassenden Datenbank von J. BRYCE,
Bibliography of Lactantius, revised version 2003, unter der Internet-Adresse:
http://www. acad.carleton.edu/curricular/ CLAS/lactantius.biblio.htm.

2 Zum Namen WLOSOK, in HLL 5, 378 (Lit.2, Namen). Das Gentile ist Cae-
lius; Caecilius ist Uberlieferungsfehler.

3 Auller Tertullian, Minucius Felix, Cyprian, Arnobius und Lactanz gehért
dazu Commodian; vg]. Lactantius, Gottliche Unterweisungen in Kurq%rm, einge-
leitet, tibersetzt und erliutert von E. HECK und G. SCHICKLER (Miinchen/Leip-
zig 2001), 23-26 mit Verweisen auf die Artikel in HLL 4 (1997) und 5 (1989)
von A. WLOSOK (Cyprian, Arnobius, Lactanz), H. TRANKLE (Tertullian) und mir
(Minucius Felix, Commodian).

4 Dazu WLOSOK (wie Anm.1), 385-391. — Inst. zitiere ich nach der immer
noch maflgebenden Edition von S. BRANDT, CSEL 19 (1890); fiir Biicher I und
IT gebe ich den von Antonie WLOSOK und mir fiir die Bibliotheca Teubneriana
konstituierten Text, wo diese beiden Biicher als erste von vier Lieferungen 2005
erscheinen sollen. P. MONATs Ausgaben der Biicher I, II, IV und V sind trotz
manchmal besserer Textgestaltung vor allem wegen mangelhafter Kollationen weit



206 EBERHARD HECK

einige Zeit spiter selber epitomierte und gegen Ende seines
Lebens nochmals bearbeitete, ohne diese Neuausgabe abschlieflen
zu konnen; auf diese Daten komme ich nachher zu sprechen.

Die Absicht des Werkes lif3t der Titel nicht ohne weiteres
erkennen, aber daf} es das Christentum gegen Angriffe aus der
nichtchristlichen griechisch-romischen Umwelt verteidigen soll,
sagt Lactanz im Prooemium des 5. Buches, wo er den Anlaf} zu
dem Werk darstellt, nimlich die antichristliche Propaganda, die
den Beginn der diocletianisch-galerischen Christenverfolgung
im Frithjahr 303 begleitete. Hier erklirt er (5,4,1), er habe es
geschrieben, “um die Ankliger der Gerechtigkeit zu widerle-
gen’, ut... accusatores iustitiae refutarem, bezeichnet es also als
apologetisches Werk; auch in der Wendung (§2) sic agendam
mihi hanc causam putani erscheint sein Unternehmen geradezu
als Plaidoyer vor Gericht. Doch gleich darauf (5,4,3) hebt er
sein Vorgehen von dem eines Vorgingers ab:> “Auch wenn Ter-
tullian ebendiese Sache vollstindig vorgetragen hat in dem
Buch, das ‘Apologeticum’ heifit, habe ich doch, weil es ja eines
ist, Anklagenden zu erwidern, was nur auf Verteidigung oder
Bestreitung beruht, ein anderes, zu unterweisen, was wir tun,
worin zwangsliufig der Bestand der ganzen Lehre enthalten sein
muf3, mich dieser Miihe nicht entzogen”.

Mit aliud est accusantibus respondere... aliud instituere for-
muliert Lactanz keine Alternative — “Tertullian schrieb eine
Verteidigungsrede, ich schreibe ein Lehrbuch” —, womit er trotz

davon entfernt, Brandt zu ersetzen; vgl. E. HECK, in Gromon 49 (1977), 366-370
(zu Buch V, SChr 204-205), in Gromon 64 (1992), 592-597 (zu Buch I und II,
SChr 326 und 337), in Gromon 72 (2000), 599-602 (zu Buch IV, SChr 377);
darunter leidet auch Lactantius, Divine Institutes, translated with an introduction
and notes by A. BOWEN and P. GARNSEY (Liverpool 2003); s. dort x1: “Transla-
tor’s Preface’ (die Ubersetzung stammt von BOWEN, die Einleitung und die Noten
von GARNSEY). Vgl. unten Anm.45.

5 LACT. inst. 5,4,3 quamquam Tertullianus eandem causam plene perorauerit in
eo libro cui Apologetico [so die meisten Hss., auch MONAT; Apologeticum Brandt
mit B] nomen est, tamen quoniam aliud est accusantibus respondere, quod in defen-
stone aut negatione sola positum est, aliud instituere, quod nos facimus, in quo necesse

est doctrinae totius substantiam contineri, non defugi hunc laborem. Fortsetzung
unten S.227 Anm.94.



ZUM SELBSTVERSTANDNIS DES LACTANZ 207

der zuvor erklirten apologetischen Absicht die Reihe der Apo-
logeten verlassen wiirde. Aber er erhebt den Anspruch, mehr zu
bieten als Abwehr von Angriffen der Gegner, die nur in defen-
sio oder negatio bestehe, und bezeichnet dieses ‘mehr’ als 7nsti-
tuere, ‘unterweisen’,® und zwar als Unterrichten iiber die Haupt-
inhalte der christlichen Lehre. Daf3 er Tertullian nicht gerecht
wird, der im Apologeticum auch christliche Glaubens- und
Lebensinhalte protreptisch darstellt, lassen wir beiseite” und fra-
gen: Bleibt Lactanz mit seinem Anspruch und gegebenenfalls
mit dessen Realisierung noch im Rahmen der frithchristlichen
Apologetik oder sprengt er ihn? Anders gefragt: Wie unter-
scheiden oder verbinden sich in seinem Werk und im darin
bekundeten Selbstverstindnis defendere und instituere?

Diese Frage lif3t sich beantworten anhand einiger Aussagen
des Lactanz in den Prooemien des 1. und des 5. Buches, die
man in der Durchfithrung des Werkes verifizieren kann. Ehe
wir dazu kommen, gebe ich nach einer kurzen Bemerkung zur
Frage einer ‘Gattung Apologetik’ einen Uberblick iiber Leben
und Werk des Lactanz.

Man spricht bisweilen von der christlichen Apologetik als
‘Literaturgattung’,® als ‘genre littéraire’.? Ein Urteil dariiber,

6 BOWEN (wie Anm.4) iibersetzt “setting up something new” (Anmerkung
dazu: “L.s Latin picks up the title of the work; instituere, to set up”); richtig die
sonst unzulingliche Ubersetzung von M.E. MCDONALD, (Washington 1964):
“give instructions”. — W. WINGER, Personalitiit durch Humanitit. Das ethikge-
schichtliche Profil christlicher Handlungslehre bei Lactanz (Frankfurt/M. u.a. 1999),
der 126-251 BRANDTs Text (mit Anderungen) und eine Ubersetzung der Biicher
V und VI gibt, erginzt “sie (sc. die Kliger) zu unterrichten”, wohl unnérig.

7 Vgl. E. HECK, “Lactanz und die Klassiker. Zu Theorie und Praxis der Ver-
wendung heidnischer Literatur in christlicher Apologetik bei Lactanz”, in Philo-
logus 132 (1988), 160-179, hier 170 Anm.56; HECK-SCHICKLER (wie Anm.3), 27
Anm.25; s. unten S.227. — Vgl. Fredouille, oben S.41-47.

8 A. Wrosok, “Christliche Apologetik gegeniiber kaiserlicher Politik bis zu
Konstantin” (1974), in A. W., Res humanae — res divinae. Kleine Schriften (Hei-
delberg 1990), 137-156, hier 137; DIES., “Zur lateinischen Apologetik der con-
stantinischen Zeit (Arnobius, Lactantius, Firmicus Maternus)” (1989), in Res
humanae, 217-232, hier 217.

9 ].-C. FREDOUILLE, “Lapologétique chrétienne antique; naissance d’un genre
littéraire”, in REAug 38 (1992), 219-234.



208 EBERHARD HECK

ob dies den Anspriichen literaturwissenschaftlicher Gattungs-
theorie geniigt, tiberlasse ich Kompetenteren, teile aber die Auf-
fassung, daff man die Gesamtheit der zur Verteidigung des Chri-
stentums verfafiten, mit werbender Unterweisung verbundenen
Schriften griechischer und lateinischer Sprache, die ein Teil der
griechisch-romischen Literatur der Kaiserzeit ist, hinsichtlich
Inhalt, Adressaten und Wirkungsabsicht als Literaturgattung
ansehen und die dazu gehdrenden Werke in literaturgeschicht-
lichen Darstellungen dementsprechend rubrizieren kann.!®
Dagegen spricht nicht, dafy die christliche Apologetik lateini-
scher Sprache in sehr verschiedenen literarischen Formen auftritt
— die griechische ist etwas homogener —: als Gerichtsrede,
Traktat und offener Brief bei Tertullian, als philosophischer Dia-
log bei Minucius Felix, als Brieftraktat bei Cyprian, als lange
nichtdialogische Abhandlung bei Arnobius und Lactanz, und
sogar, nimlich beim ins 3. Jahrhundert gehérenden Commo-
dian, als Dichtung. Diese Tatsache hebt auch Michael Fiedro-
wicz!! in seinem Uberblick hervor; Ausgrenzungen, etwa auf-
grund eines der ‘Apologie’ mit zweifelhaften Primissen
zugewiesenen ‘Sitzes im Leben’,!? sind fragwiirdig. Wir wollen
das nicht vertiefen, behalten aber die Vorginger des Lactanz und
ihre Werke im Auge, um ihn im Verhiltnis zu ihnen wiirdigen
zu kénnen.

Kommen wir zur Vita des Lactanz, soweit sie aus wenigen
Angaben in seinen Werken, auch aus Anspielungen auf erlebte
historische Vorginge, und wenigen Zeugnissen anderer Autoren

10 Vgl E. HECK, “Minucius Felix, der erste christliche Ciceronianer”, in
Hyperboreus 5 (1999), 306-325, hier 306.

11 M. FIEDROWICZ, Apologie im frithen Christentum (Paderborn u.a. 2000),
18-23; er beriicksichtigt auch kurz Commodian (65).

12 W. KiNnzIG, “Der “Sitz im Leben” der Apologie in der Alten Kirche”, in
ZKG 100 (1989), 291-317, unterscheidet schematisch ‘Apologien’ als Eingaben,
die wirklich auf dem Amtsweg an Kaiser gegangen sein sollen, von — ab Tertul-
lian (297; 316) — ‘literarisierter Apologie’; dabei tiberfordert er 295-298 Eusebs
stereotype Titelangaben. Fragwiirdig ausgrenzend auch M.B. SIMMONS, Arnobius
of Sicca (Oxford 1995), 6-22, wonach ARNOB. nat. keine “Christian apology in
the traditional meaning” sei (dagegen E. HECK, in Z/CT 9 [2003], 428 Anm.22).



ZUM SELBSTVERSTANDNIS DES LACTANZ 209

zu gewinnen ist:!3 Lactanz, um oder kurz vor 250 in Afrika

geboren, wurde wohl um 290 von Diocletian als Professor fiir
Rhetorik in dessen Residenz Nikomedien berufen. Zum Chri-

stentum trat er erst dort iiber, nicht lange vor Ausbruch der
Christenverfolgung im Februar 303. Den erlebte er in Niko-
medien,'* auch die Verlesung zweier antichristlicher Schriften,
deren Autoren er nicht nennt; der eine war ein dortiger, nicht
identifizierbarer'> Philosophieprofessor, der andere ein hoher an
der Verfolgung beteiligter Verwaltungsbeamter, der anderweitig
bekannte Sossianus Hierocles.!® Lactanz sah sich veranlafdt, das
Christentum gegen solche Angriffe zu verteidigen.!” Sein Lehr-
amt legte er wahrscheinlich freiwillig nieder.!® Er blieb in Niko-
medien oder in der Nihe, und zwar bis zum definitiven Ende
der Verfolgung im Osten des Reiches im Juni 313.

Datfiir spricht, dafd er in De mortibus persecutorum'® die Dauer
der im Westen schon friiher beendeten Verfolgung mit 10 Jahren

13 Grundlegend WLOSOK, in HLL 5, 376-379 mit Testimonien und weiter-
fithrender Literatur; vgl. HECK-SCHICKLER (wie Anm.3), 11-19. Unbefriedigend
GARNSEY (wie Anm.4), 1-3; “on chronological matters” (1 Anm.1) folgt er BAR-
NES (unten Anm.22), da er Anderes anscheinend weniger leicht lesen kann; zudem
neigt er zum Fabulieren (so 1 f. zur Rhetorenlautbahn des Lactanz).

14 LACT. inst. 5,2,2; mort.pers. 12,1-13,1; vgl. unten S.226.

15 Porphyrios sieht in ihm nach Fritheren E.DEPALMA DIGESER, “Lactantius,
Porphyry, and the Debate over Religious Toleration”, in /RS 88 (1998), 129-146.
Beweise dafiir fehlen. Dagegen spricht, daff der, den Lactanz inst. 5,2,3 vorstellt,
schon lange in Nikomedien titig war, nicht nur im Winter 302/3 eine Art ‘Gast-
professor’, der nach DIGESER 131 auch noch einer der an Diocletians Beratungen
vor der Verfolgung beteiligten iudices pauci et pauci militares (LACT. mort.pers.
11,6) gewesen sein soll. Ihr aus Suggestivfragen (129; 130 u.o.) erzieltes Ergeb-
nis bietet als gesichert DIES., The Making of a Christian Empire. Lactantins &
Rome (Ithaca, NY/London 2000), 5-7 (Dokumentation findet man in den hin-
ten stechenden ‘Notes’, teils solchen zu Verweisnummern im Text, teils kapitel-
weisen ‘General remarks’, nur miithsam). Zu Lactanz und Porphyrios s. unten
Anm.143; ausfiihrlich Wlosok, oben §.20-28, Riedweg oben S.151-188.

16 Vgl. LACT. mort.pers. 16,4; zur Identitit mit reichlicher Dokumentation
MOREAU (unten Anm.33), Il 292-294.

17 1ACT. inst. 5,4,1 f.; dazu unten S.226 f.

18 Vgl. inst. 1,1,8; opif. 1,1; dazu unten Anm.52.

19 LACT. mort.pers. 48,13: 10 Jahre und 4 Monate; vgl. E. HEck, MH
OEOMAXEIN oder: Die Bestrafung des Gottesverichters (Bern u.a. 1987), 207
Anm.73; WLOSOK, in HLL 5, 378.



210 EBERHARD HECK

und 4 Monaten nach der in Nikomedien bemif3t, daf$ er gerade
die dort herrschenden Kaiser Galerius und Maximinus Daia als
‘Schurken’ darstellt?® und dafl er iiber die Ereignisse im Osten
bis zum Sieg des Licinius aus unmittelbarer Nihe berichtert,
anders als iiber die im Westen bis zu Constantins Sieg 312.%!
Fiir eine Flucht in den Westen vor 313, wie sie nach Friiheren
Timothy Barnes?? und Elizabeth Digeser?® postulieren, spricht
nichts; lassen wir sie als hiibsche Fiktion in Evelyn Waughs
Roman Helena,** wo Lactanz sich in Igel bei Trier um 308
und 312/13 mit Helena iiber die Christen und ihren Gott
unterhilt.

Lactanz hielt sogar Verbindung zum Hof,?> und seine erste
christliche Schrift De opificio der’® widmet er einem noch offent-
lich titigen Mitchristen. Sie ist 303/304 geschrieben, als Ergin-

20 Dazu E KOLB, Diocletian und die Erste Tetrarchie (Berlin 1987), 131-139;
DERS., “Lideologia tetrarchica e la politica religiosa di Diocleziano”, in 7 Cristiani
e l'impero nel IV secolo, a cura di G. BONAMENTE & A. NESTORI (Macerata 1988),
17-44.

2L LACT. mort.pers. 33-35 (Galerius); 45-49 (Maximinus Daia und Licinius)
gegeniiber 44,1-12 (Constantin 312, davon 10-12 Maximins Reaktion). Vgl.
HEeck 1987 (wie Anm.19), 213-215. Anders STADELE (unten Anm.33), 75-77;
s. unten Anm.34.

22 T.D. BARNES, Constantine and Eusebius (Cambridge, Mass. 1981), 13 mit
Anm.99; danach GARNSEY (wie Anm.4), 3.

23 DIGESER 2000 (wie Anm.15), 13; 135; vgl. unten Anm.25 und 67.

24 E. WAUGH, Helena (London 1950), ch.VI p.119-123; VII p.134-138;
darauf verweisend nennt er Lactanz noch p.205; 240. Ch.VIII p.155 fragt
Bischof Euseb von Nikomedien 325 Helena nach “our friend Lactantius”; De
mortibus persecutorum irritiere ihn wegen “a kind of brusqueness”, die Lactanz
‘im Westen' angenommen habe. Werke des Lactanz oder Stellen daraus benutzt
Waugh nicht.

25 Nach #nst. 5,11,15 erlebte er, wie ein hoher Beamter iiber einen ‘zum
Abfall gebrachten’ Christen jubelte. Dafl er hier und 5,2,2 schreibt in Bithynia,
besagt nicht, dafl er Buch V auflerhalb Bithyniens schrieb (so zuletzt DIGESER
2000, 135); vgl. HECK 1972 (unten Anm.29), 144 Anm.31; WLOSOK, in HLL
5, 378.

26 Dazu WLOSOK, in HLL 5, 382-385; wichtig M. PERRIN, Lhomme antique
et chrétien. Lanthropologie de Lactance 250-325 (Paris 1981) (vgl. E. HECK, in
Gnomon 57 [1985], 313-316). Zitiert wird opif nach S. BRanDT, CSEL 27,1
(1893); bis auf falsche Bewertung der 3. Hand von B = Bononiensis 701
gleichrangig M. PERRIN, SChr 213-214 (Paris 1974).



ZUM SELBSTVERSTANDNIS DES LACTANZ 211

zung von Ciceros Anthropologie getarnt — daher ‘krypto-
christlich’ wie das wohl in derselben Zeit verfafite Gedicht De
aue Phoenice’” —, soll als teleologischer Gottesbeweis anhand
des sinnvoll gestalteten Menschen Gottes Providenz und die Ver-
pflichtung des Menschen zum Gehorsam gegen seinen Schop-
fer aufweisen und so das seit 303 geplante Hauptwerk entla-
sten. Dieses kiindigt Lactanz hier schon an?® und schlie3t es bis
311 in einer ersten Fassung ab.?’

Sein Aufbau®® entspricht dem Weg des Menschen von Irr-
tum und Gottesferne zu Wahrheit und Gottesnihe und gibt das
Heilsgeschehen in Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft wie-
der. Demnach haben die sieben Biicher, deren Titel von Lactanz
stammen, folgenden Inhalt:3! Das 1. Buch De falsa religione ver-
ficht, vor allem anhand monotheistisch deutbarer heidnischer
‘Zeugnisse’, die Existenz nur eines Gottes und lehnt den Got-
terkult ab, auch mit Hilfe ‘entmythologisierender’ Deutung der
Gotter als ehemalige, zudem moralisch fragwiirdige Menschen.
Das 2. Buch De origine erroris zeigt, dafy die Gotter machtlos
sind; die von den Romern angefiihrten Belege fiir ihr Wirken
sind Blendwerk von Dimonen. Deren Entstehen und Wirken
unter den Menschen steht am Ende eines an die ‘Genesis’ ange-
lehnten, aber dualistischen Schépfungsberichts, der die
Gegensitze in der Welt betont. Das 3. Buch De falsa sapientia

27 Dazu WLOSOK, ibid., 398-401; E. HECK, “Nochmals: Lactantius und
Lucretius. Antilucrezisches im Epilog des lactanzischen Phoenix-Gedichts?”, in
IJCT9 (2003), 509-523, dort 514-516 zum Terminus ‘kryptochristlich’ mit Lite-
ratur.

28 Opif 20,2; s. unten S.231f. mit Anm.110.

2 Zur Datierung E. HECK, Die dualistischen Zusitze und die Kaiseranreden
bei Lactantius (Heidelberg 1972), 138-150; vgl. HECK 1987 (wie Anm.19), 207;
WL0SOK, in HLL 5, 378 f.

30 Dazu HECK 1972, 146-150, bes. 148, gegen J. STEVENSON, “The Life and
Literary Activity of Lactantius”, in Studia Patristica 1 (= TU 63) (Berlin 1957),
661-677, hier 669-673, und V. Lo, “I valori etici e politici della Romanita negli
scritti di Lattanzio”, in Salesianum 27 (1965), 65-133, hier 104-107, die annah-
men, das Werk sei aus zu verschiedenen Zeiten entstandenen Traktaten zusam-
mengefiigt. Immer noch lesenswert KRAFT (unten Anm.59), 450-456.

31 Sehr gut zum Inhalt WLOSOK, in HLL 5, 386-389; kiirzer GARNSEY (wie
Anm.4), 7-12; wie hier HECK-SCHICKLER (wie Anm.3), 15 f.



214 EBERHARD HECK

bekimpft die griechisch-hellenistischen Philosophen und Phi-
losophenschulen und ihre rémischen Adepten; sie hitten allen-
falls Teilwahrheiten gefunden, aber das wahre summum bonum,
die Unsterblichkeit verfehlt; ihre Lehren seien widerspriichlich
und unsinnig. Im 4. Buch De uera sapientia et religione betont
Lactanz zunichst, “Weisheit und Religion” gebe es nur als auf
Gott und seine Verehrung gerichtete Synthese. Dann schildert
er, nun auch die Bibel zitierend, Christi Sendung, Wirken, Lei-
den und Vermichtnis und hebt seine Vorbildfunktion hervor.
Das 5. Buch De iustitia zeigt, wie die Gerechtigkeit von den
Menschen, als diese moralisch entarteten, vertrieben, mit Chri-
sti Kommen wieder herbeigefithrt wurde, aber von den Verfol-
gern als zmpietas bekimpft und als stultitia abgewertet wird.
Gegen die These, uirtus, innerweltliche Sittlichkeit, trage ihren
Lohn in sich, setzt Lactanz eine Mirtyrerethik, die die Lei-
densbereitschaft der Christen begriindet; ihr Leiden sei gottge-
wollt, aber die verfolgenden Kaiser erwarte Gottes Rache. Das
6. Buch De uero cultu bietet die erste christliche Offizienlehre;
sie beschreibt die Pflichten des Menschen gegeniiber Gott und
den Mitmenschen und kombiniert Ciceros De officiis und die
Bibel. Im 7. Buch De uita beata stellt Lactanz Unsterblichkeit
und Nihe zu Gott als Ziel menschlicher Existenz vor; dazu habe
Gott die Welt um der Menschen willen geschaffen. Darauf folgt
eine chiliastische, auf die Lehre vom tausendjihrigen Gottes-
reich gestellte Endzeitschilderung. Mit einem Aufruf, in der Ver-
folgung durchzuhalten, schliefdt das Werk.

Unter dem Eindruck des Endes der Verfolgung, das er 313
in Nikomedien erlebt,3? schreibt Lactanz wohl 314 De mortibus
persecutorum?? als Bericht eines Zeitzeugen. Den Untergang der

32 Vgl. mort.pers. 48,13 und oben Anm.19; s. auch unten Anm.34.

3 Dazu WLOSOK, in HLL 5, 394-398. Zuverlissigste Edition J.L. CREED
(Oxford 1984); bester Kommentar bei J. MOREAU, SChr 39 (Paris 1954).
Seine Neuedition konnte J. ROUGE leider nicht abschlieflen (s. E. HECK, in
Gnomon 64 [1992], 392 Anm.1); seine Korrekturen der Lesungen MOREAUSs gab
er mir 1976; s. auch HECK 1987 (wie Anm.19), 217. A. STADELE, Fontes
Christiani 34 (Turnhout 2003), bietet mit einigen Anderungen den Text von



ZUM SELBSTVERSTANDNIS DES LACTANZ 213

Tetrarchieherrscher, zumal des Galerius, schildert er als Rache
Gottes an den Gottesverichtern; dem steht gegeniiber der Erfolg
von Licinius und Constantin, die Gott zum Schutz der Christen
aufgerufen hat. Das in Nikomedien begonnene®* Werk hat Lac-
tanz vielleicht in Constantins Umgebung abgeschlossen. Dort-
hin kam er zwischen 313 und 316 als Lehrer fiir Constantins
Sohn Crispus. Den Rest seines Lebens verbrachte Lactanz wohl
in Constantins Residenz in Trier.3> Hier diirfte er die von
Hieronymus genannten, nicht erhaltenen Briefe3 verfadt haben,
die, soweit man weif}, gelehrte, philologische Themen behan-
delten; damit hatte Lactanz auch als Schriftsteller und Dichter3”
begonnen, ehe er Apologet geworden war.

Aber er nahm nochmals seine apologetische Arbeit auf. Die
schon im Hauptwerk angekiindigte Schrift De ira dei?® schrieb

S. BRANDT- G. LAUBMANN, CSEL 27,2 (1897), und neue, oft anfechtbare Bewer-
tungen der Schrift. Sie leiden darunter, daff er andere Werke des Lactanz nicht her-
anzieht (247 nennt er nur Editionen von mert.pers., ira edd. H. KRAFT-A. WLOSOK
256 unter ‘Literatur’); die [nstitutionen fehlen z.B. 46 £, zu Lactanz und Rom —
Lot 1965 (wie Anm.30) kennt er nicht —, 70-75 zu ‘Gott und die Kirche'.

3 Vegl. HECk 1987, 212-217; dabei bleibe ich gegen DIGESER 2000 (wie
Anm.15), 171 und STADELE, 75-78. Man kann, konsequent skeptisch gegen jede
Augenzeugenschaft des Lactanz, als Quelle fiir alle Ereignisse im Osten und im
Westen unterschiedlich lebhafte Berichte von Zeugen ansetzen, die Lactanz zur
Kenntnis bekam, wo auch immer er war, aber die oben S.210 genannten Indi-
zien, bes. das von Stidele ignorierte erste, erlauben mir eine weniger komplizierte
Erklirung. Im Referat der Darstellung des Lactanz (61-65) rubriziert STADELE 65
“Die sogenannten Toleranzedikte”, die er in der 65-70 folgenden “Kritik” nicht
behandelt; er bezeichnet 28 mit Anm.48 die litterae Licinii richtig als “Restituti-
onserlafd”, nennt sie aber 54 und 65 und sonst “Toleranzedikt (von Mailand)”.

35 Zuletzt dazu HECK-SCHICKLER (wie Anm.3), 18 Anm.26.

36 HIgr. virill. 80,2; vgl. WLOSOK, in HLL 5, 401 f.

37 HIER., loc.cit., nennt ein in Afrika verfalltes Symposium. Dieses glaubt
A. FRIEDRICH, Das Symposium der XII Sapientes (Berlin 2002), in einem
Gedichezyklus der Anthologia Latina gefunden zu haben. Dafiir gibt es Indizien
in der Uberlieferung, dagegen das schwache, daff HIER., loc.ciz., als Dichtung nur
eine “Reise von Afrika nach Nikomedien” nennt. Was FRIEDRICH, 461-508,
zugunsten der Autorschaft des Lactanz anfiihrt, iiberzeugt nicht, aber da wir aufler
dem Titel nichts vom Symposium des Lactanz wissen, ist nicht auszuschliefSen,
dafl dies dieser Gedichtzyklus ist.

3% Dazu WLOSOK, in HLL 5, 392-394. Beste Edition C. INGREMEAU, SChr
289 (Paris 1982) (s. E. HECK, in Gromon 57 [1985], 145-148).



214 EBERHARD HECK

er erst 315/320; sie zeigt keine Spur der Christenverfolgung
mehr. Gegen die These, Gott sei nur giitig und ohne Affekte,
zeigt Lactanz, dafl Gottes Zorn als Korrelat seiner Gnade Aus-
druck seiner romisch verstandenen Amts- und Strafgewalt ist.

Zugleich begann er mit der Retractatio der Institutionen.
Zunichst scheinen ihm Leser, die diese zu lang und zu mate-
rialreich fanden, nahegelegt zu haben, eine Epitome®® vorzulegen.
Doch dies wurde nicht nur ein ‘Auszug’, sondern eine auf ein
Siebtel verkiirzte, aber verbesserte Neufassung des grofSen Wer-
kes:4 Lactanz strafft den Inhalt und gliedert ihn klarer, kon-
zentriert die Auseinandersetzung mit der Philosophie auf Platon
und erweitert die Beschreibung der Pflichten gegen Mitmen-
schen. Er zitiert auch neue Quellen, zumal zu Ursprung und
Sinn des malum. Hier zeigt die Epitome eine Entwicklung#!
gegeniiber dem Hauptwerk: Dort#? hatte er erklirt, das
Schlechte in der Welt und im Menschen habe Gott zugelassen,
damit der Mensch sich im Kampf dagegen bewihren und so die
Unsterblichkeit erringen kénne; entstanden sei es dadurch, dafd
Gott vor Erschaffung der Welt zwei Geister, spiritus, schulf,
von denen der erste gut blieb — er wurde Gottessohn und Chri-
stus —, der zweite aus eigenem Neid entartete. In der Epitome
nihert sich Lactanz aufgrund stoischen und platonistischen
Materials*® der Auffassung an, Gott habe das malum geschaffen.
Eben dies spricht er in zwei in einem Teil der Handschriften
erhaltenen Zusitzen® zu den Institutionen klar aus:® deus. ..

39 Dazu WLOSOK, in HLL 5, 391 f. Edition E. HECK-A.WLOSOK (Stutt-
gart/Leipzig 1994) (dort XV zu M. PERRIN, SChr 335 [Paris 1987]).

40 Dazu HECK-SCHICKLER (wie Anm.3), 30-37 mit Literatur.

41 Dazu HECK 1972 (wie Anm.29), 66-72.

42 Inst. 2,8,3-7; vgl. HECK 1972, 56-62. Zur Theodizee bei Lactanz HECK
1987 (wie Anm.19), 192-198.

43 Epit. 24,2-11; 63,1-5; Gottgeschaffenheit: 24,11; 63,5.

4 Inst. 2,8,6 add.1-9 mit Doppelfassungen 2,8,3-6 (dazu demniichst die Edi-
tion von HECK-WLOSOK; s. Anm.4); inst. 7,5,27 add.1-14. Vgl. HECK 1972 (wie
Anm.29), 24-115.

4 Inst. 2,8,3 add. BOWEN-GARNSEY (wie Anm.4) kennzeichnen diese Erwei-
terung nicht als Zusatz und folgern 27 Anm.106 fiir den Zusatz hinter 2,8,6,



ZUM SELBSTVERSTANDNIS DES LACTANZ 215

fecit in principio bonum et malum. Er begann also das Haupt-
werk selbst zu tiberarbeiten; das zeigen auch kleinere Eingriffe
in denselben Handschriften.4® Diese ‘zweite Auflage’ wollte er
Constantin widmen und schrieb zwei Widmungsanreden,%” eine
wihrend des Krieges gegen Licinius 324, die andere kurz nach
dessen Ende. Sie sind nur formal, nicht inhaltlich in den Kon-
text eingepafit; auch einer der zwei ‘dualistischen Zusitze ist
formal unfertig. Daher ist anzunehmen, dafy Lactanz wihrend
der Arbeit an der Neuausgabe 325 gestorben ist.

Kommen wir zu seinen Aussagen iiber Ziel und Anlaf§ der
Diuinae institutiones.*® Von seinem Programm spricht er im
Prooemium des 1. Buches, das zugleich Vorrede zum ganzen
Werk ist. 1,1,1-5 schildert er das ehrenwerte, aber vergebliche
Bemiihen hochbegabter Menschen — er meint die Philosophen
—, die Wahrheit, weritas, zu finden und nach Tugend, uirtus, zu
streben, vergeblich, weil die ueritas id est arcanum summi dei
menschlicher Erkenntnis und Wahrnehmung unzuginglich ist.

“that there is continuity with the passage immediately preceding in 2.8” (vgl.
unten Anm.154). Das entspricht ihrer in “Translator’s Preface’ (XI) bekundeten,
milde gesagt, Nonchalance im Umgang mit dem Lactanztext.

46 Liste aller Stellen HECK1972 (wie Anm.29), 194 f.

47 Inst. 1,1,13-16; 7,26,11-17. Dazu HEck 1972, 127-170, Datierung 138-
143. E. DEPALMA DIGESER, “Lactantius and Constantine’s Letter to Arles: Dating
the Divine Institutes”, in JECS 2 (1994), 33-52, und 2000 (wie Anm.15), 134;
169-171 datiert die Anreden wieder friih, da Constantin die Znstitutionen im Brief
an die Synode von Arles 314 benutze. Aber alle Stellen, die sie 1994, 35-37 nennt,
bes. 1,1,6 (vgl. 2000, 170), konnte er in der Erstfassung seit 311 ohne die Anre-
den lesen. Die 2. kann sich nicht auf 313 bezichen; da siegte, was Lactanz
mort.pers. 45-48 weif}, Licinius, nicht Constantin. Terminus post quem fiir die 1.
ist Constantins mort.pers. 44,10 f. mitgeteilte Ernennung zum imperator maximus
312. DIGESERs Analogie, dafl US-Prisidenten (1994, 47: Reagan; 2000, 170:
Clinton) ihre Spitznamen schon vor Amtsantritt hatten, ist journalistisch so cle-
ver wie ihr Postulat (1994, 52, gegen HECK 1972, 167-170) “No longer should
they [die Anreden] be viewed as well-meant, but poorly integrated words of praise
from the pen of a dying man”.

48 Das Folgende dhnelt zum Teil HECck 1988 (wie Anm.7), 167-171. Einige
Anregungen verdanke ich einer 1989 vorgelegten Staatsexamensarbeit von
Susanne KUNZMANN Die Proomien der ‘Divinae institutiones’ des Laktanz; aus
beruflichen Griinden konnte sie die vorziigliche Arbeit bisher leider nicht aus-
bauen.



216 EBERHARD HECK

Dem Irren der Menschen im Dunkel der Welt begegnete Gott
(6), indem er ihnen die Erkenntnis der Wahrheit, notio uerita-
tis, offenbarte, um ihnen den Weg zum FErlangen der Unsterb-
lichkeit zu zeigen. Sie aber lehnen, da w#itia attraktiver sind als
uirtus, diese Offenbarung ab (7); daher entschlief3t sich Lactanz

zur Abhilfe, “damit sowohl die Gelehrten zur wahren Weisheit
gelenkt werden wie die Ungelehrten zur wahren Religion”, uz er

docti ad ueram sapientiam divigantur et indocti ad ueram religio-
nem. Gleich, wie man diesen Satz sprachlich auffaflt,”® er ent-
hilt die §25 wiederholte und im 4. Buch entfaltete These, dafd
es wahre sapientia und religio nur als allein auf Erkenntnis und
Verehrung Gottes gerichtete Synthese®® gibt, und nennt das Hin-
fithren zu wera sapientia und wuera religio als Ziel des Lactanz.>!

Diese Lehrtitigkeit, professio, ist besser als die frithere in der
Rhetorik, die zu spitzfindiger Bosheit ausbildete.’? Nun will
Lactanz die Menschen “zur Verehrung der wahren Hoheit
unterweisen’, ad cultum uerae matestatis mentes hominum insti-
tuere (§8); mit instituere variiert er erudiebamus im Gegenii-
berstellen der beiden professiones und deutet schon den Werk-
titel §12 an. Aber, §10:53 “Dennoch hat uns damals das

4 Nahe liegt die Annahme einer &rd xowob-Figur wie bei Homer, Od4. 1,5:
sowohl docti wie indocti sollen sowohl ad ueram sapientiam wie ad ueram religio-
nem gelenkt werden. Doch kann auch gemeint sein, dafl die doct, die nur falsche
sapientia, aber keine religio haben, zur uera sapientia, die indocti, die nur falsche
religio, aber keine sapientia haben, zur uera religio gefiihrt werden sollen; wer eines
von beiden wirklich hat, hat beides (vgl. 1,1,25; mehr dazu znst. 4,3,1-7; epiz.
36,4).

50 Dazu — immer noch grundlegend — A. WLOSOK, Laktanz und die philo-
sophische Gnosis, AHAW 1960, 2 (Heidelberg 1960), 212-215.

>l Beides faflt er §10 und spiter in ueritas zusammen, so zum Ziel 1,1,18-25;
5,2,1; epit. praef1; 1,1; s. unten S$.231.

2 Inst. 1,1,8 professio... illa oratoria, in qua diu uersati non ad uirtutem, sed
plane ad argutam malitiam iunenes erudiebamus; vgl. opzf 1,2 in litteris nibil aliud
quam linguam instruentibus. Diese Stellen sprechen dafiir, daff Lactanz sein Lehr-
amt 303 freiwillig niederlegte; vgl. WLOSOK 1960 (wie Anm.50), 191 Anm.28;
danach HECK 1972 (wie Anm.29), 125 Anm.15.

53 Inst. 1,1,10 multum tamen nobis exercitatio illa fictarum litium contulit, ut
nunc maiore copia et facultate dicendi causam ueritatis peroremus. quae licet possit
sine eloquentia defends, ut est a multis saepe defensa, tamen claritate ac nitore sermonis



ZUM SELBSTVERSTANDNIS DES LACTANZ 217

Einiiben erfundener Streitfille viel eingebracht, sodafl wir jetzt
mit groflerer Wortfiille und Redegewandtheit die Sache der
Wahrheit vortragen konnen. Zwar kénnte diese sicher auch
ohne Beredsamkeit verteidigt werden, wie sie von vielen oft
verteidigt worden ist; trotzdem ist sie durch Klarheit und Glanz
der Rede ins Licht zu setzen und in gewisser Weise breit abzu-
handeln, damit sie michtiger in die Gemiiter einfliefdt, sowohl
mit eigener Kraft geriistet wie mit dem Licht der Rede
geschmiickt”.

Die exercitatio fictarum litium, Deklamationsiibungen, die er
frither abhielt, niitzen thm jetzt, ut nunc maiore copia et facul-
tate dicendi causam wueritatis peroremus. Hier formuliert er sein
Vorhaben so, wie er 5,4,3 — oben®* zitiert — Tertullians Lei-
stung wiirdigt: causam wueritatis perovare ist auch sein damit klar
als apologetisch bezeichnetes Ziel. Vor Gericht steht die ueritas.
Sie konnte sich, wie viele Menschen — Lactanz meint: in Chri-
stenprozessen — gezeigt haben, auch ohne Rhetorik verteidi-
gen, kann aber durch sie wirksam unterstiitzt werden. Wihrend
er im Epilog von De opificio dei die Rhetorik als nur gefihrlich
und beim Verfechten der Wahrheit entbehrlich ansieht,” stellt
Lactanz sie hier in den Dienst des Eintretens fiir die Wahrheit;
sie ist nicht mehr Gegnerin, sondern Gehilfin der wuerizas. Die
Forderung, Apologetik durch Rhetorik zu unterstiitzen, wird er
im 5. Buch vertiefen.¢

Aber nun verlifit er sozusagen das Gerichtslokal, wechselt in
eine Villa Ciceros: de religione itaque nobis rebusque diuinis
instituitur disputatio. De religione itaque kniipft an §7 Ende

inlustranda et quodammodo disserenda est, ut potentius in animos influat et ui sua
instructa et luce orationis ornata. Zum Text zuletzt E. HECK, in Gromon 64 (1992),
596.

54 §S. oben S.206 mit Anm.5.

55 Opif 20,3; 6. Vgl. HECK 1988 (wie Anm.7), 163; 165.

56 S. unten S.223-229. Zur Rolle der Rhetorik bei Lactanz HECK 1988, 167-169
mit Literatur (vgl. unten Anm.119); wichtig PG. VAN DER NAT, “Zu den Vor-
aussetzungen der christlichen lateinischen Literatur: Die Zeugnisse von Minu-
cius Felix und Laktanz”, in Christianisme et formes littéraires, Entretiens Hardt 23
(Vandoeuvres 1977), 191-234, bes. 214-225.



218 EBERHARD HECK

an; dagegen stammt Znstituitur disputatio mit Themenangabe,
eine Art verdeckter Werktitel, aus Cicero; der leitet so den
Ubergang vom Prooemium zum Dialog De re publica®” ein.
Und deutlich in Ciceros Nachfolge stellt sich Lactanz, ohne
ihn zu nennen, §11: Wenn sich schon grofle Redner nach lan-
ger Titigkeit als Anwilte der Philosophie zugewandt und mit
ihr abgemiiht haben, mit wieviel mehr Recht werde da er, Lac-
tanz, sich zur pia wera diuina sapientia als sicherem Hafen
begeben? Doch §12 kommt er wieder zur Juristerei:*® “Und
wenn gewisse kluge Leute, Schiedsrichter billigen Ermessens,
‘Unterweisungen im biirgerlichen Recht’ verfallt und versf-
fentlicht haben, um damit Streitigkeiten und Auseinanderset-
zungen uneiniger Biirger einzuschlifern, um wieviel besser und
richtiger werden da wir daran tun, ‘Géttliche Unterweisun-
gen’ schriftstellerisch durchzufiihren, in denen wir nicht von
Dachrinnen oder Abhalten von Wasser oder Zugriff mit der
Hand, sondern von der Hoffnung, vom Leben, von der Erls-
sung, von der Unsterblichkeit, von Gott reden werden, um
alle Arten todbringenden Aberglaubens und schindlichster
Irrlehren einzuschlifern?”

Lactanz lehnt seinen Werktitel Diuinae institutiones aus-
driicklich an Titel juristischer Lehrbiicher an. Den Gegenstand
seiner znstitutiones bezeichnet er nicht im Genitiv wie die Juri-
sten und spiter Cassiodor ([nstitutiones diuinarum litterarum),
sondern adjektivisch, wie Quintilian sein Lehrbuch der Rheto-
rik Institutio oratoria genannt hatte. Doch Lactanz benennt mit
diuinae nicht nur den Gegenstand, sodafl man ‘Lehrbuch der
Theologie’ oder ‘Religionslehre’ iibersetzen koénnte, sondern
dininae bedeutet bei ihm hier wie oft ‘von Gott herkommend’,

7 CIC. rep. 1,12 instituta... mibi de re publica disputatio.

8 Inst. 1,1,12 et si quidam prudentes et arbitri aequitatis institutiones ciuilis
iuris compositas ediderunt, quibus ciuium dissidentium lites contentionesque sopirent,
quanto melius nos et rectius dininas institutiones litteris persequemur, in quibus non
de stillicidiis aut aquis arcendis aut de manu conserenda, sed de spe, de uita, de salu-
te, de immortalitate, de deo loquemur, ut superstitiones mortiferas erroresque tur-
pissimos sopiamus?



ZUM SELBSTVERSTANDNIS DES LACTANZ 219

also Offenbartsein des Inhalts durch Gott.>® Daher bleibe ich bei
der Ubersetzung ‘Gottliche Unterweisungen’.

Im Absetzen seiner Institutionen von denen der Juristen, die
im 2. und 3. Jahrhundert entstanden und die Lactanz kennt,°
folgt er Cicero, der sich De legibus 1,14 ein hoheres Ziel setzt
als Muster fiir Klagen zum Nachbarschaftsrecht, zu stillicidia et
parietes; Lactanz nennt noch manum conserere als Form, einen
Eigentumsanspruch geltend zu machen, was Cicero in der Rede
Pro Murena®' als Beispiel steriler Juristerei vorfiithrt. Auch Lac-
tanz will nicht zum Prozessieren anleiten, aber nicht wie Cicero
Rechtsphilosophie vermitteln, sondern den Weg zu Unsterb-
lichkeit und Gottesnihe, wie er in der fiinfgliedrigen Reihe sagt,
deren Glieder bis zum vierten in der Silbenzahl wachsen, ehe
Gottes Nennung diese Klimax abschliel3t: de spe, de uita, de salu-
te, de immortalitate, de deo loquemur. Statt wie die Juristen Biir-
gerstreit, will Lactanz superstitiones mortz'ﬁ’ms erroresque turpissi-
mos zur Ruhe bringen. Damit steigert er, nimmt man §§7 und
12 zusammen, den seit Minucius Felix und Cyprian®® festen
Gegensatz zwischen heidnischer superstitio und christlicher uera
religio, indem er gegeniiber uera sapientia und uera religio die
Begriffe superstitiones und errores durch die im Appell an ihre

5 Vgl HECK 1972 (wie Anm.29), 134 Anm.1. Die Auslegung verdanke ich
H. KRAFT, Die Kirchenviter bis zum Konzil von Nicia (Bremen 1966), der 437
den Titel bei HIER. vir.zll. 80,2 mit ‘Géttliche Religionslehre’ iibersetzt, aber in
seiner immer noch beachtenswerten Charakterisierung des Werkes 449 f. ‘Gott-
liche Unterweisungen’ beibehilt. Kritisch zu meiner Auslegung WINGER (wie
Anm.6), 500 f. (die Idee, dafd sie eine Art ‘Verbalinspiration’ des Lactanz impli-
ziert, ist in der Tat “nicht im Sinne Hecks”); er bevorzugt aus seinem modernen
theologisch-ethischen Ansatz (dazu 493-502) “Theologischer Grundkurs'.

60 Vgl. WLOSOK 1960 (wie Anm.50), 232-246, bes. 242; E. HECK, “‘Tustitia
civilis — iustitia naturalis’. A propos du jugement de Lactance concernant les dis-
cours sur la justice dans le ‘De re publica’ de Cicéron”, in Lactance et son temps,
éd. par J. FONTAINE et M. PERRIN (Paris 1978), 171-182, hier 180 mit Anm.28.

61 Cic. Mur. 26; Cicero redet 23-29 die juristische Titigkeit des Ser. Sulpi-
cius Rufus — hier Ciceros Prozeflgegner, sonst sein hochgeschitzter Freund —
klein; sie sei fiir einen kiinftigen Consul weniger wichtig als Murenas militirische
Kommandos.

62 MiIN.FEL. 38,7 (gegen 13,5; vgl. 1,4); CYPR. Demetr. 5 1.96; 12 1.233;
25 1496 sq. Simonetti; s. HECK 1987 (wie Anm.19), 160.



220 EBERHARD HECK

Gegenteile protreptischen Adjektive morzifer und, im Superlativ,
turpis verstirkt.

An dieser Stelle exerziert Digeser das ‘Lesen zwischen den Zei-
len’, das sie in der Forschung bisher vermif$t:®* Nachdem Cicero
die kleinliche Juristerei abgelehnt hat, fordert ihn ein Dialog-
partner auf, nach De re publica ein zweites staatstheoretisches
Werk De legibus zu schreiben. Mit dem Riickgrift auf Cicero
bezeichne Lactanz, so Digeser,%* seine Institutionen indirekt als
staatstheoretisches Werk. Dazu komme, daf er in der Gotter-
kritik Saturn positiv von Iuppiter abhebt und dazu Vergilverse
zitiert, die sich bei Vergil auf Augustus beziehen; damit fordere
Lactanz die Abkehr von der Tetrarchie des fouius Diocletian und
die Riickkehr zum augusteischen Principat.®® Mit anderen Wor-
ten, seine [nstitutionen seien ein “blueprint”,% eine Konstrukti-
onszeichnung fiir Constantins monarchischen Staat. Man kann
dariiber diskutieren, ob Constantin schon um 310 die erst 325
errungene Alleinherrschaft anstrebte, aber dafl Lactanz ihn schon
damals dazu inspiriert haben soll, ist phantasievolle Fiktion.®

Ab §17 — die Kaiseranrede 1,1,13-16 wurde erst 324 ein-
geschoben® — stellt Lactanz den uneinigen, als Vermittler des

63 DIGESER 2000 (wie Anm.15), 33 fordert, die /nstitutionen als “strongly poli-
tical tract” zu lesen (Anm.23 nennt sie dafiir vereinnahmend KoL 1988, wie
Anm.20, 29, der aber nur von den bekannten Reflexen diocletianischer Propa-
ganda bei Lactanz wie Hercules- und Saturnkritik spricht) und auf “subtext and
allusions” sowie “writing between the lines” zu achten. Sie riigt auch (13 f)), bis-
her habe man die Institutionen nur theologisch, stilistisch und als Steinbruch fiir
Fragmentsammlungen erforscht, aber ihre “historical issues” vernachlissigt (13
“The book seems... to have fallen through the cracks separating modern acade-
mic disciplines”; vgl. DIES., 1998, wie Anm.15, 130 “accidents of modern scho-
larship”). No comment!

64 DIGESER 2000, 56-63.

65 DIGESER 2000, 41-45.

66 DIGESER 2000, 13; 138; Einzelheiten 133-143.

67 An WAUGH (oben Anm.24) erinnert DIGESER, 134 f.; bei ihr redet Lactanz
nicht in Igel mit Helena, sondern liest in Trier, wohin er zwischen 306 und 310
kommt, am Hof mehrmals aus den /ustitutionen; im Laufe dieser Lesungen zwi-
schen 310 und 314 kommen Kaiseranreden und dualistische Zusitze allmihlich
dazu. Die Epitome (s. oben S.214) kennt Digeser anscheinend nicht.

68 S, oben S.215 und Anm.47.



ZUM SELBSTVERSTANDNIS DES LACTANZ 221

Weges zum bene uinere ungeeigneten Philosophen die Christen
— mit nos bezeichnet — gegeniiber: sie haben das sacramen-
tum religionis empfangen, ihnen ist die ueritas reuelata diuinitus
(19). §20 nennt er den geplanten Umfang, sieben Buchrollen.
Fiir eine ausfiihrliche Darstellung wiirde nicht einmal das genii-
gen, aber Lactanz will (21) alles kurz, breuiter® darlegen, da das,
was er vortragen will, ganz klar ist, und “weil es fiir uns nur gilt,
die Menschen einzufiithren, das heift vom Irrtum, in den sie
verwickelt sind, auf den richtigeren Weg zuriickzurufen”, quod
tantummodo instituendi nobis homines erunt, hoc est ab errore quo
sunt implicati ad rectiorem uiam rewocandi. Er unterscheidet hier
instituere, durch tantummodo verstirkt, vom vorausgehenden
dilatare atque exsequi plenissime, von ausfithrlichem Darstellen.
Was er meint, wird unklar durch den folgenden Satz:”° “Wenn
wir das, wie ich hoffe, erreicht haben, werden wir sie zur iiber-
reichen und {bervollen Quelle der Gelehrsamkeit selbst
schicken”, wo sie ithren Durst stillen konnen und ihnen alles
leicht fafilich sein wird, sofern sie die nétige Geduld beim Lesen
oder Héren aufbringen. Mit instituendi nobis homines erunt
meint Lactanz nicht ein erstes von zwei geplanten Werken, son-
dern scheint mit dem Appell an die Geduld des Lesers eine
Zweiteilung der Institutionen anzudeuten: Das Zuriickholen der
Menschen vom error meint die ersten drei Biicher, in denen Lac-
tanz falsa religio (I und II) und faksa sapientia (111) entlarvt, das
Hinfithren zum fons doctrinae die letzten vier. Solch eine Zwei-

teilung gibt es 2,3,25 (nach einem Cicerozitat, Falsches sei leich-
ter zu widerlegen als Wahres zu finden):”! “Weil dies die Krifte

% Auch epit. praef 1-4 findet er das Werk nicht zu lang und bedauert, daf}
beim Epitomieren argumenta und exempla verlorengehen. Vgl. HECK-SCHICKLER
(wie Anm.3), 30 f. mit Anm.6.

0 Inst. 1,1,22 quod st fuerimus ut spero adsecuti, mittemus eos ad ipsum doctrinae
uberrimum ac plenissimum fontem, cuius haustu atque potu conceptam uisceribus sitim
sedent ardoremgque restinguant, eruntque illis omnia facilia prona manifesta, modo ne
pigeat ad percipiendam sapientiae disciplinam legends wel audiendi patientiam commodare,

TV Inst. 2,3,25 quod quia uires humanae condicionis excedit, eius officii facultas
nobis attributa est, quibus tradidit deus scientiam ueritatis. cui explicandae quattuor
posteriores libri seruient; nunc interim falsa ut coepimus detegamus.



222 EBERHARD HECK

unserer menschlichen Befindlichkeit tibersteigt, ist die Fahig-
keit zum Vollzug dieser Anforderung uns zuerkannt worden,
denen Gott das Wissen um die Wahrheit vermittelt hat. Deren
Entfaltung werden die letzten vier Biicher dienen; nun wollen
wir einstweilen, wie wir begonnen, das Falsche aufdecken”.
Meint Lactanz also 1,1,21 mit znstituend: nobis homines erunt
nur den ersten Teil der Institutionen? Nicht unbedingt; die Zwei-
teilung in Biicher I-III und IV-VII kann schon in der Erldute-
rung von instituend; mit dem Gegensatz error-rectior uia ange-
deutet, schon hier das ganze Werk gemeint sein. Mit reuocandi
wire ein ‘Nahziel’7? bezeichnet; dem stiinde mit mittemus eos
ad... doctrinae... fontem (1,1,22) ein ‘Fernziel’ gegeniiber, dafl
nimlich die Menschen erst nach der Unterweisung die ihnen
vorher unzugingliche Quelle der von Gott offenbarten wahren
Lehre ganz verstehen kénnen, die Heilige Schrift, die Lactanz
hier noch nicht als solche bezeichnen kann. Wie dem auch sei,
instituere ist hier das Gegenteil einer ausfiihrlichen Abhandlung,
also ‘Einfiihren’.73

Zum Ziel seines Werkes duflert sich Lactanz auch im Prooe-
mium des 5. Buches, als er vom Heilsgeschehen in der Vergan-
genheit, zuletzt Christi Passion, Auferstehung und Vorbildwir-
kung, in die eigene Gegenwart kommt und vom Anlaf des
Werkes berichtet. Eingangs (5,1,1-6) bittet er die Gegner, seine
Schrift, die von Gott als Schépfer und Lenker der Welt han-
delt, vollstindig zu lesen, um kennenzulernen, was sie verurtei-
len. Aber die Gegner verfolgen die cultores dei summi, da sie der
von diesen vertretenen weritas keine Argumente entgegenzuset-
zen haben, blutig bis zur Vernichtung; doch” “mit solchen

72 Die Unterscheidung ist angeregt von S. KUNZMANN (wie Anm.48).

73 So auch C. GNILKA, Chrésis. Die Methode der Kirchenviiter im Umgang mit
der antiken Kultur 11 (Basel 1993), 35 mit Anm.59 (fons ist die Bibel). Zu insti-
tutiones als einfithrenden Lehrbiichern WINGER (wie Anm.6), 498 f. (“als litera-
risches Genre”).

™ [Inst. 5,1,8 cum talibus nunc congredi et disputare contendimus, hos ad ueri-
tatem ab inepta persudasione traducere, qui sanguinem facilius hauserint quam uerba
iustorum.



ZUM SELBSTVERSTANDNIS DES LACTANZ 223

Leuten jetzt zum Kampf anzutreten und ein Streitgesprich zu
fithren schicken wir uns an, sie zur Wahrheit aus ihrer albernen
Uberzeugung hiniiberzufiihren, die wohl leichter das Blut der
Gerechten saufen mogen als ihre Wérter”. Lactanz kombiniert
die Situationen von Gerichtsverhandlung, philosophischem
Streitgesprich und Kampf Mann gegen Mann. Das ist zwischen
303 und 3117 nicht nur Topik, sondern blutiger Ernst; das
muf8 man sich klarmachen, um den an Arroganz grenzenden
Optimismus zu wiirdigen, den Lactanz bis zum Ende des Prooe-
miums’® mehr und mehr zeigt.

Auch wenn Lactanz die Blutsiufer nicht bekehren kann, ist
sein Tun nicht sinnlos; er kann nostros, die Christen bestirken,
die nicht immer standfest sind, “zumal solche, die irgendwie
mit Bildungsgut in Berithrung gekommen sind”, qui litterarum
aliquid attigerunt (9). Die Unsicherheit gebildeter Christen
erklart er 10-11:77 “Denn auch darin sind Philosophen, Redner
und Dichter verderbenbringend, dafl sie ahnungslose Gemiiter
leicht in ihrem Netz fangen kénnen durch die Anmut ihrer
Prosa und ihrer Gedichte, die in lockendem Rhythmus dahin-
laufen. Und aus ebendiesem Grund habe ich Weisheit und Reli-
gion verbinden wollen, damit nicht denen, die sich darum
bemiihen, jene eitle Gelehrsamkeit irgendwie hinderlich sein
kann, sodafy nun das Wissen um Bildungsgut nicht nur nichts
schadet der Religion und der Gerechtigkeit, sondern sogar mog-
lichst viel niitzt, wenn der, der dies gelernt hat, in den Tugen-
den besser geriistet, in der Wahrheit weiser ist”. Dem Ziel, den
Menschen in wuirtutibus instructior, in wueritate sapientior zu
machen, und zwar mit der schon 1,1,7 programmatisch

75 §. oben S.211 mit Anm.29. P MonNAT, SChr 204 (Paris 1973), 13-15
datiert Buch V auf 313-315; dagegen E. HECK, in Gromon 49 (1977), 367 f.

76 Bes. 5,4,2 (unten S.226 Anm.88); 5,4,7-8 (unten S.228).

77 Inst. 5,1,10-11 nam et in hoc philosophi et oratores et poetae perniciosi sunt,
quod incautos animos facile inretire possunt suauitate sermonis et carminum dulci
modulatione currentium. (11) ob eamque causam wolui sapientiam cum religione
coniungere, ne quid studiosis inanis illa doctrina possit officere, ut iam scientia lit-
terarum non modo nibil noceat religioni atque iustitiae, sed etiam prosit quam plu-
rimum, si is qui eas didicerit, sit in uirtutibus instructior, in ueritate sapientior.



224 EBERHARD HECK

formulierten Synthese von sapientia und religio, macht Lactanz
hier die scientia litterarum dienstbar, nachdem er zuvor die
Gefidhrlichkeit von Philosophie, Rhetorik und Dichtung in
falschen Hinden betont hat. Er wendet sich an Christen und
Sympathisanten, denen es schwerfillt, ihre erworbene Bildung
und die Inhalte des Christentums miteinander zu vereinbaren.
Und trotz allem Zweifel scheint es ihm (13-14) nicht aus-
sichtslos, auch Nichtchristen von weritas und rectum iter zu iiber-
zeugen, wenn man nur diese bittere Medizin mit dem nétigen
Honig versiifit; Lactanz nimmt den Wermutbechervergleich des
Lucrez’® auf, und zwar hortativ: circumlinatur modo poculum
caelesti melle sapientiae. Die Umwelt ist nimlich, wie er dann
ausfiihrt, so verwshnt, daf$ sie nur schon Stilisiertes héren mag;
man glaubt den diuina nicht, weil sie “der Farbe ermangeln”,
fuco carent (18), der bekannte Vorwurf, die Bibel sei formal pri-
mitiv. Die Rhetorik, die Lactanz in den Dienst der Wahrheit
stellen will, sucht bisher nur Anerkennung in der Welt und hat
tir arcana niches tibrig.

So ist die Situation der Apologetik nach Lactanz folgende,
21:7? “Daher kommt es, dafd es der Weisheit und Wahrheit an
geeigneten Verkiindern fehlt. Und wenn sich ihr zufillig schrift-
stellerisch Geschulte zuwandten, haben sie ihrer Verteidigung
nicht geniigt”. Das erldutert er durch eine Kritik seiner Vorgin-
ger §§22-27:3° Minucius Felix zeige mit seinem Octauius, dafl er
ein idoneus ueritatis adsertor hitte sein konnen, wenn er mehr
geschrieben hitte — der erste christliche Ciceronianer hat dem
zweiten nur den Weg gewiesen8! —; Tertullian habe zwar vielerlei
geschrieben, aber ungepflegt und dunkel — Geschmacksurteil
des Klassizisten iiber den Vertreter der zweiten Sophistik —; nur
Cyprian habe viel in klarem, iiberzeugendem Stil geschrieben.

78 LUCR. 1,936-950 = 4,11-25, auch bei QUINT. snst. 3,1,4 und HIER. epist.
133,3,7; s. HECK 1988 (wie Anm.7), 169 Anm.54.

79 Inst. 5,1,21 eo fit ut sapientia et ueritas idoneis praeconibus indigeat. et si qui
[forte litteratorum se ad eam contulerunt, defensioni eius non suffecerunt.

80 Dazu HEeck 1988 (wie Anm.7), 169 f. mit den Texten.

81 Zu dieser Wertung HECK 1999 (wie Anm.10), 324 f. mit Anm.44.



ZUM SELBSTVERSTANDNIS DES LACTANZ 225

Doch auch bei ihm ein Vorbehalt: Er war nur fiir Gldubige zu
verstehen, zu esoterisch, um auf Nichtchristen wirken zu kénnen,
die ihn als Verbreiter von aniles fabulae verachteten. Wenn es,
5,1,28, schon Cyprian mit seiner eloquentia non insuauis so
erging, standen andere mit ihrem sermo ieiunus et ingratus voll-
ends auf verlorenem Posten.

Damit kommt Lactanz zur eigenen Gegenwart, 5,2,1:%2
“Weil also bei uns geeignete, erfahrene Lehrer fehlten, die mit
Waucht, die mit Schiirfe die Irrtiimer in der 6ffentlichen Mei-
nung hitten widerlegen, die die ganze Sache der Wahrheit mit
Schmuck und Wortfiille hitten verteidigen kénnen, forderte
eben dieser Mangel gewisse Leute heraus, es zu wagen, gegen
die thnen unbekannte Wahrheit zu schreiben”. Mit dem
Benennen des Mangels an Personen, qu: uehementer, qui acri-
ter errorves publicos redarguerent, qui causam omnem ueritatis
ornate copioseque defenderent, definiert Lactanz den idealen
Verteidiger des Christentums, den idealen Apologeten, der
nicht nur iiber die notige Sachkenntnis, sondern auch tiber
die nétige Rednergabe verfiigen mufl. Doch che er dies ver-
tieft, schildert er, nachdem er frithere Christengegner in Prae-
teritio erwihnt hat, 5,2,2-3,26 die Auftritte zweier antichrist-
licher Propagandisten, die er in Nikomedien miterlebrte.
Hierzu bemerke ich nur, dafl Lactanz durch Zitate beim
ersten, nicht mehr identifizierbaren®? Redner die religionspo-
litische Grundlage des Vorgehens der principes gegen die Chri-
sten sichtbar macht — in defendendis deorum religionibus
sichern sie, gut romisch, den Bestand des Staates und das
Wohl Aller84 —, beim zweiten®® die Konkurrenz zwischen

82 Inst. 5,2,1 Ergo quia defuerunt apud nos idonei peritique doctores, qui uebe-
menter, qui acriter erroves publicos redarguerent, qui causam omnem ueritatis ornate
copioseque defenderent, prouocauit quosdam haec ipsa penuria, ut auderent scribere
contra ignotam sibi ueritatem.

83 S. oben $.209 mit Anm.15.

84 Inst. 5,2,7; dazu HECK 1987 (wie Anm.19), 187.

85 Inst. 5,3,25-26 prosecutus enim summi dei laudes, quem regem, quem maxi-
mum, quem opificem rerum, quem fontem bonorum, quem parentem omnium, quem
factorem altoremque uiuentium confessus es, ademisti loui tuo regnum eumque summa



226 EBERHARD HECK

Christentum und Platonismus; Hierocles nennt seinen sum-
mus deus wie Lactanz den seinen® opifex rerum, fons bonorum,
parens omnium und factor altorque uinentium; Lactanz verein-
nahmt das sofort: damit habe er Iuppiter entthront und seine
Gotter dem Gott untergeordnet, dessen religio er zu besiegen
versuche.

Die superba impietas dieser Christengegner, seine conscientia
ueritatis und Gott trieben Lactanz (5,4,1) an, nicht nur diese
zwei, sondern alle Gegner des Christentums nach Kriften uno
semel impetu zu erledigen, wo auch immer sie, griechisch oder
lateinisch,®” ihr monumentum iniustitiae suae errichtet haben
mochten. Er will®® so vorgehen, “dafl ich sowohl alle Friiheren
mit allen ihren Schriften zunichte mache wie Kiinftigen jede
Maglichkeit, zu schreiben oder zu erwidern, abschneide. Sie sol-
len nur die Ohren darbieten; ich werde es in der Tat schaffen,
dafl, wer immer dies hier zur Kenntnis bekommt, entweder
annimmt, was er zuvor verurteilt, oder — das wire das Nich-
ste — endlich einmal aufhért, dariiber zu lachen”.

Hier haben wir den an Arroganz grenzenden Optimismus,
der aus der Lage seit 303 zu bewerten ist® und auch die “Theo-
rie der Apologetik’ trigt, die Lactanz nun aus der Kritik seiner
Vorginger entwickelt. Daff Tertullian zwar ein allen Anforde-
rungen geniigendes Plaidoyer fiir das Christentum gehalten, sich
aber auf Abwehr von Angriffen beschrinkt habe, haben wir

potestate depulsum in ministrorum numerum redegisti. epilogus itaque te tuus arguit
stultitiae uanitatis erroris. adfirmas enim deos esse et illos tamen subicis et mancipas
ei deo cuius religionem conaris euertere. Vgl. HECK 1987,188. Zur Konkurrenz Pla-
tonismus — Christentum WLOSOK 1989/1990 (wie Anm.8), 219; 225-228.

86 Zu den Gottespridikaten bei Lactanz V. LO1, Lattanzio nella storia del lin-
guaggio e del pensiero teologico preniceno (Ziirich 1970), 31-152 passim; s. den
Index 319-322.

87 Inst. 5,4,2 non dubito enim quin et alii plurimi et multis in locis et non modo
Graecis, sed etiam Latinis litteris monumentum iniustitiae suae struxerint.

88 [Inst., ibid.: sic agendam mibi hanc causam putaui, ut et priores cum suis omni-
bus scriptis peruerterem et futuris omnem facultatem scribendi aut respondendi ampu-
tarem. pracbeant modo aures; efficiam profecto ut quicumque ista cognouerit, aut

suscipiat quod ante damnauit aut, quod est proximum, deridere aliquando desistat.
- S.oben §.:223:



ZUM SELBSTVERSTANDNIS DES LACTANZ 227

eingangs’® zitiert; Lactanz will mehr bieten und bezeichnet die-
ses Mehr als instituere, worin doctrinae totius substantia enthal-
ten sein miisse. Das Urteil tiber Tertullian ist nicht zutreffend,
aber nicht abwertend wie das iiber seinen Stil 5,1,23. Minucius
Felix trifft hier kein Verdikt des Lactanz; denn er®! hatte — fiir
die Bedeutung von #nstitutio bei Lactanz nicht unwichtig” —
nach dem Streitgesprich und der Bekehrung des Caecilius die
perfecta institutio ausdriicklich vertagt, sich also, ohne das so zu
nennen, auf die cohortatio, den Protreptikos®® beschrinkt.
Lactanz will, anders als Tertullian, ‘unterweisen’; darum ent-
zieht er sich nicht dem /abor, aber auch, “um einen Stoff zu ver-
vollstindigen, den Cyprian nicht erschépfend behandelt hat in
der Rede, in der er den Demetrianus, der, wie er selber sagt,
‘anbellt und anlirmt gegen die Wahrheit’, zu widerlegen unter-
nimmt”.?* Damit distanziert er sich deutlicher von Cyprian als
zuvor von Tertullian; das setzt er §§4-6% fort: “Diesen Stoff hat

%0 QOben S.206. Zu 5,1,23 iiber Tertullians Stil oben S.224.

91 MIN.FEL. 40,2 aliqua consubsidunt non obstrepentia ueritati, sed perfectae
institutioni necessaria; de quibus crastino. LACT. inst. 1,23,6-7 greift offenkundig
darauf zuriick, um den Abschluff des 1. Buches zu begriinden.

92 WINGER (wie Anm.6), 38 Anm.158; 500 Anm.3329 nennt MIN.FEL. 40,2,
ohne das mit LACT. 7nst. 1,23,6-7 zu verbinden; 501 mit Anm.3339 behandelt
er inst. 1,23,9 (irrig “8”) prima haec institutio nostra und versteht das wohl rich-
tig als “Anfang der Unterweisung” (“erste Unterweisung” im Sinne von “erste
Unterrichtseinheit” wire sachlich dasselbe, aber unscharf). MONAT (“premiere
institution”) und BOWEN (“first [nstitute”) nehmen anscheinend Brachylogie fiir
primus institutionum liber an.

93 Dazu HECK 1999 (wie Anm.10), 323 £; vgl. unten Anm.111.

% Inst. 5,4,3 (s. oben Anm.5) non defugi hunc laborem, ut implerem materiam,
quam Cyprianus non est executus in ea oratione, qua Demetrianum, sicut ipse ait
[Demerr. 1 1.1 sq. Simonetti], oblatrantem atque obstrepentem ueritati redarguere
conatur.

9 Inst. 5,4,4-6 qua materia non est usus ut debuit. non enim scripturae testi-
monits, quam ille utique uanam fictam commenticiam putabat, sed argumentis et
ratione fuerat refellendus. (5) nam cum ageret contra hominem ueritatis ignarum,
dilatis paulisper diuinis lectionibus formare hunc a principio tamquam rudem debuit
eique paulatim lucis principia monstrare, ne toto lumine obiecto caligaret. (6) nam
sicut infans solidi ac fortis cibi capere uim non potest ob stomachi teneritudinem, sed
liquore lactis ac mollitudine alitur, donec firmatis uiribus uesci fortioribus possit, ita
et huic oportebat, quia nondum poterat capere diuina, prius humana testimonia offerri



228 EBERHARD HECK

er nicht so benutzt wie er es hitte miissen. Denn nicht mit
Zeugnissen der Schrift, die jener jedenfalls fiir hohl, erfunden,
erlogen hielt, sondern mit Beweisgriinden und Logik wiire er zu
widerlegen gewesen. Denn da er [Cyprian] gegen einen der
Wahrheit unkundigen Menschen auftrat, hitte er die Zitate aus
der gottlichen Schrift ein wenig zuriickstellen, ihn von Anfang
an wie einen Schulanfinger bilden und ihm allmihlich die
Urspriinge des Lichts zeigen miissen, damit er nicht, wenn ihm
das ganze Licht entgegengeworfen wurde, im Dunkeln stolperte.
Denn wie der Siugling die Kraft fester und starker Speise nicht
aufzunehmen vermag wegen der Zartheit seines Magens, son-
dern durch Fliissigkeit und Weichheit der Milch gendhrt wird,
bis er sich, wenn seine Krifte gefestigt, von Stirkerem ernihren
kann, so hitte man auch ihm [Demetrianus], weil er noch nicht
imstande war, die von Gott aufzunehmen, zuvor Zeugnisse von
Menschen anbieten miissen, das heiflt, von Philosophen und
Historikern, damit er gerade mittels seiner eigenen Gewihrs-
leute widerlegt wurde”.

§7% fihrt Lactanz fort: “Weil er [Cyprian] das nicht getan
hat, fortgerissen von seiner auflergewohnlichen Bildung in den
heiligen Schriften, sodaf§ er sich allein damit begniigte, worin
der Glaube griindet, machte ich mich mit Gottes Eingebung
daran, dies selber zu tun und zugleich den anderen den Weg
zur Nachahmung zu bereiten”. §8 erwartet er, daff, wenn docti
homines ac diserti nach seinem Aufruf ihr ingenium und ihre wuis
dicendi auf dem campus ueritatis einsetzen, alle falsae religiones
und alle Philosophie zugrundegehen und alle iiberzeugt sein
werden, “dafd diese unsere sowohl die alleinige Religion wie auch
besonders die einzige wahre Weisheit ist”, hanc solam religionem,
tum etiam solam ueram esse sapientiam; nochmals nennt er wie
seit 1,1,7 sein Programm.

id est philosophorum et historicorum, ut suis potissimum refutaretur auctoribus.
GNILKA (wie Anm.73) behandelt diese Stelle nicht.

% Inst. 5,4,7 quad quia ille non ﬁ'cit raptus eximia eruditione dininarum litte-
rarum, ut iis solis contentus esset quibus fides constat, accessi deo inspirante, ut ego
Jfacerem et simul ut uiam ceteris ad imitandum pararem.



ZUM SELBSTVERSTANDNIS DES LACTANZ 229

Mit seiner Bewertung von Ad Demetrianum will Lactanz nicht
Cyprian als apologetischen Stiimper hinstellen; er entschuldigt
dessen Vorgehen mit eruditio dininarum litterarum. Vielmehr
benutzt er den Extremfall Ad Demetrianum als Hintergrund,”
um davon, unterstrichen durch den Siuglingsvergleich,” seine
Methode abzuheben, die er von Anfang an einsetzt; wir kommen
darauf zuriick.”® Seine Vorginger Tertullian und Cyprian dienen
ihm als Folie, um sichtbar zu machen, was er will. Lactanz
begriindet hier, wo er von der Vergangenheit in die eigene Gegen-
wart kommt, nachdem er den Anlafi, die antichristliche Propa-
ganda, mitgeteilt hat, das, was er schon seit dem Weglegen der
Propheten 1,5,1 praktiziert, Widerlegen der Gegner und Begriin-
den eigener Auffassungen mit fiir die Gegner mafgebenden Auto-
rititen. Er will ihnen von Anfang an auf der Ebene der ihnen
und ihm gemeinsamen Bildungsvoraussetzungen begegnen; dabei
bringt er, wie schon im Prolog 1,1,10 zu lesen und 5,1,14-21
ausgefiihrt, theoretisch und praktisch die Rhetorik als wichtige
Hilfe beim Vermitteln der ueritas ein. Mit seinen Darlegungen 5,1
und 5,4 gibt Lactanz eine theoretische Grundlage christlicher
Apologetik gegeniiber heidnischen Intellektuellen.1%

Ehe wir uns ansehen, wie Lactanz diese formalen, inhaltlichen
und methodischen Forderungen in den /nstitutionen erfiillt hat,
nennen wir weitere Aussagen von ihm iiber das Ziel des Werkes:
Die wichtigste scheint mir der Eingang des 6. Buches, 6,1,1-2:1%1

97 Insoweit ist HECK 1987 (wie Anm.19), 153-155; 184 f. zum Urteil des
Lactanz zu korrigieren; die 184 f. gegebene Erklirung fiir Cyprians Vorgehen gilt
weiterhin.

%8 Zum biblischen Hintergrund (I Cor 3,2; Hebr. 5,12-13) s. P. MONATs
Kommentar, SChr 205 (Paris 1973), z.St.

9 S. unten S.236 auch zum Weglegen der Propheten #nsz. 1,5,1.

100 Vgl. jetzt J.-C. FREDOUILLE, “Lactance théoricien du genre apologétique”,
in Vita Latina 162 (2001), 58-64.

0 Inst. 6,1,1-2 Quod erat officium suscepti muneris diuino spiritu instruente ac
suffragante ipsa ueritate compleuimus; cuius adserendae atque inlustrandae causam
mihi et scientia et fides et ipse dominus noster imposuit, sine quo nec sciri quicquam
potest nec explicari. uenio nunc ad id quod est summum operis huius et maximum,
ut doceam quo ritu quoue sacrificio deuwm coli oporteat. id enim est hominis officium
in eoque solo summa rerum et omnis beatae witae ratio consistit.



230 EBERHARD HECK

“Was die Anforderung des iibernommenen Werkes war, haben
wir dank Zuriistung durch den gottlichen Geist und Unterstiit-
zung seitens der Wahrheit selbst erfiillt; die Sache, diese zu ver-
treten und ins Licht zu setzen, hat mir sowohl mein Wissen wie
mein Glaube wie unser Herr selber auferlegt, ohne den man
weder etwas wissen noch etwas entfalten kann. Nun komme ich
zu dem, was der Kern, das Wichtigste dieses Werkes ist, zu leh-
ren, nach welchem Kultbrauch und mit welchem Opfer Gott
verehrt zu werden hat. Denn das ist die Anforderung an den
Menschen, und darin allein besteht die Gesamtheit der seienden
Dinge und alle Grundlage eines gliickseligen Lebens”. Hier sieht
Lactanz seine Aufgabe, die Wahrheit, das Christentum zu vertei-
digen, mit den Biichern I-V als erfiillt an; die Biicher VI De uero
culty und VII De wuita beata behandeln dariiber hinaus Ziele
menschlicher Existenz. Damit scheint die Frage beantwortet, was
fiir ihn das Mehr gegeniiber Tertullians Plaidoyer ausmacht: die
Offizienlehre im 6. und die Eschatologie im 7. Buch. Aber statt
diese Einteilung in I-V und VI-VII gegen die vorhin erwihnte in
[-IIT und IV-VII'®? ausspielen oder mit ihr harmonisieren zu wol-
len, sollten wir beachten, daff sich bei Lactanz Verteidigung und
Unterweisung nicht so scharf trennen lassen; auch die Biicher VI
und VII'9 enthalten Polemik gegen Philosophen, und schon die
Biicher IT und IV'%4 enthalten systematische Unterweisung.
Indem Lactanz hier als seine Aufgabe cuius, d.h. ueritatis, adse-
rendae atque inlustrandae causam bezeichnet, nimmt er 1,1,10
auf, wo er gefordert hatte, das der weritas aus eigener Kraft mog-
liche defendere, wofiir hier adserere steht, durch inlustrare mit
Hilfe der Rhetorik zu erginzen. Spiter sieht er die inhaltliche
und die formale Seite zusammen: In der Vorrede zur Epitome'%5

102 Inet. 1,1,22: 2,3,25; dazu oben S.221 f.

103 So 6,10,13-18 (Staatengriindung); 7,12,1-32 (Unsterblichkeit).

104 So 2,9,1-15,8 (Schépfung von Welt und Mensch; Dimonen); 4,6-29 ist
im Ganzen positive Unterweisung, durch Polemik nur unterbrochen, so 4,18-21
gegen die Juden (verschirft epiz. 40-44).

195 Epit. praef-1; ueritatem religionemque diirfre Hendiadyoin fiir ueram reli-
gionem sein.



ZUM SELBSTVERSTANDNIS DES LACTANZ 251

sagt er, er habe die Institutionen geschrieben ad inlustrandam
ueritatem religionemque, und 1,1 nennt er die Epitome ein Werk,
quo in lucem ueritas protrabenda est.\% Der im Hauptwerk 5,4,3
gegeniiber Tertullian betonte Unterschied zwischen Verteidigen
und Unterweisen ist im Bezug auf den Gegenstand, die wuera
religio oder wueritas, eingeebnet.'"”” Die Epitome ist nicht mehr
ausdriicklich als apologetisch deklariert; defendere kommt wie
die zugehorigen Nomina nur noch in anderen Zusammenhin-
gen, zumal in Polemik gegen die paganen defensores deorum'%®
vor. Aber das Wort erscheint noch einmal, als Lactanz 324 im
Institutionenprolog die Widmung an Constantin einsetzt; sie
schliefdt nach dem Hinweis auf Gott als milden Vater und ver-
geltenden Richter:!'%? “Da ich dessen Religion und gottliche Ver-
ehrung zu verteidigen begehre, wen eher sollte ich anrufen, wen
anreden als den, durch den fiir das Menschengeschick Gerech-
tigkeit und Weisheit wiederhergestellt worden ist?” Mit der
Wendung cuius religionem cultumque diuinum cupiens defendere
stellt sich Lactanz wieder ausdriicklich in die Reihe der Apolo-
geten, die er im Prooemium des 5. Buches zu iiberbieten ver-
sprochen hatte.

Schon im Epilog von De opificio dei kiindigt er sein Haupt-
werk an als eines, das mehr und Besseres bieten soll als der kurze
getarnte Traktat, 20,1:1° “Dann werde ich dich zur Lehre der

106 Der Satzteil in hoc opere, quo in lucem ueritas protrahenda est gehort nicht
zur Praefatio, sondern zur Abhandlung; s. HECK-WLOSOK (wie Anm.39), z.St.
und W5 109 (1996), 146 f.

107 Vgl. HECK-WLOSOK (wie Anm.39), XXI Anm.68 nach J.R. LAURIN, Ori-
entations maitresses des apologistes chrétiens de 270 & 361 (Roma 1954), 339-343;
s. auch unten S.234 f. mit Anm.129.

108 Epjt, 48,4 defensores falsorum deorum aduersus uerum deum rebelles; vgl.
50,3 si libet maiorum defendere <religiones>.

199 Inst. 1,1,16 cuius religionem cultumque dininum cupiens defendere quem
potius appellem, quem adloquar nisi eum, per quem rebus humanis iustitia et sapi-
entia restituta est? Zur Datierung s. S.215 mit Anm.47.

110 Dazu und zum Kontext HECK 1988 (wie Anm.7), 163 f. Zu opif- 20,3 quos
partim nostris armis, partim. .. ex ipsorum inter se CONCertatione SUMpHLs reuincemus;

vgl. inst. 5,4,6 (oben S.227f. mit Anm.95) und unten S.235 f.



232 EBERHARD HECK

wahren Philosophie sowohl klarer als auch wahrhaftiger aufru-
fen”, te ad uerae philosophiae doctrinam. .. cohortabor, und zwar,
so fihrt er fort, gegen die Philosophen, die er teils mit seinen,
teils mit ihren eigenen Waffen schlagen will. Hier bezeichnet er
die Institutionen — wie Cicero seinen Hortensius''! — als Pro-
treptikos. Das gehort zur auch im Prooemium erkennbaren Tar-
nung als philosophische Schrift 4 la Cicéron aus einer philoso-
phischen Position, hinter der Lactanz sein Christentum noch
verbergen mufl. Doch so haben wir in den Aussagen zu seinem
Selbstverstindnis auch terminologisch die drei von Antonie
Wlosok!!? herausgestellten Komponenten christlicher Apologe-
tik beieinander: die protreptische, die polemische und die didak-
tische — cobortari, defendere, instituere.

Dafl Lactanz seine gegeniiber den Vorgingern betonten for-
malen, inhaltlichen und methodischen Anforderungen an wirk-
same Apologetik selber in den Institutionen erfiillt hat, soll ein
Bekanntes zusammenfassender Uberblick zeigen:!'3

Seine Forderung, das Christentum rhetorisch gekonnt zu ver-
treten, hat er eingelost; dies ist unbestritten und seit der
Antike''" anerkannt. Lactanz ist nach Minucius Felix der zweite
christliche Ciceronianer,!!> aber nicht mehr wie dieser von der
Zweiten Sophistik mitgeprigt, sondern steht Cicero in Wort-
wahl und Stil''® wieder niher; auch den Prosarhythmus setzt er
mit Ciceros Freiheiten ein, anders als sein hierin pedantischer

"L Cic. div. 2,1,1 vgl. AUG. conf. 3,4,7 und HECK 1988, 163 Anm.21.

12 WLosOK 1989/1990 (wie Anm.8), 218.

13 Vgl WLosok 1989/90 (wie Anm.8), 220-223; HECK-SCHICKLER (wie
Anm.3), 27-29.

14 HIgRr. epist. 58,10,2 flunius eloquentiae Tullianae; chron. a.Abr. 2333
(= 317 n.Chr.) wir omnium suo tempore eloquentissimus. Die Testimonien iiber
Lactanz zuletzt bei WLOSOK, in HLL 5, 376; 379 £; vgl. 403 f. (Lit.17).

115 Vel. oben Anm.81. Zu Lactanz und Cicero Literatur bei HECK 1988 (wie
Anm.8), 168 Anm.52; WLOSOK, in HLL 5, 381 (Lit.3 Zu einzelnen Autoren...
Cicero).

116 7Zu Wortwahl und Stil am Beispiel des 5. Buchs MONAT, SChr 204 (1973),
73-97. Umfassend zum theologischen Vokabular Lot 1970 (oben Anm.86); zum
philosophischen PERRIN 1981 (wie Anm.26; s. seine Indices 547-551).



ZUM SELBSTVERSTANDNIS DES LACTANZ 233

Lehrer Arnobius.!'” Natiirlich sind in Wortwahl und Syntax
350 Jahre Sprachentwicklung nicht an ihm vorbeigegangen, aber
grundsitzlich ist er an Cicero orientierter Klassizist.!!® Das zeigt
er auch in der Anlage der /nstitutionen,''” in den Prooemien
und Epilogen der einzelnen Biicher, ebenso in seinen oft weit
ausholenden Argumentationsgingen. An Cicero und Seneca
geschult sind Diskussionstechniken wie dialogartiges Reagieren
auf fingierte Einwinde und kommentarartige Repliken auf
Zitiertes. Wie Cicero setzt er Dichterzitate oft schmiickend ein,
ebenso Zitate aus Ciceros Reden. Lactanz hat auch dem als blof2e
Sinnenlust verworfenen Gesang einen Ort im Leben der Chri-
sten zugewiesen, als Lob Gottes, dei laudes,'*® und er hat die im
Mund von Gegnern gefihrliche Dichtung selber, hier als aema-
lus zumal Ovids, in der Phoenixelegie'?! als erster im Anschluf3
an klassische Formtradition christianisiert.

Auch die Forderung, iiber die Abwehr von Angriffen der Geg-
ner hinaus christliche Lehrinhalte zu vermitteln, hat Lactanz
erfiilllt: Er begniigt sich nicht damit, falschen Ansichten
und Verhaltensweisen der Gegner in Religion (1. und 2. Buch),
philosophischer Ethik (3. und 6. Buch) und politischer
Moral (5. Buch) mit Aufklirung tiber die durch solche Irrtii-

mer verdeckte Wahrheit zu begegnen, sondern versucht, ein

17 Vgl. WLOSOK, in HLL 5, 373 mit Literatur. Mein Urteil beruht nicht auf
vergleichenden Statistiken, sondern auf Analysen von Abschnitten aus Cicero,
Minucius Felix, Arnobius und Lactanz in Lehrveranstaltungen oder bei eigener
textkritischer Arbeit, vor allem auf hiufigem lauten Lesen der vier Autoren.

118 Damit ordnet er sich als Prosaiker und als Dichter ein in eine gegen Ende
des 3. Jh. einsetzende, in der Dichtung durch Nemesian reprisentierte Hinwen-
dung zum Klassizismus; dazu A. WLOSOK, “Originalitit, Kreativitit und Epigo-
nentum in der spitantiken Literatur” (1983), in Res humanae (wie Anm.8), 235-
247.

119 Den Einsatz von Rhetorik und Dialektik zeigt am 5. Buch MONAT, SChr
204, 64-72.

120 Jnst. 6,21,4-11, bes. 9 dei laudes; vgl. VAN DER NAT (wie Anm.56), 221-
225; WLOSOK 1983/1990 (wie Anm.118), 246.

121 Dazu oben $.211 mit Anm.27. Vgl. A. WLOSOK, “Die Anfiinge christlicher
Poesie lateinischer Sprache: Laktanzens Gedicht iiber den Vogel Phoenix” (1982),
in Res humanae (wie Anm.8), 250-278.



234 EBERHARD HECK

systematisches Lehrgebiude zu errichten, freilich auch das in
Auseinandersetzung mit gegnerischen Positionen: Im 2. Buch!??
stellt er die Erschaffung der Welt und des Menschen als ‘Uber-
bau’ einer Dimonologie dar, im 4. Buch geht seiner Christolo-
gie voraus das Postulat einer Synthese von offenbarter “wahrer
Weisheit und Religion”;!2? Christi erniedrigendes Leiden erklirt
er als das eines vorbildlichen magister uirtutis.'** Biicher V und
VI enthalten beachtliche Beitrige zu einer christlichen Hand-
lungslehre, einer theologischen Ethik,!?> durch gesellschaftskri-
tische Ausfithrungen etwa zu den ‘Sinnenliisten’'2° mit der Apo-
logetik verbunden. Das 7. Buch ist nicht nur hoffnungsvolle
Antwort auf die Behauptung, das Leben der Christen in der
Welt sei sinnlos, sondern setzt, auch gegen philosophische Skep-
sis, Ziele menschlicher Existenz, so in der ‘heilsgeschichtlichen
Summe’ 7,6,1.1%7

Daf3 sich Abwehr von Angriffen und Unterweisung nicht scharf
trennen lassen, sondern ineinander verzahnt sind, haben wir schon
bemerkt.1?® Verstirke ist die didaktische Komponente, das

122 Inst. 2,8-12 Kosmogonie und Anthropogonie bis zum ‘Siindenfall’, 14-15
Daemonologie; vgl. epit. 22-23.

123 Inst. 4,1-4; vgl. epit. 36; s. oben §.216 mit Anm.50.

124 nst. 4,22-24 (vgl. epit. 45).

125 Dazu WINGER (wie Anm.6), passim (Zusammenfassung 611-617), wonach
Lactanz bes. philosophische Ansitze wie Naturrecht, Gleichheit aller Menschen
und Verantwortung des Einzelnen in die christliche Ethik eingebracht hat. WiN-
GERs Einordnung des Lactanz in die Geschichte theologischer Ethik wird im Ein-
zelnen zu iiberpriifen sein, ist aber, auch als Beitrag zu seiner Wirkungsgeschichte,
zu beachten.

126 [nst. 6,20-23 (vgl. epit. 57). Die Behandlung des Sexualtriebs und seines
Mifbrauchs 6,23,1-40 (s. WINGER, 239-244) ist in der Epitome auf verschiedene
Stellen verteilt; s. HECK-SCHICKLER (wie oben Anm.3), 125 (Kap.57) Anm.2.

127 Inst. 7,6,1 idcirco mundus factus est, ut nascamur; ideo nascimur, ut agnos-
camus factorem mundi ac nostri deum; ideo agnoscimus, ut colamus; ideo colimus,
ut immortalitatem pro laborum mercede capiamus, quoniam maximis laboribus cul-
tus dei constat; ideo praemio immortalitatis adficimur, ut similes angelis effecti summo
patri ac domino in perpetuum seruiamus et simus aeternum deo regnum. Dazu
A. WL0soK, “Rémischer Religions- und Gottesbegriff in heidnischer und christ-
licher Zeit “(1970), in Res humanae (wie Anm.8), 15-34, hier 33 f.

123 Qben 8.230.



ZUM SELBSTVERSTANDNIS DES LACTANZ 235

instituere, in der Epitome, zumal in dem Teil, der dem 6. Buch ent-
spricht; die christliche Offizienlehre'?? ist straffer gegliedert und
enthilt weitere Elemente christlicher ‘Haustafeln’. Ubrigens zeigt
die Epitome wie De ira dei im Vergleich mit den Institutionen eine
gewisse (“)ffnung gegeniiber manchen zuvor strikt abgelehnten
romischen Gegebenheiten, so bei Militirdienst und Todesstrafe.!3°

Auch der methodischen Forderung, den Gegnern mit ihren
eigenen Autoren, auf der Ebene ihrer Bildungsvoraussetzungen
zu begegnen, die Lactanz nach einem kurzen Hinweis bei Minu-
cius Felix!3! als erster ausfithrlich mit Griinden erhoben hat, ist
er in seinem Werk nachgekommen. Der Befund ist unstrittig,
seine Bewertung bis heute kontrovers: Hatte man friiher daraus,
dafd Lactanz nachweislich mehr pagane Texte zitiert als die Bibel,
gefolgert, er sei mit dem Christentum nur wenig vertraut gewe-
sen,!3? so ist heute anerkannt, daf dahinter eine Absicht steht.
Strittig ist indes, ob zustimmendes Zitieren paganer Autoren
und Ubernehmen rémischer Begriffe zur Beschreibung christli-
cher Inhalte blofie Taktik des Lactanz!3? ist, der im iibrigen von
Anfang an auf dem Boden der Bibel steht und nur iibernimmt,
was er sowieso schon aus der Bibel kennt,!3* oder ob — wie

129 Epit. 59,1-62,3; vgl. HECK-SCHICKLER (wie Anm.3), 34 f.

130 Epiz. 59,5 ist das Totungsverbot nicht mehr uneingeschrinke wie inst.
6,20,15-25 (vgl. HECK-SCHICKLER, 128 [Kap.59] Anm.6 mit Literatur): Véllig fehle
die Ablehnung des Kriegsdienstes (inst. 6,20,16; epit. 56,4 liflt Landesverteidigung
offenbar zu). Ob sich die von Anklagen wegen Kapitalverbrechen (inst., ibid.) hin-
ter nec uerbo licet periculum mortis inferre (Verbot jeden Bedrohens mit dem Tod)
verbirgt, ist unsicher. Denn epit. 56,4 ira... ad coercitionem peccatorum, id est ad
regendam subiectorum disciplinam data est a deo kann Todesurteile einschlieflen; vgl.
ira 17,6 gegen Diffamierung von iudices qui scelere conuictos poena capitis adficiunt.

131 MIN.FEL. 39 (Minucius iiber Octavius) quod maleuolos isdem illis, quibus
armantur, philosophorum telis retudisset.

132 Solche Urteile zitiert HECK 1988 (wie Anm.7), 166 Anm.38.

133 So V. BUCHHEIT, “Cicero inspiratus — Vergilius propheta?”, in Hermes
118 (1990), 357-372, zuletzt DERS., “Laktanz und seine testimonia veritatis”, in
Hermes 130 (2002), 306-315 (niitzlich als Repertorium aller mir und anderen
zugeschriebenen ‘Ketzereien’ und seiner ‘Korrekturen’); s. HECK 2003 (wie
Anm.27), 510 Anm.10.

134 So BUCHHEIT 2002, bes.310 f. (Lactanz soll pater familias zuerst in
einer Vetus Latina, dann erst bei romischen Juristen gelesen haben); 314 f. —



236 EBERHARD HECK

auch ich meine!® — hier ein Aneignungsprozef$ stattfindet,
indem Lactanz die vor dem Ubertritt zum Christentum erwor-
benen Bildungsinhalte in sein Christentum hintibernimmt und
integriert und durch diese Integration den Zugang zum Chri-
stentum wahrscheinlich sich selber, jedentalls aber seinen Lesern
ermoglicht oder erleichtert hat. Hier sei nur den Befund skiz-
ziert: Wie geht Lactanz mit der Bibel und mit paganen Auto-
ren um?13¢

Er nennt als erste Zeugen fiir einen Gott 1,4 die Propheten,
legt sie aber 1,5,1!%7 sofort zur Seite, “damit nicht die Bestiti-
gung seitens derer weniger geeignet wirkt, denen man tiberhaupt
nicht glaubt”, und ruft “gerade die zur Bestitigung der Wahr-
heit als Zeugen auf, die man gegen uns einzusetzen pflegt, nim-
lich die Dichter und Philosophen”. Die Bibel fiihrt er als Zitier-
autoritit 4,5,3 erst ein, als es im Zusammenhang mit Christi
Sendung und Geburt unumginglich wird. Vorher nennt er
nur zur Schopfungslehre 2,9,1 die Heilige Schrift als Grund-
lage — hin und wieder lehnt er sich auch an die Genesis'3® an
— und betont einmal!® Ciceros Ubereinstimmung mit den
Propheten, zitiert aber nicht sie, sondern Cicero. Und so setzt
Lactanz schon zugunsten der Einheit Gottes und in der Kritik
des Polytheismus, aber auch in der weiteren Auseinandersetzung

Diskutabel in Form und Inhalt dagegen GNILKA (wie Anm.73), 35-40, bes. zum
Zweiwegebild; er betont, daff Lactanz pagane Quellen aus christlicher Sicht kor-
rigiert.

135 HEck 1988 (wie Anm.7), bes. 172-175; vgl. E. HECK, “Vestrum est —
poeta noster. Von der Geringschitzung Vergils zu seiner Aneignung in der friih-
christlichen lateinischen Apologetik”, in MH 47 (1990), 102-120, hier 117-120.

136 Zum Folgenden vgl. HECK 1988, 171-175.

17 Inst. 1,5,1-2 sed omittamus sane testimonia prophetarum, ne minus idonea
probatio uideatur esse de his quibus omnino non creditur. ueniamus ad auctores et eos
ipsos ad ueri probationem testes citemus, quibus contra nos uti solent, poetas dico ac
philosophos.

38 Inst. 2,10,3 — gen. 1,26-27 (vgl. 2,8,63 den Verweis auf die Bibel, d.h.
gen. 1,26-31); 2,12,3 — gen. 2,7; 2,12,15-19 — gen. 2,8-3,24; 2,13,1-9 — gen.
6,1-10,32.

139 Inst. 2,11,15-17 mit Zitat CIC. leg. 1,22.



ZUM SELBSTVERSTANDNIS DES LACTANZ 237

mit der heidnischen Umwelt pagane Autoren'#’ so ausgiebig ein
wie niemand zuvor. Zitate aus Vergil, Lucrez, Cicero und Seneca
und aus weniger bekannten oder entlegenen rémischen, oft auch
griechischen!*! Dichtern und Schriftstellern dienen ihm als Zeu-
gen fiir Ansichten der Gegner und zur Bestitigung eigener; viele
benutzt er ebenso oft zustimmend wie ablehnend. Als Sach-
quellen zitiert er auch Historiker, Antiquare und Autoren hier-
fiir ergiebiger Dichtungen, etwa Ovids Fasti. Dichtern ent-
nimmt er zudem — auch hierin aemulus Ciceros —
Schmuckzitate, mit denen er seiner Prosa Glanzlichter aufsetzt.
Eine besondere Vorliebe hat Lactanz fiir Offenbarungsschriften,
die er durchweg als heidnische Zeugnisse behandelt, besonders
die hermetischen Schriften'%? und die Oracula Sibyllina, aber
auch andere Orakelliteratur.'*® Mit seiner ausgiebigen, in ihren
Funktionen vielfiltigen Benutzung vor- und auflerchristlicher

140 Sichtbar in S. BRANDTs Index auctorum, CSEL 27,2, 241-278; Literatur
bei WLOSOK, in HLL 5, 381 f. (Lit.3; Neueres unten Anm.141 und 142). Vor-
bildlich zu Seneca bei Lactanz M. LAUSBERG, Untersuchungen zu Senecas Frag-
menten (Berlin 1970), passim.

141 Dazu jetzt knapp, aber methodisch anregend M. PERRIN, “Lactance et la
culture grecque. Esquisse d’une problématique”, in Les apologistes chrétiens et la cul-
ture grecque, sous la direction de B. POUDERON et ]. DORE (Paris 1998), 297-313,
dazu erginzend C. INGREMEAU, “Lactance et la philosophie des passions”, ibid.,
283-296.

142 Dazu nach WLOSOK 1960 (wie Anm.50), 180-231 passim (Index 261 f.)
A. LOWw, Hermes Trismegistos als Zeuge der Wabrheit (Berlin 2002). Trotz diskuta-
blen Details iiberzeugt seine Auseinandersetzung mit WLOSOK (88-98) nicht;
gegen die Annahme, schon in De opificio dei sei eine hermetische Schrift benutzt
(vgl. inst. 2,10,14-15), greift er 89-93 zu kurz; Lactanz nennt ‘Hermes’ dort nicht,
da er nicht zur Aufmachung als ‘Erginzung Ciceros” pafit. Auch die Vermutung,
Lactanz habe die Hermetik wie Arnobius in Afrika kennengelernt, ist durch LOw
71-87 nicht vom Tisch (kithn 84-86 gegen W. SCHMID zu ARNOB. nar. 1,38:
Quelle sei nur Lucrez). Philologisch ist LOW oft ungenau. — Vorbehalte gegen
WLOSOK auch bei PERRIN, iéid., 306-308.

193 DIGESER 1998 (wie Anm.15), passim, verwendet als Argument fiir Por-
phyrios als den inst. 5,2,2-11 vorgefiithrten Christengegner (s. oben $.209 mit
Anm.15) auch Entsprechungen zwischen Lactanz und Porphyrios’ De philosophia
ex oraculis haurienda. In der Tat fillt auf, daff Lactanz auch entlegene Orakel
zitiert, aber selbst wenn er Porphyrios benutzt, heifft das nur, dafd er ihn gelesen,
nicht aber, daf§ er ihn erlebt hat. Doch ist damit zu rechnen, dafl der von Por-
phyrios gezeigte Rekurs auf Orakel unter Platonikern um 300 verbreitet war.



238 EBERHARD HECK

griechisch-romischer Literatur hat Lactanz seine fiir die Folge-
zeit wichtigste theoretische Forderung an christliche Apologetik
als Vertretung des christlichen Wahrheitsanspruchs, nimlich das
Eingehen auf die dem Gegner vertraute Bildungstradition,
exemplarisch verwirklicht.

Versuchen wir abschlieffend, Lactanz in die frithchristliche
Apologetik lateinischer Sprache einzuordnen und zu wiirdigen.
Er bleibt seit 303 sein Leben lang Apologet. Aber im znstituere,
im Unterweisen, geht er iiber die protreptischen Ansitze, die
alle Vorginger von Tertullian bis Arnobius zeigen,'* weit hin-
aus. Damit trigt er seinen Adressaten Rechnung: Tertullian,
Cyprian und Arnobius haben es vor allem mit antichristlichen
Gouverneuren und Agitatoren'®® zu tun, die romische religidse
und politische Vorstellungen ihrem Vorgehen gegen Christen
zugrundelegen, und Commodian treibt ohne Bildungsanspruch,
sogar bildungsfeindlich'4¢ Mission unter Heiden, zumal unter
den mit den Juden sympathisierenden ‘Gottesfiirchtigen’.!4” Lac-
tanz verurteilt zwar auch das brutale Vorgehen der Christen-
verfolger seiner Zeit und ihre in seinen Augen perverse Vorstel-
lung von pietas'*® und droht ihnen am Ende des 5. Buches'4?
Gottes Rache an, die er in De mortibus persecutorum, insoweit
einer Spitfrucht der Apologetik,!>? als vollzogen melden wird.

144 7Zu Tertullian HECK 1987 (wie Anm.19), 93 mit Anm.33 nach C. BECKER,
Tertullians Apologeticum — Werden und Leistung (Miinchen 1954), 298-306; zu
Minucius Felix s. oben §.227; zu Cyprian, Demetr. 22-26 HECK 1987, 158. Bei
Commodian protreptisch z.B. instr. 1,29; 33; bei Arnobius nat. 2,78.

145 Tertullian wendet sich im Apologeticum an die praesides, in Ad Scapulam
an diesen; die Agitation ihrer Adressaten beschreiben CyPR. Demetr. 1-3, und
ARNOB. nat. 1,1.

146 CoMM. apol. 579-616; dazu HECK 1990 (wie Anm.135), 113-117.

147 CoMM. instr. 1,24-25; 37; dazu K. THRAEDE, “Beitrige zur Datierung
Commodians”, in J6AC 2 (1959), 90-114, hier 96-100.

8 Inst. 5,9-11, bes. 5,10 gegen die romische, von Vergils Aeneas reprisentierte
pietas — dazu mehrmals WLOSOK 1990 (wie Anm.8), so 382 Anm.35 (1983);
427-444 (1983); s. das Stellenregister — und 5,11 zu Vorgehen und Motiven
der Verfolger.

149 Inst. 5,23; dazu HECK 1987 (wie Anm.19), 199-207.

150 Dazu, bes. zu Kapiteln 1 und 52 HEcK 1987, 216-228. Bei STADELE (wie
Anm.33) fehlt die Zuordnung zur Apologetik, zu den Institutionen véllig; er kennt



ZUM SELBSTVERSTANDNIS DES LACTANZ 239

Aber vor allem will er nichtchristliche Intellektuelle, in welcher
Stellung auch immer, erreichen und treibt wie vor ihm Minu-
cius Felix das, was Antonie Wlosok “Gebildetenmission”!5!
genannt hat.

Mit seinem Werk ist Lactanz nicht zu einem groffen Theologen
geworden. Auch wenn er beachtliche Beitrige zu einer christlichen
Handlungslehre!? leistet, bleibt er in Vielem — wie bei einem
vornicaenischen Autor kaum anders zu erwarten — ‘archaisch’.!>3
Er ist wie andere frithe Christen, auch Commodian, Chiliast,
kennt nur zwei gottliche Personen und vertritt einen scharfen kos-
mologischen, anthropologischen und ethischen Dualismus, den er,
hierin singulir, sukzessiv durch Unterordnen von Gut und Schlecht
unter Gottes Schopferwillen monistisch iiberdacht.’> Und er hat
so wenig wie alle anderen Apologeten zum Sieg des zuvor verfolg-
ten Christentums beigetragen;!>> denn der kam dadurch zustande,
dafl Constantin und Licinius ihre Siege im Kampf um die Herr-
schaft 312/313 auf den Christengott als Schlachtenhelfer zuriick-
fiihrten und dies religionspolitisch umsetzten.!¢

Lactanz verdient heute Beachtung nicht nur, weil er viele fiir
uns verlorene Quellen benutzt und so in Nebentiberlieferung!>”

nicht J. VOGT, “Toleranz und Intoleranz im constantinischen Zeitalter. Der Weg
der lateinischen Apologetik”, in Saeculum 19 (1968), 344-361, hier 350-356.

151 WL0SOK, in HLL 5, 403; 1989/1990 (wie Anm.8), 221 f.; danach von
Minucius Felix HECK, in HLL 4, 517; in WS 114 (2001), 487.

152 Dazu oben S.234 Anm.125 mit Verweis auf WINGER 1999.

153 Dazu WLOSOK, in HLL 5, 381 mit 382 (Lit.3 Theologie).

154 WLOSOK, in HLL 5, 381; HECK-SCHICKLER (wie Anm.3), 36 Anm.33.
GARNSEY (wie Anm.4), 5 Anm.23; 27 Anm.106 spielt diesen Dualismus herun-
ter, da er die textgeschichtlichen Implikationen (s. oben Anm.45) und die an
Institutionen und Epitome (27 Anm.105 zu GELL. 7,1,1-6 ignoriert er epit. 24,5-
9) ablesbare Entwicklung im Denken des Lactanz (s. oben §.214) nicht beachtet.

155 Dazu nach WLOSOK 1974/1990 (wie Anm.8), 154 HECK 1987 (wie
Anm.19), 13 f.; Wlosok hebt die Anerkennung des Christentums durch Galerius
311 hervor, die aus der Einsicht resultierte, die zum Wohle der res publica nétige
Religionspolitik sei nur durch Einbeziehen der Christen zu retten, nicht durch ihre
wegen ihres Widerstandes unmégliche Vernichtung.

156 Kurz dazu im Kontext der Apologetik VOGT (wie Anm.150), 345 f.

157 Das zeigen BRANDTs Index (oben Anm.140) und die Quellenapparate der
Lactanzeditionen, die stindig auf ‘frg.” o. dgl. verweisen. ‘Fragmentesuchen’ als



240 EBERHARD HECK

falbar gemacht hat, was Kritiker in den schon an Cicero gerich-
teten Vorwurf der Unselbstindigkeit, des bloffen Auspliinderns
Fritherer!'>® ummiinzten. Solche Vorstellungen von Epigonalitit
versus Originalitit oder Kreativitit sind der Antike wesensfremd
und durch sachgerechte Wertung von aemulatio und imitatio>
zu ersetzen.

Vielmehr liegt seine geistesgeschichtliche Bedeutung darin,
daf er in Theorie und Praxis als erster Romer!®® den Boden
bereitet hat fiir die Ubernahme griechisch-romischer Bil-
dungstradition in das Christentum, die eine wesentliche Vor-
aussetzung dafiir wurde, dafl wir die groftenteils in christlichen
Schreibstuben hergestellten Uberlieferungstriger, die Codices
der antiken nichtchristlichen griechischen und rémischen Auto-
ren lesen und diese Texte fiir die Gegenwart fruchtbar machen
konnen.

einziges Ziel philologischer Lactanzforschung unterstellt DIGESER (oben Anm.63
zitiert).

158 Dazu HEcK 1988 (wie Anm.7), 167 mit Anm.40 und 42. Kaum iiber-
zeugend dagegen GARNSEY (wie Anm.4), 6, der die Lactanzforscher von Brandt
bis Perrin als blofée “source-hunters” diffamiert und mit R.M. OGILVIE, The Libr-
ary of Lactantius (Oxford 1978) (dazu HECK, in Gromon 52 [1980], 572-574) in
einen Topf wirft, auf den PERRIN 1998 (wie Anm.141), 302 u.6. offenbar nur
faute de mieux neben BRANDTs Index verweist.

159 Dazu WLOSOK 1983/1990 (wie Anm.8), 233 f. — Zur Stellung des Lac-
tanz unter romischen, griechischen und orientalischen Einfliissen und daraus fol-
genden Methodenproblemen zu beachten PERRIN 1998, 297-301 (auch wenn
mich manches, z.B. 300 f. zur Herkunft der Biblica, nicht iiberzeugt).

160 Eine dhnliche Rolle spielt schon vor ihm Clemens von Alexandrien; s.
dazu Van den Hoek, oben §.69-93.



DISCUSSION

A. Birley: Perhaps we should be cautious about chronology:

a) Clearly Lactantius was professor of rhetoric at Nicomedia
during the period ca. 290-303. We do not know exactly when
he took up this position, nor how old he was; perhaps he was
still in his twenties (compare Augustine’s appointment at Car-
thage). Even if he died, according to Jerome, “in extreme old
age”, can we be sure that Jerome really knew when he died or
what exact age he had reached?

b) Must he have died in 325, with his revision of the 7nst.
unfinished? It seems equally possible that he might have aban-
doned work on this. The adoption of the new orthodoxy at
Nicaea in 325 may have made him reluctant to continue the re-
edition. Equally, the execution of his former pupil Crispus in
326 could have affected him deeply. One could at least specu-
late that Lactantius simply declined to write any more, leaving
an incompletely revised MS of 7nst.2 for someone else to ‘publish’.

¢) You refer to Constantine having favoured Christianity ‘seit
312/13’. Should we not at least note that, according to Lact.
mort.pers. 24,9, suscepto imperio [sc. in July 306] Constantinus
Augustus nibil egit prius quam Christianos cultui ac deo suo red-
dere? In other words, his measure supposedly preceded that of
Galerius by almost five years. (One could add that Maxentius
also showed favour to Christians early on, albeit less compre-
hensively than Constantine).

E. Heck: Zu a): Fiir die Rekonstruktion der Lebensdaten des
Lactanz miissen wir faute de mieux Hier. vir.ill. 80,3 ernstneh-
men, und zu jung kann er bei seiner Berufung nach Nikome-
dien nicht gewesen sein; wenn er dorthin aus Afrika berufen
wurde, mufl er sehr bekannt gewesen sein.



242 DISCUSSION

Zu b): Sein Tod ist die nichstliegende Erklirung dafiir,
dafl er die 2. Ausgabe nicht abgeschlossen hat. Das schliefit
nicht vollig aus, dafl er wegen der Vorginge 326 (Nicaea
sollte man fernhalten) nicht mehr schreiben wollte. Dies ist
aber zu trennen von der Frage der Entstehung der zwei Fas-
sungen; die hatte mit 326 verbunden H. Emonds, Zweite Auf-
lage im Altertum (Leipzig 1941), 55-72; dazu Heck 1972
(oben Anm.29), 152.

Zu ¢): Die Angabe mort.pers. 24,9, die Lactanz insz. 1,1,13
(324) wiederholt, ist dubios; vgl. Heck 1987 (oben Anm.19),
214 f. Daher nenne ich fiir Constantins Beginn prochristlicher
Aktivititen lieber 312/13, weil das gesichert ist. Was vor 312
war — Tolerierung oder Bevorzugung? —, wissen wir nicht (der
richtige Hinweis auf Maxentius, der 311 das Galerius-Edikt voll-
zog, hilft nicht weiter).

A. van den Hoek: Since the title and the concept of De ira dei
is unusual, [ would point out a Coptic text, or rather an assem-
bly of fragments, that has recently been published by G. Robin-
son and H.M. Schenke. This text represents a translation of an
earlier Greek text of unknown date that also deals with the
‘wrath of God’ in combination with an account of the ‘creation
of the world’; for the bibliography see A. van den Hoek, “Papy-
rus Berolinensis 20915 in the Context of Other Early Christian
Writers from Egypt”, in Origeniana Octava, ed. L. Perrone (Leu-
ven 2003), 75-92.

E. Heck: 1) Um eine Schrift De 7ra dei zu schreiben, brauchte
Lactanz keine aulerrémischen oder aufSerbiblischen Quellen.
Gottes Zorn ist in der Bibel fest, und 77z als Teil von Gottes
potestas gehort zu seiner romisch geprigten Gottesvorstellung —
Gott in Analogie zum pater familias —, die es schon bei Ter-
tullian, Aduersus Marcionem gibt. Wichtig dazu A. Wlosok,
“Romischer Religions- und Gottesbegriff in heidnischer und
christlicher Zeit” (wie oben Anm.127), passim; Dies., “Vater
und Vatervorstellungen in der romischen Kultur” (1978), in



ZUM SELBSTVERSTANDNIS DES LACTANZ 243

A.W., Res (wie Anm.8), 35-83, bes. 77-83. — 2) Fiir seine Kos-
mogonie sollte man mit griechischen und orientalischen Ein-
fliissen rechnen; das bedarf weiterer Klirung; vorerst dazu K. Vil-
helmson, Laktanz und die Kosmogonie des spéiitantiken Synkretismus
(Tartu 1940). — 3) Was den Artikel von P McGuckin ( in VChr
36 [1982], 145-163) betrifft, welchen Frau van den Hoek in
threm Artikel S.84 Anm.44, anfithrt, muss ich mein Urteil
(1988[wie Anm.7], 171 Anm.58) wiederholen: die “Polemik
[...] kann man schon deshalb nicht ernstnehmen, weil er A.
Wlosoks Arbeiten, die er kritisiert, nur aus zweiter Hand kennt;
zudem scheint er in dogmatischen Vorurteilen befangen”.

A. Wilosok: Lactanz hat seine Institutionen im Osten des
Reiches geschrieben und dabei auch &stliche theologische
Literatur benutzt. Er verwendet z.B. mehrere apokryphe
Bibelzitate, die nicht aus der Testimoniensammlung Cypri-
ans stammen und auch bei keinem lateinischen Autor belegt
sind: 1) ein apokryphes Jeremiawort (inst. 4,8,1) als Zeugnis
fiir die Priexistenz Christi, das dem Logion 19 des Thomas-
evangeliums (koptische Version) entspricht und auch in der
Epideixis (43) des Irenaeus gestanden hat (nur armenisch
tiberliefert); 2) als Zeugnis fiir die Geburt aus der Jungfrau
(4,12,3) zwei Verse aus der 19. Ode Salomos, kombiniert
mit dem gingigen Testimonium Jes. 7,14; 3) ein apokryphes
Esrawort (4,18,22), das Justin (dial. 72,1) unter den angeb-
lich von jiidischer Seite aus der LXX getilgten Stellen anfiihrt.
— 4,7,7 ist ein Homervers als sprachlicher Beleg fiir die
Bedeutung des Wortes Christus angefiithrt. — Auch die dua-
listische Lehre von zwei anfinglich aus Gott hervorgegange-
nen kontriren Geistern, deren zweiter als antitheus (2,9,13)
Boses wirkt, weist auf ostliche Traditionen (bezeugt in ver-
schiedenen Varianten bei Philo, in spitjiidischem, auch hire-
tischem Schrifttum, bei Plutarch De Iside, in unterschiedli-
chen Kontexten; siehe mein Buch Laktanz wund die
philosophische Gnosis (Heidelberg 1960), 57 ff.; 107-111 u.6.,
ferner in HLL 5, 382; 387).



244 DISCUSSION

Chr. Riedweg: Was die Frage der Herkunft des Dualismus
betrifft, so sei auch an mittelplatonische Vorstellungen von zwei

Weltseelen erinnert (Plut. de Isid. 48, 370 f.).

L. Perrone: E’ possibile che Lattanzio abbia letto Origene?
Nonostante la diversita della sua visione dualistica, sembrereb-
bero esserci analogie con l'idea origeniana della preesistenza e la
dottrina dell'anima di Cristo connessa ad essa.

E. Heck: Origenes mufl man sicher im Auge behalten; so
kann man zur Funktion des malum vergleichen Rufin. Orig. in
gen. 1,10; in num. 9,1. — Frau Wlosoks schon 1960/61 (vgl.
A. Wlosok, “Zur Bedeutung der nichtcyprianischen Bibelzitate
bei Laktanz” [1961], in A.W., Res [wie Anm.8], 201-216) gege-
bene und Herrn Riedwegs und Herrn Perrones heutige Hin-
weise miissen weiterverfolgt werden; das bleibt freilich Jiingeren
iberlassen; Frau Wlosok und ich arbeiten ‘sub condicione laco-
bea’ an der Lactanzedition.

J.-C. Fredouille: a) Est-ce que les dates que vous proposez ne
sont pas trop précises? Pour ma part je serais plus prudent, et
donc plus imprécis. Lécart de la datation des /lustitutiones
diuinae (entre 303 et 311) me parait trop étroit. Quel élément
vous permet de décider qu'elles ont été achevées en 311 et non
quelques années plus tard?

b) La disposition des /nst. que vous indiquez ne tient pas
compte des analyses de Christiane Ingremeau, qui me parais-
sent tout A fait convaincantes, ce qui n'exclut pas d’ailleurs un
plan biparti (réfutation I-III, confirmation IV-VI).

c) On observe une fois encore I'écart qui peut exister entre les
déclarations théoriques d’un auteur et les réalisations textuelles.
Lactance reproche a4 Cyprien son recours a la Bible, mais il est
inévitablement conduit lui aussi 2 la citer.

d) Concernant la traduction des Inst., je proposerais
‘Instructions divines’. La traduction frangaise généralement
adoptée (translittération du latin) ne me semble pas offrir un



ZUM SELBSTVERSTANDNIS DES LACTANZ 245

sens satisfaisant, pas plus que lorsqu'on traduit le traité de
Quintilien par ‘Institution oratoire’ au lieu de ‘Formation de
I'orateur’.

E. Heck: Zu a): Zur Datierung der Erstfassung der 7nsz. vgl.
Heck 1972 (oben Anm.29), 143-150; ich hebe hervor: insz.
5,11 setzt voraus, dafl Galerius noch lebt, ebenso 5,23: Die
Rachedrohung ist weder vaticinium ex eventu noch topos; sie
mufd vor dem Tod des Galerius im April 311 geschrieben sein.
S. auch Heck 1987 (oben Anm.19), 206 f. und oben Anm.75
gegen Monat.

Zu b): Mit meiner Beschreibung von Aufbau und Inhalt der
inst. (oben S.211 f.) ist die Analyse von C. Ingremeau, “Les Insti-
tutions divines de Lactance: une composition architecturale”, in
Vita Latina 132 (1993), 33-40, vereinbar; wir unterscheiden uns
in der Betrachtungsweise. Auch die von Thnen vorgeschlagene
Disposition nach dem Schema der partes orationis ist plausibel,
wenn man — s. oben S.234 — beachtet, daf} Biicher I-III auch
Elemente der confirmatio (ich nenne noch 1,3-8 zur Einheit
Gottes), Biicher IV-VI auch solche der refuzatio enthalten; Buch
VII kann man dann als erweiterte peroratio ansehen.

Zu c): Einen Abstand zwischen Theorie und Praxis bei Lactanz
sehe ich nicht: Er verbietet Cyprian nicht das Zitieren der Bibel,
sondern findet es nur gegeniiber Adressaten, die sie nicht kennen,
unzweckmifSig (s. oben S.228). Er selber benutzt die Bibel fter als
er sie ausdriicklich zitiert (s. unten S.247 zu Perrone).

Zu d): Bisher habe ich das Problem der Wiedergabe des Titels
Diuinae institutiones nur im Deutschen gesehen; vgl. oben S.218
mit Anm.59. Dafl es auch Franzosen — und Sprecher anderer
romanischer Sprachen? — haben, nehme ich mit Interesse zur
Kenntnis, ebenso die von Thnen angedeutete Unterscheidung des
Singulars bei Quintilian vom Plural bei den Juristen und Lactanz.

Chr. Riedweg: Die Frage des Titels sollte vielleicht auch von
der griechischen Seite beleuchtet werden. Wie wire [nstitutio-
nes am ehesten griechisch wiederzugeben? Eher mit clcaywy?



246 DISCUSSION

als mit 3udocy 7. Auffillig ist, wie im Vortrag die Bedeutung von
instituere schwankt (es handelt sich ja in der Tat um einen poly-
semen Begriff). Zum einen wird die Nihe zum juristischen
Diskurs betont, zum anderen der Aspekt des Einfiihrens,
wihrend spiter die systematische Didaktik stirker in den Vor-
dergrund riicke.

E. Heck: Nichstliegende griechische Entsprechung diirfte
eloaywyn sein, wie schon Gnilka (oben Anm.73) bemerkt. Die
Polysemie von instituere, die man in jedem Lexikon findet, zeigt
natiirlich auch Lactanz, in unserem Kontext 1,1,21 gegen 5,4,3;
anders z.B. 1,17,10 quae prima [i.e. Venus| artem meretriciam
Instituit.

L. Perrone: Dall’itinerario biografico-letterario che si ¢ stato
descritto si sarebbe tentati di dire che se le posizioni dottrinali
di Lattanzio riflettono, in ambito strettamente teologico, un
certo ‘arcaismo’, con la retractatio delle institutiones nell’ epitome
questo ‘arcaismo’ si ¢ addirittura accentuato. Mi chiedo allora
se si possa parlare dell'impostazione apologetica di Lattanzio
come ‘adatta ai tempi’. Non si puo certo dire che egli si muova
nella direzione di Nicea e dei relativi sviluppi del dogma
cristiano.

E. Heck: Die Apologetik des Lactanz ist insofern ‘zeitgemif?,
als sie dem zunehmenden Bediirfnis Rechnung trigt, nicht-
christlichen Intellektuellen das Christentum auf der Ebene ihrer
Denkvoraussetzungen, an die auch Vertreter konkurrierender
Heilslehren appellieren, verstindlich zu machen und zu emp-
fehlen. Die innerkirchliche Diskussion dogmatischer Fragen
spielt fiir Lactanz trotz der summarischen Polemik gegen Hire-
tiker inst. 4,30,1-14, wo er eine Schrift gegen sie ankiindigt, in
seinen erhaltenen Werken keine Rolle. Seine Lehre von
Ursprung und Sinn des malum entwickelt er davon unabhingig
von der Erstfassung der Institutionen tiber die Epitome bis zur

Zweitfassung unter Riickgriff auf philosophische Quellen.



ZUM SELBSTVERSTANDNIS DES LACTANZ 247

L. Perrone: Vorrei anche capire meglio come 'opera apologe-
tica di Lattanzio si inserisce nella piu ampia tradizione greca e
latina di questo genere di scritti. Quale giudizio si deve dare di
essa, soprattutto se considerata alla luce dell'impresa apologe-
tica contemporanea, o molto prossima cronologicamente, di
Eusebio di Cesarea? In Eusebio, mi sembra, c’¢ la consapevolezza
che non solo ci si deve appropriare del patrimonio culturale
degli avversari — per stabilire ovviamente un terreno comune
di dialogo —, ma si deve anche saper affrontare senza complessi
il problema della Bibbia. Si puo dire allora che il riconoscimento
del problema culturale della Bibbia e dell'importanza ineludibile
che essa riveste per una Offenbarungsreligion come il cristiane-
simo & cid che fa la differenza fra Lattanzio e Eusebio, ricono-
scendo a quest’ultimo un tratto di ‘modernitd’ rispetto all’“arcai-
smo’ del primo?

E. Heck: Diese Beobachtungen und Fragestellungen sind
wichtig, und man miiffte einmal die Diuinae institutiones des
Lactanz und Eusebs Praeparatio evangelica iiber das Feststellen
einzelner Entsprechungen hinaus systematisch miteinander ver-
gleichen. Hierzu jetzt nur dies: 1) Lactanz macht von Anfang an
(zmst. 1,1,6; 19) klar, dal das Christentum eine Offenbarungs-
religion ist. 2) Er setzt die Bibel aus dem 1,5,1-2 genannten
Grund erst spit (4,5,3) ausdriicklich ein, nennt sie aber 1,4,1-8
als erste Quelle und hat sie schon im 2. Buch (9-13) prisent (s.
oben S.236). Daher frage ich mich, ohne Euseb gut zu kennen,
ob die Differenz im Bezug auf die Rolle der Bibel gegeniiber der
Bildungstradition zwischen Euseb und Lactanz wirklich so grofs
ist, daff man Lactanz gegeniiber Euseb ‘unmodern’ nennen kann.

Chr. Riedweg: Es sei darauf hingewiesen, dafy die methodi-
sche Forderung des Lactanz, man solle auf den Denkhorizont
der Gegner Riicksicht nehmen und die Angesprochenen mit fiir
siec maflgebenden Autorititen widerlegen, praktisch schon vom
Verfasser der Apostelgeschichte im iltesten Kabinettstiick christ-
licher Apologetik, der Areapagrede (17) mustergiiltig befolgt



248 DISCUSSION

wird. Auch griechische Apologeten duflern sich wiederholt in
diesem Sinn.

A. Wlosok: Bahnbrechend war Lactanz mit seinen Ansitzen zu
einer christlichen Asthetik und Poetologie, die der Legitimation
christlichen Dichtens im Anschluff an die klassische Formtradi-
tion (Beispiel: das Bibelepos des luvencus) dienen konnte:
1) einer neuen Zweckbestimmung von Dichtkunst und scho-
nem Gesang, nimlich zum Lobe und im Dienste Gottes (inst.
6,21,4-11; von Lactanz vorgefiihrt in seiner Phoenixelegie) und
2) der Definition der Aufgabe des Dichters als Vermittlung von
Wahrheit in verhiillter Form, als figiirliches Sprechen oder eben
als Allegorie (#nsz. 1,11,24 ff.; 2,10,12) — eine Definition des
officium poetae, auf die sich noch Petrarca in seiner Kronungsrede

berufen hat (vgl. HLL 5, 380 f.; 399; 403).



	Defendere-instituere : zum Selbstverständnis des Apologeten Lactanz

