
Zeitschrift: Entretiens sur l'Antiquité classique

Herausgeber: Fondation Hardt pour l'étude de l'Antiquité classique

Band: 51 (2005)

Artikel: Defendere-instituere : zum Selbstverständnis des Apologeten Lactanz

Autor: Heck, Eberhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-660649

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-660649
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


VI

Eberhard Heck

DEFENDERE — INSTITUERE.
ZUM SELBSTVERSTÄNDNIS DES APOLOGETEN

LACTANZ

Lactanz,1 mit vollem Namen Lucius Caelius Firmianus qui et
Lactantius,2 ist der letzte der sechs3 christlichen Apologeten
lateinischer Sprache bis zur Zeit Constantins und ist Zeitzeuge der
'constantinischen Wende', der Vorgänge, die dazu führten, daß
Constantin das schon 311 von Galerius lizenzierte Christentum
seit 312/313 bevorzugte. Sein Hauptwerk sind die sieben Bücher
Diuinae institutiones,4 die er zwischen 303 und 311 verfaßte,

1 Uber ihn grundlegend A.WLOSOK, m Handbuch der lateinischen Literatur der
Antike (HLL) 5 (München 1989), 375-404 mit weiterführender Literatur; kurzer

Dies., in Theologische Realenzyklopadie 20 (1990), 370-374. — Stefan Freund,
Eichstatt, danke ich fur Beschaffen der umfassenden Datenbank von J. BRYCE,

Bibliography of Lactantius, revised version 2003, unter der Internet-Adresse:
http://www. acad.carleton.edu/curncular/CLAS/Iactantius bibho.htm.

2 Zum Namen WLOSOK, in HLL 5, 378 (Lit.2, Namen). Das Gentile ist Caelius;

Caecilius ist Uberlieferungsfehler.
3 Außer Tertullian, Minucius Felix, Cyprian, Arnobius und Lactanz gehört

dazu Commodian; vgl. Lactantius, Gottliche Unterweisungen in Kurzform, eingeleitet,

ubersetzt und erläutert von E. HECK und G. SCHICKLER (München/Leipzig
2001), 23-26 mit Verweisen auf die Artikel in HLL 4 (1997) und 5 (1989)

von A. WLOSOK (Cyprian, Arnobius, Lactanz), H. Trankle (Tertullian) und mir
(Minucius Felix, Commodian).

4 Dazu WLOSOK (wie Anm.l), 385-391. — Inst, zitiere ich nach der immer
noch maßgebenden Edition von S. BRANDT, CSEL 19 (1890); fur Bucher I und
II gebe ich den von Antonie WLOSOK und mir fur die Bibhotheca Teubneriana
konstituierten Text, wo diese beiden Bucher als erste von vier Lieferungen 2005
erscheinen sollen. P. MONATs Ausgaben der Bucher I, II, IV und V sind trotz
manchmal besserer Textgestaltung vor allem wegen mangelhafter Kollationen weit



206 EBERHARD HECK

einige Zeit später selber epitomierte und gegen Ende seines

Lebens nochmals bearbeitete, ohne diese Neuausgabe abschließen

zu können; auf diese Daten komme ich nachher zu sprechen.
Die Absicht des Werkes läßt der Titel nicht ohne weiteres

erkennen, aber daß es das Christentum gegen Angriffe aus der
nichtchristlichen griechisch-römischen Umwelt verteidigen soll,

sagt Lactanz im Prooemium des 5. Buches, wo er den Anlaß zu
dem Werk darstellt, nämlich die antichristliche Propaganda, die
den Beginn der diocletianisch-galerischen Christenverfolgung
im Frühjahr 303 begleitete. Hier erklärt er (5,4,1), er habe es

geschrieben, "um die Ankläger der Gerechtigkeit zu widerlegen",

ut... accusatores iustitiae refiitarem, bezeichnet es also als

apologetisches Werk; auch in der Wendung (§2) sie agendam
mihi hanc causam putaui erscheint sein Unternehmen geradezu
als Plaidoyer vor Gericht. Doch gleich darauf (5,4,3) hebt er
sein Vorgehen von dem eines Vorgängers ab:5 "Auch wenn Ter-
tullian ebendiese Sache vollständig vorgetragen hat in dem
Buch, das Apologeticum' heißt, habe ich doch, weil es ja eines

ist, Anklagenden zu erwidern, was nur auf Verteidigung oder

Bestreitung beruht, ein anderes, zu unterweisen, was wir tun,
worin zwangsläufig der Bestand der ganzen Lehre enthalten sein

muß, mich dieser Mühe nicht entzogen".
Mit aliud est accusantibus respondere... aliud instituere

formuliert Lactanz keine Alternative — "Tertullian schrieb eine

Verteidigungsrede, ich schreibe ein Lehrbuch" —, womit er trotz

davon entfernt, Brandt zu ersetzen; vgl. E. HECK, in Gnomon 49 (1977), 366-370
(zu Buch V, SChr 204-205), in Gnomon 64 (1992), 592-597 (zu Buch I und II,
SChr 326 und 337), in Gnomon 72 (2000), 599-602 (zu Buch IV, SChr 377);
darunter leidet auch Lactantius, Divine Institutes, translated with an introduction
and notes by A. Bowen and P. Garnsey (Liverpool 2003); s. dort XI: 'Translator's

Preface' (die Ubersetzung stammt von BOWEN, die Einleitung und die Noten
von Garnsey). Vgl. unten Anm.45.

5 Lact. inst. 5,4,3 quamquam Tertullianus eandem causam pleneperorauerit in
eo libro cui Apologetico [so die meisten Hss., auch MONAT; Apologeticum Brandt
mit B] nomen est, tarnen quoniam aliud est accusantibus respondere, quod in defen-
sione aut negatione sola positum est, aliud instituere, quod nosfaeimus, in quo necesse

est doctrinae totius substantiam contineri, non defiigi hunc laborem. Fortsetzung
unten S.227 Anm.94.



ZUM SELBSTVERSTANDNIS DES LACTANZ 207

der zuvor erklarten apologetischen Absicht die Reihe der
Apologeten verlassen wurde. Aber er erhebt den Anspruch, mehr zu
bieten als Abwehr von Angriffen der Gegner, die nur in defen-

sio oder negatio bestehe, und bezeichnet dieses 'mehr' als msti-
tuere, unterweisen',6 und zwar als Unterrichten über die Hauptinhalte

der christlichen Lehre. Daß er Tertullian nicht gerecht
wird, der im Apologeticum auch christliche Glaubens- und
Lebensinhalte protreptisch darstellt, lassen wir beiseite7 und

fragen: Bleibt Lactanz mit seinem Anspruch und gegebenenfalls
mit dessen Realisierung noch im Rahmen der frühchristlichen
Apologetik oder sprengt er ihn? Anders gefragt: Wie
unterscheiden oder verbinden sich in seinem Werk und im darin
bekundeten Selbstverständnis defendere und instituere?

Diese Frage läßt sich beantworten anhand einiger Aussagen
des Lactanz in den Prooemien des 1. und des 5. Buches, die

man in der Durchfuhrung des Werkes verifizieren kann. Ehe

wir dazu kommen, gebe ich nach einer kurzen Bemerkung zur
Frage einer 'Gattung Apologetik' einen Überblick über Leben
und Werk des Lactanz.

Man spricht bisweilen von der christlichen Apologetik als

'Literaturgattung',8 als 'genre litteraire'.9 Ein Urteil darüber,

6 Bowen (wie Anm.4) ubersetzt "setting up something new" (Anmerkung
dazu "L s Latin picks up the title of the work, instituere, to set up"), richtig die

sonst unzulängliche Ubersetzung von M F McDonald, (Washington 1964)
"give instructions" — W WINGER, Personalitat durch Humanität Das ethikge-
schichtliche Profil christlicher Handlungslehre bei Lactanz (Frankfurt/M u a 1999),
der 126-251 BRANDTS Text (mit Änderungen) und eine Ubersetzung der Bucher
V und VI gibt, ergänzt "sie {sc. die Klager) zu unterrichten", wohl unnötig

7 Vgl E HECK, "Lactanz und die Klassiker Zu Theorie und Praxis der
Verwendung heidnischer Literatur in christlicher Apologetik bei Lactanz", in Philo-
Logus 132 (1988), 160-179, hier 170 Anm 56, Heck-Schickler (wie Anm 3), 27
Anm 25, s unten S 227 — Vgl Fredouille, oben S 41-47

8 A WLOSOK, "Christliche Apologetik gegenüber kaiserlicher Politik bis zu
Konstantin" (1974), in A W, Res humanae— res divinae Kieme Schriften
(Heidelberg 1990), 137-156, hier 137, Dies "Zur lateinischen Apologetik der con-
stantinischen Zeit (Arnobius, Lactantius, Firmicus Maternus)" (1989), in Res

humanae, 217-232, hier 217
9 J -C FREDOUILLE, "L'apologetique chretienne antique, naissance d'un genre

litteraire", in REAug 38 (1992), 219-234



208 EBERHARD HECK

ob dies den Ansprüchen literaturwissenschaftlicher Gattungstheorie

genügt, überlasse ich Kompetenteren, teile aber die
Auffassung, daß man die Gesamtheit der zur Verteidigung des

Christentums verfaßten, mit werbender Unterweisung verbundenen
Schriften griechischer und lateinischer Sprache, die ein Teil der

griechisch-römischen Literatur der Kaiserzeit ist, hinsichtlich
Inhalt, Adressaten und Wirkungsabsicht als Literaturgattung
ansehen und die dazu gehörenden Werke in literaturgeschichtlichen

Darstellungen dementsprechend rubrizieren kann.10

Dagegen spricht nicht, daß die christliche Apologetik lateinischer

Sprache in sehr verschiedenen literarischen Formen auftritt
— die griechische ist etwas homogener —: als Gerichtsrede,
Traktat und offener Brief bei Tertullian, als philosophischer Dialog

bei Minucius Felix, als Brieftraktat bei Cyprian, als lange
nichtdialogische Abhandlung bei Arnobius und Lactanz, und

sogar, nämlich beim ins 3. Jahrhundert gehörenden Commo-
dian, als Dichtung. Diese Tatsache hebt auch Michael Fiedro-
wicz11 in seinem Uberblick hervor; Ausgrenzungen, etwa
aufgrund eines der Apologie' mit zweifelhaften Prämissen

zugewiesenen 'Sitzes im Leben',12 sind fragwürdig. Wir wollen
das nicht vertiefen, behalten aber die Vorgänger des Lactanz und
ihre Werke im Auge, um ihn im Verhältnis zu ihnen würdigen
zu können.

Kommen wir zur Vita des Lactanz, soweit sie aus wenigen
Angaben in seinen Werken, auch aus Anspielungen auf erlebte
historische Vorgänge, und wenigen Zeugnissen anderer Autoren

10 Vgl. E. Heck, "Minucius Felix, der erste christliche Ciceronianer", in
Hyperboreus 5 (1999), 306-325, hier 306.

11 M. FlEDROWICZ, Apologie im frühen Christentum (Paderborn u.a. 2000),
18-23; er berücksichtigt auch kurz Commodian (65).

12 W. Kinzig, "Der "Sitz im Leben" der Apologie in der Alten Kirche", in
ZKG 100 (1989), 291-317, unterscheidet schematisch 'Apologien' als Eingaben,
die wirklich auf dem Amtsweg an Kaiser gegangen sein sollen, von — ab Tertullian

(297; 316) — 'hteransierter Apologie'; dabei uberfordert er 295-298 Eusebs

stereotype Titelangaben. Fragwürdig ausgrenzend auch M.B. SIMMONS, Arnobius

of Sicca (Oxford 1995), 6-22, wonach Arnob. nat. keine "Christian apology in
the traditional meaning" sei (dagegen E. Heck, in IJCT9 [2003], 428 Anm.22).



ZUM SELBSTVERSTANDNIS DES LACTANZ 209

zu gewinnen ist:13 Lactanz, um oder kurz vor 250 in Afrika
geboren, wurde wohl um 290 von Diocletian als Professor fur
Rhetorik in dessen Residenz Nikomedien berufen. Zum
Christentum trat er erst dort über, nicht lange vor Ausbruch der

Christenverfolgung im Februar 303. Den erlebte er in
Nikomedien,14 auch die Verlesung zweier antichristlicher Schriften,
deren Autoren er nicht nennt; der eine war ein dortiger, nicht
identifizierbarer15 Philosophieprofessor, der andere ein hoher an
der Verfolgung beteiligter Verwaltungsbeamter, der anderweitig
bekannte Sossianus Hierocles.16 Lactanz sah sich veranlaßt, das

Christentum gegen solche Angriffe zu verteidigen.17 Sein Lehramt

legte er wahrscheinlich freiwillig nieder.18 Er blieb in
Nikomedien oder in der Nahe, und zwar bis zum definitiven Ende
der Verfolgung im Osten des Reiches im Juni 313.

Dafür spricht, daß er in De morttbuspersecutorum^ die Dauer
der im Westen schon früher beendeten Verfolgung mit 10 Jahren

13 Grundlegend WLOSOK, in HLL 5, 376-379 mit Testimonien und
weiterführender Literatur, vgl Heck-Schickler (wie Anm 3), 11-19 Unbefriedigend
GARNSEY (wie Anm.4), 1-3: "on chronological matters" (1 Anm 1) folgt er BARNES

(unten Anm.22), da er Anderes anscheinend weniger leicht lesen kann, zudem

neigt er zum Fabulieren (so 1 f zur Rhetorenlaufbahn des Lactanz).
14 LACT inst 5,2,2, mortpers 12,1-13,1, vgl unten S.226.
15 Porphynos sieht in ihm nach Früheren E DePalma DlGESER, "Lactantius,

Porphyry, and the Debate over Religious Toleration", in JRS 88 (1998), 129-146
Beweise dafür fehlen Dagegen spricht, daß der, den Lactanz inst 5,2,3 vorstellt,
schon lange in Nikomedien tatig war, nicht nur im Winter 302/3 eine Art
'Gastprofessor', der nach DlGESER 131 auch noch einer der an Diocletians Beratungen
vor der Verfolgung beteiligten indices pauci et pauci militates (Lact, mort pers
11,6) gewesen sein soll Ihr aus Suggestivfragen (129, 130 u.o) erzieltes Ergebnis

bietet als gesichert DIES The Making ofa Christian Empire Lactantius &
Rome (Ithaca, NY/London 2000), 5-7 (Dokumentation findet man in den hinten

stehenden 'Notes', teils solchen zu Verweisnummern im Text, teils kapitel-
weisen 'General remarks', nur mühsam) Zu Lactanz und Porphyrios s. unten
Anm 143; ausführlich Wlosok, oben S.20-28, Riedweg oben S.151-188

16 Vgl LACT, mortpers. 16,4, zur Identität mit reichlicher Dokumentation
Moreau (unten Anm.33), II 292-294

17 LACT inst 5,4,1 f., dazu unten S.226 f.
18 Vgl inst. 1,1,8, opif 1,1, dazu unten Anm.52.
19 LACT, mort pers. 48,13. 10 Jahre und 4 Monate; vgl. E HECK, MH

©EOMAXEIN oder Die Bestrafung des Gottesverachters (Bern u a. 1987), 207
Anm.73, WLOSOK, in HLL 5, 378



210 EBERHARD HECK

und 4 Monaten nach der in Nikomedien bemißt, daß er gerade
die dort herrschenden Kaiser Galerius und Maximinus Daia als

'Schurken' darstellt20 und daß er über die Ereignisse im Osten
bis zum Sieg des Licinius aus unmittelbarer Nähe berichtet,
anders als über die im Westen bis zu Constantins Sieg 312.21

Für eine Flucht in den Westen vor 313, wie sie nach Früheren

Timothy Barnes22 und Elizabeth Digeser23 postulieren, spricht
nichts; lassen wir sie als hübsche Fiktion in Evelyn Waughs
Roman Helena,24 wo Lactanz sich in Igel bei Trier um 308
und 312/13 mit Fielena über die Christen und ihren Gott
unterhält.

Lactanz hielt sogar Verbindung zum Ffof,25 und seine erste
christliche Schrift De opificio dei1( widmet er einem noch öffentlich

tätigen Mitchristen. Sie ist 303/304 geschrieben, als Ergän-

20 Dazu F. KOLB, Diocletian und die Erste Tetrarchie (Berlin 1987), 131-139;
DerS., "L'ideologia tetrarchica e la politica religiosa di Diocleziano", in I Cristiani
e l'tmpero nelIVsecolo, a cura di G. BONAMENTE & A. NESTORI (Macerata 1988),
17-44.

21 Lact, mort.pers. 33-35 (Galerius); 45-49 (Maximinus Daia und Licinius)
gegenüber 44,1-12 (Constantm 312, davon 10-12 Maximins Reaktion). Vgl.
Heck 1987 (wie Anm.19), 213-215. Anders STADELE (unten Anm.33), 75-77;
s. unten Anm.34.

22 T.D. BARNES, Constantine and Eusebius (Cambridge, Mass. 1981), 13 mit
Anm.99; danach GARNSEY (wie Anm.4), 3.

23 DlGESER 2000 (wie Anm.15), 13; 135; vgl. unten Anm.25 und 67.
24 E. WAUGH, Helena (London 1950), ch.VI p.l 19-123; VII p.134-138;

darauf verweisend nennt er Lactanz noch p.205; 240. Ch.VIII p. 155 fragt
Bischof Euseb von Nikomedien 325 Helena nach "our friend Lactantius"; De
mortibus persecutorum irritiere ihn wegen "a kind of brusqueness", die Lactanz
'im Westen' angenommen habe. Werke des Lactanz oder Stellen daraus benutzt
Waugh nicht.

25 Nach inst. 5,11,15 erlebte er, wie ein hoher Beamter über einen 'zum
Abfall gebrachten' Christen jubelte. Daß er hier und 5,2,2 schreibt in Bithynia,
besagt nicht, daß er Buch V außerhalb Bithyniens schrieb (so zuletzt DlGESER

2000, 135); vgl. Heck 1972 (unten Anm.29), 144 Anm.31; WLOSOK, in HLL
5, 378.

26 Dazu WLOSOK, in HLL 5, 382-385; wichtig M. Perrin, L'homme antique
et chritien. L'anthropologie de Lactance 250-325 (Paris 1981) (vgl. E. Heck, in
Gnomon 57 [1985], 313-316). Zitiert wird opif. nach S. Brandt, CSEL 27,1
(1893); bis auf falsche Bewertung der 3. Hand von B Bononiensis 701
gleichrangig M. PERRIN, SChr 213-214 (Paris 1974).



ZUM SELBSTVERSTANDNIS DES LACTANZ 211

zung von Ciceros Anthropologie getarnt — daher 'krypto-
christlich' wie das wohl in derselben Zeit verfaßte Gedicht De
aue Phoenice27 —, soll als teleologischer Gottesbeweis anhand
des sinnvoll gestalteten Menschen Gottes Providenz und die

Verpflichtung des Menschen zum Gehorsam gegen seinen Schöpfer

aufweisen und so das seit 303 geplante Hauptwerk entlasten.

Dieses kündigt Lactanz hier schon an28 und schließt es bis

311 in einer ersten Fassung ab.29

Sein Aufbau30 entspricht dem Weg des Menschen von
Irrtum und Gottesferne zu Wahrheit und Gottesnähe und gibt das

Heilsgeschehen in Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft wieder.

Demnach haben die sieben Bücher, deren Titel von Lactanz

stammen, folgenden Inhalt:31 Das 1. Buch Defaisa religione
verficht, vor allem anhand monotheistisch deutbarer heidnischer

'Zeugnisse', die Existenz nur eines Gottes und lehnt den
Götterkult ab, auch mit Hilfe 'entmythologisierender' Deutung der
Götter als ehemalige, zudem moralisch fragwürdige Menschen.
Das 2. Buch De origine erroris zeigt, daß die Götter machtlos
sind; die von den Römern angeführten Belege für ihr Wirken
sind Blendwerk von Dämonen. Deren Entstehen und Wirken
unter den Menschen steht am Ende eines an die 'Genesis'
angelehnten, aber dualistischen Schöpfungsberichts, der die

Gegensätze in der Welt betont. Das 3. Buch De falsa sapientia

27 Dazu WLOSOK, ibid., 398-401, E. Heck, "Nochmals. Lactantius und
Lucretius. Antilucrezisches im Epilog des lactanzischen Phoenix-Gedichts?", in
IJCT9 (2003), 509-523, dort 514-516 zum Terminus 'kryptochristhch' mit
Literatur.

28 Opif. 20,2; s. unten S 231 f- mit Anm.l 10.
29 Zur Datierung E. HECK, Die dualistischen Zusätze und die Kaiseranreden

bei Lactantius (Heidelberg 1972), 138-150, vgl. Heck 1987 (wie Anm 19), 207,
Wlosok, m HLL 5, 378 f

30 Dazu Heck 1972, 146-150, bes. 148, gegen J. Stevenson, "The Life and

Literary Activity of Lactantius", in Studia Patristica 1 TU 63) (Berlin 1957),
661-677, hier 669-673, und V. Loi, "I valori etici e pohtici della Romanitä negh

scntti di Lattanzio", in Salesianum 27 (1965), 65-133, hier 104-107, die annahmen,

das Werk sei aus zu verschiedenen Zeiten entstandenen Traktaten
zusammengefugt. Immer noch lesenswert KRAFT (unten Anm.59), 450-456

31 Sehr gut zum Inhalt WLOSOK, in HLL 5, 386-389, kurzer Garnsey (wie
Anm 4), 7-12, wie hier Heck-Schickler (wie Anm.3), 15 f



212 EBERHARD HECK

bekämpft die griechisch-hellenistischen Philosophen und
Philosophenschulen und ihre römischen Adepten; sie hätten allenfalls

Teilwahrheiten gefunden, aber das wahre summum bonum,
die Unsterblichkeit verfehlt; ihre Lehren seien widersprüchlich
und unsinnig. Im 4. Buch De uera sapientia et religione betont
Lactanz zunächst, "Weisheit und Religion" gebe es nur als auf
Gott und seine Verehrung gerichtete Synthese. Dann schildert
er, nun auch die Bibel zitierend, Christi Sendung, Wirken, Leiden

und Vermächtnis und hebt seine Vorbildfunktion hervor.
Das 5. Buch De iustitia zeigt, wie die Gerechtigkeit von den
Menschen, als diese moralisch entarteten, vertrieben, mit Christi

Kommen wieder herbeigeführt wurde, aber von den Verfolgern

als impietas bekämpft und als stultitia abgewertet wird.
Gegen die These, uirtus, innerweltliche Sittlichkeit, trage ihren
Lohn in sich, setzt Lactanz eine Märtyrerethik, die die Lei-
densbereitschaft der Christen begründet; ihr Leiden sei gottgewollt,

aber die verfolgenden Kaiser erwarte Gottes Rache. Das
6. Buch De uero cultu bietet die erste christliche Offizienlehre;
sie beschreibt die Pflichten des Menschen gegenüber Gott und
den Mitmenschen und kombiniert Ciceros De officiis und die
Bibel. Im 7. Buch De uita beata stellt Lactanz Unsterblichkeit
und Nähe zu Gott als Ziel menschlicher Existenz vor; dazu habe

Gott die Welt um der Menschen willen geschaffen. Darauf folgt
eine chiliastische, auf die Lehre vom tausendjährigen Gottesreich

gestellte Endzeitschilderung. Mit einem Aufruf, in der
Verfolgung durchzuhalten, schließt das Werk.

Unter dem Eindruck des Endes der Verfolgung, das er 313
in Nikomedien erlebt,32 schreibt Lactanz wohl 314 De mortibus

persecutorum33 als Bericht eines Zeitzeugen. Den Untergang der

32 Vgl. mort.pers. 48,13 und oben Anm.19; s. auch unten Anm.34.
33 Dazu Wlosok, in HLL 5, 394-398. Zuverlässigste Edition J.L. Creed

(Oxford 1984); bester Kommentar bei J. Moreau, SChr 39 (Paris 1954).
Seine Neuedition konnte J. ROUGE leider nicht abschließen (s. E. HECK, in
Gnomon 64 [1992], 392 Anm.l); seine Korrekturen der Lesungen MOREAUs gab

er mir 1976; s. auch HECK 1987 (wie Anm.19), 217. A. STADELE, Fontes
Christiani 34 (Turnhout 2003), bietet mit einigen Änderungen den Text von



ZUM SELBSTVERSTANDNIS DES LACTANZ 213

Tetrarchieherrscher, zumal des Galerius, schildert er als Rache
Gottes an den Gottesverächtern; dem steht gegenüber der Erfolg
von Licinius und Constantin, die Gott zum Schutz der Christen
aufgerufen hat. Das in Nikomedien begonnene34 Werk hat Lac-

tanz vielleicht in Constantins Umgebung abgeschlossen. Dorthin

kam er zwischen 313 und 316 als Lehrer für Constantins
Sohn Crispus. Den Rest seines Lebens verbrachte Lactanz wohl
in Constantins Residenz in Trier.35 Hier dürfte er die von
Hieronymus genannten, nicht erhaltenen Briefe36 verfaßt haben,
die, soweit man weiß, gelehrte, philologische Themen
behandelten; damit hatte Lactanz auch als Schriftsteller und Dichter37

begonnen, ehe er Apologet geworden war.
Aber er nahm nochmals seine apologetische Arbeit auf. Die

schon im Hauptwerk angekündigte Schrift De ira deD schrieb

S. BRANDT- G. Laubmann, CSEL 27,2 (1897), und neue, oft anfechtbare
Bewertungen der Schrift. Sie leiden darunter, daß er andere Werke des Lactanz nicht
heranzieht (247 nennt er nur Editionen von mort.pers., ira edd. H. Kraft-A. Wlosok
256 unter 'Literatur'); die Institutionen fehlen z.B. 46 f. zu Lactanz und Rom —
Loi 1965 (wie Anm.30) kennt er nicht —, 70-75 zu 'Gott und die Kirche'.

34 Vgl. Heck 1987, 212-217; dabei bleibe ich gegen DlGESER 2000 (wie
Anm.15), 171 und STADELE, 75-78. Man kann, konsequent skeptisch gegen jede
Augenzeugenschaft des Lactanz, als Quelle fur alle Ereignisse im Osten und im
Westen unterschiedlich lebhafte Berichte von Zeugen ansetzen, die Lactanz zur
Kenntnis bekam, wo auch immer er war, aber die oben S.210 genannten Indizien,

bes. das von Stadele ignorierte erste, erlauben mir eine weniger komplizierte
Erklärung. Im Referat der Darstellung des Lactanz (61-65) rubriziert STADELE 65
"Die sogenannten Toleranzedikte", die er in der 65-70 folgenden "Kritik" nicht
behandelt; er bezeichnet 28 mit Anm.48 die htterae Licinti richtig als "Restitutionserlaß",

nennt sie aber 54 und 65 und sonst "Toleranzedikt (von Mailand)".
35 Zuletzt dazu HECK-SCHICKLER (wie Anm.3), 18 Anm.26.
36 Hier, vinll. 80,2; vgl. Wlosok, in HLL 5, 401 f.
37 Hier., loc.cit., nennt ein in Afrika verfaßtes Symposium. Dieses glaubt

A. FRIEDRICH, Das Symposium der XII Sapientes (Berlin 2002), in einem
Gedichtzyklus der Antkologia Latma gefunden zu haben. Dafür gibt es Indizien
in der Überlieferung, dagegen das schwache, daß HIER., loc.cit., als Dichtung nur
eine "Reise von Afrika nach Nikomedien" nennt. Was FRIEDRICH, 461-508,
zugunsten der Autorschaft des Lactanz anführt, uberzeugt nicht, aber da wir außer
dem Titel nichts vom Symposium des Lactanz wissen, ist nicht auszuschließen,
daß dies dieser Gedichtzyklus ist.

38 Dazu WLOSOK, in HLL 5, 392-394. Beste Edition C. INGREMEAU, SChr
289 (Paris 1982) (s. E. Heck, in Gnomon 57 [1985], 145-148).



214 EBERHARD HECK

er erst 315/320; sie zeigt keine Spur der Christenverfolgung
mehr. Gegen die These, Gott sei nur gutig und ohne Affekte,
zeigt Lactanz, daß Gottes Zorn als Korrelat seiner Gnade
Ausdruck seiner romisch verstandenen Amts- und Strafgewalt ist.

Zugleich begann er mit der Retractatio der Institutionen.
Zunächst scheinen ihm Leser, die diese zu lang und zu
materialreich fanden, nahegelegt zu haben, eine Epitome''* vorzulegen.
Doch dies wurde nicht nur ein Auszug', sondern eine auf ein
Siebtel verkürzte, aber verbesserte Neufassung des großen
Werkes:40 Lactanz strafft den Inhalt und gliedert ihn klarer,
konzentriert die Auseinandersetzung mit der Philosophie auf Piaton
und erweitert die Beschreibung der Pflichten gegen Mitmenschen.

Er zitiert auch neue Quellen, zumal zu Ursprung und
Sinn des malum. Hier zeigt die Epitome eine Entwicklung41
gegenüber dem Hauptwerk: Dort42 hatte er erklärt, das

Schlechte in der Welt und im Menschen habe Gott zugelassen,
damit der Mensch sich im Kampf dagegen bewahren und so die
Unsterblichkeit erringen könne; entstanden sei es dadurch, daß
Gott vor Erschaffung der Welt zwei Geister, Spiritus, schuf,
von denen der erste gut blieb — er wurde Gottessohn und Christus

—, der zweite aus eigenem Neid entartete. In der Epitome
nähert sich Lactanz aufgrund stoischen und platonistischen
Materials43 der Auffassung an, Gott habe das malum geschaffen.
Eben dies spricht er in zwei in einem Teil der Handschriften
erhaltenen Zusätzen44 zu den Institutionen klar aus:45 deus...

39 Dazu WLOSOK, in HLL 5, 391 f. Edition E. Heck-A.Wlosok
(Stuttgart/Leipzig 1994) (dort XY zu M. Perrin, SChr 335 [Paris 1987]).

40 Dazu Heck-Schickler (wie Anm.3), 30-37 mit Literatur
41 Dazu Heck 1972 (wie Anm.29), 66-72.
42 Inst 2,8,3-7, vgl HECK 1972, 56-62 Zur Theodizee bei Lactanz HECK

1987 (wie Anm.19), 192-198.
43 Epit 24,2-11; 63,1-5; Gottgeschaffenheit: 24,11, 63,5.
44 Inst 2,8,6 add 1-9 mit Doppelfassungen 2,8,3-6 (dazu demnächst die Edition

von Heck-Wlosok; s. Anm.4); inst. 7,5,27 add.1-14. Vgl Heck 1972 (wie
Anm 29), 24-115

45 Inst 2,8,3 add Bowen-Garnsey (wie Anm.4) kennzeichnen diese

Erweiterung nicht als Zusatz und folgern 27 Anm. 106 fur den Zusatz hinter 2,8,6,



ZUM SELBSTVERSTANDNIS DES LACTANZ 215

fecit in principio bonum et malum. Er begann also das Hauptwerk

selbst zu überarbeiten; das zeigen auch kleinere Eingriffe
in denselben Handschriften.46 Diese 'zweite Auflage' wollte er
Constantin widmen und schrieb zwei Widmungsanreden,47 eine
wahrend des Krieges gegen Licinius 324, die andere kurz nach
dessen Ende. Sie sind nur formal, nicht inhaltlich in den Kontext

eingepaßt; auch einer der zwei 'dualistischen Zusätze' ist
formal unfertig. Daher ist anzunehmen, daß Lactanz während
der Arbeit an der Neuausgabe 325 gestorben ist.

Kommen wir zu seinen Aussagen über Ziel und Anlaß der
Diuinae institutiones,48 Von seinem Programm spricht er im
Prooemium des 1. Buches, das zugleich Vorrede zum ganzen
Werk ist. 1,1,1-5 schildert er das ehrenwerte, aber vergebliche
Bemühen hochbegabter Menschen — er meint die Philosophen

—, die Wahrheit, ueritas, zu finden und nach Tugend, uirtus, zu
streben, vergeblich, weil die ueritas id est arcanum summi dei
menschlicher Erkenntnis und Wahrnehmung unzugänglich ist.

"that there is continuity with the passage immediately preceding in 2.8" (vgl
unten Anm.154) Das entspricht ihrer in 'Translator's Preface' (XI) bekundeten,
milde gesagt, Nonchalance im Umgang mit dem Lactanztext.

46 Liste aller Stellen HECK1972 (wie Anm.29), 194 f.
47 Inst 1,1,13-16, 7,26,11-17 Dazu Heck 1972, 127-170, Datierung 138-

143. E. DePalma DiGESER, "Lactantius and Constantine's Letter to Arles: Dating
the Divine Institutes", in JECS 2 (1994), 33-52, und 2000 (wie Anm.15), 134;
169-171 datiert die Anreden wieder früh, da Constantin die Institutionen im Brief
an die Synode von Arles 314 benutze. Aber alle Stellen, die sie 1994, 35-37 nennt,
bes. 1,1,6 (vgl. 2000, 170), konnte er in der Erstfassung seit 311 ohne die Anreden

lesen. Die 2. kann sich nicht auf 313 beziehen; da siegte, was Lactanz

mortpers 45-48 weiß, Licinius, nicht Constantin. Terminus post quem fur die 1.

ist Constantins mortpers 44,10 f mitgeteilte Ernennung zum Imperator maximus
312. DlGESERs Analogie, daß US-Prasidenten (1994, 47. Reagan, 2000, 170.
Clinton) ihre Spitznamen schon vor Amtsantritt hatten, ist journalistisch so clever

wie ihr Postulat (1994, 52, gegen Heck 1972, 167-170) "No longer should
they [die Anreden] be viewed as well-meant, but poorly integrated words of praise
from the pen of a dying man"

48 Das Folgende ähnelt zum Teil Heck 1988 (wie Anm.7), 167-171 Einige
Anregungen verdanke ich einer 1989 vorgelegten Staatsexamensarbeit von
Susanne KUNZMANN Die Proomien der 'Divinae institutiones' des Laktanz\ aus
beruflichen Gründen konnte sie die vorzügliche Arbeit bisher leider nicht
ausbauen



216 EBERHARD HECK

Dem Irren der Menschen im Dunkel der Welt begegnete Gott
(6), indem er ihnen die Erkenntnis der Wahrheit, notio uerita-
tis, offenbarte, um ihnen den Weg zum Erlangen der Unsterblichkeit

zu zeigen. Sie aber lehnen, da uitia attraktiver sind als

uirtus, diese Offenbarung ab (7); daher entschließt sich Lactanz

zur Abhilfe, "damit sowohl die Gelehrten zur wahren Weisheit
gelenkt werden wie die Ungelehrten zur wahren Religion", ut et
docti ad ueram sapientiam dirigantur et indocti ad uerarn religio-
nem. Gleich, wie man diesen Satz sprachlich auffaßt,49 er enthält

die §25 wiederholte und im 4. Buch entfaltete These, daß

es wahre sapientia und religio nur als allein auf Erkenntnis und
Verehrung Gottes gerichtete Synthese50 gibt, und nennt das
Hinführen zu uera sapientia und uera religio als Ziel des Lactanz.51

Diese Lehrtätigkeit, professio, ist besser als die frühere in der
Rhetorik, die zu spitzfindiger Bosheit ausbildete.52 Nun will
Lactanz die Menschen "zur Verehrung der wahren Hoheit
unterweisen", ad cultum uerae maiestatis mentes bominum insti-
tuere (§8); mit instituere variiert er erudiebamus im
Gegenüberstellen der beiden professiones und deutet schon den Werktitel

§12 an. Aber, § 10:53 "Dennoch hat uns damals das

49 Nahe liegt die Annahme einer im xotvoü-Figur wie bei Homer, Od. 1,5:
sowohl docti wie indocti sollen sowohl ad ueram sapientiam wie ad ueram religio-
nem gelenkt werden. Doch kann auch gemeint sein, daß die docti, die nur falsche

sapientia, aber keine religio haben, zur uera sapientia, die indocti, die nur falsche

religio, aber keine sapientia haben, zur uera religio gefuhrt werden sollen; wer eines

von beiden wirklich hat, hat beides (vgl. 1,1,25; mehr dazu inst. 4,3,1-7; epit.
36,4).

50 Dazu — immer noch grundlegend — A. Wlosok, Laktanz und die
philosophische Gnosis, AHAW 1960, 2 (Heidelberg 1960), 212-215.

51 Beides faßt er §10 und später in ueritas zusammen, so zum Ziel 1,1,18-25;
5,2,1; epit. praef.\\ 1,1; s. unten S.231.

52 Inst. 1,1,8 professio... illa oratoria, in qua diu uersati non ad uirtutem, sed

plane ad argutam malitiam muenes erudiebamus; vgl. opif. 1,2 in litteris nihil aliud
quam linguam instruentibus. Diese Stellen sprechen dafiir, daß Lactanz sein Lehramt

303 freiwillig niederlegte; vgl. WLOSOK 1960 (wie Anm.50), 191 Anm.28;
danach HECK 1972 (wie Anm.29), 125 Anm.15.

53 Inst. 1,1,10 multum tarnen nobis exercitatio illa fictarum htium contulit, ut
nunc maiore copia et facultate dicendi causam ueritatis peroremus. quae licet possit
sine ebquentia defendi, ut est a multis saepe defensa, tarnen claritate ac nitore sermonis



ZUM SELBSTVERSTANDNIS DES LACTANZ 217

Einüben erfundener Streitfälle viel eingebracht, sodaß wir jetzt
mit größerer Wortfülle und Redegewandtheit die Sache der
Wahrheit vortragen können. Zwar könnte diese sicher auch
ohne Beredsamkeit verteidigt werden, wie sie von vielen oft
verteidigt worden ist; trotzdem ist sie durch Klarheit und Glanz
der Rede ins Licht zu setzen und in gewisser Weise breit
abzuhandeln, damit sie mächtiger in die Gemüter einfließt, sowohl
mit eigener Kraft gerüstet wie mit dem Licht der Rede

geschmückt".
Die exercitatio fictarum litium, Deklamationsübungen, die er

früher abhielt, nützen ihm jetzt, ut nunc maiore copia et facul-
tate dicendi causam ueritatis peroremus. Hier formuliert er sein
Vorhaben so, wie er 5,4,3 — oben54 zitiert — Tertullians
Leistung würdigt: causam ueritatisperorare ist auch sein damit klar
als apologetisch bezeichnetes Ziel. Vor Gericht steht die ueritas.
Sie könnte sich, wie viele Menschen — Lactanz meint: in
Christenprozessen — gezeigt haben, auch ohne Rhetorik verteidigen,

kann aber durch sie wirksam unterstützt werden. Während
er im Epilog von De opificio dei die Rhetorik als nur gefährlich
und beim Verfechten der Wahrheit entbehrlich ansieht,55 stellt
Lactanz sie hier in den Dienst des Eintretens für die Wahrheit;
sie ist nicht mehr Gegnerin, sondern Gehilfin der ueritas. Die
Forderung, Apologetik durch Rhetorik zu unterstützen, wird er
im 5. Buch vertiefen.56

Aber nun verläßt er sozusagen das Gerichtslokal, wechselt in
eine Villa Ciceros: de religione itaque nobis rebusque diuinis
instituitur disputatio. De religione itaque knüpft an §7 Ende

inlustranda et quodammodo dtsserenda est, ut potentius in animos influat et ut sua

instructa et luee orattoms ornata. Zum Text zuletzt E. HECK, in Gnomon 64 (1992),
596.

54 S. oben S.206 mit Anm.5.
55 Optf. 20,3; 6. Vgl. Heck 1988 (wie Anm.7), 163; 165.
56 S. unten S.223-229. Zur Rolle der Rhetorik bei Lactanz Heck 1988, 167-169

mit Literatur (vgl. unten Anm.119); wichtig RG. VAN DER Nat, "Zu den

Voraussetzungen der christlichen lateinischen Literatur: Die Zeugnisse von Minu-
cius Felix und Laktanz", in Chnstiamsme etformes litteraires, Entretiens Hardt 23
(Vandoeuvres 1977), 191-234, bes. 214-225.



218 EBERHARD HECK

an; dagegen stammt instituitur disputatio mit Themenangabe,
eine Art verdeckter Werktitel, aus Cicero; der leitet so den

Ubergang vom Prooemium zum Dialog De re publica57 ein.
Und deutlich in Ciceros Nachfolge stellt sich Lactanz, ohne
ihn zu nennen, §11: Wenn sich schon große Redner nach langer

Tätigkeit als Anwälte der Philosophie zugewandt und mit
ihr abgemüht haben, mit wieviel mehr Recht werde da er,
Lactanz, sich zur pia uera diuina sapientia als sicherem Hafen
begeben? Doch §12 kommt er wieder zur Juristerei:58 "Und
wenn gewisse kluge Leute, Schiedsrichter billigen Ermessens,

'Unterweisungen im bürgerlichen Recht' verfaßt und
veröffentlicht haben, um damit Streitigkeiten und Auseinandersetzungen

uneiniger Bürger einzuschläfern, um wieviel besser und
richtiger werden da wir daran tun, 'Göttliche Unterweisungen'

schriftstellerisch durchzuführen, in denen wir nicht von
Dachrinnen oder Abhalten von Wasser oder Zugriff mit der
Hand, sondern von der Hoffnung, vom Leben, von der

Erlösung, von der Unsterblichkeit, von Gott reden werden, um
alle Arten todbringenden Aberglaubens und schändlichster
Irrlehren einzuschläfern?"

Lactanz lehnt seinen Werktitel Diuinae institutiones
ausdrücklich an Titel juristischer Lehrbücher an. Den Gegenstand
seiner institutiones bezeichnet er nicht im Genitiv wie die Juristen

und später Cassiodor (Institutiones diuinarum litterarum),
sondern adjektivisch, wie Quintilian sein Lehrbuch der Rhetorik

Institutio oratoria genannt hatte. Doch Lactanz benennt mit
diuinae nicht nur den Gegenstand, sodaß man 'Lehrbuch der

Theologie' oder 'Religionslehre' übersetzen könnte, sondern
diuinae bedeutet bei ihm hier wie oft 'von Gott herkommend',

57 ClC rep. 1,12 instituta mihi de re publica disputatio.
58 Inst 1,1,12 et si quidam prudentes et arbitn aequitatis institutiones ciuilis

iuris compositas ediderunt, quibus ciuium dissidentium lites contentionesque sopirent,
quanto melius nos et rectius diuinas institutiones litterts persequemur, m quibus non
de stillicidus aut aquis arcendis aut de manu conserenda, sed de spe, de uita, de salute,

de immortahtate, de deo loquemur, ut superstitiones mortiferas erroresque tur-
pissimos sopiamus?



ZUM SELBSTVERSTANDNIS DES LACTANZ 219

also Offenbartsein des Inhalts durch Gott.59 Daher bleibe ich bei
der Ubersetzung 'Göttliche Unterweisungen'.

Im Absetzen seiner Institutionen von denen der Juristen, die
im 2. und 3. Jahrhundert entstanden und die Lactanz kennt,60

folgt er Cicero, der sich De legibus 1,14 ein höheres Ziel setzt
als Muster fur Klagen zum Nachbarschaftsrecht, zu stillicidia et

parietes-, Lactanz nennt noch manum conserere als Form, einen

Eigentumsanspruch geltend zu machen, was Cicero in der Rede

Pro Murenabx als Beispiel steriler Juristerei vorfuhrt. Auch Lactanz

will nicht zum Prozessieren anleiten, aber nicht wie Cicero
Rechtsphilosophie vermitteln, sondern den Weg zu Unsterblichkeit

und Gottesnähe, wie er in der funfgliedrigen Reihe sagt,
deren Glieder bis zum vierten in der Silbenzahl wachsen, ehe

Gottes Nennung diese Klimax abschließt: de spe, de uita, de salute,

de immortalitate, de deo loquemur. Statt wie die Juristen
Burgerstreit, will Lactanz superstitiones mortiferas erroresque turpissi-
mos zur Ruhe bringen. Damit steigert er, nimmt man §§7 und
12 zusammen, den seit Minucius Felix und Cyprian62 festen

Gegensatz zwischen heidnischer superstitio und christlicher uera

religio, indem er gegenüber uera sapientia und uera religio die

Begriffe superstitiones und errores durch die im Appell an ihre

59 Vgl HECK 1972 (wie Anm 29), 134 Anm.l. Die Auslegung verdanke ich
H. Kraft, Die Kirchenvater bis zum Konzil von Nicaa (Bremen 1966), der 437
den Titel bei HIER, vir ill 80,2 mit 'Göttliche Rehglonslehre' ubersetzt, aber m
seiner immer noch beachtenswerten Charakterisierung des Werkes 449 f. 'Göttliche

Unterweisungen' beibehält. Kritisch zu meiner Auslegung WlNGER (wie
Anm 6), 500 f (die Idee, daß sie eine Art 'Verbahnspiration' des Lactanz impliziert,

ist in der Tat "nicht im Sinne Hecks"); er bevorzugt aus seinem modernen
theologisch-ethischen Ansatz (dazu 493-502) 'Theologischer Grundkurs'.

60 Vgl. Wlosok 1960 (wie Anm 50), 232-246, bes. 242; E Heck, "'Iustitia
civilis — iustitia naturalis'. A propos du jugement de Lactance concernant les dis-

cours sur la justice dans le 'De re publica' de Ciceron", in Lactance et son temps,
ed par J Fontaine et M PERRIN (Paris 1978), 171-182, hier 180 mit Anm.28

61 Cic Mur 26; Cicero redet 23-29 die juristische Tätigkeit des Ser Sulpi-
cius Rufus — hier Ciceros Prozeßgegner, sonst sein hochgeschätzter Freund —
klein, sie sei fur einen künftigen Consul weniger wichtig als Murenas militärische
Kommandos.

62 Min.Fel. 38,7 (gegen 13,5, vgl. 1,4); Cypr Demetr 5 196; 12 1.233,

25 1.496 sq Simonetti, s Heck 1987 (wie Anm.19), 160



220 EBERHARD HECK

Gegenteile protreptischen Adjektive mortifer und, im Superlativ,
turpis verstärkt.

An dieser Stelle exerziert Digeser das 'Lesen zwischen den Zeilen',

das sie in der Forschung bisher vermißt:63 Nachdem Cicero
die kleinliche Juristerei abgelehnt hat, fordert ihn ein Dialogpartner

auf, nach De re publica ein zweites staatstheoretisches
Werk De legibus zu schreiben. Mit dem Rückgriff auf Cicero
bezeichne Lactanz, so Digeser,64 seine Institutionen indirekt als

staatstheoretisches Werk. Dazu komme, daß er in der Götterkritik

Saturn positiv von Iuppiter abhebt und dazu Vergilverse
zitiert, die sich bei Vergil auf Augustus beziehen; damit fordere
Lactanz die Abkehr von der Tetrarchie des Iouius Diocletian und
die Rückkehr zum augusteischen Principat.65 Mit anderen Worten,

seine Institutionen seien ein "blueprint",66 eine
Konstruktionszeichnung für Constantins monarchischen Staat. Man kann
darüber diskutieren, ob Constantin schon um 310 die erst 325

errungene Alleinherrschaft anstrebte, aber daß Lactanz ihn schon
damals dazu inspiriert haben soll, ist phantasievolle Fiktion.67

Ab §17 — die Kaiseranrede 1,1,13-16 wurde erst 324
eingeschoben68 — stellt Lactanz den uneinigen, als Vermittler des

63 DIGESER 2000 (wie Anm.15), 33 fordert, die Institutionen als "strongly political

tract" zu lesen (Anm.23 nennt sie dafür vereinnahmend Kolb 1988, wie
Anm.20, 29, der aber nur von den bekannten Reflexen diocletianischer Propaganda

bei Lactanz wie Hercules- und Saturnkritik spricht) und auf "subtext and
allusions" sowie "writing between the lines" zu achten. Sie rügt auch (13 f.), bisher

habe man die Institutionen nur theologisch, stilistisch und als Steinbruch fur
Fragmentsammlungen erforscht, aber ihre "historical issues" vernachlässigt (13
"The book seems. to have fallen through the cracks separating modern academic

disciplines"; vgl. DIES., 1998, wie Anm 15, 130 "accidents of modern
scholarship"). No comment!

64 Digeser 2000, 56-63.
65 Digeser 2000, 41-45.
66 Digeser 2000, 13; 138; Einzelheiten 133-143.
67 An WAUGH (oben Anm.24) erinnert DlGESER, 134 f.; bei ihr redet Lactanz

nicht m Igel mit Helena, sondern liest in Trier, wohin er zwischen 306 und 310
kommt, am Hof mehrmals aus den Institutionen; im Laufe dieser Lesungen
zwischen 310 und 314 kommen Kaiseranreden und dualistische Zusätze allmählich
dazu. Die Epitome (s. oben S.214) kennt Digeser anscheinend nicht.

68 S. oben S.215 und Anm 47.



ZUM SELBSTVERSTANDNIS DES LACTANZ 221

Weges zum bene uiuere ungeeigneten Philosophen die Christen

— mit nos bezeichnet — gegenüber: sie haben das sacramen-
tum religionis empfangen, ihnen ist die ueritas reuelata diuinitus
(19). §20 nennt er den geplanten Umfang, sieben Buchrollen.
Für eine ausfuhrliche Darstellung würde nicht einmal das genügen,

aber Lactanz will (21) alles kurz, breuiter69 darlegen, da das,

was er vortragen will, ganz klar ist, und "weil es für uns nur gilt,
die Menschen einzuführen, das heißt vom Irrtum, in den sie

verwickelt sind, auf den richtigeren Weg zurückzurufen", quod
tantummodo instituendi nobis homines erunt, hoc est ab errore quo
sunt implicati ad rectiorem uiam reuocandi. Er unterscheidet hier
instituere, durch tantummodo verstärkt, vom vorausgehenden
dilatare atque exsequi plenissime, von ausführlichem Darstellen.
Was er meint, wird unklar durch den folgenden Satz:70 "Wenn
wir das, wie ich hoffe, erreicht haben, werden wir sie zur
überreichen und übervollen Quelle der Gelehrsamkeit selbst

schicken", wo sie ihren Durst stillen können und ihnen alles

leicht faßlich sein wird, sofern sie die nötige Geduld beim Lesen

oder Hören aufbringen. Mit instituendi nobis homines erunt
meint Lactanz nicht ein erstes von zwei geplanten Werken,
sondern scheint mit dem Appell an die Geduld des Lesers eine

Zweiteilung der Institutionen anzudeuten: Das Zurückholen der
Menschen vom error meint die ersten drei Bücher, in denen
Lactanz falsa religio (I und II) und falsa sapientia (III) entlarvt, das

Hinführen zum fons doctrinae die letzten vier. Solch eine
Zweiteilung gibt es 2,3,25 (nach einem Cicerozitat, Falsches sei leichter

zu widerlegen als Wahres zu finden) :71 "Weil dies die Kräfte

69 Auch epit. praef 1-4 findet er das Werk nicht zu lang und bedauert, daß
beim Epitomieren argumenta und exempla verlorengehen. Vgl Heck-Schickler
(wie Anm 3), 30 f. mit Anm.6.

70 Inst 1,1,22 quod st fiiertmus ut spero adsecutt, mittemus eos ad ipsum doctrinae

ubemmum ac plentsstmum fontem, cuius haustu atque potu conceptam uiscenbus sitim
sedent ardoremque restinguant, eruntque tilts omnia facilia prona manifesta, modo ne

pigeat adpercipiendam sapientiae disciplinam legendi uel audiendi patientiam commodate
71 Inst. 2,3,25 quod quia uires humanae condicioms excedit, eius officii facultas

nobis attributa est, quibus tradidit deus scientiam ueritatis cut exphcandae quattuor
posteriores libri seruient; nunc interim falsa ut coeptmus detegamus



222 EBERHARD HECK

unserer menschlichen Befindlichkeit übersteigt, ist die Fähigkeit

zum Vollzug dieser Anforderung uns zuerkannt worden,
denen Gott das Wissen um die Wahrheit vermittelt hat. Deren

Entfaltung werden die letzten vier Bücher dienen; nun wollen
wir einstweilen, wie wir begonnen, das Falsche aufdecken".
Meint Lactanz also 1,1,21 mit instituendi nobis homines erunt
nur den ersten Teil der Institutionen? Nicht unbedingt; die
Zweiteilung in Bücher I-III und IV-VII kann schon in der Erläuterung

von instituendi mit dem Gegensatz error-rectior uia
angedeutet, schon hier das ganze Werk gemeint sein. Mit reuocandi

wäre ein 'Nahziel'72 bezeichnet; dem stünde mit mittemus eos

ad... doctrinae... fontem (1,1,22) ein 'Fernziel' gegenüber, daß
nämlich die Menschen erst nach der Unterweisung die ihnen
vorher unzugängliche Quelle der von Gott offenbarten wahren
Lehre ganz verstehen können, die Heilige Schrift, die Lactanz
hier noch nicht als solche bezeichnen kann. Wie dem auch sei,

instituere ist hier das Gegenteil einer ausführlichen Abhandlung,
also 'Einführen'.73

Zum Ziel seines Werkes äußert sich Lactanz auch im Prooe-

mium des 5. Buches, als er vom Heilsgeschehen in der
Vergangenheit, zuletzt Christi Passion, Auferstehung und Vorbildwirkung,

in die eigene Gegenwart kommt und vom Anlaß des

Werkes berichtet. Eingangs (5,1,1-6) bittet er die Gegner, seine

Schrift, die von Gott als Schöpfer und Lenker der Welt handelt,

vollständig zu lesen, um kennenzulernen, was sie verurteilen.

Aber die Gegner verfolgen die cultores dei summi, da sie der

von diesen vertretenen ueritas keine Argumente entgegenzusetzen
haben, blutig bis zur Vernichtung; doch74 "mit solchen

72 Die Unterscheidung ist angeregt von S Kunzmann (wie Anm.48).
73 So auch C. GNILKA, Chresis. Die Methode der Kirchenvater im Umgang mit

der antiken Kultur II (Basel 1993), 35 mit Anm.59 (fons ist die Bibel). Zu insti-
tutiones als einführenden Lehrbuchern WlNGER (wie Anm.6), 498 f. ("als
literarisches Genre").

74 Inst. 5,1,8 cum tahbus nunc congredi et disputare contendtmus, hos ad ueri-
tatem ab inepta persuasione traducere, qui sanguinem facilius hausennt quam uerba
iustorum.



ZUM SELBSTVERSTANDNIS DES LACTANZ 223

Leuten jetzt zum Kampf anzutreten und ein Streitgespräch zu
führen schicken wir uns an, sie zur Wahrheit aus ihrer albernen

Uberzeugung hinüberzuführen, die wohl leichter das Blut der
Gerechten saufen mögen als ihre Wörter". Lactanz kombiniert
die Situationen von Gerichtsverhandlung, philosophischem
Streitgespräch und Kampf Mann gegen Mann. Das ist zwischen
303 und 31175 nicht nur Topik, sondern blutiger Ernst; das

muß man sich klarmachen, um den an Arroganz grenzenden
Optimismus zu würdigen, den Lactanz bis zum Ende des Prooe-
miums76 mehr und mehr zeigt.

Auch wenn Lactanz die Blutsäufer nicht bekehren kann, ist
sein Tun nicht sinnlos; er kann nostros, die Christen bestärken,
die nicht immer standfest sind, "zumal solche, die irgendwie
mit Bildungsgut in Berührung gekommen sind", qui litterarum

aliquid attigerunt (9). Die Unsicherheit gebildeter Christen
erklärt er 10-11:77 "Denn auch darin sind Philosophen, Redner
und Dichter verderbenbringend, daß sie ahnungslose Gemüter
leicht in ihrem Netz fangen können durch die Anmut ihrer
Prosa und ihrer Gedichte, die in lockendem Rhythmus dahin-
laufen. Und aus ebendiesem Grund habe ich Weisheit und Religion

verbinden wollen, damit nicht denen, die sich darum
bemühen, jene eitle Gelehrsamkeit irgendwie hinderlich sein

kann, sodaß nun das Wissen um Bildungsgut nicht nur nichts
schadet der Religion und der Gerechtigkeit, sondern sogar
möglichst viel nützt, wenn der, der dies gelernt hat, in den Tugenden

besser gerüstet, in der Wahrheit weiser ist". Dem Ziel, den
Menschen in uirtutibus instruction m ueritate sapientior zu
machen, und zwar mit der schon 1,1,7 programmatisch

75 S. oben S.211 mit Anm.29. P. Monat, SChr 204 (Paris 1973), 13-15
datiert Buch V auf 313-315; dagegen E. Heck, in Gnomon 49 (1977), 367 f.

76 Bes. 5,4,2 (unten S.226 Anm.88); 5,4,7-8 (unten S.228).
77 Inst. 5,1,10-11 nam et in hocphtlosophi et oratores etpoetaeperniciosi sunt,

quod incautos animos facile inretire possunt suauitate sermonis et carmmum dulci
modulatione currentium (11) ob eamque causam uolui sapientiam cum religione

coniungere, ne quid studiosis inanis lila doctrina possit offcere, ut lam scientia
litterarum non modo nihil noceat rehgiom atque tustitiae, sed etiam prosit quam plu-
rimum, si is qui eas didicerit, sit in uirtutibus instruction in ueritate sapientior



224 EBERHARD HECK

formulierten Synthese von sapientia und religio, macht Lactanz
hier die scientia litterarum dienstbar, nachdem er zuvor die
Gefährlichkeit von Philosophie, Rhetorik und Dichtung in
falschen Händen betont hat. Er wendet sich an Christen und
Sympathisanten, denen es schwerfällt, ihre erworbene Bildung
und die Inhalte des Christentums miteinander zu vereinbaren.
Und trotz allem Zweifel scheint es ihm (13-14) nicht
aussichtslos, auch Nichtchristen von ueritas und rectum iter zu
überzeugen, wenn man nur diese bittere Medizin mit dem nötigen
Honig versüßt; Lactanz nimmt den Wermutbechervergleich des

Lucrez78 auf, und zwar hortativ: circumlinatur modo poculum
caelesti melle sapientiae. Die Umwelt ist nämlich, wie er dann
ausführt, so verwöhnt, daß sie nur schön Stilisiertes hören mag;
man glaubt den diuina nicht, weil sie "der Farbe ermangeln",
fitco carent (18), der bekannte Vorwurf, die Bibel sei formal
primitiv. Die Rhetorik, die Lactanz in den Dienst der Wahrheit
stellen will, sucht bisher nur Anerkennung in der Welt und hat
für arcana nichts übrig.

So ist die Situation der Apologetik nach Lactanz folgende,
21:79 "Daher kommt es, daß es der Weisheit und Wahrheit an

geeigneten Verkündern fehlt. Und wenn sich ihr zufällig
schriftstellerisch Geschulte zuwandten, haben sie ihrer Verteidigung
nicht genügt". Das erläutert er durch eine Kritik seiner Vorgänger

§§22-27:80 Minucius Felix zeige mit seinem Octauius, daß er
ein idoneus ueritatis adsertor hätte sein können, wenn er mehr
geschrieben hätte — der erste christliche Ciceronianer hat dem
zweiten nur den Weg gewiesen81 —; Tertullian habe zwar vielerlei

geschrieben, aber ungepflegt und dunkel — Geschmacksurteil
des Klassizisten über den Vertreter der zweiten Sophistik —; nur
Cyprian habe viel in klarem, überzeugendem Stil geschrieben.

78 Lucr. 1,936-950 4,11-25, auch bei Quint, inst. 3,1,4 und Hier, epist.
133,3,7; s. Heck 1988 (wie Anm.7), 169 Anm.54.

79 Inst. 5,1,21 eo fit ut sapientia et ueritas idoneispraecontbns tndigeat. et si qui
forte ktteratorum se ad eam contulerunt, defensiom eius non suffecerunt.

80 Dazu HECK 1988 (wie Anm.7), 169 f. mit den Texten.
81 Zu dieser Wertung Heck 1999 (wie Anm.10), 324 f. mit Anm.44.



ZUM SELBSTVERSTANDNIS DES LACTANZ 225

Doch auch bei ihm ein Vorbehalt: Er war nur für Gläubige zu
verstehen, zu esoterisch, um auf Nichtchristen wirken zu können,
die ihn als Verbreiter von aniles fabulae verachteten. Wenn es,

5,1,28, schon Cyprian mit seiner eloquentia non insuauis so

erging, standen andere mit ihrem sermo ieiunus et ingratus
vollends auf verlorenem Posten.

Damit kommt Lactanz zur eigenen Gegenwart, 5,2,l:82
"Weil also bei uns geeignete, erfahrene Lehrer fehlten, die mit
Wucht, die mit Schärfe die Irrtümer in der öffentlichen
Meinung hätten widerlegen, die die ganze Sache der Wahrheit mit
Schmuck und Wortfülle hätten verteidigen können, forderte
eben dieser Mangel gewisse Leute heraus, es zu wagen, gegen
die ihnen unbekannte Wahrheit zu schreiben". Mit dem
Benennen des Mangels an Personen, qui uehementer, qui acri-
ter errores publicos redarguerent, qui causam omnem ueritatis
ornate copioseque defenderent, definiert Lactanz den idealen

Verteidiger des Christentums, den idealen Apologeten, der
nicht nur über die nötige Sachkenntnis, sondern auch über
die nötige Rednergabe verfügen muß. Doch ehe er dies
vertieft, schildert er, nachdem er frühere Christengegner in Prae-

teritio erwähnt hat, 5,2,2-3,26 die Auftritte zweier antichristlicher

Propagandisten, die er in Nikomedien miterlebte.
Hierzu bemerke ich nur, daß Lactanz durch Zitate beim

ersten, nicht mehr identifizierbaren83 Redner die religionspolitische

Grundlage des Vorgehens der principes gegen die Christen

sichtbar macht — in defendendis deorum religionibus
sichern sie, gut römisch, den Bestand des Staates und das

Wohl Aller84 —, beim zweiten85 die Konkurrenz zwischen

82 Inst. 5,2,1 Ergo quia defiierunt apud nos idonei pentique doctores, qui
uehementer, qui acuter errores publicos redarguerent, qui causam omnem ueritatis ornate

copioseque defenderent, prouocauit quosdam haec ipsa penuna, ut auderent scnbere

contra ignotam sibi uentatem.
83 S. oben S.209 mit Anm.15.
84 Inst. 5,2,7; dazu Heck 1987 (wie Anm.19), 187.
85 Inst. 5,3,25-26 prosecutus emm summi dei laudes, quem regem, quem maximum,

quem opificem rerum, quemfontem bonorum, quem parentem omnium, quem
factorem altoremque uiuentium confessus es, ademisti Ioui tuo regnum eumque summa



226 EBERHARD HECK

Christentum und Piatonismus; Hierocles nennt seinen summits

deus wie Lactanz den seinen86 opifex verum, fans bonorum,

parens omnium und factor altorque uiuentium-, Lactanz vereinnahmt

das sofort: damit habe er Iuppiter entthront und seine
Götter dem Gott untergeordnet, dessen religio er zu besiegen
versuche.

Die superba impietas dieser Christengegner, seine conscientia
ueritatis und Gott trieben Lactanz (5,4,1) an, nicht nur diese

zwei, sondern alle Gegner des Christentums nach Kräften uno
semel impetu zu erledigen, wo auch immer sie, griechisch oder
lateinisch,87 ihr monumentum iniustitiae suae errichtet haben
mochten. Er will88 so vorgehen, "daß ich sowohl alle Früheren
mit allen ihren Schriften zunichte mache wie Künftigen jede
Möglichkeit, zu schreiben oder zu erwidern, abschneide. Sie sollen

nur die Ohren darbieten; ich werde es in der Tat schaffen,
daß, wer immer dies hier zur Kenntnis bekommt, entweder
annimmt, was er zuvor verurteilt, oder — das wäre das Nächste

— endlich einmal aufhört, darüber zu lachen".
Hier haben wir den an Arroganz grenzenden Optimismus,

der aus der Lage seit 303 zu bewerten ist89 und auch die 'Theorie

der Apologetik' trägt, die Lactanz nun aus der Kritik seiner

Vorgänger entwickelt. Daß Tertullian zwar ein allen Anforderungen

genügendes Plaidoyer für das Christentum gehalten, sich
aber auf Abwehr von Angriffen beschränkt habe, haben wir

potestate depulsum in ministrorum numerum redegisti. epilogus itaque te tuus arguit
stultitiae uanitatis erroris. adfirmas emm deos esse et illos tarnen sublets et mancipas
ei deo cuius rehgionem Conans euertere. Vgl. HECK 1987,188. Zur Konkurrenz Pla-

tonismus — Christentum WLOSOK 1989/1990 (wie Anm.8), 219; 225-228.
86 Zu den Gottespradikaten bei Lactanz V. Loi, Lattanzio nella storia del hn-

guaggio e delpensiero teologico preniceno (Zurich 1970), 31-152 passim; s. den
Index 319-322.

87 Inst. 5,4,2 non dubito emm quin et aht plurimi et multis in locts et non modo
Graecis, sed etiam Latinis littens monumentum iniustitiae suae struxennt.

88 Inst., ibid.: sie agendam mihi hanc causam putaui, ut et priores cum suis omnibus

scnptis peruerterem etfiituns omnem facultatem scnbendi aut respondendt ampu-
tarem praebeant modo aures; efßciam profecto ut quicumque ista cognouerit, aut
suscipiat quod ante damnauit aut, quod est proximum, deridere aliquando desistat.

85 S. oben S.223.



ZUM SELBSTVERSTANDNIS DES LACTANZ 227

eingangs90 zitiert; Lactanz will mehr bieten und bezeichnet dieses

Mehr als instituere, worin doctrinae totius substantia enthalten

sein müsse. Das Urteil über Tertullian ist nicht zutreffend,
aber nicht abwertend wie das über seinen Stil 5,1,23. Minucius
Felix trifft hier kein Verdikt des Lactanz; denn er91 hatte — für
die Bedeutung von institutio bei Lactanz nicht unwichtig92 —
nach dem Streitgespräch und der Bekehrung des Caecilius die

perfecta institutio ausdrücklich vertagt, sich also, ohne das so zu
nennen, auf die cohortatio, den Protreptikos93 beschränkt.

Lactanz will, anders als Tertullian, unterweisen'; darum
entzieht er sich nicht dem labor, aber auch, "um einen Stoff zu
vervollständigen, den Cyprian nicht erschöpfend behandelt hat in
der Rede, in der er den Demetrianus, der, wie er selber sagt,
'anbellt und anlärmt gegen die Wahrheit', zu widerlegen
unternimmt".94 Damit distanziert er sich deutlicher von Cyprian als

zuvor von Tertullian; das setzt er §§4-695 fort: "Diesen Stoff hat

90 Oben S.206. Zu 5,1,23 über Tertullians Stil oben S.224.
91 MlN.FEL. 40,2 aliqua consubstdunt non obstrepentia ueritati, sed perfectae

institutioni necessaria; de quibus crastino LACT, inst 1,23,6-7 greift offenkundig
darauf zurück, um den Abschluß des 1. Buches zu begründen.

92 WlNGER (wie Anm.6), 38 Anm. 158; 500 Anm.3329 nennt Min.Fel. 40,2,
ohne das mit LACT. inst. 1,23,6-7 zu verbinden; 501 mit Anm.3339 behandelt
er inst. 1,23,9 (irrig "8") prima haec institutio nostra und versteht das wohl richtig

als "Anfang der Unterweisung" ("erste Unterweisung" im Sinne von "erste
Unterrichtseinheit" ware sachlich dasselbe, aber unscharf). MONAT ("premihre
institution') und BOWEN ("first Institute") nehmen anscheinend Brachylogie fur
primus institutionum liber an.

93 Dazu HECK 1999 (wie Anm.10), 323 f.; vgl. unten Anm.l 11.
94 Inst. 5,4,3 (s. oben Anm.5) non defugi hunc laborem, ut implerem matenam,

quam Cyprianus non est executus in ea oratione, qua Demetrianum, sicut ipse ait
[Demetr 1 1.1 sq. Simonetti], oblatrantem atque obstrepentem ueritati redarguere
conatur.

95 Inst. 5,4,4-6 qua materia non est usus ut debuit. non enim scripturae testi-
monus, quam ille utique uanam fictam commenticiam putabat, sed argumentis et

ratione fuerat refellendus (5) nam cum ageret contra hominem ueritatis ignarum,
dilatis paulisper diuims lectiombus formare hunc a principio tamquam rudern debuit

eique paulatim lucis principia monstrare, ne toto lumine obiecto cahgaret (6) nam
sicut infans solidi ac fortis cibi capere uim non potest ob stomachi teneritudinem, sed

liquore lactis ac mollitudine ahtur, donec firmatis uiribus uesci fortioribus possit, ita
et huic oportebat, quia nondum poterat capere diuina, prius humana testimonia opfern



228 EBERHARD HECK

er nicht so benutzt wie er es hätte müssen. Denn nicht mit
Zeugnissen der Schrift, die jener jedenfalls für hohl, erfunden,
erlogen hielt, sondern mit Beweisgründen und Logik wäre er zu
widerlegen gewesen. Denn da er [Cyprian] gegen einen der
Wahrheit unkundigen Menschen auftrat, hätte er die Zitate aus
der göttlichen Schrift ein wenig zurückstellen, ihn von Anfang
an wie einen Schulanfänger bilden und ihm allmählich die

Ursprünge des Lichts zeigen müssen, damit er nicht, wenn ihm
das ganze Licht entgegengeworfen wurde, im Dunkeln stolperte.
Denn wie der Säugling die Kraft fester und starker Speise nicht
aufzunehmen vermag wegen der Zartheit seines Magens,
sondern durch Flüssigkeit und Weichheit der Milch genährt wird,
bis er sich, wenn seine Kräfte gefestigt, von Stärkerem ernähren
kann, so hätte man auch ihm [Demetrianus], weil er noch nicht
imstande war, die von Gott aufzunehmen, zuvor Zeugnisse von
Menschen anbieten müssen, das heißt, von Philosophen und
Historikern, damit er gerade mittels seiner eigenen Gewährsleute

widerlegt wurde".
§796 fährt Lactanz fort: "Weil er [Cyprian] das nicht getan

hat, fortgerissen von seiner außergewöhnlichen Bildung in den

heiligen Schriften, sodaß er sich allein damit begnügte, worin
der Glaube gründet, machte ich mich mit Gottes Eingebung
daran, dies selber zu tun und zugleich den anderen den Weg
zur Nachahmung zu bereiten". §8 erwartet er, daß, wenn docti
homines ac diserti nach seinem Aufruf ihr Ingenium und ihre uis
dicendi auf dem campus ueritatis einsetzen, alle falsae religiones
und alle Philosophie zugrundegehen und alle überzeugt sein
werden, "daß diese unsere sowohl die alleinige Religion wie auch
besonders die einzige wahre Weisheit ist", hanc solam religionem,
tum etiam solam ueram esse sapientiam; nochmals nennt er wie
seit 1,1,7 sein Programm.

id est philosophorum et historicorum, ut suts potissimum refutaretur auctoribus.
GNILKA (wie Anm.73) behandelt diese Stelle nicht.

96 Inst. 5,4,7 quod quia tile non fecit raptus eximia eruditione diuinarum litte-
rarum, ut us solis contentus esset quibus fides constat, accessi deo insptrante, ut ego

facerem et simul ut uiam ceteris ad imitandum pararem.



ZUM SELBSTVERSTANDNIS DES LACTANZ 229

Mit seiner Bewertung von Ad Demetrianum will Lactanz nicht
Cyprian als apologetischen Stümper hinstellen; er entschuldigt
dessen Vorgehen mit eruditio diuinarum litterarum. Vielmehr
benutzt er den Extremfall Ad Demetrianum als Hintergrund,97
um davon, unterstrichen durch den Säuglingsvergleich,98 seine

Methode abzuheben, die er von Anfang an einsetzt; wir kommen
darauf zurück.99 Seine Vorgänger Tertullian und Cyprian dienen
ihm als Folie, um sichtbar zu machen, was er will. Lactanz

begründet hier, wo er von der Vergangenheit in die eigene Gegenwart

kommt, nachdem er den Anlaß, die antichristliche Propaganda,

mitgeteilt hat, das, was er schon seit dem Weglegen der

Propheten 1,5,1 praktiziert, Widerlegen der Gegner und Begründen

eigener Auffassungen mit ftir die Gegner maßgebenden
Autoritäten. Er will ihnen von Anfang an auf der Ebene der ihnen
und ihm gemeinsamen Bildungsvoraussetzungen begegnen; dabei

bringt er, wie schon im Prolog 1,1,10 zu lesen und 5,1,14-21
ausgeführt, theoretisch und praktisch die Rhetorik als wichtige
Hilfe beim Vermitteln der ueritas ein. Mit seinen Darlegungen 5,1

und 5,4 gibt Lactanz eine theoretische Grundlage christlicher
Apologetik gegenüber heidnischen Intellektuellen.100

Ehe wir uns ansehen, wie Lactanz diese formalen, inhaltlichen
und methodischen Forderungen in den Institutionen erfüllt hat,

nennen wir weitere Aussagen von ihm über das Ziel des Werkes:

Die wichtigste scheint mir der Eingang des 6. Buches, 6,l,l-2:101

97 Insoweit ist HECK 1987 (wie Anm.19), 153-155; 184 f. zum Urteil des

Lactanz zu korrigieren; die 184 f. gegebene Erklärung fur Cyprians Vorgehen gilt
weiterhin.

98 Zum biblischen Hintergrund (1 Cor. 3,2; Hebr 5,12-13) s. P. MONATs

Kommentar, SChr 205 (Paris 1973), z.St.
99 S. unten S.236 auch zum Weglegen der Propheten inst. 1,5,1.
i°o yg[ jetzt J.-C. FREDOUILLE, "Lactance theoricien du genre apologetique",

in Vita Latina 162 (2001), 58-64.
101 Inst. 6,1,1-2 Quod erat officium suscepti munens diuino spiritu instruente ac

suffragante ipsa ueritate compleuimus, cuius adserendae atque inlustrandae causam

mihi et scientia et fides et ipse dominus noster imposuit, sine quo nec sein quiequam
potest nec explican. uenio nunc ad id quod est summum opens hums et maximum,
ut doceam quo ritu quoue sacrificio deum coli oporteat. td enim est hominis officium
in eoque solo summa rerum et omnis beatae uitae ratio consistit.



230 EBERHARD HECK

"Was die Anforderung des übernommenen Werkes war, haben

wir dank Zurüstung durch den göttlichen Geist und Unterstützung

seitens der Wahrheit selbst erfüllt; die Sache, diese zu
vertreten und ins Licht zu setzen, hat mir sowohl mein Wissen wie
mein Glaube wie unser Herr selber auferlegt, ohne den man
weder etwas wissen noch etwas entfalten kann. Nun komme ich

zu dem, was der Kern, das Wichtigste dieses Werkes ist, zu
lehren, nach welchem Kultbrauch und mit welchem Opfer Gott
verehrt zu werden hat. Denn das ist die Anforderung an den
Menschen, und darin allein besteht die Gesamtheit der seienden

Dinge und alle Grundlage eines glückseligen Lebens". Hier sieht
Lactanz seine Aufgabe, die Wahrheit, das Christentum zu verteidigen,

mit den Büchern I-V als erfüllt an; die Bücher VI De uero
cultu und VII De uita beata behandeln darüber hinaus Ziele
menschlicher Existenz. Damit scheint die Frage beantwortet, was
für ihn das Mehr gegenüber Tertullians Plaidoyer ausmacht: die
Offizienlehre im 6. und die Eschatologie im 7. Buch. Aber statt
diese Einteilung in I-V und VI-VII gegen die vorhin erwähnte in
I-III und IV-VII102 ausspielen oder mit ihr harmonisieren zu wollen,

sollten wir beachten, daß sich bei Lactanz Verteidigung und
Unterweisung nicht so scharf trennen lassen; auch die Bücher VI
und VII103 enthalten Polemik gegen Philosophen, und schon die
Bücher II und IV104 enthalten systematische Unterweisung.

Indem Lactanz hier als seine Aufgabe cuius, d.h. ueritatis, adse-

rendae atque mlustrandae causam bezeichnet, nimmt er 1,1,10
auf, wo er gefordert hatte, das der ueritas aus eigener Kraft mögliche

defendere, wofür hier adserere steht, durch inlustrare mit
Hilfe der Rhetorik zu ergänzen. Später sieht er die inhaltliche
und die formale Seite zusammen: In der Vorrede zur Epitome105

102 Inst 1,1,22, 2,3,25, dazu oben S 221 f.
103 So 6,10,13-18 (Staatengrundung); 7,12,1-32 (Unsterblichkeit).
104 So 2,9,1-15,8 (Schöpfung von Welt und Mensch, Dämonen); 4,6-29 ist

im Ganzen positive Unterweisung, durch Polemik nur unterbrochen, so 4,18-21

gegen die Juden (verschärft epit 40-44).
105 Epit praefl; uentatem religionemque durfte Hendiadyoin fur ueram relt-

gionem sein.



ZUM SELBSTVERSTÄNDNIS DES LACTANZ 231

sagt er, er habe die Institutionen geschrieben ad inlustrandam
ueritatem religionemque, und 1,1 nennt er die Epitome ein Werk,

quo in lucem ueritasprotrahenda est3 06 Der im Hauptwerk 5,4,3
gegenüber Tertullian betonte Unterschied zwischen Verteidigen
und Unterweisen ist im Bezug auf den Gegenstand, die uera
religio oder ueritas, eingeebnet.107 Die Epitome ist nicht mehr
ausdrücklich als apologetisch deklariert; defendere kommt wie
die zugehörigen Nomina nur noch in anderen Zusammenhängen,

zumal in Polemik gegen die paganen defensores deorumw%

vor. Aber das Wort erscheint noch einmal, als Lactanz 324 im
Institutionenprolog die Widmung an Constantin einsetzt; sie

schließt nach dem Hinweis auf Gott als milden Vater und
vergeltenden Richter:109 "Da ich dessen Religion und göttliche
Verehrung zu verteidigen begehre, wen eher sollte ich anrufen, wen
anreden als den, durch den für das Menschengeschick Gerechtigkeit

und Weisheit wiederhergestellt worden ist?" Mit der

Wendung cuius religionem cultumque diuinum cupiens defendere
stellt sich Lactanz wieder ausdrücklich in die Reihe der Apologeten,

die er im Prooemium des 5. Buches zu überbieten
versprochen hatte.

Schon im Epilog von De opificio dei kündigt er sein Hauptwerk

an als eines, das mehr und Besseres bieten soll als der kurze

getarnte Traktat, 20,1:110 "Dann werde ich dich zur Lehre der

i°6 £)er Satzteil in hoc opere, quo tn lucem ueritas protrahenda est gehört nicht
zur Praefatio, sondern zur Abhandlung; s. Heck-Wlosok (wie Anm.39), z.St.

und WS 109 (1996), 146 f.
107 Vgl. Heck-Wlosok (wie Anm.39), XXI Anm.68 nach J.R. Laurin,

Orientations mattresses des apologistes chritiens de 270 ä 361 (Roma 1954), 339-343;
s. auch unten S.234 f. mit Anm.129.

108 Epit. 48,4 defensores falsorum deorum aduersus uerum deum rehelles; vgl.
50,3 st libet maiorum defendere <religiones>.

109 Inst. 1,1,16 cuius religionem cultumque diuinum cupiens defendere quem
potius appellem, quem adloquar nisi eum, per quem rebus humanis iustitia et sapi-
entia restituta est? Zur Datierung s. S.215 mit Anm.47.

110 Dazu und zum Kontext Heck 1988 (wie Anm.7), 163 f. Zu opif 20,3 quos

partim nostris armis, partim... ex ipsorum inter se concertatione sumptis reuincemus-,

vgl. inst. 5,4,6 (oben S.227f. mit Anm.95) und unten S.235 f.



232 EBERHARD HECK

wahren Philosophie sowohl klarer als auch wahrhaftiger aufrufen",

te ad ueraephilosophiae doctrinam... cohortabor, und zwar,
so fahrt er fort, gegen die Philosophen, die er teils mit seinen,
teils mit ihren eigenen Waffen schlagen will. Hier bezeichnet er
die Institutionen — wie Cicero seinen Hortensias111 — als Pro-

treptikos. Das gehört zur auch im Prooemium erkennbaren

Tarnung als philosophische Schrift ä la Ciceron aus einer
philosophischen Position, hinter der Lactanz sein Christentum noch
verbergen muß. Doch so haben wir in den Aussagen zu seinem
Selbstverstandnis auch terminologisch die drei von Antonie
Wlosok112 herausgestellten Komponenten christlicher Apologetik

beieinander: die protreptische, die polemische und die didaktische

— cohortari, defendere, mstituere.
Daß Lactanz seine gegenüber den Vorgangern betonten

formalen, inhaltlichen und methodischen Anforderungen an wirksame

Apologetik selber in den Institutionen erfüllt hat, soll ein
Bekanntes zusammenfassender Uberblick zeigen:113

Seine Forderung, das Christentum rhetorisch gekonnt zu
vertreten, hat er eingelost; dies ist unbestritten und seit der
Antike114 anerkannt. Lactanz ist nach Minucius Felix der zweite
christliche Ciceronianer,115 aber nicht mehr wie dieser von der
Zweiten Sophistik mitgepragt, sondern steht Cicero in Wortwahl

und Stil116 wieder naher; auch den Prosarhythmus setzt er

mit Ciceros Freiheiten ein, anders als sein hierin pedantischer

111 Cic div 2,1,1 vgl Aug conf 3,4,7 und Heck 1988, 163 Anm 21
112 Wlosok 1989/1990 (wie Anm 8), 218
113 Vgl Wlosok 1989/90 (wie Anm 8), 220-223, Heck-Schickler (wie

Anm 3), 27-29
114 Hier epist 58,10,2 fluuius eloquentiae Tulhanae; chron a Abr 2333
317 n Chr) utr omnium suo tempore eloquentissimus Die Testimonien über

Lactanz zuletzt bei Wlosok, in HLL 5, 376, 379 f, vgl 403 f (Lit 17)
115 Vgl oben Anm 81 Zu Lactanz und Cicero Literatur bei Heck 1988 (wie

Anm 8), 168 Anm 52, Wlosok, m HLL 5, 381 (Lit 3 Zu einzelnen Autoren
Cicero)

116 Zu Wortwahl und Stil am Beispiel des 5 Buchs Monat, SChr 204 (1973),
73-97 Umfassend zum theologischen Vokabular Loi 1970 (oben Anm 86), zum
philosophischen PERRIN 1981 (wie Anm 26, s seine Indices 547-551)



ZUM SELBSTVERSTANDNIS DES LACTANZ 233

Lehrer Arnobius.117 Natürlich sind in Wortwahl und Syntax
350 Jahre Sprachentwicklung nicht an ihm vorbeigegangen, aber

grundsätzlich ist er an Cicero orientierter Klassizist.118 Das zeigt
er auch in der Anlage der Institutionen,119 in den Prooemien
und Epilogen der einzelnen Bücher, ebenso in seinen oft weit
ausholenden Argumentationsgängen. An Cicero und Seneca

geschult sind Diskussionstechniken wie dialogartiges Reagieren
auf fingierte Einwände und kommentarartige Repliken auf
Zitiertes. Wie Cicero setzt er Dichterzitate oft schmückend ein,
ebenso Zitate aus Ciceros Reden. Lactanz hat auch dem als bloße
Sinnenlust verworfenen Gesang einen Ort im Leben der Christen

zugewiesen, als Lob Gottes, dei laudes,no und er hat die im
Mund von Gegnern gefährliche Dichtung selber, hier als aemu-
lus zumal Ovids, in der Phoenixelegie121 als erster im Anschluß
an klassische Formtradition christianisiert.

Auch die Forderung, über die Abwehr von Angriffen der Gegner

hinaus christliche Lehrinhalte zu vermitteln, hat Lactanz
erfüllt: Er begnügt sich nicht damit, falschen Ansichten
und Verhaltensweisen der Gegner in Religion (1. und 2. Buch),
philosophischer Ethik (3. und 6. Buch) und politischer
Moral (5. Buch) mit Aufklärung über die durch solche Irrtümer

verdeckte Wahrheit zu begegnen, sondern versucht, ein

117 Vgl Wlosok, in HLL 5, 373 mit Literatur Mein Urteil beruht nicht auf
vergleichenden Statistiken, sondern auf Analysen von Abschnitten aus Cicero,
Minucius Felix, Arnobius und Lactanz in Lehrveranstaltungen oder bei eigener
textkritischer Arbeit, vor allem auf häufigem lauten Lesen der vier Autoren.

118 Damit ordnet er sich als Prosaiker und als Dichter ein in eine gegen Ende
des 3. Jh. einsetzende, in der Dichtung durch Nemesian repräsentierte Hinwendung

zum Klassizismus; dazu A. WLOSOK, "Originalität, Kreativität und
Epigonentum in der spatantiken Literatur" (1983), in Res humanae (wie Anm.8), 235-
247.

119 Den Einsatz von Rhetorik und Dialektik zeigt am 5. Buch MONAT, SChr
204, 64-72.

120 Inst. 6,21,4-11, bes. 9 dei laudes; vgl VAN DER NaT (wie Anm.56), 221-
225; WLOSOK 1983/1990 (wie Anm.118), 246.

121 Dazu oben S.211 mit Anm.27. Vgl. A. Wlosok, "Die Anfange christlicher
Poesie lateinischer Sprache: Laktanzens Gedicht über den Vogel Phoenix" (1982),
in Res humanae (wie Anm.8), 250-278.



234 EBERHARD HECK

systematisches Lehrgebäude zu errichten, freilich auch das in
Auseinandersetzung mit gegnerischen Positionen: Im 2. Buch122

stellt er die Erschaffung der Welt und des Menschen als 'Überbau

einer Dämonologie dar, im 4. Buch geht seiner Christolo-
gie voraus das Postulat einer Synthese von offenbarter "wahrer
Weisheit und Religion";123 Christi erniedrigendes Leiden erklärt
er als das eines vorbildlichen magister uirtutis.'24 Bücher V und
VI enthalten beachtliche Beiträge zu einer christlichen
Handlungslehre, einer theologischen Ethik,125 durch gesellschaftskritische

Ausfuhrungen etwa zu den 'Sinnenlusten'126 mit der
Apologetik verbunden. Das 7. Buch ist nicht nur hoffnungsvolle
Antwort auf die Behauptung, das Leben der Christen in der
Welt sei sinnlos, sondern setzt, auch gegen philosophische Skepsis,

Ziele menschlicher Existenz, so in der 'heilsgeschichtlichen
Summe' 7,6,1.127

Daß sich Abwehr von Angriffen und Unterweisung nicht scharf

trennen lassen, sondern ineinander verzahnt sind, haben wir schon
bemerkt.128 Verstärkt ist die didaktische Komponente, das

122 Inst 2,8-12 Kosmogome und Anthropogome bis zum 'Sundenfall', 14-15
Daemonologie, vgl. epit. 22-23.

123 Inst. 4,1-4, vgl epit. 36, s oben S 216 mit Anm.50
124 Inst 4,22-24 (vgl. epit 45).
125 Dazu Winger (wie Anm.6), passim (Zusammenfassung 611-617), wonach

Lactanz bes. philosophische Ansätze wie Naturrecht, Gleichheit aller Menschen
und Verantwortung des Einzelnen in die christliche Ethik eingebracht hat. WlN-
GERs Einordnung des Lactanz m die Geschichte theologischer Ethik wird im
Einzelnen zu überprüfen sein, ist aber, auch als Beitrag zu seiner Wirkungsgeschichte,
zu beachten.

126 Inst 6,20-23 (vgl. epit. 57). Die Behandlung des Sexualtriebs und seines
Mißbrauchs 6,23,1-40 (s. WlNGER, 239-244) ist in der Epitome auf verschiedene
Stellen verteilt; s. HECK-SCHICKLER (wie oben Anm.3), 125 (Kap.57) Anm.2.

127 Inst. 7,6,1 idcirco mundus factus est, ut nascamur, ideo nascimur, ut agnos-
camus factorem mundi ac nostri deum, ideo agnoscimus, ut colamus, ideo colimus,

ut immortalitatem pro laborum mercede capiamus, quoniam maximis laboribus cul-
tus del constat, ideo praemio immortalitatis adficimur, ut similes angelis effecti summo

patri ac domino in perpetuum seruiamus et simus aeternum deo regnum Dazu
A WLOSOK, "Romischer Religions- und Gottesbegriff in heidnischer und christlicher

Zeit "(1970), in Res humanae (wie Anm.8), 15-34, hier 33 f.
128 Oben S.230.



ZUM SELBSTVERSTANDNIS DES LACTANZ 235

instituere, in der Epitome, zumal in dem Teil, der dem 6. Buch
entspricht; die christliche Offizienlehre129 ist straffer gegliedert und
enthält weitere Elemente christlicher 'Haustafeln. Übrigens zeigt
die Epitome wie De im dei im Vergleich mit den Institutionen eine

gewisse Öffnung gegenüber manchen zuvor strikt abgelehnten
römischen Gegebenheiten, so bei Militärdienst und Todesstrafe.130

Auch der methodischen Forderung, den Gegnern mit ihren

eigenen Autoren, auf der Ebene ihrer Bildungsvoraussetzungen
zu begegnen, die Lactanz nach einem kurzen Hinweis bei Minu-
cius Felix131 als erster ausfuhrlich mit Gründen erhoben hat, ist
er in seinem Werk nachgekommen. Der Befund ist unstrittig,
seine Bewertung bis heute kontrovers: Hatte man früher daraus,
daß Lactanz nachweislich mehr pagane Texte zitiert als die Bibel,

gefolgert, er sei mit dem Christentum nur wenig vertraut
gewesen,132 so ist heute anerkannt, daß dahinter eine Absicht steht.

Strittig ist indes, ob zustimmendes Zitieren paganer Autoren
und Übernehmen römischer Begriffe zur Beschreibung christlicher

Inhalte bloße Taktik des Lactanz133 ist, der im übrigen von
Anfang an auf dem Boden der Bibel steht und nur übernimmt,
was er sowieso schon aus der Bibel kennt,134 oder ob — wie

129 Epit. 59,1-62,3; vgl. Heck-Schickler (wie Anm.3), 34 f.
130 Epit 59,5 ist das Totungsverbot nicht mehr uneingeschränkt wie inst

6,20,15-25 (vgl. Heck-Schickler, 128 [Kap.59] Anm.6 mit Literatur): Völlig fehlt
die Ablehnung des Kriegsdienstes (inst 6,20,16; epit 56,4 laßt Landesverteidigung
offenbar zu). Ob sich die von Anklagen wegen Kapitalverbrechen (inst., ibid.) hinter

nec uerbo licet penculum mortis inferre (Verbot jeden Bedrohens mit dem Tod)

verbirgt, ist unsicher. Denn epit 56,4 ira. ad coercitionem peccatorum, id est ad

regendam subiectorum disciplinam data est a deo kann Todesurteile einschließen; vgl.

ira 17,6 gegen Diffamierung von indices qui scelere conuictos poena capitis adficiunt.
131 Min.Fel. 39 (Minucius über Octavtus) quod maleuolos isdem illis, quibus

armantur, philosophorum tehs retudisset.
132 Solche Urteile zitiert Heck 1988 (wie Anm.7), 166 Anm.38.
133 So V. BUCHHEIT, "Cicero inspiratus — Vergilius propheta?", in Hermes

118 (1990), 357-372, zuletzt Ders., "Laktanz und seine testimonia ventatis", in
Hermes 130 (2002), 306-315 (nutzlich als Repertorium aller mir und anderen

zugeschriebenen 'Ketzereien' und seiner 'Korrekturen'); s. Heck 2003 (wie
Anm.27), 510Anm.l0.

134 So BUCHHEIT 2002, bes.310 f. (Lactanz soll pater famthas zuerst in
einer Vetus Latina, dann erst bei romischen Juristen gelesen haben); 314 f. —



236 EBERHARD HECK

auch ich meine135 — hier ein Aneignungsprozeß stattfindet,
indem Lactanz die vor dem Ubertritt zum Christentum erworbenen

Bildungsinhalte in sein Christentum hinübernimmt und
integriert und durch diese Integration den Zugang zum
Christentum wahrscheinlich sich selber, jedenfalls aber seinen Lesern

ermöglicht oder erleichtert hat. Hier sei nur den Befund
skizziert: Wie geht Lactanz mit der Bibel und mit paganen Autoren

um?136

Er nennt als erste Zeugen für einen Gott 1,4 die Propheten,
legt sie aber 1,5,1137 sofort zur Seite, "damit nicht die Bestätigung

seitens derer weniger geeignet wirkt, denen man überhaupt
nicht glaubt", und ruft "gerade die zur Bestätigung der Wahrheit

als Zeugen auf, die man gegen uns einzusetzen pflegt, nämlich

die Dichter und Philosophen". Die Bibel führt er als

Zitierautorität 4,5,3 erst ein, als es im Zusammenhang mit Christi
Sendung und Geburt unumgänglich wird. Vorher nennt er

nur zur Schöpfungslehre 2,9,1 die Heilige Schrift als Grundlage

— hin und wieder lehnt er sich auch an die Genesis138 an

— und betont einmal139 Ciceros Übereinstimmung mit den

Propheten, zitiert aber nicht sie, sondern Cicero. Und so setzt
Lactanz schon zugunsten der Einheit Gottes und in der Kritik
des Polytheismus, aber auch in der weiteren Auseinandersetzung

Diskutabel in Form und Inhalt dagegen Gnilka (wie Anm.73), 35-40, bes. zum
Zweiwegebild; er betont, daß Lactanz pagane Quellen aus christlicher Sicht
korrigiert.

135 Heck 1988 (wie Anm.7), bes. 172-175; vgl. E. Heck, "Vestrum est —
poeta noster. Von der Geringschätzung Vergils zu seiner Aneignung in der
frühchristlichen lateinischen Apologetik", in MH AI (1990), 102-120, hier 117-120.

136 Zum Folgenden vgl. Heck 1988, 171-175.
137 Inst. 1,5,1-2 sed omittamus sane testimonia prophetarum, ne minus idonea

probatio uideatur esse de his quibus omnino non creditur uentamus ad auctores et eos

ipsos ad ueri probationem testes citemus, quibus contra nos uti solent, poetas dico ac
philosophos.

138 Inst. 2,10,3 —gen. 1,26-27 (vgl. 2,8,63 den Verweis auf die Bibel, d.h.

gen. 1,26-31); 2,12,3— gen. 2,7; 2,12,15-19 —gen. 2,8-3,24; 2,13,1-9— gen.
6,1-10,32.

135 Inst. 2,11,15-17 mit Zitat Cic. leg. 1,22.



ZUM SELBSTVERSTÄNDNIS DES LACTANZ 237

mit der heidnischen Umwelt pagane Autoren140 so ausgiebig ein
wie niemand zuvor. Zitate aus Vergil, Lucrez, Cicero und Seneca
und aus weniger bekannten oder entlegenen römischen, oft auch
griechischen141 Dichtern und Schriftstellern dienen ihm als Zeugen

fur Ansichten der Gegner und zur Bestätigung eigener; viele
benutzt er ebenso oft zustimmend wie ablehnend. Als
Sachquellen zitiert er auch Historiker, Antiquare und Autoren hierfür

ergiebiger Dichtungen, etwa Ovids Fasti. Dichtern
entnimmt er zudem — auch hierin aemulus Ciceros —
Schmuckzitate, mit denen er seiner Prosa Glanzlichter aufsetzt.
Eine besondere Vorliebe hat Lactanz für Offenbarungsschriften,
die er durchweg als heidnische Zeugnisse behandelt, besonders
die hermetischen Schriften142 und die Oracula Sibyllina, aber
auch andere Orakelliteratur.143 Mit seiner ausgiebigen, in ihren
Funktionen vielfältigen Benutzung vor- und außerchristlicher

140 Sichtbar in S. Brandts Index auctorum, CSEL 27,2, 241-278; Literatur
bei WLOSOK, in HLL 5, 381 f. (Lit.3; Neueres unten Anm.l4l und 142).
Vorbildlich zu Seneca bei Lactanz M. LAUSBERG, Untersuchungen zu Senecas

Fragmenten (Berlin 1970), passim.
141 Dazu jetzt knapp, aber methodisch anregend M. PERRIN, "Lactance et la

culture grecque. Esquisse d'une problematique", in Les apologistes chretiens et la
culture grecque, sous la direction de B. Pouderon et J. Dor£ (Paris 1998), 297-313,
dazu ergänzend C. INGREMEAU, "Lactance et la philosophie des passions", ibid.,
283-296.

142 Dazu nach WLOSOK 1960 (wie Anm.50), 180-231 passim (Index 261 f.)
A. Löw, Hermes Tnsmepstos als Zeuge der Wahrheit (Berlin 2002). Trotz diskutablen

Details uberzeugt seine Auseinandersetzung mit WLOSOK (88-98) nicht;
gegen die Annahme, schon in De optficio dei sei eine hermetische Schrift benutzt
(vgl. inst. 2,10,14-15), greift er 89-93 zu kurz; Lactanz nennt 'Hermes' dort nicht,
da er nicht zur Aufmachung als 'Ergänzung Ciceros' paßt. Auch die Vermutung,
Lactanz habe die Hermetik wie Arnobius in Afrika kennengelernt, ist durch Löw
71-87 nicht vom Tisch (kühn 84-86 gegen W. SCHMID zu Arnob. nat. 1,38:
Quelle sei nur Lucrez). Philologisch ist Löw oft ungenau. — Vorbehalte gegen
WLOSOK auch bei PERRIN, ibid., 306-308.

143 DlGESER 1998 (wie Anm.15), passim, verwendet als Argument fur Por-

phyrios als den inst. 5,2,2-11 vorgeführten Christengegner (s. oben S.209 mit
Anm.15) auch Entsprechungen zwischen Lactanz und Porphyrios' Dephilosophia
ex oraculis haurienda. In der Tat fallt auf, daß Lactanz auch entlegene Orakel
zitiert, aber selbst wenn er Porphyrios benutzt, heißt das nur, daß er ihn gelesen,
nicht aber, daß er ihn erlebt hat. Doch ist damit zu rechnen, daß der von
Porphyrios gezeigte Rekurs auf Orakel unter Platomkern um 300 verbreitet war.



238 EBERHARD HECK

griechisch-römischer Literatur hat Lactanz seine für die Folgezeit

wichtigste theoretische Forderung an christliche Apologetik
als Vertretung des christlichen Wahrheitsanspruchs, nämlich das

Eingehen auf die dem Gegner vertraute Bildungstradition,
exemplarisch verwirklicht.

Versuchen wir abschließend, Lactanz in die frühchristliche
Apologetik lateinischer Sprache einzuordnen und zu würdigen.
Er bleibt seit 303 sein Leben lang Apologet. Aber im instituere,
im Unterweisen, geht er über die protreptischen Ansätze, die
alle Vorgänger von Tertullian bis Arnobius zeigen,144 weit hinaus.

Damit trägt er seinen Adressaten Rechnung: Tertullian,
Cyprian und Arnobius haben es vor allem mit antichristlichen
Gouverneuren und Agitatoren145 zu tun, die römische religiöse
und politische Vorstellungen ihrem Vorgehen gegen Christen
zugrundelegen, und Commodian treibt ohne Bildungsanspruch,
sogar bildungsfeindlich146 Mission unter Heiden, zumal unter
den mit den Juden sympathisierenden 'Gottesfürchtigen'.147
Lactanz verurteilt zwar auch das brutale Vorgehen der Christenverfolger

seiner Zeit und ihre in seinen Augen perverse Vorstellung

von pietasxAi und droht ihnen am Ende des 5. Buches149

Gottes Rache an, die er in De mortibus persecutorum, insoweit
einer Spätfrucht der Apologetik,150 als vollzogen melden wird.

144 Zu Tertullian HECK 1987 (wie Anm.19), 93 mit Anm.33 nach C. BECKER,
Tertulhans Apologeticum — Werden und Leistung (München 1954), 298-306; zu
Minucius Felix s. oben S.227; zu Cyprian, Demetr. 22-26 Heck 1987, 158. Bei
Commodian protreptisch z.B. mstr. 1,29; 33; bei Arnobius nat. 2,78.

145 Tertullian wendet sich im Apologeticum an die praesides, in Ad Scapulam
an diesen; die Agitation ihrer Adressaten beschreiben CYPR. Demetr. 1-3, und
Arnob. nat 1,1.

146 Comm. apol. 579-616; dazu Heck 1990 (wie Anm.135), 113-117.
147 Comm. instr. 1,24-25; 37; dazu K. Thraede, "Beitrage zur Datierung

Commodians", in JbACI (1959), 90-114, hier 96-100.
148 Inst 5,9-11, bes. 5,10 gegen die romische, von Vergils Aeneas repräsentierte

pietas — dazu mehrmals WLOSOK 1990 (wie Anm.8), so 382 Anm.35 (1983);
427-444 (1983); s. das Stellenregister — und 5,11 zu Vorgehen und Motiven
der Verfolger.

149 Inst. 5,23; dazu Heck 1987 (wie Anm.19), 199-207.
150 Dazu, bes. zu Kapiteln 1 und 52 HECK 1987, 216-228. Bei STADELE (wie

Anm.33) fehlt die Zuordnung zur Apologetik, zu den Institutionen völlig; er kennt



ZUM SELBSTVERSTANDNIS DES LACTANZ 239

Aber vor allem will er nichtchristliche Intellektuelle, in welcher

Stellung auch immer, erreichen und treibt wie vor ihm Minu-
cius Felix das, was Antonie Wlosok "Gebildetenmission"151

genannt hat.

Mit seinem Werk ist Lactanz nicht zu einem großen Theologen
geworden. Auch wenn er beachtliche Beitrage zu einer christlichen
Handlungslehre152 leistet, bleibt er in Vielem — wie bei einem
vornicaenischen Autor kaum anders zu erwarten — 'archaisch'.153

Er ist wie andere frühe Christen, auch Commodian, Chiliast,
kennt nur zwei gottliche Personen und vertritt einen scharfen kos-

mologischen, anthropologischen und ethischen Dualismus, den er,

hierin singular, sukzessiv durch Unterordnen von Gut und Schlecht

unter Gottes Schopferwillen monistisch überdacht.154 Und er hat

so wenig wie alle anderen Apologeten zum Sieg des zuvor verfolgten

Christentums beigetragen;155 denn der kam dadurch zustande,
daß Constantin und Licinius ihre Siege im Kampf um die
Herrschaft 312/313 auf den Christengott als Schlachtenhelfer zurückführten

und dies religionspolitisch umsetzten.156

Lactanz verdient heute Beachtung nicht nur, weil er viele für
uns verlorene Quellen benutzt und so in Nebenüberlieferung157

nicht J. VOGT, "Toleranz und Intoleranz im constantinischen Zeitalter. Der Weg
der lateinischen Apologetik", in Saeculum 19 (1968), 344-361, hier 350-356.

151 WLOSOK, in HLL 5, 403, 1989/1990 (wie Anm 8), 221 f.; danach von
Minucius Felix Heck, m HLL 4, 517, m WS 114 (2001), 487.

152 Dazu oben S 234 Anm 125 mit Verweis auf WlNGER 1999.
153 Dazu WLOSOK, m HLL 5, 381 mit 382 (Lit 3 Theologie).
154 Wlosok, in HLL 5, 381, Heck-Schickler (wie Anm.3), 36 Anm 33.

GARNSEY (wie Anm.4), 5 Anm 23, 27 Anm 106 spielt diesen Dualismus herunter,

da er die textgeschichthchen Implikationen (s oben Anm 45) und die an
Institutionen und Epitome (27 Anm.105 zu GELL. 7,1,1-6 ignoriert er epit 24,5-
9) ablesbare Entwicklung im Denken des Lactanz (s oben S 214) nicht beachtet

155 Dazu nach WLOSOK 1974/1990 (wie Anm 8), 154 HECK 1987 (wie
Anm 19), 13 f.; Wlosok hebt die Anerkennung des Christentums durch Galenus
311 hervor, die aus der Einsicht resultierte, die zum Wohle der res publica notige
Rehglonspolitik sei nur durch Einbeziehen der Christen zu retten, nicht durch ihre

wegen ihres Widerstandes unmögliche Vernichtung.
156 Kurz dazu im Kontext der Apologetik VOGT (wie Anm 150), 345 f
157 Das zeigen Brandts Index (oben Anm 140) und die Quellenapparate der

Lactanzeditionen, die standig auf 'frg' o dgl verweisen 'Fragmentesuchen' als



240 EBERHARD HECK

faßbar gemacht hat, was Kritiker in den schon an Cicero gerichteten

Vorwurf der Unselbständigkeit, des bloßen Ausplünderns
Früherer158 ummünzten. Solche Vorstellungen von Epigonalität
versus Originalität oder Kreativität sind der Antike wesensfremd
und durch sachgerechte Wertung von aemulatio und imitatio159

zu ersetzen.
Vielmehr liegt seine geistesgeschichtliche Bedeutung darin,

daß er in Theorie und Praxis als erster Römer160 den Boden
bereitet hat für die Übernahme griechisch-römischer
Bildungstradition in das Christentum, die eine wesentliche

Voraussetzung dafür wurde, daß wir die größtenteils in christlichen
Schreibstuben hergestellten Überlieferungsträger, die Codices
der antiken nichtchristlichen griechischen und römischen Autoren

lesen und diese Texte für die Gegenwart fruchtbar machen
können.

einziges Ziel philologischer Lactanzforschung unterstellt DlGESER (oben Anm.63
zitiert).

158 Dazu HECK 1988 (wie Anm.7), 167 mit Anm40 und 42. Kaum
uberzeugend dagegen Garnsey (wie Anm.4), 6, der die Lactanzforscher von Brandt
bis Perrin als bloße "source-hunters" diffamiert und mit R.M. OGILVTE, The Library

ofLactantius (Oxford 1978) (dazu Heck, in Gnomon 52 [1980], 572-574) in
einen Topf wirft, auf den Perrin 1998 (wie Anm 141), 302 u.o. offenbar nur
faute de mieux neben BRANDTS Index verweist.

159 Dazu Wlosok 1983/1990 (wie Anm.8), 233 f. — Zur Stellung des Lac-
tanz unter romischen, griechischen und orientalischen Einflüssen und daraus
folgenden Methodenproblemen zu beachten PERRIN 1998, 297-301 (auch wenn
mich manches, z.B. 300 f. zur Herkunft der Biblica, nicht uberzeugt).

160 Eine ahnliche Rolle spielt schon vor ihm Clemens von Alexandrien; s.

dazu Van den Hoek, oben S.69-93.



DISCUSSION

A. Birley. Perhaps we should be cautious about chronology:
a) Clearly Lactantius was professor of rhetoric at Nicomedia

during the period ca. 290-303. We do not know exactly when
he took up this position, nor how old he was; perhaps he was
still in his twenties (compare Augustine's appointment at
Carthage). Even if he died, according to Jerome, "in extreme old
age", can we be sure that Jerome really knew when he died or
what exact age he had reached?

b) Must he have died in 325, with his revision of the inst.
unfinished? It seems equally possible that he might have
abandoned work on this. The adoption of the new orthodoxy at
Nicaea in 325 may have made him reluctant to continue the re-
edition. Equally, the execution of his former pupil Crispus in
326 could have affected him deeply. One could at least speculate

that Lactantius simply declined to write any more, leaving
an incompletely revised MS of inst? for someone else to 'publish'.

c) You refer to Constantine having favoured Christianity 'seit

312/13'. Should we not at least note that, according to Lact.

mort.pers. 24,9, suscepto imperio [sc. in July 306] Constantinus

Augustus nihil egit prius quam Christianos cultui ac deo suo red-
dere>. In other words, his measure supposedly preceded that of
Galerius by almost five years. (One could add that Maxentius
also showed favour to Christians early on, albeit less

comprehensively than Constantine).

E. Heck: Zu a): Für die Rekonstruktion der Lebensdaten des

Lactanz müssen wir faute de mieux Hier. vir.ill. 80,3 ernstnehmen,

und zu jung kann er bei seiner Berufung nach Nikome-
dien nicht gewesen sein; wenn er dorthin aus Afrika berufen
wurde, muß er sehr bekannt gewesen sein.



242 DISCUSSION

Zu b): Sein Tod ist die nächstliegende Erklärung dafür,
daß er die 2. Ausgabe nicht abgeschlossen hat. Das schließt
nicht völlig aus, daß er wegen der Vorgänge 326 (Nicaea
sollte man fernhalten) nicht mehr schreiben wollte. Dies ist
aber zu trennen von der Frage der Entstehung der zwei

Fassungen; die hatte mit 326 verbunden H. Emonds, Zweite Auflage

im Altertum (Leipzig 1941), 55-72; dazu Heck 1972
(oben Anm.29), 152.

Zu c): Die Angabe mort.pers. 24,9, die Lactanz inst. 1,1,13
(324) wiederholt, ist dubios; vgl. Heck 1987 (oben Anm.19),
214 f. Daher nenne ich für Constantins Beginn prochristlicher
Aktivitäten lieber 312/13, weil das gesichert ist. Was vor 312
war — Tolerierung oder Bevorzugung? —, wissen wir nicht (der

richtige Hinweis auf Maxentius, der 311 das Galerius-Edikt vollzog,

hilft nicht weiter).

A. van den Hoek: Since the title and the concept of De ira dei
is unusual, I would point out a Coptic text, or rather an assembly

of fragments, that has recently been published by G. Robinson

and H.M. Schenke. This text represents a translation of an
earlier Greek text of unknown date that also deals with the
'wrath of God' in combination with an account of the 'creation
of the world'; for the bibliography see A. van den Hoek, "Papyrus

Berolinensis 20915 in the Context of Other Early Christian
Writers from Egypt", in Origeniana Octava, ed. L. Perrone (Leu-
ven 2003), 75-92.

E. Heck: 1) Um eine Schrift De ira dei zu schreiben, brauchte
Lactanz keine außerrömischen oder außerbiblischen Quellen.
Gottes Zorn ist in der Bibel fest, und ira als Teil von Gottes

potestas gehört zu seiner römisch geprägten Gottesvorstellung —
Gott in Analogie zum pater familias —, die es schon bei Ter-
tullian, Aduersus Marcionem gibt. Wichtig dazu A. Wlosok,
"Römischer Religions- und Gottesbegriff in heidnischer und
christlicher Zeit" (wie oben Anm.127), passim-, Dies., "Vater
und Vatervorstellungen in der römischen Kultur" (1978), in



ZUM SELBSTVERSTÄNDNIS DES LACTANZ 243

A.W., Res (wie Anm.8), 35-83, bes. 77-83. — 2) Für seine Kos-

mogonie sollte man mit griechischen und orientalischen
Einflüssen rechnen; das bedarf weiterer Klärung; vorerst dazu K. Vil-
helmson, Laktanz und die Kosmogonie des spätantiken Synkretismus
(Tartu 1940). — 3) Was den Artikel von P. McGuckin (in VChr
36 [1982], 145-163) betrifft, welchen Frau van den Hoek in
ihrem Artikel S.84 Anm.44, anführt, muss ich mein Urteil
(1988[wie Anm.7], 171 Anm.58) wiederholen: die "Polemik
[...] kann man schon deshalb nicht ernstnehmen, weil er A.
Wlosoks Arbeiten, die er kritisiert, nur aus zweiter Hand kennt;
zudem scheint er in dogmatischen Vorurteilen befangen".

A. Wlosok: Lactanz hat seine Institutionen im Osten des

Reiches geschrieben und dabei auch östliche theologische
Literatur benutzt. Er verwendet z.B. mehrere apokryphe
Bibelzitate, die nicht aus der Testimoniensammlung Cyprians

stammen und auch bei keinem lateinischen Autor belegt
sind: 1) ein apokryphes Jeremiawort {inst. 4,8,1) als Zeugnis
für die Präexistenz Christi, das dem Logion 19 des

Thomasevangeliums (koptische Version) entspricht und auch in der

Epideixis (43) des Irenaeus gestanden hat (nur armenisch
überliefert); 2) als Zeugnis für die Geburt aus der Jungfrau
(4,12,3) zwei Verse aus der 19. Ode Salomos, kombiniert
mit dem gängigen Testimonium Jes. 7,14; 3) ein apokryphes
Esrawort (4,18,22), das Justin {dial. 72,1) unter den angeblich

von jüdischer Seite aus der LXX getilgten Stellen anführt.

— 4,7,7 ist ein Homervers als sprachlicher Beleg für die

Bedeutung des Wortes Christus angeführt. — Auch die
dualistische Lehre von zwei anfänglich aus Gott hervorgegangenen

konträren Geistern, deren zweiter als antitheus (2,9,13)
Böses wirkt, weist auf östliche Traditionen (bezeugt in
verschiedenen Varianten bei Philo, in spätjüdischem, auch
häretischem Schrifttum, bei Plutarch De Iside, in unterschiedlichen

Kontexten; siehe mein Buch Laktanz und die

philosophische Gnosis (Heidelberg I960), 57 ff; 107-111 u.ö.,
ferner in HLL 5, 382; 387).



244 DISCUSSION

Chr. Riedweg: Was die Frage der Herkunft des Dualismus
betrifft, so sei auch an mittelplatonische Vorstellungen von zwei
Weltseelen erinnert (Plut. de Isid. 48, 370 f.).

L. Perrone: E' possibile che Lattanzio abbia letto Origene?
Nonostante la diversita della sua visione dualistica, sembrereb-
bero esserci analogie con l'idea origeniana della preesistenza e la
dottrina dell'anima di Cristo connessa ad essa.

E. Heck: Origenes muß man sicher im Auge behalten; so
kann man zur Funktion des malum vergleichen Rufin. Orig. in
gen. 1,10; in num. 9,1. — Frau Wlosoks schon 1960/61 (vgl.
A. Wlosok, "Zur Bedeutung der nichtcyprianischen Bibelzitate
bei Laktanz" [1961], in A.W., Res [wie Anm.8], 201-216) gegebene

und Herrn Riedwegs und Herrn Perrones heutige
Hinweise müssen weiterverfolgt werden; das bleibt freilich Jüngeren
überlassen; Frau Wlosok und ich arbeiten 'sub condicione Iaco-
bea' an der Lactanzedition.

J.-C. Fredouille: a) Est-ce que les dates que vous proposez ne

sont pas trop precises? Pour ma part je serais plus prudent, et
done plus imprecis. L'ecart de la datation des Institutiones
diuinae (entre 303 et 311) me parait trop etroit. Quel element

vous permet de decider qu'elles ont ete achevees en 311 et non
quelques annees plus tard?

b) La disposition des Inst, que vous indiquez ne tient pas

compte des analyses de Christiane Ingremeau, qui me parais-
sent tout ä fait convaincantes, ce qui n'exclut pas d'ailleurs un
plan biparti (refutation I-III, confirmation IV-VI).

c) On observe une fois encore l'ecart qui peut exister entre les

declarations theoriques d'un auteur et les realisations textuelles.
Lactance reproche ä Cyprien son recours ä la Bible, mais il est
inevitablement conduit lui aussi ä la citer.

d) Concernant la traduction des Inst., je proposerais
'Instructions divines'. La traduction franqaise generalement
adoptee (translitteration du latin) ne me semble pas offrir un



ZUM SELBSTVERSTÄNDNIS DES LACTANZ 245

sens satisfaisant, pas plus que lorsqu'on traduit le traite de

Quintilien par 'Institution oratoire' au lieu de 'Formation de

l'orateur'.

E. Heck: Zu a): Zur Datierung der Erstfassung der inst. vgl.
Heck 1972 (oben Anm.29), 143-150; ich hebe hervor: inst.

5,11 setzt voraus, daß Galerius noch lebt, ebenso 5,23: Die
Rachedrohung ist weder vaticinium ex eventu noch topos; sie

muß vor dem Tod des Galerius im April 311 geschrieben sein.
S. auch Heck 1987 (oben Anm. 19), 206 f. und oben Anm.75
gegen Monat.

Zu b): Mit meiner Beschreibung von Aufbau und Inhalt der
inst, (oben S.211 f.) ist die Analyse von C. Ingremeau, "Les
Institutions divines de Lactance: une composition architecturale", in
Vita Latina 132 (1993), 33-40, vereinbar; wir unterscheiden uns
in der Betrachtungsweise. Auch die von Ihnen vorgeschlagene
Disposition nach dem Schema der partes orationis ist plausibel,
wenn man — s. oben S.234 — beachtet, daß Bücher I-III auch
Elemente der confirmatio (ich nenne noch 1,3-8 zur Einheit
Gottes), Bücher IV-VI auch solche der refiitatio enthalten; Buch
VII kann man dann als erweiterte peroratio ansehen.

Zu c): Einen Abstand zwischen Theorie und Praxis bei Lactanz
sehe ich nicht: Er verbietet Cyprian nicht das Zitieren der Bibel,
sondern findet es nur gegenüber Adressaten, die sie nicht kennen,

unzweckmäßig (s. oben S.228). Er selber benutzt die Bibel öfter als

er sie ausdrücklich zitiert (s. unten S.247 zu Perrone).
Zu d): Bisher habe ich das Problem der Wiedergabe des Titels

Diuinae institutiones nur im Deutschen gesehen; vgl. oben S.218

mit Anm.59. Daß es auch Franzosen — und Sprecher anderer
romanischer Sprachen? — haben, nehme ich mit Interesse zur
Kenntnis, ebenso die von Ihnen angedeutete Unterscheidung des

Singulars bei Quintilian vom Plural bei den Juristen und Lactanz.

Chr. Riedweg: Die Frage des Titels sollte vielleicht auch von
der griechischen Seite beleuchtet werden. Wie wäre Institutiones

am ehesten griechisch wiederzugeben? Eher mit eHaywy^



246 DISCUSSION

als mit SlSoljji- Auffällig ist, wie im Vortrag die Bedeutung von
instituere schwankt (es handelt sich ja in der Tat um einen
polysemen Begriff). Zum einen wird die Nähe zum juristischen
Diskurs betont, zum anderen der Aspekt des Einführens,
während später die systematische Didaktik stärker in den

Vordergrund rückt.

E. Heck: Nächstliegende griechische Entsprechung dürfte
emaytoYT) sein, wie schon Gnilka (oben Anm.73) bemerkt. Die
Polysemie von instituere, die man in jedem Lexikon findet, zeigt
natürlich auch Lactanz, in unserem Kontext 1,1,21 gegen 5,4,3;
anders z.B. 1,17,10 quae prima [i.e. Venus] artem meretriciam
instituit.

L. Perrone-. Dalfitinerario biografico-letterario che si e stato
descritto si sarebbe tentati di dire che se le posizioni dottrinali
di Lattanzio riflettono, in ambito strettamente teologico, un
certo arcaismo', con la retractatio delle institutiones nell'epitome

questo 'arcaismo' si e addirittura accentuato. Mi chiedo allora
se si possa parlare delfimpostazione apologetica di Lattanzio
come adatta ai tempi'. Non si puö certo dire che egli si muova
nella direzione di Nicea e dei relativi sviluppi del dogma
cristiano.

E. Heck-. Die Apologetik des Lactanz ist insofern 'zeitgemäß',
als sie dem zunehmenden Bedürfnis Rechnung trägt,
nichtchristlichen Intellektuellen das Christentum auf der Ebene ihrer

Denkvoraussetzungen, an die auch Vertreter konkurrierender
Heilslehren appellieren, verständlich zu machen und zu
empfehlen. Die innerkirchliche Diskussion dogmatischer Fragen
spielt für Lactanz trotz der summarischen Polemik gegen Häretiker

inst. 4,30,1-14, wo er eine Schrift gegen sie ankündigt, in
seinen erhaltenen Werken keine Rolle. Seine Lehre von
Ursprung und Sinn des malum entwickelt er davon unabhängig
von der Erstfassung der Institutionen über die Epitome bis zur
Zweitfassung unter Rückgriff auf philosophische Quellen.



ZUM SELBSTVERSTÄNDNIS DES LACTANZ 247

L. Perrone-. Vorrei anche capire meglio come l'opera apologe-
tica di Lattanzio si inserisce nella piu ampia tradizione greca e

latina di questo genere di scritti. Quale giudizio si deve dare di
essa, soprattutto se considerata alia luce dell'impresa apologe-
tica contemporanea, o molto prossima cronologicamente, di
Eusebio di Cesarea? In Eusebio, mi sembra, c'e la consapevolezza
che non solo ci si deve appropriare del patrimonio culturale
degli awersari — per stabilire owiamente un terreno comune
di dialogo —, ma si deve anche saper affrontare senza complessi
il problema della Bibbia. Si puö dire allora che il riconoscimento
del problema culturale della Bibbia e dell'importanza ineludibile
che essa riveste per una Offenbarungsreligion come il cristiane-
simo e cio che fa la differenza fra Lattanzio e Eusebio, ricono-
scendo a quest'ultimo un tratto di 'modernitä' rispetto all'arcai-
smo' del primo?

E. Heck: Diese Beobachtungen und Fragestellungen sind

wichtig, und man müßte einmal die Diuinae institutiones des

Lactanz und Eusebs Praeparatio evangelica über das Feststellen
einzelner Entsprechungen hinaus systematisch miteinander
vergleichen. Hierzu jetzt nur dies: 1) Lactanz macht von Anfang an
{inst. 1,1,6; 19) klar, daß das Christentum eine Offenbarungsreligion

ist. 2) Er setzt die Bibel aus dem 1,5,1-2 genannten
Grund erst spät (4,5,3) ausdrücklich ein, nennt sie aber 1,4,1-8
als erste Quelle und hat sie schon im 2. Buch (9-13) präsent (s.

oben S.236). Daher frage ich mich, ohne Euseb gut zu kennen,
ob die Differenz im Bezug auf die Rolle der Bibel gegenüber der

Bildungstradition zwischen Euseb und Lactanz wirklich so groß
ist, daß man Lactanz gegenüber Euseb 'unmodern' nennen kann.

Chr. Riedweg: Es sei darauf hingewiesen, daß die methodische

Forderung des Lactanz, man solle auf den Denkhorizont
der Gegner Rücksicht nehmen und die Angesprochenen mit für
sie maßgebenden Autoritäten widerlegen, praktisch schon vom
Verfasser der Apostelgeschichte im ältesten Kabinettstück christlicher

Apologetik, der Areopagrede (17) mustergültig befolgt



248 DISCUSSION

wird. Auch griechische Apologeten äußern sich wiederholt in
diesem Sinn.

A. Wlosok: Bahnbrechend war Lactanz mit seinen Ansätzen zu
einer christlichen Ästhetik und Poetologie, die der Legitimation
christlichen Dichtens im Anschluß an die klassische Formtradition

(Beispiel: das Bibelepos des Iuvencus) dienen konnte:
1) einer neuen Zweckbestimmung von Dichtkunst und schönem

Gesang, nämlich zum Lobe und im Dienste Gottes {inst.
6,21,4-11; von Lactanz vorgeführt in seiner Phoenixelegie) und
2) der Definition der Aufgabe des Dichters als Vermittlung von
Wahrheit in verhüllter Form, als figürliches Sprechen oder eben
als Allegorie {inst. 1,11,24 ff.; 2,10,12) — eine Definition des

officium poetae, auf die sich noch Petrarca in seiner Krönungsrede
berufen hat (vgl. HLL 5, 380 f.; 399; 403).


	Defendere-instituere : zum Selbstverständnis des Apologeten Lactanz

