
Zeitschrift: Entretiens sur l'Antiquité classique

Herausgeber: Fondation Hardt pour l'étude de l'Antiquité classique

Band: 51 (2005)

Artikel: Porphyrios über Christus und die Christen : de philosophia ex oraculis
haurienda und Adversus Christianos im Vergleich

Autor: Riedweg, Christoph

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-660648

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-660648
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


V

Christoph Riedweg

PORPHYRIOS ÜBER CHRISTUS UND DIE CHRISTEN:
DE PHILOSOPHIA EX ORACULIS HAURIENDA

UND ADVERSUS CHRISTIANOS
IM VERGLEICH

Allein die Vielzahl von Widerlegungen lässt schon erahnen,
welche Brisanz die Schrift Kara XpitraavoJv des hochgebildeten
platonischen Philosophen und Philologen Porphyrios von Tyros
(ca. 234—305/10 n.Chr.) bis weit über seinen Tod hinaus in
christlichen Kreisen entfaltete. Nicht nur Zeitgenossen wie
Methodios von Olympos oder der etwas jüngere Eusebios von
Kaisareia1 hielten es für notwendig, sich ausführlich mit dem

15-bändigen Werk auseinanderzusetzen. Auch Apollinarios
von Laodikeia, Philostorgios und ein nur schlecht fassbarer

Pacatus schrieben z. T. sehr umfangreiche Widerlegungen. Für
Hieronymus sowie Paulinus von Nola wiederum ist zumindest
die Absicht belegt, ein Werk gegen Porphyrios zu verfassen.2

Von diesen Widerlegungen hat sich allerdings fast nichts
erhalten, und entsprechend trüb sieht die Situation auch für
Porphyrios' Streitschrift aus. Denn während wir im Falle des

1 Cf. zur Datierung WlNKELMANN 1991, 35f.; Carriker 2003, 39: "Before
324?".

2 Cf. Harnack 1916, 6f.; ders. 192H, 245 und 266f. und 1921b, 833-835;
ferner u. a. Hulen 1933, 5f.; Rinaldi 1997, 128fE; Fiedrowicz 2000, 73ff.;
Cook 2000, 126; Goulet 2003, I 129f.; zu Eusebios' Widerlegung s. auch
Frede 1999, 235ff.; Kofsky 2000, 7Iff.; unbegründet ist die Vermutung von
BARNES 1981, 174f.: "his Against Porphyry must have been an ephemeral and

hasty work".



152 CHRISTOPH RIEDWEG

Kelsos und Kaiser Julians dank ausführlicher Zitate und
Paraphrasen in Origenes' und Kyrills Widerlegungen Inhalt und
Argumentation der Werke noch einigermassen rekonstruieren
können, tappen wir bei Porphyrios, dessen Schrift bereits von
Konstantin und dann endgültig von Theodosius II. und Valen-
tinian III. im Jahre 448 verboten wurde,3 weitgehend im Dunkeln.

Wo die Dokumentation dürftig ist, schiessen Spekulationen

umso mächtiger ins Kraut. Tatsächlich bietet die Forschung
der letzten Jahre zu Porphyrios' Kcrroc Xpicmavcov ein ziemlich
disparates Bild. Auffassungen, die lange Zeit als communis opinio

galten, sind in Zweifel gezogen worden. Zugleich wurden,
meist im Anschluss an Vorschläge früherer Forschung, auch
kühne Hypothesen aufgestellt.

Der Zeitpunkt für eine Bestandsaufnahme und den Versuch
einer wenigstens partiellen Klärung der verworrenen Situation
scheint gekommen. Kontrovers diskutiert werden insbesondere

Datierung und Entstehungsort von Koctoc Xpicmavwv. Bis vor
wenigen Jahren galt es im allgemeinen als erwiesen, dass

Porphyrios "wahrscheinlich kurz vor oder gleich nach dem Tode
Plotins (um 270)..., etwa 40 Jahre alt, die 15 Bücher Kaxa
Xptcmavcöv in Sizilien geschrieben" hat.4 Diese Auffassung
stützte sich im wesentlichen auf eine Stelle in Eusebios'
Kirchengeschichte,5 für die allerdings Timothy D. Barnes jüngst eine,
wie mir scheint, plausiblere Deutung vorgelegt hat: Das

Syntagma o xoc0' ev XixsAfa xoctoccttocc; IIopcpupioi; charakterisiert

in diesem Satz, mit dem Eusebios zu dem anschliessend
zitierten fr. 39 Harnack (dem längsten Bruchstück aus
Ka-ra Xpicmavcov, das auf uns gekommen ist) überleitet, als

3 Cf. Porph. 38T. und 40T. Smith.
4 Harnack 1916, 3, im Anschluss an Bidez 1913, 67; cf. BenoIt 1947, 551

und die Angaben bei PlRIONI 1985, 502 Anm.l; ausserdem LANE Fox 1986,
586; Beatrice 1991, 119; Hargis 1999, 68 und 70; Cook 2000, 105 (ohne
Berücksichtigung von Barnes' neuer Deutung, siehe aber a.a.O., 119f. - unten
Anm.10 und 11).

5 Eus. hist.eccl. 6,19,2 PORPH. 30T. Smith adv.Christ. fr.39 Harnack), in
Verbindung mit der bekannten autobiographischen Notiz in PORPH. Plot. 11,1 Iff.

25T. Smith).



PORPHYRIOS UBER CHRISTUS UND DIE CHRISTEN 153

Apposition generell die Person des Porphyrios — "der sich zu
unserer Zeit in Sizilien aufhielt" — und darf nicht so eng, wie
bisher üblich, mit der Fortsetzung di>YYPl*FFaTa xa0' Yjptöv

evcTTTjcrapevop xat St' aöxcöv Tap 0etap YPa<P<*? StaßaXXetv TO7rst-

papivop xtX. zusammengenommen werden.6
Damit ist zwar keineswegs ausgeschlossen, dass das Werk in

Sizilien abgefasst worden sein könnte, doch fällt Eusebios als

Zeuge dafür weg. Wir sind über Porphyrios' Lebensumstände
nach Plotins Tod7 überhaupt denkbar schlecht unterrichtet.8
Mag sein, dass Sizilien danach noch längere Zeit sein

Lebensmittelpunkt blieb.9 Für eine genauere Datierung von Korra

6 BARNES 1991, 239; ders. 1994, 61, der die englische Übersetzung der
hist.eccl. durch Lawlor/Oulton zitiert und im übrigen auch daraufhinweist, dass

die Stelle von Rufin hist.eccl. 6,19,2 (qui apud Siciliam adversum nos libros con-

scripsit Porphyrius) nicht richtig wiedergegeben wird (cf. dagegen Hier. vir. ill.
81,2 Ceresa-Gastaldo qui eodem tempore [d.h. zur Zeit Eusebs] scrihehat in Sici-
lia, ut quidamputant [...]); cf. dens. 2001, 157.

7 Porphyrios, Plot. 2,3If. sagt ausdrücklich, dass er sich in Lilybaion aufhielt,
als Plotin starb.

8 Vgl. u. a. auch BenoIt 1947, 544 und 551; Barnes 1973, 432f.
9 Dies wurde auch Eusebios' allgemeine Charakterisierung, die bei zahlreichen

Kirchenvätern in der Bezeichnung 6 BaxavEÖTT):; ihre Entsprechung findet
(Barnes 1994, 61), am einfachsten erklären. Porphyrios konnte dabei sehr wohl
zwischendurch kürzere und auch längere Reisen von Sizilien aus unternommen
haben. Cf. für eine mind, vorübergehende Ruckkehr nach Italien (Rom? der Ort
wird nicht genannt) Plot. 2,12 (eTtaveXOovxi, dazu GOULET 1982b); ferner abst.

3,4,7 über einen Aufenthalt in Karthago, wohin er von Sizilien aus gereist sein

mag (dazu u. a. BlDEZ 1913, 57f.; Saffrey 1992, 34; Pirioni 1985, 502 Anm.7
stellt die blosse Vermutung als factum brutum dar). — Ratseihaft bleiben fur uns
die Umstände der in ad Marc. 4 erwähnten Reise, welche ihn nach der Heirat fur
einige Zeit von seiner Frau trennte; da er sie, wie er schreibt, im Interesse der
Hellenen und auf Betreiben der Gotter unternommen hat, wird in der Forschung

gerne vermutet, diese Reise habe ihn nach Nikomedien an den Hof Diokletians
gefuhrt und der Vorbereitung der Christenverfolgung gedient, cf. schon BlDEZ

1913, 116; BENOIT 1947, 552; Chadwick 1959, 142; Wilken 1984, 134£;
Pirioni 1985, 504f.; Beatrice 1993, 39 Anm.27; Digeser 1998, 131 etc.;
vorsichtig Whittaker 2001, 155f. — Nach den Eunapios verfügbaren Informationen

soll Porphyrios im übrigen in Rom gestorben sein (EUN. V.Sophist. 4,2,6;
dazu SAFFREY 1992, 38: "L'autre indication est un 'on-dit' inverifiable dans l'etat
actuel de notre documentation. Porphyre serait mort ä Rome, peut-etre"); über
eine (bald nach Plotins Tod erfolgte) definitive Ruckkehr nach Rom lässt sich aus
EUN. v.Sophist. 4,1,10 nichts entnehmen, cf. auch SAFFREY 1992, 35f£; anders



154 CHRISTOPH RIEDWEG

Xpoff-uavcov fehlt jedenfalls selbst bei der traditionellen (Fehl-)

Deutung der Eusebiosstelle10 ein verlässlicher Anhaltspunkt in
Porphyrios' Biographie, und die von Barnes fur einen späten
Ansatz — "in the early fourth century rather than the late third"
— vorgebrachten Gründe haben fur sich genommen kaum
Gewicht.11

COOK 2000, 105; differenziert schon Barnes 1973, 432f. "In the present state
of knowledge, it seems possible that Porphyry only returned to Rome long after
270, or that he went to Rome soon after Plotinus died, returned to Sicily, and

only moved to Rome permanently after some years had lapsed — or for that matter,

that even after a permanent return to Rome c 272 he subsequently returned

to Sicily for one or more lengthy visits Any reconstruction will be hypothetical"
etc., ders 1981, 175 Von diesen Diskussionen ungerührt dagegen BEATRICE

1997, 54; "Plotin war 270 in der Campania verstorben, und Porphyrius kehrte
nach Rom zurück, um die Leitung der Schule zu ubernehmen"

10 Diese z B. noch immer bei DlGESER 1998, 131 und 133f. sowie dies. 2000,
93 und 95, KOFSKY 2000, 22f; GOULET 2003, I 128, differenziert COOK 2000,
119fF., der Barnes grundsätzlich zustimmt und zugleich daran festhalten mochte,
dass Eusebios den Leser "with a prima facie impression that the text is connected

to Sicily" zurücklasse.
11 BARNES 1973, 442 Dass Porphyrios nach dem Ausweis von fr. 43(C)

Harnack zur Rekonstruktion des historischen Hintergrunds des Danielbuchs auch
das der Zenobia gewidmete Werk des Sutorios Kalhnikos {FGrHist 281) über die
alexandrinische Geschichte benutzt hat, ergibt, wie auch BARNES 1973, 435
konzediert, lediglich einen ungefähren terminus post quem 270/272 (cf. schon CAMERON

1967, mit der Korrektur von Barnes 1994, 58 Anm.22) Aus der Wendung
Britannia fertihs provincia tyrannorum in fr. 82 Harnack lasst sich nichts gewinnen,

da es sich dabei sehr wohl um einen Zusatz des Hieronymus handeln konnte
(so, im Anschluss an Harnack ad loc., auch Barnes 1973, 437, PlRlONI 1985,
503f. dagegen schhesst daraus vereinfachend auf 296 als terminus post quem) BARNES

1973, 437ff. meint aus der Tatsache, dass in Lact mst 5,2 (mehr dazu u.)

Porphyrios nicht erwähnt sei, indirekte Unterstützung zu erhalten "for the notion
that Porphyry composed it after 300 rather than before" (a a.O 439); doch mit
solchen argumenta e silentio (ein weiteres bei BARNES 1994, 62 im Anschluss an
Rist) ist stets grosste Vorsicht angezeigt Die Erwähnung "der Stadt" (wohl Rom)
in fr. 80 Harnack sagt m E. gegen BARNES 1994, 62 nichts über den
Entstehungsort von Kara Xpumavcöv aus Cf im übrigen fur Argumente von BARNES

1973, die seither uberholt sind, Dens 1994, 59f. Etwas positiver beurteilt das

Gewicht von Barnes' Argumenten COOK 2000, 120ff, der jedoch am Ende offen
lasst, ob das Werk um 300 oder in der Nahe von 270 entstanden ist, siehe a.a.O.
125 "Whether the Contra Christianos is dated to the period shortly after 270 or
to the period before the Great Persecution in 303, it is probably the case that
persecutions loom in the background" Vgl. auch CarrIKER 2003, 121 • "all that can



PORPHYRIOS UBER CHRISTUS UND DIE CHRISTEN 155

Heftig umstritten ist bis heute ausserdem, ob vielleicht aus
Laktanz divinae institutiones 5,2 ein Hinweis auf die Entstehung
und den 'Sitz im Leben' von Kara Xpicruavcdv zu gewinnen ist.

Während der von Laktanz an zweiter Stelle genannte Bekämp-
fer der Christen in der Regel mit Sossianos Hierokles identifiziert

wird,12 hat sich die neuerdings von P. F. Beatrice und E.

DePalma Digeser wiederaufgegriffene und energisch verfoch-
tene Vermutung, beim zuerst erwähnten antistes pkilosophiae
handle es sich um Porphyrios, nicht allgemein durchgesetzt.13
In der Tat scheinen die Argumente für eine solche Identifikation
problematisch. Zwar gehört es zum bewährten Arsenal polemischer

Rhetorik, die moralische Integrität des Angegriffenen dezi-
diert in Abrede zu stellen (chaßoXf)),14 so dass man Laktanz'
diesbezügliche Polemik als Topos abtun konnte. Freilich wird
Porphyrios nirgendwo sonst in vergleichbarer Weise als Ausbund

von Lasterhaftigkeit und verschwenderischer Genusssucht

geschildert.15 Gemäss Laktanz hat sich der antistes philosophtae

zur Mehrung seines Reichtums mit wunderlichen Intrigen die

be said with confidence is that Porphyry composed his Adv Chr at some time
between 272 and ca. 300".

12 Dafür sprechen u. a inst 5,3,22 ausus est libros suos nefanos ac dei
hostet yihaXrßmc, adnotare und mortpers 16,4 Hteroclem ex vicano praesidem,

qui auctor et constliarius adfaciendum persecutionem fuit, cf. Forrat 1986, 11 ff
13 Cf. BEATRICE 1993 (mit Angaben zur alteren Literatur), ferner BARNES

1994, 58f, und dens. 2001, 158f.; zustimmend zu Beatrice und Digeser FlE-

DROWICZ 2000, 72. Siehe zum Folgenden auch Wlosok oben in diesem Band,
S.23f

14 Cf. auch GOULET 2003, I 116: "Le portrait que Lactance trace de ce phi-
losophe hypocrite, adulateur, intrigant et opportuniste est soumis aux lois de la

caricature et ne doit pas recevoir une confiance llhmitee. Quand Lactance denonce
la contradiction entre la vie et les principes, l'hypocrisie, la luxure et la cupidltd,
enfin l'ignorance de la doctrine qu'il attaque, ll ne fait que reprendre des traits
inevitables de la polemique ancienne".

15 BARNES 1994, 59 weist zu Recht daraufhin, dass Laktanz diesen Philosophen

als einen 'bon vivant' zeichne, "who kept a more luxurious table at home
than the emperor did in the imperial palace- hence identity with the vegetarian
and ascetic Porphyry appears to be highly improbable". Nicht sicher zu entscheiden

scheint mir, ob der Hinweis auf die Blindheit dieses antistes in 5,2,9, die
BARNES 2001, 158f als weiteres Argument gegen eine Identifizierung mit
Porphyrios anfuhrt, wörtlich oder vielmehr im übertragenen Sinn zu verstehen ist



156 CHRISTOPH RIEDWEG

Freundschaft der höheren Magistrate erschlichen und dadurch
Nachbarn, die er um ihren Grundbesitz brachte, von
Ruckforderungsprozessen abgeschreckt. Daneben nimmt sich der später
laut gewordene Vorwurf, Porphyrios habe aus Geldgier die
reiche alte Witwe Markella geheiratet, geradezu harmlos aus.16

Eine weitere Schwierigkeit besteht darin, dass dieser nicht
namentlich genannte Verachter des Christentums nach Laktanz'

Darstellung "drei Bücher gegen die Religion und die Bezeichnung

der Christen" verfasst hat, während fur Porphyrios' Kara
Xpiaxiavoiv durch die Suda 15 Bucher bezeugt sind, eine

Angabe, die auch durch die Fragmente gedeckt wird.17 Die
offenkundige Unstimmigkeit wird von den Anhängern einer
Gleichsetzung dieses antistes mit Porphyrios in der Regel
dadurch überwunden, dass ein anderes Werk des Platonikers aus

Tyros, fiepi. ty}<; ex Xoyicov cpiXotrocpfoc!; (im folgenden Orakelphi-
losophie), ins Spiel gebracht wird: Digeser plädiert im Gefolge
von Wilken18 dafür, dass Porphyrios 303 in Anwesenheit
Laktanz' und anderer Höflinge am Kaiserhof in Nikomedien seine

Orakelphilosophie vorgetragen habe. Sie sieht sich dabei gezwungen,

fur diese Schrift, welche seit Eunapios eher als Jugendwerk
des Porphyrios gilt,19 mit Wilken eine spate Entstehung zu

16 PORPH 10T Smith Theosophia Tubing 85) Auf diese Stelle beruft sich
BEATRICE 1993, 41 "Die Anhänglichkeit des Philosophen an Geld und Reichtum

ruft sofort gerade die Persönlichkeit des Porphyrios in unser Gedächtnis
zurück"; cf auch DlGESER 1998, I44f. und dies 2000, 105f, anders schon Barnes

1973, 438f und 1994, 59
17 Es sind Fragmente aus den Buchern 1, 3, 4 und 12-14 auf uns gekommen
18 Digeser 1998 und 2000, 91ff, Wilken 1979, 130f Cf auch Wilken

1984, 136, ferner 158
19 Eun v Sophist 4,1,11 vsop 8e cov Ttojc xauxa eypatpev, cop eoixsv (die Deutung

der Stelle ist allerdings umstritten, anders O'MearA 1959, 33f), als Jugendwerk

betrachtet die Schrift ausser Wolff 1856, 38 insbesondere BlDEZ 1913,
15f, cf u a auch Hulen 1933, 14; Labriolle 1934, 238f, BenoIt 1947, 546
mit Anm 1, Barnes 1981, 175, HOFFMANN 1994, 169, allerdings unterliegt die
fur diese Datierung massgebliche Rekonstruktion der geistigen Entwicklung
Porphyrios' durch Bidez gewissen Zweifeln, cf. ZaMBON 2002, 270; plausibler ist die
Begründung fur eine Fruhdatierung bei GOULET 2003, I 120, der auf das Fehlen

jeglicher Spur von Plotinischem Einfluss und der Ablehnung der Tieropfer, wie
sie fur spatere Werke typisch ist, hinweist, cf jetzt auch dens 2004, 103



PORPHYRIOS UBER CHRISTUS UND DIE CHRISTEN 157

postulieren.20 Beatrice wiederum, der sich in einer Reihe von
lose miteinander verbundenen Aufsätzen seit 1988 mit Porphy-
rios' antichristlicher Streitschrift beschäftigt, stellt ausgehend
von einer unkommentierten Titelangabe beim frühen
Harnack21 die radikale These auf, die beiden Uberschriften 11 so!

fijq sx Xoytwv cptXoaocpiaq und Kaxa Xpiaxiavaiv bezeichneten
ein und dieselbe Schrift22 und Porphyrios habe im Jahre 303

20 WlLKEN 1979, 131f, DlGESER 1998, 134f und 146, mit weitreichenden
Folgerungen "The Philosophy from Oracles was not the immature product of a

young man enamoured of oracles and theurgy Rather, Porphyry presented this
text as a mature philosopher speaking in an official setting just before the Great
Persecution Moreover, the Philosophy from Oracles supplanted the technical
criticisms of Against the Christians by explaining why Christianity as currently
practised should be punished, and by suggesting how it might accommodate
itself to traditional cult" usw (DlGESER 1998, 139 halt adv Christ fur das frühere
Werk), dies 2000, 96ff, cf auch schon O'Meara 1959, 33ff und jetzt Barnes
2001, 159

21 Harnack 19582, 873 "In 15 Buchern liess er eine Streitschrift gegen die
Christen (Uept ty]c ex Xoyloiv tptAocrotplat; xatä Xpicraavcöv Aoyoi ie') ausgeben, die
mehrere Widerlegungen (durch Methodius, Eusebius, Apollinaris und Philostor-
gius) hervorrief", cf Beatrice 1992, 348f, contra Goulet 2004, 68 "Mais
c'itait lä mamfestement une erreur, dejä d^noncee par Hauschildt, que l'historien
n'a jamais renouvelee dans ses etudes consacrees au Contra Christianos"

22 So erstmals BEATRICE 1988, 128 und — im Zusammenhang mit Aug. conf
7,9,13 quosdam Platonicorum libros, die im Anschluss an J J O'MEARA auf De phi-
los ex orac haur reduziert werden — Ders 1989, 255ff (cf 258-"( we would
like to be allowed to go as far as bringing up the question if the Philosophy from
oracles which was read by Augustine in the Latin translation by Marius Victon-
nus, is not to be identified with Porphyry's lost work Against the Christians' etc.,
contra u a CULDAUT 1992, 274 Anm 9), cf BEATRICE 1991, 137, 1992, 348ff
(unter Hinweis auf Eus dem ev 3,6,39, dazu s unten Anm 25 bzw 61), 1993,
44ff, 1995", 580, 1995b, 414, 1997, 56, 2001, XXVII Beatrice mag dabei u a

auch von WlLKENs Sicht (1979) der Orakelphilosophie beeinflusst sein, der aus

Augustins Zitaten den (einseitig Augustins Perspektive reflektierenden) Schluss

zieht, das Werk sei "directed against Christianity" (123, die antichristhche Stoss-

richtung durfte in Wirklichkeit lediglich fur 343F-346F Smith — s unten —
gegolten haben, cf auch Wilkens anschliessende Differenzierung a a O "but it
took the form not of an attack on Christianity as such but a positive statement
of the traditional Greek religion, modified by Porphyry's neo-Platonism", ferner
126, fragwürdig ist dagegen Wilkens Versuch, Ka-ra Xpia-riavcöv thematisch auf
die Schriftkritik einzuengen [z B 128fE, bes 130 Anm 14]). — Das Problem,
dass von der Orakelphilosophie nur Fragmente aus drei Buchern uberliefert sind,
sucht BEATRICE 1992, 350ff wenig uberzeugend unter Hinweis auf die vana lectio

in 325F,1 Smith ex toü Sexoctou (Ambrosianus 569, 16 Jh) statt des gewiss



158 CHRISTOPH RIEDWEG

drei Bücher aus diesem einen antichristlichen Werk in Niko-
medien "öffentlich bekannt gemacht".23 Diesem Werk weist
Beatrice übrigens u.a. auch noch die Fragmente von EDpi
äyaXftaTcov und die von der Suda erwähnten 6 Bücher Fiept
oXy)<; sowie, mit J.J. O'Meara,24 die bei Augustin zitierten Bruchstücke

aus De regressu animae zu.25

richtigen ev xöi Seurepco (Borbomus II F. 9, 14. Jh., siehe auch WOLFF 1856, 39)
zu überspielen (cf DlGESER 1998, 138 Anm.72; GOULET 2004, 64) Die von
BEATRICE 1994, 222ff. an dem von der Suda genannten Titel Kara Xpumav&v
geäusserten Zweifel konnten mit ähnlicher Begründung auch gegenüber Julians
Kara TaAiXaicov vorgebracht werden Vorsichtig zustimmend zu Beatrice jetzt
Carriker 2003, 115ff., contra GOULET 2004, 68ff.

23 Beatrice 1993, 46: "Wir können uns vielleicht sogar vorstellen, welche
Bucher der Omkelphilosophie Porphyrios m Nicomedia fur angebracht hielt, öffentlich

bekannt zu machen Mit Sicherheit nicht die Bucher mit ausschließlich
philosophischem und auf die Orakel bezogenem Inhalt. In jener politischen Situation

wählte er nur die Bucher, in denen die Polemik gegen das Christentum, seine
Heiligen Schriften und seine Theologie besonders ausgearbeitet war. Diese

Vermutung wird indirekt von Laktanz bestätigt. Er berichtet, daß das Werk des Sos-

sianus Hierokles, das die Lugen und die Widerspruche der christlichen Schriften
hervorheben sollte, denselben Stoff, der in den drei Buchern des ersten Polemikers

behandelt worden war, wieder aufgriff aber auf eine noch beissendere Weise
vorbrachte [Anm des Verf.• LACT inst 5,2,12 eandem materiam bezieht sich nicht
auf die pace Beatrice erst nachher genannte Kritik an den christlichen Schriften]
Es ist demnach sehr wahrscheinlich, daß Porphyrios m Nicomedia die Bucher
XII, XIII und XIV der Omkelphilosophie vortrug, d.h jene Bucher, in denen er
sich alle Muhe gegeben hatte, die christlichen Schriften des Alten und Neuen
Testaments zu vernichten In diesen Buchern hatte er unter anderem auch die
pseudepigraphische Natur des Buches des Propheten Daniel hervorgehoben und
sich damit vergnügt, die Unwissenheit der Apostel und Evangelisten zu verlachen"

Genau umgekehrt argumentiert DlGESER 1998, 145: "he presented not
Against the Christians, a long, scholarly work that would have been unsuitable for
reading aloud in public, but his Philosophy from Oracles" etc

24 Cf. O'MEARA 1959 und 1969, 121 ff; s. dazu die Rez des Buches von
O'Meara 1959 durch Dörrie 1960 und durch Hadot 1960.

25 Beatrice 1989, 255ff, 1990, 175f. und 1992, 353 (354 wird ausserdem
die auf nichts gegründete Vermutung geäussert, dass die Bucher 5-11 "treated
exclusively philosophical subjects that caused no negative reactions on the part of
Christian apologists") sowie ders. 1994, 231 Die Omkelphilosophie wird zunehmend

zu einem schwarzen Loch, welches zahlreiche andere, z. T nur ganz schwach

bezeugte Werke des Porphyrios aufsaugt. Angesichts der trummerhaften Überlieferung

scheint jedoch grosste Vorsicht am Platz. Bei thematisch verwandten Schriften,

welche verschiedene, grundsätzlich zu trennende Aspekte einer neupla-
tonischen Rehgionsphilosophie behandeln, sind gewisse Überlappungen fast



PORPHYRIOS UBER CHRISTUS UND DIE CHRISTEN 159

Auf das Verhältnis der Orakelphilosophie zu Kara Xptcmavwv
soll weiter unten eingegangen werden. Für den Augenblick seien

folgende Punkte festgehalten:
1. Die beliebte, von Laktanz De mortibuspersecutorum 1 l,5f.

inspirierte Vorstellung, Kaiser Diokletian habe im Vorfeld der

grossen Verfolgung führende Intellektuelle, darunter eben Por-

phyrios, zu einer Konferenz, welche das Ziel hatte "to lay the

groundwork for the Great Persecution",26 nach Nikomedien
geladen, wird durch die Ausführungen in inst. 5,2,2 nicht wirklich

gestützt.27 Dort heisst es lediglich, dass um die Zeit der

Zerstörung des dei templum am 23. Februar 30328 "zwei Personen

an demselben Ort aufgetreten seien" (duo extiterunt ibidem), welche

das Christentum ebenso hochmütig wie unverschämt gelästert

hätten. Offensichtlich handelte es sich nach Laktanz, der
den Vortrag der beiden gehört hatte,29 um ein lokales Ereignis

unumgänglich (cf. schon innerhalb eines Werkes De philos ex orac haur 314F
Smith!) und können daher nicht als Kriteritum fur eine Gleichsetzung verwendet

werden. Wenn also z. B m De phtlos. ex orac haur 316F. Smith auch etwas
über die Form der äyaApaxa gesagt wird, ware es ebenso unklug, daraus abzuleiten,

die Schriften Ilspl tüv ayaAptaxciiv und Fiep! Trjp ex Aoyicov cpiAoaotplap fielen

zusammen, wie, wenn in der Orakelphilosophie etwas über das Christentum
gesagt wird, zu folgern, diese sei mit adv Christ, identisch Bei Porphynos'
Enthusiasmus fur Orakel ware es im übrigen ja geradezu verwunderlich, wenn er nicht
auch in anderen Schriften wie de regressu animae punktuell auf Orakel zu sprechen

käme Cf. jetzt allgemein auch die detaillierte Auseinandersetzung mit
Beatrices Argumenten bei GOULET 2004

26 DlGESER 1998, 145 (ähnlich dies. 2000, 114), im Anschluss an WlLKEN
1979, 131, der seinerseits von CHADWICK 1959, 142 angeregt ist, cf dessen

allerdings noch sehr vorsichtige Äusserung zu adMarc 4 • "a strange and cryptic phrase
which may perhaps mean that he had been invited to attend the confidential
deliberations which preceded the launching of the persecution of the Church under
Diocletian in 303. (Porphyry would be a natural person to consult about such a

project, as the author of several formidable books against the Christians )"
27 2,\imortpers 1 l,5f. s. unten
28 Dies die übliche Deutung (cf u. a Labriolle 1934, 304) Anders Monat

1973, 36f zu 5,2,2, der die Worte dei templum everteretur nicht auf das tatsächlich

zerstörte Kirchengebaude bezieht, sondern im übertragenen Sinn auf "l'fig-
lise, ensemble du peuple de Dieu"

29 LACT, inst 5,4,1 Hl ergo de quibus dixi cum praesente me ac dolente sacrile-

gas suas htteras expltcassent, etc.



160 CHRISTOPH RIEDWEG

(.ibidem30), so dass man Monat zustimmen möchte, wenn er zu
dem von Laktanz zuerst Genannten bemerkt: "Sans doute ne

s'agissait-il que d'une gloire locale de la philosophie".31 Er
scheint opportunistisch die Gunst des Augenblicks genutzt und
das Werk verfasst zu haben, als die Verfolgung bereits wütete.32

Einzig vom zweiten, gewöhnlich mit Sossianos Hierokles
identifizierten Polemiker heisst es, er habe zu den wichtigsten Anstiftern

der Verfolgung gehört (5,2,12). Und fur ihn als iudex ist es

in der Tat sehr wohl möglich, dass er zu den in De morttbus

persecutorum genannten Honoratioren gehörte, die Diokletian
vor der Verfolgung befragte.33

2. Die Versuchung, Leerstellen in der Uberlieferung
rückblickend mit 'big names zu füllen, ist generell gross.34 Man tut
indessen gut daran, sich in Erinnerung zu rufen, dass die
heidnische Auseinandersetzung des 3. und frühen 4. Jh. mit dem

30 Cf. im Kontrast dazu inst 5,4,1 (ubique) und 2 (multis in locis).
31 Monat 1973, 38, vgl auch Goulet 2003, I 118: Tadversaire de Lac-

tance semble un propnetaire terrien bien installe dans la region et susceptible d'a-
cheter des juges de l'endroit"; ähnlich Wlosok oben in diesem Band, S.24. Es

wird in der Regel auch kaum beachtet, dass nach Ansicht Laktanz' die beiden
antichristhchen Polemiker, die er selber gehört hatte, "mit wenigen Worten
zuschanden gemacht werden konnten" (cf inst 5,4,1 über die Grunde, weswegen

er sein apologetisches munus auf sich genommen hat non ut contra hos scri-
berem qui paucis verbis obteri poterant, sed ut omnes qui ubique idem opens efftct-
unt aut effecerunt, uno semel impetu profligarem). Wahrend er sich mit Sossianos
Hierokles immerhin in einem eigenen Kapitel auseinandersetzt (5,3), scheint ihm
das Werk des antistes philosophiae lediglich Hohn und Spott zu verdienen (cf.

5,2,8-11). Es ist schwer vorstellbar, dass Laktanz so über Porphyrios gedacht hat.
32 Lact inst. 5,2,10.
33 LACT, mortpers 11,6. Admissi ergo mdices pauci et pauci militares, ut

dignitate antecedebant, interrogabantur etc.; cf. auch GOULET 2003, I 118'
"Qu'un philosophe romain comme Porphyre ait pu y participer nest pas impossible,

mais contredit le temoignage de Lactance, notre seule source", ebenso ders.,
2004, 101

34 Auch HARNACK 1916 unterliegt ihr verschiedentlich, wenn er nicht
namentlich Porphyrios zugeschriebene Einwände m seine Sammlung mitaufnimmt.

Symptomatisch sind rhetorische Fragen wie bei DlGESER 1998, 143:
"Given the centrahty of Porphyry's arguments to Lactantius' apologetic
endeavour, is it not likely that Lactantius did indeed hear Porphyry read from the
Philosophy from Oracles at the conference in Nicomedia shortly before the Great
Persecution'"



PORPHYRIOS UBER CHRISTUS UND DIE CHRISTEN 161

Christentum bei weitem nicht allein von Porphyrios getragen
wurde. (Wir wissen u. a. auch von zahlreichen Schülern des

Porphyrios, die ihre je eigene Rolle in dieser Debatte gespielt haben

mögen.) Sie fand wohl damals, ähnlich wie die heutige Diskussion

über das Verhältnis zwischen dem Islam und der westlichen

Welt, überall im römischen Reich statt, und viele Gedanken

dürften geistiger Allgemeinbesitz geworden sein,35 nicht
anders als beispielsweise Huntingtons 'clash ofcivilizations'. Wie
heikel die Zuweisung eines nicht namentlich ausgewiesenen
antichristlichen Arguments an einen bestimmten Urheber unter
diesen Umständen ist, vermag die Beschreibung des Werks der
bei Laktanz an zweiter Stelle genannten Person zu illustrieren:
Wenn als dessen Hauptthema die falsitas scripturae sacrae und
ihre durchgehende Widersprüchlichkeit bezeichnet wird,36 so
würde eine solche Charakterisierung an sich mindestens so gut
auf Porphyrios' wie auf Sossianos Hierokles' Schrift zutreffen.
Wenn von diesem Autor übrigens weiter gesagt wird, er habe so
viele Stellen aus der Hl. Schrift, welche eine intime Kenntnis
voraussetzten, aufgezählt, "dass er einst zur selben Schule gehört
zu haben scheint",37 so lässt sich aus einer solchen Formulierung

erahnen, wie auch im Hinblick auf Porphyrios, dessen

Schriftkenntnis phänomenal war, die Überzeugung entstehen
konnte, er sei einmal Christ gewesen.38

Kurz: Zeit, Ort und Umstände der Entstehung von Porphyrios'

Schrift Kara Xpitruavcöv entziehen sich, vom terminus

35 Vgl. auch BENOlT 1978, 271, der m seiner Liste bei allen Fragmenten zu
prüfen sucht, ob sie nicht "plutot au stock general de la polemique antichrdtienne"
gehören.

36 Lact. inst. 5,2,13f.
37 Lact. inst. 5,2,14: adeo multa, adeo tnttma enumerans, utahquando ex

eadem discipline! fiitsse videcttur.
38 PORPH. 9T., 9aT. und 10T. Smith (nur die Nachricht, dass Porphyrios in

Kaisareia von Christen verprügelt wurde, nicht jedoch sein Abfall vom Christentum

durften nach GOULET 1982", 455 auf Eusebios' Widerlegung zurückgehen);
vgl. auch die ausführliche Besprechung der Frage (mit positivem Ergebnis) durch
Kinzig 1998; auf Kinzig verweist zustimmend Cook 2000, 104.



162 CHRISTOPH RIEDWEG

post quem 270-72 abgesehen,39 trotz intensiver
Forschungsbemühungen der letzten Jahre noch immer weitestgehend unserer

Kenntnis. Das ist bedauerlich, vermag aber angesichts der

Lückenhaftigkeit der Uberlieferung auch kaum zu überraschen.
Nicht endgültig gelöst ist ausserdem der Quellenwert des Maka-
rios Magnes fur Porphyrios' Werk, wobei sich in den letzten Jahren

immerhin ein gewisser Konsens herauszuschälen scheint,
dass die antichristlichen Einwände des Anonymus bei Makarios
zwar im Kern oft von Porphyrios beeinflusst sein mögen, jedoch
nicht ohne weiteres als Porphyrianisch betrachtet und in eine

Fragmentsammlung integriert werden dürfen.40 Eine dringend
geforderte Neuedition hätte solchen Ergebnissen Rechnung zu

tragen und müsste auch die interessanten Fragmente einschlies-

sen, die seit Harnacks Ausgabe zusätzlich entdeckt worden
sind.41

Weiterer Klärung bedarf auf dem Hintergrund der jüngsten
Forschungen das Verhältnis zwischen der antichristlichen
Streitschrift und der immer öfter damit in Zusammenhang gebrachten

39 S. oben Anm 11
40 In HARNACKs Edition von 1916 machen Exzerpte aus Makarios Magnes

mehr als die Hälfte aller Fragmente aus Auch wenn Harnack die Sammlung der
Texte durchaus korrekt mit "Fragmente und Exzerpte, Referate und Abgeleitetes"
uberschreibt, erweckt seine Ausgabe doch leicht den falschen Eindruck, es handle
sich um eine eigentliche Fragmentsammlung. Auf die Problematik hat insbesondere

BARNES 1973 hingewiesen; cf zu Makarios und Porphyrios u. a. auch DlGE-
SER 1998, 133f.; etwas positiver COOK 2000, 126f und 168ff. (bes. 172, cf. aber
auch 174: "The possibility remains that the Christian author created a philosopher

out of whatever pagan criticisms he could find"); ausführliche Diskussion
aller bisherigen Identifikationen dieses Anonymus jetzt bei Goulet 2003,1 112ff.,
der als Fazit u. a. festhalt (149): "Tous ces rapprochements et ces indices ne four-
nissent pas une preuve incontestable de l'origine porphynenne des objections
Un philosophe et un savant engage dans la confrontation culturelle avec le chri-
stiamsme se cache done derrRre ces objections et, s'il faut choisir un nom, aucun
ne s'impose avec autant de vraisemblance que celui de Porphyre"; im Kern zustimmend

zu Harnack HOFFMANN 1994, 18f, 22f. und 165f.
41 Vgl bes. die Fragmente aus Didymos dem Blinden, jetzt bei LlNGUITI

1999; ausserdem HARNACK 1921a, 245 und 266f. sowie 1921b, 833—835;
Schaublin 1970; Cook 1998 (dazu Nebes 1998).



PORPHYRIOS UBER CHRISTUS UND DIE CHRISTEN 163

Orakelphilosophie. Kein Zweifel: auch die Orakelphilosophie
enthält scharf polemische Aussagen über die Christen. Doch
berechtigt diese Tatsache zu der von Wilken, Beatrice und Dige-
ser vertretenen Annahme, dass Ilspi Trjp ex Aoyiorv cptAocrocpLap

ebenfalls zu den explizit antichristlichen Werken des Porphyrios
zu zahlen sei?42 Um diese Frage zu beantworten, muss in einem
ersten Schritt die generelle Stossrichtung der oft mehr
oberflächlich rezipierten Orakelphilosophie erfasst werden. Hierauf
sind die Christus und den Christen geltenden Fragmente
sorgfältig zu analysieren und in den Denkhorizont der zeitgenössischen

Philosophie einzuordnen, ehe abschliessend die
Übereinstimmungen mit Kaxa Xpi.crn.avwv in der Beurteilung der
christlichen Religion sowie die Differenzen herausgearbeitet werden

sollen.43

Zunächst ist einzuräumen, dass ein Werk wie die Orakelphi-
losophie grundsätzlich sehr wohl zu antichristlichen
Propagandazwecken verfasst worden sein könnte. Orakel erfüllen,
religionssoziologisch betrachtet, seit frühester Zeit eine wichtige
Orientierungsfunktion in der antiken Gesellschaft.44 In der
Kaiserzeit scheint es insbesondere in platonischen Kreisen zu einer
Art Revival dieser Form religiöser 'Lebenshilfe' gekommen zu
sein.45 Man befragte Orakel nicht nur in persönlichen
Notsituationen wie Kinderlosigkeit, körperlichen Gebrechen oder

vor folgenschweren Entscheidungen.46 Auch die staatliche

42 Cf. im Ansatz bereits O'MEARA 1969, 107, der zugleich betont: "But the
book could be, and was, more than merely anti-Christian" (dies wird von ihm im
folgenden auch expliziert).

43 Fur frühere Auseinandersetzungen mit dieser Frage vgl. u. a. die Angaben bei
BEATRICE 1992, 347f., HaRGIS 1999, 63fif. geht auf die Unterschiede nicht ein,
sondern harmonisiert Porphyrios' Ausfuhrungen in beiden Werken miteinander

44 Vgl Burkert 1977, 184ff
45 Em Zeugnis dafür sind die pythischen Dialoge Plutarchs, aufschlussreich

ist auch Kelsos' Lob auf die Segnungen der Orakel und überhaupt der Satpove?
bei Orig. Cels. 8,45. Der Aufschwung ist auch epigraphisch gut bezeugt. Cf.
allgemein Lane Fox 1986, 168ff.

46 Sozialgeschichthch interessant ist auch das 'Leistungsangebot' (VICTOR
1997, 148), mit dem Alexandras gemäss Lukian Alex. 24 fur sein Orakel werben



164 CHRISTOPH RIEDWEG

Gemeinschaft suchte regelmässig bei Orakeln Rat, Unterstützung

und Legitimation für ihr Handeln, nicht zuletzt in
religiösen Belangen. Wieso sollte also nicht auch das aufblühende,
im traditionellen sozialen Gefüge erhebliche Spannungen
verursachende47 Christentum zum Thema von Orakelanfragen werden,

wieso sollte die Auseinandersetzung zwischen Heiden und
Christen nicht teilweise auch über Orakel ausgetragen werden?

In der Tat hören wir gerade bei Porphyrios u. a. von einem
verzweifelten Ehemann, der von Apollon erfahren wollte, welchen
Gott er denn verehren müsse, um seine Frau wieder vom
Christentum abzubringen.48 Auch grundsätzlicheren Aufschluss über
das Phänomen 'Christus' erhoffte man sich von den Orakeln,
wie wiederum aus Porphyrios zu ersehen ist. "Ist er ein Gott?"
"Weswegen wurde er bestraft?":49 mit solchen Fragen wandten
sich verunsicherte Zeitgenossen — oder waren es vielleicht sogar
Anhänger des neuen Glaubens, welche sich insgeheim von der
anderen Seite' eine Bestätigung erhofften?50 — an Orakelgottheiten,

die traditionell als Quellen der Wahrheit anerkannt
waren.51 Es fügt sich ins Bild, dass nach Laktanz auch Kaiser
Diokletian im Vorfeld der Christenverfolgung von 303 einen

Haruspex zum milesischen Apollon sandte, um zu klären, wie

liess: d>p TtpostTtoi (aouxouc) xai. äveupoi Xpa—erac, xai xXs7tTap xai XajaTap sl;eXey-
Eeie xai 07)craupou? ävopu^ai Trapaa//j'. xai voaoGvxap iacraixo, ev£ou<; 8e xai t)St)

äTtoOavdvxap ävatm^aeiev.
47 Cf. Kelsos bei Orig. Cels. 3,55; lULIAN. contra Gal. fr.107 Masaracchia.
48 PORPH. de phil. ex orac.haur 343F. Smith. Cf. zur Situation u. a. IUST. 2

Apol. 2.
49 PORPH. dephtl. ex orac.haur 345F. Smith.
50 Anders allerdings Aug. cons.evang. 1,15,23 PORPH. de philos. ex

orac.haur. 345cF. Smith), nach dessen Darstellung es sich um quidam philosophi
eorum, welche ihre Gotter befragten, handelte. — HARGIS 1999, 84f. glaubt im
übrigen, die Anfrage religionsgeschichtlich m "a centuries-old Greek tradition"
einordnen zu können, wonach Orakel, insbesondere das delphische (cf. u. a. PLAT.

resp. 4, 427 b), im Zusammenhang mit der Einrichtung von Heroenkulten eine

wichtige Rolle spielten; s. dazu auch GOULET 1982b, 387f.
51 Vgl. auch den Reflex des Porphyrios bei Ps.-Justin (Markeil von

Ankyra?) ad Graecos de vera rel. 11. Gemäss LACT, tra 23,12 befragte man Apollon

auch de Iudaeorum religione (Antwort PORPH. de philos ex orac. haur. 344F.
Smith).



PORPHYRIOS UBER CHRISTUS UND DIE CHRISTEN 165

mit den Christen umgegangen werden soll. Der Gott antwortete

laut Laktanz so, wie man es von einem "Feind der göttlichen

Religion" erwarten konnte, d. h. ohne Zweifel dezidiert
negativ.52

Es wäre mit anderen Worten prinzipiell denkbar, dass ein

Christengegner wie Porphyrios entsprechende Orakel gesammelt

und zur Grundlage einer antichristlichen Schrift gemacht
hätte. Und doch tauchen bei näherer Betrachtung der
Orakelphilosophie Zweifel an einer solchen Einschätzung auf. Die

genannten, das Christentum betreffenden Beispiele sind zwar
faszinierende, aber doch isolierte Einzelfälle im Vergleich zur
überwiegenden Mehrzahl von Orakelanfragen und -auskünffen,
welche die Angemessenheit blutiger und anderer Opfer, die
individuellen Vorlieben der einzelnen Götter, die Gestalt der
Götterbilder, die hierarchische Differenzierung des paganen
Pantheons mit dem allmächtigen Götterkönig an der Spitze, das

Verhältnis göttlicher Vorhersagen zur Astrologie und ähnliche
Fragen betreffen. Nirgendwo ist eine polemische Perspektivenverengung

und Fokussierung auf das Christentum zu erkennen

— dies allein spricht schon klar gegen eine Identifizierung des

Porphyrios qua Verfassers der Orakelphilosophie mit dem bei
Laktanz genannten antistes philosophiae, der den blinden Christen

das "Licht der Wahrheit" zeigen und sie dadurch u. a. auch

vor Folter und schlimmen Verstümmelungen bewahren wollte.53

Nach dem Ausweis der erhaltenen Fragmente handelt es sich

52 LACT, mort.pers 11,7 deos pottssimum consulere statuit misitque aruspicem
ad Apollinem Milesium. Respondit die ut divinae religioms intmicw, cf. Moreau
1954, 271f. Interessant auch Konstantins Erwähnung eines Apollonorakels (bei
EUS. v.Const 2,50f.), in dem "die Gerechten auf der Erde" als Ursache dafür

genannt werden, dass er, Apollon, nicht mehr wahr prophezeien könne; cf. dazu
DlGESER 2004.

53 Lact. inst. 5,2,6; auch der Anfang in §5 passt eher schlecht zur Orakel-

philosophie: ante omnia philosophi officium esse erroribus hominum subvemre atque
illos ad veram viam revocare, td est ad cultus deorum; darum geht es in den erhaltenen

Fragmenten der Orakelphilosophie kaum, sondern vielmehr um eine
vertiefte Einsicht m die eigentliche philosophische Wahrheit, welche in den von den

Gottern verkündeten Orakeln (und nicht allgemein im Gotterkult) enthalten ist.



166 CHRISTOPH RIEDWEG

vielmehr um ein allgemeines, für Porphyrios' 'fromme' Denkweise

charakteristisches religionsphilosophisches Werk. Dieses

war der literarischen Fiktion nach auch nicht für die breite
Öffentlichkeit bestimmt, sondern an ein 'Du gerichtet. Der
Adressat wird — vielleicht unter dem Einfluss des pythagoreischen

Lysisbriefes?54 •— angehalten, den Inhalt nicht zu
veröffentlichen und ihn nicht den "Uneingeweihten (ßeßrjXoi) um
des Ruhmes, des Gewinns oder einer anderen unfrommen
Schmeichelei willen" preiszugeben (304F. Smith). Man vergleiche

als Kontrast den Beginn von Julians Schrift Gegen die
Galiläer, welche explizit an die gesamte Weltöffentlichkeit
gerichtet ist: "Richtig ist es, wie mir scheint, allen Menschen die
Gründe darzulegen, aufgrund deren ich zur Uberzeugung
gelangt bin, dass das Machwerk der Galiläer ein fiktives Gebilde
von Menschen ist, welches aus Bosheit zusammengestellt worden

ist" usw.55

Porphyrios' Orakelphilosophie schlägt dagegen leisere Töne an.
Ihr intendiertes Zielpublikum scheinen "Miteingeweihte" des

Verfassers zu sein, d. h. wohl religiös interessierte Platoniker,
welche den Wert der traditionellen, seit längerem in kreativem
Austausch mit der Philosophie stehenden Orakelkulte56
anerkennen und in einem philosophisch reflektierten Sinn 'Lebenshilfe'

von der geistigen Beschäftigung mit den Orakelantworten
erwarten. "Hoffnung auf Rettung", "zum Heil der Seele" lauten
Kernbegriffe, welche die Leitidee des Werkes umschreiben

54 Cf. Ps.-Lysis, epist. 1 und 6f.; ausserdem OF 245, l£; allgemein RlEDWEG

1987, 77ff. (bes. 92 Anm.82).
55 IüLIAN. contra Gal. fr. 1 Masaracchia.
56 Vgl. etwa die bei LACT. inst. 7,13,5f. erwähnte Anfrage eines Bürgers bei

Apollo Milesius, utrumne maneat anima post mortem an dissolvatur mit der
anschliessenden Antwort des Gottes, welche an das Hekateorakel erinnert: TAiyy)

[J.i'/pi.c, ou Seoao'Cc T.poc nCrjjj. xpaxsixat, / <p0apxa vooüaa mx07) ÜvyTcdp äAy7]86aiv
ei'xsr/ rp.y.a 8' ävaAuatv ßportYjv pxxa atöpa fxapavGev / eupyjxai, ic. alÖepa
7täcra cpopsixai / aiev ay/jpaot oOxa. pivei 8' zip 7tap.7tav äxetpy]p. / TCpcoxoyovop yap
xoüxo 6eoü Siexa^e npovoia (das Orakel wird von WOLFF 1856, 177f. hypothetisch
dem dritten Buch der Orakelphilosophie zugerechnet; bei Smith fehlt es, da nicht
ausdrücklich dem Porphyrios zugeschrieben).



PORPHYRIOS ÜBER CHRISTUS UND DIE CHRISTEN 167

(303F. und 304F., cf. 324F.). Das einzig solide Fundament fur
solche Rettung bilden für Porphyrios die "Orakel des Apollon,
der übrigen Gottheiten und guten Daimones",57 welche er in
diesem Buch gesammelt habe, ohne etwas am Sinn zu verändern;

einzig an Sprache und Metrum habe er, wo nötig,
Korrekturen angebracht und Unklares verdeutlicht (303F.).58 Euse-

bios, unsere Fiauptquelle für die Fragmente, schreibt Porphyrios
in der Auswahl der Orakel eine doppelte Absicht zu: 1) wolle
er die Vorzüglichkeit der (traditionellen) Theologumena aufzeigen,

und 2) zur Osocrocpta (ein vermutlich von Porphyrios geprägtes

Wort59), d. h. zu einer auf Theologie und Kult basierenden
Weisheit ermuntern.60 In dieser Beschreibung könnte zwar
theoretisch der Gedanke eines Vergleichs verschiedener Religionen
implizit mitenthalten sein — der Vorzüglichkeit der (sc. eigenen)

Theologumena könnte die Schlechtigkeit einer fremden Theologie

gegenübergestellt werden; doch es ist evident, dass

Porphyrios' Schrift für Eusebios, der sie ja noch ganz gekannt hat,

hauptsächlich eine positive, ftir die eigene Religionsphilosophie
werbende Absicht hatte.61

57 So Eus.praep.ev. 4,6,3 vor dem Zitat des ersten Fragmentes (303F. Smith).
58 Cf. zu diesem editorischen Verfahren WHITTAKER 1989, 69f. Zu Porphyrios'

Quellen cf. Robert 1968, 584: "D£s lors aussi, on voit une des sources dont
disposait Porphyre, comme ses emuies, predecesseurs ou successeurs dans
1'utilisation philosophique des oracles. II etait facile d'avoir des oracles authentiques de

Didymes et d'en constituer un recueil plus ou moins etendu. II n'etait point besoin
d'une recherche dans les archives du sanctuaire, il suffisait de se promener ä Didymes,

comme aussi a Milet, et de lire des pierres inscrites" etc.
59 Cf. Beatrice 1995b, 413f.
60 EUS. praep.ev. 4,6,3 et? tg anr>i>£iZ.iv rrjz xcöv OGoXoyoupivrov apsxrjp ei\ xe

7ipoxp07trjv •?)<; aüxtö tptXov övopa^eiv Oeococpiap.
61 Von einer antichristlichen Stossrichtung ist bei Eusebios in Bezug auf die

Orakelphilosophie nirgends die Rede. In EUS. dem.ev. 3,6,39 (von BEATRICE 1992,
349 und 1994, 234f. als Beweis ftir die Identität von Kaxa Xpicmavcöv und
flepi xvg ex Xoyiojv <piXo<ro<pia? betrachtet) ist die Angabe xoü xa0' rjpioiv ttoXeuxou

— ähnlich wie o xa0' ^(täp ev StxeXia xaxactxa? Tlopcpuptoi; in der eingangs
erläuterten Stelle aus der Kirchengeschichte — eine generelle Charakterisierung des
Verfassers der Orakelphilosophie ("des [notorischen] Gegners von uns") und besagt
nichts über den Inhalt dieses Werkes (cf. auch COOK 2000, 106 Anm.18: "This
text does not establish the identity of the two works"); dasselbe gilt für praep.ev.
5,5,5 6 Try xa0' rprwv aucjxeuY)v "GTrox/jpUroc, was u. a. von O'MEARA 1969, 107



168 CHRISTOPH RIEDWEG

Dazu fugen sich auch Porphyrios' eigene Worte: Er zeigt sich
im Prooimion überzeugt, dass die vorliegende Orakelsammlung
viele philosophische Lehrsätze schriftlich verzeichnen werde,
und zwar so "wie sich nach den Weissagungen der Götter die
Wahrheit verhält" (w<; oi Osoi. TaXY]0e<; sxeliV eOemuaav). Ausserdem

will er sich zu einem geringeren Teil auch mit dem
Orakelwesen an sich62 auseinandersetzen, insoweit es für die
philosophische Spekulation und zudem für die "Reinigung des

Lebens" nützlich sei. Welche Haltung er von den angesprochenen

Lesenden erwartet, wird ebenfalls angedeutet, wenn es

heisst, den Nutzen der Sammlung würden am meisten diejenigen

erkennen, welche sich unter Geburtswehen um die Wahrheit

mühten63 und die je schon danach verlangt hatten, "der

Erscheinung der Götter teilhaftig zu werden und Erholung zu
erlangen von der Ratlosigkeit dank der glaubwürdigen Lehre
der Redenden" (303E).64 Adressaten des Werkes sind also

schwerlich Christen, die von der paganen Uberlieferung
abgefallen sind und auf den rechten Weg zurückgebracht werden
sollen, sondern Porphyrios richtet sich, wie schon angedeutet,
offenkundig an heidnische Zeitgenossen, die gemeinsam mit

fälschlicherweise als Aussage über die im folgenden genannte Orakelphilosophie
aufgefasst wird: "It may be well to state at the outset that Eusebius describes the
Philosophy from Oracles as a compilation made 'against us', that is, Christians";
outTxeuV) ist aber Eusebios' regelmassige Bezeichnung fur Kaxä Xpicmavcov, cf
Sirinelli/des Places 1974, 301 "II designe constamment cet ouvrage sous le

nom de auaxeut) II n'emploie ce terme ni ä propos d'un autre auteur, m ä

propos d'un autre ouvrage du meme auteur" etc., s. jetzt auch GOULET 2004, 76ff
62 Dies die übliche Auffassung von Porphyrios' Ausdruck -rijp ypyjtmxyj? Ttpay-

piaTsiap (cf. z B O'MeaRA 1969, 109" "the practice of divination"; BARNES 1981,
175: "the science of oracles"); anders (viell richtig?) GOULET 1982b, 377' "la
faijon dont ll faut user des oracles" (cf allerdings jetzt dens 2004, 65" "la discipline

oraculaire", mit Anm 12) Jedenfalls legt Porphyrios den Hauptakzent auf
den philosophischen Gehalt der Orakel und nicht auf die Divination an sich

(cf auch O'Meara 1959, 30)
63 Cf. ZAMBON 2002, 274: "(...) termes socratiques d'un accouchement de

l'äme".
64 Cf. auch O'Meara 1969, 108- "Briefly the Philosophy from Oracles was

intended by its author for those who sought divine revelation on the truth and
the salvation of the soul"



PORPHYRIOS UBER CHRISTUS UND DIE CHRISTEN 169

ihm nach der Wahrheit und der lebendigen Erfahrung des

Göttlichen sehnsüchtig verlangen.65
Im Hauptteil des Werkes, dessen Gliederung Eusebios' Zitate

z. T. noch in Ansätzen erkennen lassen,66 folgt jeweils im
Anschluss an die metrischen Orakelsprüche ein Deutungsversuch:

Porphyrios hat es sich zum Ziel gesetzt, die unklaren
Andeutungen der Gotter, ihre Ratsei (atvtyfj.aToc), aufzulösen67

und ihren tiefen philosophischen Gehalt sichtbar zu machen.
Die fur das Werk charakteristische Abfolge von Zitat und
Auslegung68 strukturiert auch das in unserem Zusammenhang
zentrale Fragment 345E aus Buch 3 der Orakelphilosophie. Eusebios

zitiert es in der Demonstratio evangelica im Rahmen seiner
Abwehr paganer Kritiker, die in Jesu Wundertaten bloss Magie
zur Tauschung der Menschen am Werk sehen. Ein stärkeres

Gegenzeugnis als die von Porphyrios, dem notorischen Chri-
stenbekampfer, zitierten Orakeigotter kann sich Eusebios kaum
wünschen: "Doch du, höre deine eigenen Dämonen, die Orakel

erteilenden Gotter selbst, wie sie für unseren Heiland nicht
wie du Zauberei bezeugen, sondern Frömmigkeit, Weisheit und
den Aufstieg in den Himmel. Wessen Eingeständnis dieser

Dinge wäre fur dich wohl glaubwürdiger als die schriftliche

Äusserung unseres Feindes, die er im dritten Buch seines Werkes

mit dem Titel 'Uber die aus den Orakeln [zu gewinnende]
Philosophie' gemacht hat, wobei er etwa folgendes im Wortlaut
berichtet".69

65 Ähnlich auch GOULET 2003, I 119 "les mterlocuteurs ne sont pas des

adversaires, mais bien des paiens desireux d'apprendre une philosophie telle que
revel^e par les dieux", ferner ders 2004, 67 und 102f

66 Cf. 314F.,13fF., 316E, 328F.,2f. Smith, cf. allgemein Wolff 1856, 38ff,
Wilken 1984, 150f.

67 Cf. 305F. Smith und auch Eusebios' Kommentar zu 320F Smith (praep.ev
5,14,3 TTjv ex Xoykov ipiXociocpiav <äs äiroppTjra Oecov rap<ij(oucTav Xöyia mxpatpai-
vei)

68 Cf. Eus. praep ev 4,9,3 Kai psr' öXiya sTtE^YEifai T°v eppvjvEuaiv
coSe (folgt 315F. Smith, cf dann auch Zeile 28 eiy/jyTjcraaOai); LlEFFERINGE 1999,
180

69 Eus dem ev 3,6,39 (von Smith unter 345F. unzulässig verstummelt
abgedruckt).



170 CHRISTOPH RIEDWEG

Interessanterweise hält es Porphyrios zu Beginn dieses

Fragments für nötig, seine Leserschaft auf das Orakel der Hekate,
welches sich über Christus anerkennend äussert, mit den Worten

vorzubereiten: "Befremdlich mag vielleicht einigen das

erscheinen, was [jetzt] von uns gesagt werden soll. Denn die
Götter haben von Christus erklärt, er sei sehr fromm gewesen
und unsterblich geworden, und mit lobenden Worten erwähnen
sie ihn" (napaSo^ov loosq So^siev (av) xiaiv elvai to piAAov Xsye-
ö0ai ucp' Yjftcov. tov yap Xpicjxov ot 0eol eücreßeCTxaxov äc7tecpY)vavTO

xai (zOavaTOV ysyovoxa, sücpy][xw? xe aüxoü p.vY]p.ov£uotK7(.)

(345F.,6-13 Smith). Auch von dieser Aussage her wird die

Vermutung bestätigt, dass Porphyrios ein überwiegend heidnisches
Publikum anvisiert, denn "befremdlich" (TtapaSo^ov) kann diese

rühmende Nennung Christi eigentlich nur für heidnische Leser

sein; den Christen war Vergleichbares von den Orakeln der von
ihnen als pagane Autorität betrachteten Sibylle her vertraut. Wie
das Parallelzeugnis in Augustins Civitas dei zeigt,70 lässt Eusebios

hier und im folgenden die negativen Äusserungen des Porphyrios

und des von ihm zitierten Orakels über die Christen jeweils

weg: sie sind für ihn im vorliegenden Zusammenhang unwichtig.

Augustinus überliefert uns folgende Fortsetzung: "Von den
Christen dagegen sagen sie, sie seien besudelt, befleckt und in
Irrtum verstrickt, und sie [sc. die Götter] verwenden viele

derartige Beschimpfungen gegen sie" (" Christianos vero pollutos"
inquit "et contaminates et errore implicates esse dicunt et multis
talibus adversus eos blasphemiis utuntur") (345aF.,l4—18 Smith).
Soweit das vermutlich wörtliche Porphyrioszitat bei Augustinus,
der anschliessend auch selbst einen Abschnitt überspringt, in
dem Porphyrios offenbar christenfeindliche Orakel zitierte:
"Danach fügt er angebliche Orakel der Götter hinzu, welche
die Christen beschimpfen" (deinde subicit velut oracula deorum

blasphemantium Christianos) (345aF.,19-22 Smith). Gerne würden

wir diese Orakel kennen.71 Sie mögen ähnlich geklungen

70 Aug. cid. 19,23 Porph. de philos. ex orac. haur. 3, 345aF. Smith.
71 Ein Reflex vielleicht bei LACT. inst. 4,13,11 (s. unten)?



PORPHYRIOS ÜBER CHRISTUS UND DIE CHRISTEN 171

haben wie die von Porphyrios an anderer Stelle zitierte
Orakelantwort auf die oben erwähnte Anfrage eines verzweifelten
Ehemannes: In diesem Beispiel wird die dem christlichen Glauben
anhangende Frau von Apollon als "besudelt" und "gottlos" (pol-
luta, impia) bezeichnet, sie verharre in eitlem Trug und beklage
und besinge einen Toten als Gott (343F.72). Anders als in der

Fortsetzung unseres Fragments, aber in Ubereinstimmung etwa
mit Kelsos73 wird von Apollon danach auch Christus selbst

verunglimpft: er sei von den Richtern in rechter Weise zum
schimpflichsten Tod verurteilt worden.

Im Hekateorakel 345F. dagegen äussert sich die Göttin auf
die Anfrage, ob Christus ein Gott sei,74 folgendermassen:

"otti psv äOavdxT) (J-exa crwp.a rcpoßatvet,

yiyvwaxeii;, cro(Ss) TSTfxrjfxevY) cäsv aXaroa'
ävepop suaeßtT) 7tpo<pepecrTaTou ecttlv sxeivt)

1 ' "

"Dass die Seele nach [der Trennung vom] Leib75 unsterblich hervortritt,
weisst du, von der Weisheit abgeschnitten aber irrt sie immer umher.

Die Seele eines an Frömmigkeit ganz und gar herausragenden Mannes ist

jene. (Diese verehren sie, wobei ihnen die Wahrheit fremd ist)"
(345F., 18-24 Smith mit 345aF.,30f. Smith).76

Der Beginn der Orakelantwort wirkt ausweichend, oder zumindest

bleibt der Bezug zu Christus zunächst dunkel: Statt sogleich

72 Cf. dazu Cook 2000, 113f.
73 Cf. CELSUS fr. 2,5a; 2,31a; 2,44ff. Bader etc.
74 Cf. umgekehrt auch das bei LACT. inst. 4,13,11 überlieferte Apollonorakel,

welches die Frage, an homo fuerit, bejaht und zugleich Jesus wegen seiner Wunder

als Weisen bezeichnet (Bvtjxck; etjv xaxa aäpxa aocpop xspaxcöSemv epyot?), aber
auch darauf hinweist, dass er durch chaldäische Rechtssprüche verurteilt und
gekreuzigt worden sei (das erinnert an Formulierungen wie diejenige des CELSUS

fr.2,5a Bader 7tA7)p.p.eAr]aavxa aüxov SeScoxsvai raxpa 'IouSatoip SIxtjv); dazu MADEC

1992, 55ff.; Digeser 1998, 139; Cook 2000, 107f.
75 Cf. zu pexa crcöpa PHILOSTR. V.Apoll. 8,31 ((fuxzj) % pevä cräp.a papavOlv,

ax' sx Ssuptov 0oö<; frtito;, / pn]i8£<o? 7tpo0opoücra xepavvuxai ijepi xoucpco xxA. und
Lact. inst. 7,13,6, Vers 3 (oben Anm.56).

76 Der letzte Satz (pane [sc. animam] colunt aliena a se veritate) ist nur bei

Augustinus erhalten (xrjv Se xloumv äA7]0etv)p <j<ptv datouaTjc; tempt. Wolff; xrjv Se

xtoucrtv kv.c/.c aooiv ovxo<; aXyJioüc tempt. Nauck).



172 CHRISTOPH RIEDWEG

auf die Frage nach der Gottheit Christi einzugehen, rekurriert
die Gottin auf die für Platoniker selbstverständliche Lehre von
der Unsterblichkeit der Seele nach der Trennung vom Leib,
welche sie bei ihrem Adressaten, einem uns nicht näher

bestimmbaren 'Du',77 als bekannt voraussetzen kann.78 Der
Verweis auf ein allgemeines öoyfxa, mit dem übrigens stillschweigend

auch die Lehre von der körperlichen Auferstehung
verneint wird,79 hat einerseits zur Folge, dass die von den Christen

beanspruchte Einzigartigkeit Jesu unterminiert wird: sein

Geschick lasst sich mit allgemeinen philosophischen Kategorien

angemessen erfassen. Andererseits impliziert der angedeutete

philosophische Rahmen zumindest für Porphyrios, vermutlich
aber auch schon für das Orakel, dass Jesus nicht der "körperlose,

unbewegte und unteilbare" erste Gott sein, sondern höchstens

den in der theologischen Metaphysik unter diesem und den

kosmischen Göttern angesetzten 8odpovs<; zugeordnet werden

kann.80 Hekate, die Urheberin dieses Orakels, galt übrigens auch

als Herrin der Soaptovsc;.81

77 In der Einleitung wurde ein unbestimmter Plural verwendet (rapt yoüv toü

XpiCTTOÜ lpC6TY|t70(VTü)V XT>.

78 Cf auch Lact, mst 7,13,5f (oben Anm.56).
79 Cf Hargis 1999, 84 "Porphyry's exaltation of Jesus was a tacit denial of

Christ's bodily resurrection, belief in immortality among the Greeks was generally
limited to the continuing existence after death of the disembodied soul As we will
see, the oracle of Hecate emphasized the separation of Jesus' soul from his body,
while the utterance did not directly refute the Christian doctrine of physical

resurrection, the implication was clear"; ausdrücklich widerspricht PORPH. de regressu

ammae 301aF Smith der Auferstehung der Leiber
80 Cf. PORPH. abst 2,37: '0 pev npüiTop 0eöp a<j<ipaTÖ<; ts öv xat äxtv7)T0<;

xat apeptaTop xtX — r\ toü xoapou U/T — ot Aotxot 0sol (Gestirne) Satpo-

vsp (unterschieden in solche, die von allen Menschen oder nur in bestimmten

Gegenden mit Namen versehen und wie Gotter verehrt werden, und in die grosse
Masse der übrigen 'Dämonen'), cf allgemein zur Hierarchisierung des Porphy-
riamschen Pantheons sent 32, p.31,4ff Lamberz und epist ad Aneb 1,1b '0 Se

aüxop sari pot Aöyop npöp as xat reept tüv auvETOpevcoM 0Eotp xpetTTOvcov ysvü>v,

Satpovwv, cpzjpt, xat ^pwcov xat Jjoywv äypavTwv, COOK 2000, 111: since
neither the oracles nor Porphyry calls Christ a 'hero', one should probably assume

that Porphyry classified Christ in this third set of superior beings"
81 Cf PORPH. de philos exorachaur 327F. Smith, JOHNSTON 1990, 33ff., in

den Chaldatschen Orakeln wird Hekate mit der Weltseele gleichgesetzt, s



PORPHYRIOS UBER CHRISTUS UND DIE CHRISTEN 173

Der Zusatz "von der Wahrheit abgeschnitten aber irrt sie
stets umher" bereitet der Deutung zunächst Schwierigkeiten.
Ist weiterhin von der vom Leib getrennten Seele die Rede, oder
gilt die Aussage für die Seele generell? Im ersten Fall könnte an
Saipove? gedacht werden, welche auf der Erde ruhelos
umherschwirren und denen gemäss einem anderen Orakel ganz
bestimmte Opfer dargebracht werden sollen.82 Die vom Leib
getrennte Seele Christi wäre dann einer hierarchisch besonders
niedrigen Gruppe von Gottheiten zugewiesen, die in der Regel
als Gefolge Hekates gedacht wurde und in Magie und Theur-
gie der Kaiserzeit und der Spätantike eine zentrale Rolle
spielte.83

Gegen eine solche Interpretation84 spricht freilich die
Fortsetzung, in der die überragende Frömmigkeit Jesu betont wird,
und auch Porphyrios' Auslegung liefert keinen Anhaltspunkt für
die Identifikation mit einem dieser "schlechten" SaGove^. Der
Satz dürfte daher eher umfassend gemeint sein (cf. ouev) und
auf die Situation der Seele überhaupt zielen, nicht zuletzt auch
der Seele in ihrer inkarnierten, durch den Körper mit dem
Bereich des Werdens und Vergehens verhafteten Form.85

Nach Porphyrios besteht jedenfalls kein Unterschied zwischen
dem "sehr frommen" Jesus und den "übrigen Frommen": auch

Johnston 1990, 49ff. und Culdaut 1992, 278f„ welche überhaupt die grosse
Ambivalenz dieser Gottin betont.

82 314F.,31 Smith; cf. auch PORPH. abst. 2,39,3; in der (vielleicht von Porph.
angeregten, aber pace O'Meara 1969, 112ff. nicht genau mit dessen Theologie
ubereinstimmenden) Suxipeau; oberster Gott-Gotter-Damonen-Heroen bei Eus.
praep.ev. 4,3,Iff. wird den Seelen (sc. der Heroen) xa ~zp\ yvjv xal t)7r6yeia
zugewiesen. Zur Sache cf. Pap.Derv. coli. Ilf. und VI, 3f. Janko: Scapovep GWSöv
ovxep eictI | i|;[i>yai xipajpof

83 Cf. Johnston 1990, I44ff.
84 Ausgehend von der m. E. nicht haltbaren Annahme, dass ArnobiuS, nat.

1,34-47 eine detaillierte Auseinandersetzung mit dem Hekateorakel sei (cf.
SIMMONS 1995, 222ff), legt SlMMONS 1997 eine andere, einseitig negative Deutung
des Orakels vor.

85 Vgl. dazu PROCL. hymn. 4, bes. 8ff. pyjSe fj.£ XyjOatofc; utto ysu(Eaaiv ouXoa
ps^cov / 8a£picov ouev eyoi fxotxaptov a7raveu0ev eovxa, / pir) xpuepyjc; Y£ve0XY)<; svi
xu[j.aat 7U£7TTC0XDtav / oux £0£Xoucyav £fX7)v im ^Tjpov äÄäodai / Hoivr) tu;
xpuoeaaa ßiou Secr^Lo'tcJt. izz^YiGyi xtX.



174 CHRISTOPH RIEDWEG

seine Seele ist nach dem Tod unsterblich — nicht anders als

diejenige z. B. eines Plotin, nach deren Fortleben sich Amelios
ebenfalls in einer Anfrage an den (delphischen?86) Apollon
erkundigt hat.87 Der Vergleich mit diesem von Porphyrios in
der Plotinvita zitierten und erklärten Orakel ist auch sonst
aufschlussreich: in enger Anlehnung an Äusserungen des Platonischen

Sokrates in der Apologie ist dort von einer jenseitigen
Gemeinschaft der 8oup.ovs<; der "Besten"88 die Rede, zu denen

ausser den gerechten Totenrichtern Minos, Rhadamanthys und
Aiakos insbesondere Piaton und Pythagoras gerechnet werden.89

Diese apurToi dürften in unserem Fragment unter den "anderen
Frommen" mitgemeint sein.

Christus wird bei Porphyrios also sozusagen zu einem
Normalfall in der philosophischen Kategorie der sittlich herausragenden

Männer,90 deren Heroisierung post mortem in die von
der Orphik angeregte Platonische Wiedergeburtslehre integriert
wurde.91 Anders die Christen, welche "diese [sc. seine Seele]

in Unkenntnis [der tatsächlichen Verhältnisse] [sc. kultisch?]

86 Dies legt die unuberhorbare Anlehnung an Chairephons Befragung des

Orakels über Sokrates (PLA.T. apol. 20 e ff.) nahe.
87 Cf. PORPH. Plot, 22,23 SaTptov, avep to TtapoiOev, ärap vüv Souptovo? atay) /

OsioTcpyj TCeXacov, ot' fAüaao Sscrptov dvxyxyj- / ävSpopteijp xtA (45) vüv 8' oxe Sv)

trayjvoi; piev eAuaao, rrfjpta 8' fAet-pap / ps/pc, 8atptovtY)<;, pteO' ouyyijotv epyeat 7]8y)

/ Satptovti)v spaxoTcrtv dva7tve(oucrav dy-atc xtA.; COOK 2000, lllf.; s. allgemein
Goulet 1982b; Brisson 1990.

88 PORPH. Plot. 23,35.
89 Cf. Goulet 1982b, 398.
90 Cf. auch PORPH. abst. 1,22,2 ot yptiOsot xai ot yjpcoet; ttavTsp xai yevst xat

äpex^ yuojv 7tpoüyovT£? etc.
9' Cf. RlEDWEG 2001, 328ff. (mit Belegstellen); auch PLAT. Cratyl. 398 b-c;

PORPH. de regressu animae 301 F. Smith (at) post multas ttidem per diversa corpora
revolutiones altquando tarnen eam finire miserias et ad eas numquam redire

fateantur, non tarnen corpus habendo immortale, sed corpus omne fiigiendo; 301aF.
Smith sapientium ammas tta de corporeis nexibus liberan, ut corpus omne
fiigientes beatae apud patrem sine fine teneantur purgatas ammas sine ullo ad
miserias pristinas reditu in aeterna felicitate (sc. Porphyrins constituit) etc.; auch
298F. Smith mundatam ab omnibus malts animam et cum patre constitutum
numquam tarn mala mundi hums passuram esse (gemäss Augustinus civ 10,30 soll es

sich hierbei um eine von Piaton abweichende Lehre handeln, doch cf. z. B. Phdr.
249 a; anders SMITH 1974, 57 Anm.4).



PORPHYRIOS UBER CHRISTUS UND DIE CHRISTEN 175

verehren", wie Porphyrios in Anlehnung an das Orakel fortfährt.
Er wird dabei hauptsächlich an die Identifikation Jesu mit dem

uranfänglichen Xoyoq und einziggeborenen Sohn Gottes gedacht
haben, wie sie z. B. im ersten Kapitel des Johannesevangeliums

zum Ausdruck kommt92 und schon von Kelsos als freie Erfindung

der Urchristen zurückgewiesen worden ist.93

Auf der gleichen Argumentationslinie liegen Text und Auslegung

des daran anschliessenden Orakels, in dem ergänzend nach
dem Sinn der Passion gefragt wird. Erneut wird Jesu Geschick
in das Normparadigma einer reinen, philosophischen Seele

eingeordnet und gleichzeitig die christliche Deutung der Person

Jesu scharf verworfen:94

e7tepcoT7)a,dvTCov §e, Sia exoXao07), eyprjcrev'
a<J>[xa [xev äSpaveaiv ßaeravou; atel 7tpoßeßX7)Tai"

Jiuyyj 8' eütreßecov eli; oupavtov 7teSov f£si.

Auf ihre Zusatzfrage "Weswegen wurde er bestraft?" gab [die Gottin] das

Orakel zur Antwort:
"Der Korper ist kraftlos [sc. machenden] Martern fortwahrend ausgeliefert;
die Seele der Frommen aber setzt sich auf himmlischen Boden"

(345F.,33-38 Smith).

Soweit das Zitat bei Eusebios, der die Orakelphilosophie an dieser

Stelle, wie gesehen, allein für eine positive Äusserung über Jesus

aus heidnischem Munde anführt und die kritische Fortsetzung
daher erneut weglässt. Wiederum springt erfreulicherweise

92 Cf. auch NT Phil. 2,6ff. Zur platonischen Umdeutung des Johannesprologs

durch Amelios bei Eus. praep.ev. 11,19 cf. DöRRIE 1976.
93 U. a. CELS. fr.2,30a ff. Bader. Cf. allgemein AUG. cons.evang. 1,7,11 disci-

pulos vero eins dicunt magistro suo amplius tribuisse quam erat, ut eum filium del
dicerent et verbum del, per quodfacta sunt omnia, et ipsum ac deum patrem unum
esse honorandum enim tamquam sapientissimum virum putant, colendum autem

tamquam deum negant. — Andere Deutung bei COOK 2000, 116, u. a.:
"Porphyry's obvious presupposition is that one should not worship the souls of faithful

people Hecate and Porphyry seem unwilling to include Christ in the
class of heroes. His point may be that Christians are wrong to worship Christ's
soul as God", doch darum geht es kaum.

94 Cf. allgemein COOK 2000, 110: "In rhetorical terms Hecate uses epideic-
tic oratory for Christ and vituperative rhetoric for the Christians".



176 CHRISTOPH RIEDWEG

Augustinus ein, bei dem die folgenden Verse des Orakels
lauten:

"ilia vero anima aliis animabus fataliter ded.it, quibus fata non
adnuerunt deorum dona obtinere neque habere Iovis immortalis
agnitionem, errore implicari."

"Jene Seele indessen veranlasste in verhängnisvoller Weise andere
Seelen, denen das Schicksal es nicht vergönnte, die Geschenke
der Götter zu erlangen und den unsterblichen Jupiter zu erkennen,

sich in Irrtum zu verstricken" (345aF.,46—52 Smith).

Auch hier wäre zunächst eine Jesus-kritische Lesart denkbar: Wenn
seine Seele ftir die übrigen zur Ursache des Irrtums wird, dann
kann es sich bei dieser Seele eigentlich nur um einen schlechten

Soupcov handeln. Denn Gutes, und d. h. auch ein guter Sodpwv,

wirkt nur Gutes, Schlechtes hingegen Schlechtes.95 Schlechte &ou-

uovsr haben nach Porphyrios' Ausfuhrungen in De abstinentia
insbesondere die Tendenz, uns falsche Vorstellungen von den Gutes
wirkenden Göttern einzupflanzen, um ihr eigenes Unrechttun zu
kaschieren — sie allein sind ftir Schlechtes verantwortlich, nicht
die guten §oup,ovs<; und Götter — und um unsere Aufmerksamkeit

ganz auf sie zu lenken.96 Lüge ist ihr Kennzeichen, und "sie

wollen Götter sein, und die Kraft, die ihnen vorsteht, will den
Anschein erwecken, der grösste Gott zu sein".97 Einer ähnlichen

Fehleinschätzung unterliegen nach einhelliger Meinung der
antichristlichen Polemiker auch Jesu Anhänger, wenn sie die
Göttlichkeit des Sohnes und seine Einheit mit dem Vater betonen.

Und doch: so naheliegend und in sich stimmig eine solche

Auslegung ist, es finden sich weder hier noch in der Fortsetzung
Ansätze dazu. Vielmehr wird — zur Entlastung Jesu?98 — die

95 Cf. Porph. abst. 2,38,2ff.; auch daem. 469F. Smith etc.
96 PORPH. abst. 2,41.
97 PORPH. abst. 2,42,1 f.
98 Anders O'Meara 1959, 53: "So far was he from having any special union

with Wisdom, that he merited condemnation for having misled his followers". Cf.

jedoch auch NUMENIOS fr. 23 und 24,57ff des Places über Piaton, der
unabsichtlich den Grund gelegt hat dafür, dass die 'alte Wahrheit in der Akademie
nicht bewahrt blieb (cf. RlEDWEG 1994, 87f.).



PORPHYRJOS UBER CHRISTUS UND DIE CHRISTEN 177

Schicksalhaftigkeit der christlichen Verblendung hervorgehoben,
und zwar sowohl im Orakel wie in Porphyrios' anschliessender

Paraphrase, die wir nochmals einzig Augustinus verdanken:

propterea ergo dus exosi, quia, quibus fato non fuit nosse deum nec
dona ab dus accipere, hu fatahter dedit iste errore implicari.

"Deswegen sind sie also den Gottern verhasst, weil dieser [sc.
Jesus] sie, denen es durch das Schicksal nicht vergönnt war, Gott
zu erkennen noch Geschenke von den Gottern zu erhalten," in
verhängnisvoller Weise veranlasste, dass sie sich in Irrtum
verstrickten" (345aF.,52—56 Smith).

Soweit Porphyrios' Erläuterungen. Worin der Irrtum besteht,
wird in Fragment 346F. noch präziser gefasst,100 und auch dort
fällt kein negatives Ficht auf Jesus, im Gegenteil: er wird
ausdrücklich als einer der weisen Hebräer bezeichnet,101 was auf
dem Hintergrund von Äusserungen im ersten Buch der Ora-
kelphilosophie zu verstehen ist: Im Anschluss an Verse des Apol-
lon zahlt Porphyrios dort die Hebräer zusammen mit den Ägyptern,

Phöniziern, Chaldäern und Fydern zu den 'barbarischen'
Kulturvölkern, welche "viele Wege" zu den Gottern herausgefunden

hatten (324F. Smith).102 Als Teil dieser grossen Tradition,

99 Zu diesen Geschenken zahlt Porphyrios gewiss auch die Magie, mit der die Fesseln

des Schicksals gelost werden können, cf de phtlos ex orac haur 339F,9f Smith
100 Cf Augustins Einleitung (civ 19,23)' causas etusdem, sicutputat,

pandit errons, CULDAUT 1992, 281 deutet den "Irrtum" der Christen (zunächst
unter Auslassung von de phtlos ex orac baur 346F. Smith, welches sie nicht als

direkten Kommentar zum Hekateorakel versteht, sondern vielmehr als "une
conclusion ä l'ensemble des oracles cit£s") auf dem Hintergrund der Chaldaischen
Orakel etwas anders: "En adorant le Christ, les chretiens adorent en fait l'äme
devenue immortelle du Christ C'est la deesse Hecate, äme du monde, reflet de
la sphhre divine qui produit un reflet d'elle-meme, en engendrant les ämes dans
le monde sensible Mais les chretiens, en l'ignorant, se trompent de mediation,
ce n'est que le reflet inferieur d'Hecate qu'ils reconnaissent en confessant leur foi
au Christ Les chretiens, en arretant leur adoration ä cet homme, se detour-
nent des realites d'en haut et s'arretent ä ce qui n'est que reflet degrade sur la

matihre. Iis chutent vers la matifere, la sensation, l'erreur et la mort"
101 Vgl auch das Apollonorakel bei Lact, inst 4,13,11 (oben Anm.74)
102 In der Fortsetzung: 'EXXyjvei; Se l7tXav7)0Y]aav, oE Se xpaxoüvxep tjSt) xaE

Si.ecp0ei.pav bereitet die Deutung von oE Se xpaxoüvxep Schwierigkeiten Wahrend
O'MEARA 1969, 118 den Ausdruck auf alle 'Barbaren' beziehen mochte ("this



178 CHRISTOPH RIEDWEG

als weiser hebräischer Mensch zumindest wird Jesus von Por-

phyrios, dem Phönizier aus Tyros,103 und wohl ebenso vom
Hekateorakel anerkannt.104 Die gelobten Hebräer verboten

jedoch, wie Porphyrios in 346F. weiter schreibt, einzig die
religiöse Zuwendung zu den schlimmen Satpove? und den diesen

unterstellten geringeren Geistern; dagegen forderten sie, nicht
anders als die paganen Orakel,105 die Verehrung der himmlischen

Götter und insbesondere des höchsten Vatergottes. Die
Christen indessen, "ungebildet und von gottloser Natur" (indocti
et impiae naturae) wie sie sind, hören weder auf Götter noch
auf göttliche Männer und lehnen alle Götter pauschal ab (mit
dem Vorwurf der Unbildung mag Porphyrios u. a. auf ein
mangelndes Unterscheidungsvermögen gerade auch im religiösen
Bereich zielen), während nach der hebräischen Tradition diese

nicht gehasst, sondern verehrt werden sollten.106 Die Christen

makes no exception for Chaldaeans or Hebrews, who alone, he has admitted, had
found a pure way to a self-generated God"), versteht WOLFF 1856, 141 Anm.4
darunter die Christen (contra Mras 1954, 496, ad Eus. praep.ev. 9,10,3, der ubersetzt

"die den Weg bereits in Händen hielten"); ebenso wie Wolff, aber ohne

Nennung seines Namens, ZAMBON 2002, 200f: "il ne peut se referer aux Grecs, parce
qu'on vient de dire qu'ils sont victimes de leur egarement, ni se rHerer aux
barbares, auxquels il reconnait la decouverte des voies qui conduisent aux dieux. L'ex-

pression semble se rdferer aux chretiens: ceux-ci — abandonnant l'hebraisme pour
une religion nouvelle — ont perdu une sagesse que les Hebreux au contraire pos-
sident encore" usw. (ob deswegen freilich das Orakel, welches die theologische
Weisheit der Chaldäer und Hebräer ausfuhrt, "justement une signification
antichretienne" hat, scheint mir sehr zweifelhaft).

103 Diese Herkunft bleibt bedeutsam, auch wenn, wie MlLLAR 1997 zeigt,
Porphyrios nicht anders als Numenios und Iambhch "came from precisely that area of
the Near East — the only one indeed — where in the third century we have no
documentary evidence for the use of any language except Greek (and indeed Latin
[...])" und somit seine "cultural and intellectual identity" griechisch war (262).

104 Das Apollonorakel, aufwelches sich Porphyrios an dieser Stelle beruft {[...]
sapientes Hebraeorum, quorum unus tste etiam lesus fiat, sicut audisti divina Apol-
hnis, quae superius dicta sunt), hat sich nicht erhalten; Porphyrios' positive Sicht
der Hebräer zielt gewiss in erster Linie auf die Verehrung des einen höchsten
Gottes, cf. de philos. ex orac.haur. 324—325aF. Smith.

105 Vgl. auch de philos. ex orac.haur. 325aF. Smith voüv xeov eic, ßamAlja 0e6v

TpETC£, [ty)S' S7U yaö)? / rtveupiacri puxpoTepounv 6jaCXsi° toüto croi sIkov.
106 Die lückenhafte Stelle klingt, wie wenn hier eine Anspielung auf Ex. 22,27

oü xaxoXoyYicrsK; Oeoui; vorliegen konnte (cf. IULIAN. contra Gal. fr.58 Masaracchia);



PORPHYRIOS UBER CHRISTUS UND DIE CHRISTEN 179

indessen tun nur so, wie wenn sie Gott verehrten, in Wahrheit
unterlassen sie genau das, wodurch dieser absolut bedürfnislose
Gott richtig angebetet wird: "durch Gerechtigkeit, Züchtigkeit
und die übrigen Tugenden" {per iustitiam et castitatem aliasque
virtutes), "indem wir durch Nachahmung und Erforschung" seines

wahren Wesens {per imitationem et mquisitionem de ipso)107

"unser Leben selbst zu einem Gebet an ihn machen". Ihr Unverstand,

so die letzten Worte von Fragment 345F., ist zu bemitleiden,

während Porphyrios vom Adressaten seiner Orakelphilosophie

umgekehrt fordert, dass Christus selbst, der "fromm und
wie die übrigen Frommen in die Himmel gefahren" sei, nicht
gelästert werden dürfe.108

Das erläuterte Hekateorakel und seine Auslegung durch
Porphyrios sind für die christlich-heidnische Auseinandersetzung
höchst aufschlussreich. In diesem Bruchstück aus der
Orakelphilosophie zeichnet sich ein Weg ab, wie das Leiden Jesu erklart
und in ein platonisches Weltbild eingeordnet werden konnte.

anders O'Meara 1969, 109; Cook 2000, 117f. versteht den Text so, als ob die
Christen verbotene Dämonen verehrten, und bekommt mit dieser Deutung dann
selbst grosse Schwierigkeiten ("It is not clear why Porphyry thinks Christians
reverence demons [ ] he may view Christian worship of Christ as being instead
the worship of a deceitful demon that pretends to be the departed spirit of
Christ").

107 Im griechischen Text durften hier die Begriffe und gestanden

haben
108 Cf. 345F., 40-46 Smith aÜTop oüv eütreß^i; xat Hp oüpavoup, tocrrap oi

EÜaeßap, ycoppaap ware toütov ulv oi ßXa(T<p7)fxV)<T£ip, IXsY)<j£ip 8e rtöv ävOpcoirtov

T7)v avoiav Cf auch HarGIS 1999, 88- "a good pagan could admire Christ without

converting to Christianity, and certainly without worshipping him as the

supreme God Such an attitude of acceptance was a repudiation of the Christian
idea that other gods were not worthy of worship. Porphyry's assertion that it
should be possible to admire Christ and not become a Christian was essentially
an argument against Christian exclusivism, by including Christ in the company
of the immortals, Porphyry made the ingenious move of promoting Jesus from
the low esteem in which he had previously been held while simultaneously
barring him from exclusive status While it would eventually fail, his experiment
with a non-exclusive Christianity marks an important step in the pagan polemic
against Christian exclusivism"



180 CHRISTOPH RIEDWEG

Zum einen musste Jesus gewissermassen auf das 'Normalmass'
eines Menschen, der zwar sitrlich herausragt, sich aber mit
seinem göttlichen Anteil grundsätzlich nicht von allen anderen

guten Menschen unterscheidet, heruntergeholt und zum anderen

seine Passion bildlich als generelle Aussage über die conditio

humana gelesen werden. Denn dass ein "Sohn des höchsten
Gottes" einen derart schändlichen Tod am Kreuz erleiden sollte,

war für die pagane Religionsphilosophie schlechterdings
inakzeptabel.109 Das wahre Göttliche zeichnet sich durch ä—«Osxx

und fortwährende, uneingeschränkte Glückseligkeit aus. Unter
diesem Blickwinkel erweisen sich die Passionserzählungen schon

für Kelsos als nichts anderes denn schlecht gefertigte literarische
Fiktionen, die jeder Plausibilität entbehrten: Wie könnte etwa
ein Gottessohn von seinen Jüngern verraten werden?110 Wie soll
ein Leichnam je unsterblich sein?111 Und: wenn tatsächlich
Christus qua Gott diese Bestrafung hätte auf sich nehmen wollen,

dann wären die Ereignisse für ihn doch weder schmerzlich
noch schrecklich gewesen.112 Aber Christus war eben in
Wirklichkeit ein Mensch, der auf ehrloseste Weise abgeführt und
gekreuzigt worden ist.113 Als Gott hätte er sonst wie Dionysos
in Euripides' Bakchen sagen müssen, der Gott selbst werde ihn
erlösen, wann immer er wolle.114 Bei Jesus freilich haben im
Unterschied zu Dionysos weder sein Richter noch seine Peiniger

Strafe erlitten.115 Solche und andere Einwände bringt der

jüdische Sprecher, den Kelsos in einer Prosopopöie zu Beginn
seines ÄA7]0y)<; Xoyoc einführt, in der Rede gegen die Judenchristen

vor. Dabei wird deutlich, dass ein Hauptunterschied

109 Cf. auch ARNOB. nat. 1,36 Sed non, mquit, idcirco du vobis infesti sunt
quod omnipotentem colatis deum, sed quod hominem natum et — quod personts
infame est vilibus — crucis supplicio interemptum et deumfuisse contenditis et super-
esse adhuc creditis et cotidianis supplicatiombus adoratis; WlLKEN 1984, 154.

110 Cels. fr. 2,9; 2,12 Bader.
111 CELS. fr. 2,16c Bader
112 CELS. fr. 2,23 Bader.
113 CELS. fr. 2,31a Bader
114 CELS. fr. 2,34a Bader (darin EUR. Ba 498); cf. auch fr. 1,54 Bader.
115 Cels. fr. 2,34bc und 35 Bader



PORPHYRIOS UBER CHRISTUS UND DIE CHRISTEN 181

zwischen Juden und Christen darin bestand, dass die ersteren
"Jesus nicht für einen Gott halten" und den Christen "nicht
zustimmen, dass er zum Nutzen für die Menschen dies erduldet

hat, damit auch wir Bestrafungen verachten".116 Ähnlich
scheint Porphyrios in seiner Schrift Kara Xpicmavwv über Sinn
und Zweck der Passion reflektiert zu haben,117 wobei der Akzent
mit Kelsos vergleichbar auf die fragwürdige literarische Darstellung

der Passionserzählungen in den allgemein der falsitas
bezichtigten Evangelien gelegt worden sein dürfte.

Anders in der Orakelphilosophie-, das unbestrittene Faktum
der Verurteilung und des gewaltsamen Todes Jesu118 wird dort
auf der Ebene des literarischen Wortsinnes überhaupt nicht
verhandelt, sondern sogleich ins Allgemeine gehoben und philosophisch

auf die generelle Situation des Menschen ausgedeutet.
Die Martern eines einzelnen, der nach Kelsos und auch nach
Fragment 343F. der Orakelphilosophie als Übeltäter zu Recht
zum schändlichsten Tod verurteilt wurde, werden damit zum
Sinnbild für die grundsätzlich leidvolle Situation der inkarnier-
ten Seele, deren Körper fortwährend Peinigungen ausgesetzt
ist.119 Mit anderen Worten, die Passionserzählung wird mit der
platonischen Seelenlehre in Übereinstimmung gebracht, welche
in Anlehnung an orphische Gedanken die Lage der menschlichen

Seele auf Erden mit einem Gefängnis bzw. mit dem Totsein

vergleicht und den Leib als Grabmal der Seele auffasst.120

Und ähnlich wie bei Piaton und in der Orphik für die Guten
bzw. die Eingeweihten ein glückliches Los im Jenseits vorhergesagt

wird, verkündet auch Hekate in ihrem Orakel, dass die

116 Cels. fr. 2,38 Bader.
117 Darauf deuten Fragmente aus Methodios' Widerlegung, cf. BoNWETSCH

1891, 345ff.; Porph. adv.Chr. fr. 84 Harnack.
118 Cf. Cook 2000, 107f. im Hinblick auf 343F. Smith: "Both Porphyry's

version of the oracle and Lactantius' agree on the historicity of the crucifixion or
bitter death".

119 Vgl. auch die Verse 1-2 des Apollonorakels bei Lact. inst. 7,13,6 (oben
Anm.56).

120 PLAT. Grg. 493 a; Cratyl. 400 c; Phd. 62 b. Cf. u. a. BERNABfi 1995 und
1998; Casadesüs Bordoy 1997.



182 CHRISTOPH RIEDWEG

Seele der Frommen, und damit ebenfalls diejenige Jesu, jetzt im
Himmel weile.121

Mit einer solchen übertragenen Auslegung des Sterbens

Jesu auf die conditio humana sind wohl die Grenzen umrissen,

innerhalb derer eine Annäherung zwischen der paganen
Rehgionsphilosophie und dem Christentum überhaupt denkbar

war.122 Weiter konnte ein Porphyrios, der diese Orakel
gewiss bereits vorgefunden hatte,123 kaum gehen, ohne wichtige

Grundsatze seines philosophischen Systems und seiner

platonischen Theologie preiszugeben.124 Dass diese 'tropolo-
gische' Deutung umgekehrt den Christen nicht genügen

121 Cf. auch dephilos ex orac haur 314F, 38f Smith, Ps -Pyth carmaur 70-
71 fjv S1 0btoXe£i|/a? aköfta ic, at0ep' eXeuOepov Adflt;, / laaeat äSavaTop, Oeoi; apßpo-
Top, oÜxstl 0VT)f6p, WOLFF 1856, 178ff.

122 Schon Kelsos hatte im übrigen in einer ähnlich allgemeinen Deutung der
christlichen Annahme eines ewigen Lebens eine Verstandigungsbasis gesehen vgl
fr. 8,49 Bader Zu Numenios' allegorischer Ausdeutung einer Jesus betreffenden
Geschichte vgl Anm 137, zu Amehos' Erlauterungen zum Johannesprolog
Anm 92 und 126. Cf allgemein auch HARGIS 1999, 85 (allerdings im
Zusammenhang mit seinem Hinweis auf Orakel als einer Vorbedingung fur Heroisie-
rung) "In fact, such authority may be considered an attempt by Porphyry to
claim the traditional right of the oracles to pronounce immortality, in direct opposition

to the authority claimed by Christians for their scriptures. In this way,
having secured the proper traditional authority for immortality, Jesus could be

'domesticated' for pagan veneration IfJesus was going to be included in the realm
of the blessed, it would be on pagan terms"

123 Es besteht kein Anlass, an der Richtigkeit seiner Beteuerung, er habe allenfalls

am Wortlaut, nicht jedoch am Sinn der Orakel Änderungen vorgenommen
(ide philos ex orac haur 303F. Smith), zu zweifeln — dies umso mehr, als die positive

Behandlung Jesu eher zusätzliche Schwierigkeiten verursacht haben durfte.
Cf allgemein auch Hargis 1999, 84 "If indeed Jesus' commendation was uttered
by a respected oracle, then the shift was not Porphyry's alone, it was also occurring
elsewhere in the religious universe"

124 Cf auch HARGIS 1999, 89f: "The genius of Porphyry's approach was his

attempt at limited assimilation Could Christ, if not the religion he inspired, be

presented as a member of the larger family of Mediterranean belief systems'
Porphyry seems to have believed so His legitimation of Jesus added an element of
acceptability to Christianity that would not have been possible a hundred years
earlier However, it is important to understand that this shift [sc von der
völligen Ablehnung bei Kelsos zu Porphyrios' Teilintegration] represents not an acceptance

of Christian exclusivism (or even of Christianity) but rather another way of
rejecting it His tactic differed from that of Celsus by drawing the boundary, not



PORPHYRIOS UBER CHRISTUS UND DIE CHRISTEN 183

konnte, versteht sich von selbst. So wünschenswert und
willkommen die Anerkennung der ausserordentlichen Sittlichkeit
Jesu durch pagane Autoritäten fur sie war (gegenüber den

heftigen Anwürfen eines Kelsos bedeutete diese eine
bemerkenswerte Änderung125): mit dieser Interpretation käme dem
Leben und Leiden Christi nicht mehr jene singulare Bedeutung

zu, welche schon in der neutestamentlichen Identifikation

Jesu mit dem bei Daniel genannten und in der frühen
Kirche messianisch gedeuteten Menschensohn angelegt ist.126

Jesus käme auf eine Stufe mit Sokrates und anderen moralisch
herausragenden Personen, u.a. auch Pythagoras,127 zu stehen,
deren gottlicher Wesenskern zum Gemeingut der platonischen

so much between Christianity and paganism, but between Christianity and
Christ", COOK 2000, 107 vermutet einen Versuch Porphyrios', "to persuade
Christians to adopt an acceptable Hellenistic approach to Jesus Book III of the work
on oracles has a section that G Wolff entitled 'Who are the heroes' immediately
before the section in which Porphyry treated Christianity A commentator (on
Theophrastus) remarked that Porphyry believed Dionysus and Heracles were
originally mortal Porphyry includes an oracle of Apollo at Miletus which describes
the ascent of the soul to heaven in response to a question concerning whether the
soul survives death or is dissolved Using these views on heroes and souls,
Porphyry could make sense of Jesus" (wobei ergänzend zu bemerken ist, dass das

Heroisierungsparadigma fur die orphische Eschatologie bestimmend und über
diese von Piaton in seine Seelenlehre integriert wurde, fur Porphyrios stand diese
Platonische Lehre ohne Zweifel im Vordergrund) Auf die Virulenz der Porphy-
rianischen Ausfuhrungen im Hinblick auf den wenig spater ausbrechenden Aria-
nischen Streit verweist WlLKEN 1984, 160

125 Ob sie Ausdruck einer "resignation to the permanence of the church" war
(Hargis 1999, 87, der fortfahrt "Earlier, Celsus had expressed the desire that
Christians would somehow return to their senses, Porphyry entertained no such

hope"), bleibe dahingestellt, Hargis vermutet (a a.O 87f) ausserdem, dass

"Porphyry's oracles concerning Jesus may reflect a growing tolerance of the Jewish
elements in Christianity"

126 In eine ähnliche Richtung wie Porphyrios' Orakelphtlosophie zielt
offenkundig auch Amehos' Auslegung des Johannesprologs, cf DöRRIE 1976, 497
"Mais Amelius n'accepte pas que le message de samt Jean ait pour objet un fait
singuher et historique Son interpretation apporte a son sujet une generalisation
gigantesque" und 498 "II semble parier d'un mythe ä exphquer dans le sens oü
son contenu est vrai pour chaque homme" etc Kelsos wertet christliche Lehren
übrigens gerne dadurch ab, dass er sie als "gewöhnlich" (xotvov) bezeichnet (cf bei
Orig Cels 1,4 und 2,5a, ferner 1,5, 1,68, 2,49 etc)

127 Cf Iambl vP 8, Staab 2002, 21 Iff., Torr 2002, 285 ff



184 CHRISTOPH RIEDWEG

Lehre gehört, welche mit einem skalierten Übergang von
Mensch zu Gott im Laufe verschiedener Wiedergeburten
bei progressiver ethischer Vervollkommnung des Menschen
rechnet.

Bleibt abschliessend die Frage nach Gemeinsamkeiten und
Differenzen der Auseinandersetzung mit der christlichen Lehre
in der Orakelphilosophie und in Kara Xpi<rriavcöv. Vorauszuschicken

ist, dass jeder Versuch einer Antwort unter dem
Vorbehalt stehen muss, dass unsere Kenntnis beider Werke und

ganz besonders der antichristlichen Schrift extrem lückenhaft
ist und bei weitreichenden Schlüssen deshalb Vorsicht geboten

ist. Beiden Schriften ist ohne Zweifel eine entschieden
negative Einschätzung des Christentums gemeinsam. Als
Besudelung und Gottlosigkeit (äOeoTYji;)128 wird die christliche
Lehre in der Orakelphilosophie bezeichnet, unheilbar sind ihre

Anhängerinnen und Anhänger (343F.), in Irrtum und Unwissenheit

über das Göttliche verstrickt, unfähig, den unsterblichen

höchsten Gott, Jupiter, zu erkennen (345F.), obendrein
ungebildet und unfromm (346F.,18f.). Die sicheren Fragmente
von Adversus Christianos lassen ähnlich erkennen, dass Por-
phyrios mit schärfster Kritik an den Aposteln — Magier, welche

die Unbedarftheit ihrer Zuhörer ausnützen129 —, an Petrus
und Paulus (fr. 21) und den Evangelisten mit ihrer Tendenz zur
freien Erfindung und ihrer allgemeinen falsitas130 nicht
zurückgehalten hat.

Damit hören die Gemeinsamkeiten allerdings bereits weitgehend

auf.131 Von einer auch nur entfernt positiven Aussage über

128 Cf. auch 346F.,17f. Smith oben S.177; allgemein Harnack 1905.
129 Fr. 4f. Harnack; cf. fr. 20, auch fr. 8 und 25.
130 Cf. fr. 2 und fr. 11 Harnack.
131 Deswegen ergeben sich auch kaum je Abgrenzungsprobleme. Höchstens

bei der Auseinandersetzung mit der christlichen Lehre von der Vergänglichkeit der
Welt in 344aF. Smith mag man sich fragen, ob das Fragment nicht ebenfalls in
adv Chr aufgenommen werden sollte (allerdings konnte dieses Thema an sich
auch in einer Orakelphilosophie verhandelt worden sein).



PORPHYRIOS UBER CHRISTUS UND DIE CHRISTEN 185

die Hebräer oder über Christus, wie sie für die Orakelphilosophie
charakteristisch ist,132 fehlt in den freilich spärlichen Fragmenten

aus Ka-ra Xpnmavwv jede Spur. Zwar ist die Orakelphilosophie

in Bezug aufJesus insofern widersprüchlich, als Porphyrios
den Gegensatz zwischen dem Orakel, welches Apollon an den
verzweifelten Ehemann erteilt hat und in dem Jesus ganz negativ

beurteilt wird, und dem erläuterten Hekateorakel nicht
ausgeglichen hat. Doch verdient Beachtung, dass er letzterem soviel
Raum lässt und dass er seinen fingierten Adressaten explizit
auffordert, den in den Himmel gefahrenen Jesus, der damit aus

Porphyrios' Sicht gewiss als ein Soupwv neben vielen anderen,
ebenfalls vergöttlichten Frommen zu verehren ist, nicht zu
lästern (sonst würde er seinen Zorn auf sich ziehen). Diese

Haltung gemahnt derart stark an Numenios, dass man sich fragen

muss, ob Eunapios' Vermutung am Ende nicht doch gerechtfertigt

war und es sich hier tatsächlich um ein eher frühes Werk
des Porphyrios handelt, welches möglicherweise noch stärker

unter dem Einfluss dieses pythagoreisierenden Platonikers
stand.133 Bekanntlich rechnete Numenios — anders als

Kelsos,134 jedoch in Ubereinstimmung mit dem Porphyrios der

Orakelphilosophie — die Juden zusammen mit den Brachmanen,

(babylonischen) Magiern und Ägyptern zu den alten
Kulturvölkern, in deren Riten, Lehrmeinungen und Kultbauten sich
Reste einer älteren, hinter Pythagoras und Piaton stehenden
Urweisheit erhalten hätten.135 Daher scheute er sich auch nicht,

132 Cf. 323-324E Smith, ferner auch 344F. und 346F.
133 Cf. allgemein zum Einfluss des Numenios Zambon 2002, 172: "Porphyre

a sans aucun doute eu affaire ä l'ceuvre de ce philosophe soit dans sa periode de

formation, soit durant le sejour 25 aupres de Plotin. Celui-ci en effet faisait lire
pendant ses legons les Oeuvres, entre autres, de Cronius et de Numenius" etc.; die
Nahe des Porphyrios zu Numenios betont bereits PROCL. in Plat. Tl. 20 D, I
p.77,22ff. Diehl Porph. in Plat Tl. fr. X, p.15-16 Sodano ov (sc. töv <piX6-

aocpov Iloptpupiov) xal OaupiäaEiev av Tip, ei exepa Xeyei Tyjp Noupevtou mxpaSotreüip
134 Cf. u. a. Zambon 2002, 241 f.
135 NUMEN. fr.l des Places; dazu BALTES 1999. Cf. auch PORPH. de regressu

ammae 302E,12ff. Smith; allgemein ZAMBON 2002, 196: "Un aspect particulier
qui relie fonentalisme' de Porphyre ä celui de Numenius est represente par
l'interet que les deux auteurs ont manifeste a l'egard de la tradition hebraique" etc.



186 CHRISTOPH RIEDWEG

"an vielen Stellen seiner Schriften die Lehren des Mose und der

Propheten darzustellen und sie in nicht unglaubwürdiger Weise

allegorisch zu deuten", wie Origenes schreibt.136 Selbst eine
Geschichte über Jesus soll er dargelegt und allegorisiert haben,

was, auch wenn dabei Jesu Name offenbar nicht genannt wurde,
doch auf eine nicht völlig feindselige Einstellung des Numenios
Christus gegenüber schliessen lässt.137

Eine solche integrative Position138 steht in markantem Kontrast

zur allgemeinen Stossrichtung von Kara Xpicmavcov, wie
sie Eusebios skizziert: Porphyrios habe in diesem Werk den
Versuch unternommen, 1) die heiligen Schriften zu verleumden
und 2) deren christliche Ausleger zu schmähen und sie zu
verunglimpfen, wobei er es insbesondere auf Origenes abgesehen
habe.139 Wie wir in der Praeparatio evangelica weiter erfahren,
scheint Porphyrios dabei nicht nur die Christen, sondern auch
die Hebräer, Mose und die auf ihn folgenden Propheten mit
Lasterungen überzogen zu haben.140 Davon hat sich in den
kümmerlichen Fragmenten mehr oder weniger nichts
erhalten.141 Der Glaubwürdigkeit des Zeugnisses des Eusebios tut

136 Orig Cels 4,51 Numen fr.lc des Places; cf. ZAMBON 2002, 196ff
137 Numen. fr. 10 a des Places
138 Vgl auch Hulen 1933, 27f und ZAMBON 2002, 203f. fur Stellen in anderen

Werken des Porphyrios, wo dieser sich auf die Bibel bezieht.
139 Eus. histeccl. 6,19,2, in der Einleitung zu Porph advChr fr 39 Harnack;

ZAMBON 2002, 202 versucht den Wert von Eusebios' Zeugnis in Frage zu stellen,

doch stutzt er sich m seiner Auffassung, dass die erhaltenen Fragmente von
Adv Chr keine "attitude particuli£rement polemique contre Moise et les prophe-
tes hebreux" zeigten, auf eine uberholte Deutung von fr.40 Harnack- wie Gou-
LET 2001 ders 1977) gezeigt hat, stellt dieses kein unabhängiges Zeugnis dar,
sondern "une deduction opertie par Eusebe ä partir de la citation de Porphyre sur
Sanchuniathon que nous presente le fragment 41 dans ce passage, Porphyre
ne proposait aueune date pour Moise" etc. (a a.O. 256 1977, 152f) Differenziert

Hargis 1999, 71 f.
140

praep ev. 10,9,12
141 Cf. immerhin fr.39 ttjc p.oy07)pia<; xüv 'IouSatxüv ypacptöv, ferner xoip

60vs£oi<; puOou;; cf. auch MEREDITH 1980, 1131 ff.; COOK 2000, 128ff, fr40f.
konnte im übrigen ein Indiz dafür sein, dass Porphyrios mit Hilfe des Geschichtswerks

des Sanchuniathon/Philon von Byblos Aussagen des AT über die judische
Geschichte als falsch widerlegt haben mag.



PORPHYRIOS UBER CHRISTUS UND DIE CHRISTEN 187

dies keinen Abbruch. Schliesslich konnte er die beiden Werke
noch als ganze lesen, musste also wissen, worauf sie im Kern je
hinausliefen. Mit der Orakelphilosophie, einer Zusammenstellung

paganer Orakel, aus denen sich fundamentale philosophische

Wahrheiten ableiten liessen und die damit dem Platonis-

mus eine göttliche Legitimation verliehen, ist eine solche

philologische Auseinandersetzung mit den Schriften des AT und
NT schwerlich vereinbar.

Dass die Orakelphilosophie als religionsphilosophische Schrift
letztlich ebenfalls der Selbstvergewisserung der pagani in einer
Zeit des Umbruchs diente und gewiss dazu geeignet war, durch
die philosophische Vertiefung die traditionelle Frömmigkeit zu
stärken, sei damit keinesfalls in Abrede gestellt. Nur deutet in
Eusebios' Ausführungen über den Inhalt und in den erhaltenen

Fragmenten nichts darauf hin, dass die kritische Auseinandersetzung

mit dem Christentum im Zentrum stand.142 Dies käme

im Grunde wohl auch einer Uberschätzung der Wichtigkeit
des Christentums für Porphyrios gleich. So unsympathisch ihm
die christliche Religion gewesen sein dürfte, war es doch kaum
so, dass seine ganze Obsession dieser Frage galt. Auf der anderen

Seite ist es in einer Zeit, in der das Christentum immer
stärker die öffentliche Aufmerksamkeit auf sich lenkte, an sich

geradezu selbstverständlich, dass ein heidnischer Intellektueller
und höchst produktiver Schriftsteller wie Porphyrios nicht

nur in der speziell diesem Thema gewidmeten Widerlegungsschrift,

sondern ebenfalls an anderen Stellen seines Werkes,

wenn auch eher beiläufig, auf diese Bewegung und ihre Lehren

eingeht.
Es scheint im übrigen bezeichnend, wie unterschiedlich Eusebios

auf die beiden Werke reagierte: Während er gegen die
Schrift Kara Xpicmavcuv, die mit ihrer scharfsinnigen, oft
sehr präzise philologisch argumentierenden Kritik den christlichen

Apologeten einige heikle Denkaufgaben stellte, eine

142 Man kann ja auch heute über Religion schreiben, ohne dass die westlich-
islamische Konfrontation deswegen unbedingt das Hauptthema darstellen muss.



188 CHRISTOPH RIEDWEG

monumentale Widerlegung verfasste,143 konnte er umgekehrt
aus der Orakelphilosophie, und nur aus dieser, für ihn besonders

wertvolle, da heidnische, Zeugnisse fur die 'dämonische',
bösartige Natur der paganen Religion und fur die überlegene
Sittlichkeit und Weisheit Christi gewinnen.144 Dies sowie die
Tatsache, dass er die beiden Werktitel, auch wenn er mitunter bei

Zitaten aus der Orakelphilosophie den Autor zugleich als Verfasser

einer antichristlichen Schrift kennzeichnet,145 stets klar
auseinanderhalt und ihnen je verschiedene Inhalte zuschreibt, sind
allein schon ausreichende Indizien dafür, dass man gut beraten
ist, die beiden Schriften trotz punktueller Ubereinstimmungen
weiterhin grundsatzlich voneinander zu unterscheiden.

BIBLIOGRAPHIE

Baltes 1999 M. Baltes, "Der Piatonismus und die Weisheit der

Barbaren", in Traditions ofPlatonism. Essays in Honour

ofJohn Dilbn, ed. by J.J. CLEARY (Aldershot-Brook-
field-Sydney-Singapore 1999), 115-138.

143 Vgl. oben Anm 1 Nach Barnes 1981, 174f und 178ff sind die Praepa-
ratio und die Demonstratio evangeltca Eusebios' eigentliche Antwort auf Porphy-
nos' Einwände; zurückhaltender (im Anschluss an Kofsky 2000, 250ff., 274)
CARR1KER 2003, 44' "Even if the PE and DE are not intended as a specific
response to Porphyry's attack on Christianity, a response that Eusebius presumably
made in his Against Porphyry, Porphyry represented the most recent, most
complete, and most effective of the pagan challenges to Christianity and so figures
prominently in many of the subjects that Eusebius treated when he decided

to compose his exhaustive defence of Christianity"
144 Er instrumentalisiert die Orakelphilosophie dabei als Beweis fur die

Richtigkeit der eigenen Abwendung von der 'dämonischen' alten Religion (cf u a.

Eus. praep ev 5,15,3), möglicherweise reagierte er damit auf einen Vorwurf, den

wie andere pagane Kritiker auch Porphyrios gegen die Christen erhoben haben
durfte, allerdings lasst sich die bei HarnaCK als fr.l aufgeführte Stelle aus EUS

praep ev 1,2,Iff. — trotz der eindringlichen Untersuchung von WlLAMOWITZ
(1900) — nicht mit letzter Sicherheit dem Porphyrios zuschreiben, cf BARNES

1994, 65 und Cook 2000, 133f.
145 Diese Charakterisierung hat rhetorisch jeweils die Funktion, die

Glaubwürdigkeit von Porphyrios' Zeugnis noch zu erhohen ("selbst/gerade auch der
Christenfeind Porphyrios bezeugt [ ..]")



PORPHYRIOS ÜBER CHRISTUS UND DIE CHRISTEN 189

Barnes 1973 T.D. Barnes, "Porphyry Against the Christians.
Date and the Attribution of Fragments", in
JThS 24 (1973), 424-442.

BARNES 1981 T.D. Barnes, Constantine and Eusebius (Cam¬

bridge, Mass. 1981).

BARNES 1991 T.D. Barnes, "Pagan Perceptions of Christianity", in
Early Christianity. Origins and Evolution to AD 600.

In honour ofW.H. C. Frend, ed. by I. Hazlett (London

1991), 231-243.

BARNES 1994 T.D. Barnes, "Scholarship or Propaganda? Por¬

phyry Against the Christians and its Historical
Setting", in BICS 39 (1994), 53-65.

BARNES 2001 T.D. Barnes, "Monotheists All?", Review article
in Phoenix 55 (2001), 142-162.

BEATRICE 1988 P.F. Beatrice, "Un oracle antichretien chez

Arnobe", in Memorial Dom Jean Gribomont
(1920-1986) (Roma 1988), 107-129.

Beatrice 1989 P.F. Beatrice, "Quosdam Platonicorum libros. The
Platonic Readings of Augustine in Milan", in VChr
43 (1989), 248-281.

Beatrice 1990 P.F. Beatrice, "La croix et les idoles d'apres 1'apo-

logie d'Athanase «Contre les Pa'fens»", in Cristia-
nismo y aculturacidn en tiempos del Imperio Romano,
ed. por A. GONZALEZ BLANCO y J.M. BläZQUEZ

MartInez, Antigüedad y cristianismo 7 (Murcia
1990), 159-177.

BEATRICE 1991 P.F. Beatrice, "Le traite de Porphyre contre les

chretiens. L'etat de la question", in Kernos 4 (1991),
119-138.

BEATRICE 1992 P.F. Beatrice, "Towards a New Edition of Porphy¬

ry's Fragments against the Christians", in EO&IHE
MAIHTOPEE — "Chercheurs de sagesse". Hommage
ä J. Pepin, ed. par M.-O. GouleT-Caze, G. Madec,
D. O'BRIEN, Collection des fttudes Augustiniennes,
Serie Antiquite 131 (Paris 1992), 347-355.



190 CHRISTOPH RIEDWEG

Beatrice 1993 P.F. Beatrice, "ANTISTES PHILOSOPHIAE.
Ein christenfeindlicher Propagandist am Hofe
Diokletians nach dem Zeugnis des Laktanz", in Augu-
stinianum 33 (1993), 31—47.

BEATRICE 1994 PE Beatrice, "On the Title of Porphyry's Treatise

against the Christians", in ArAOH EAllIE. Studi
storico-religiosi in onore di Ugo Bianchi, a cura di
G. Sfameni Gasparro (Roma 1994), 221-235.

Beatrice P.F. Beatrice, "Didyme l'Aveugle et la tradition de

1995a l'allegorie", in Origeniana sexta, ed. par G. DORI-
VAL et A. Le Boulluec, BETHL 118 (Leuven
1995), 579-590.

Beatrice P.E Beatrice, "Pagan Wisdom and Christian Theo-
1995b logy According to the Tübingen Theosophy", in

Journal ofEarly Christian Studies 3 (1995), 403—418.

BEATRICE 1997 P.E Beatrice, "Porphyrius", in Theologische Real¬

enzyklopädie 27 (1997), 54—59.

BEATRICE 2001 P.E Beatrice, Anonymi monophysitae Theosophia.
An Attempt at Reconstruction, Supplements to Vigi-
liae Christianae 56 (Leiden-Boston-Köln 2001).

BenoIt 1947 P. BenoIt, "Un adversaire du christianisme au
IIP siecle", in RBi 54 (1947), 543-572.

BenoIt 1978 A. BenoIt, "Le 'Contra Christianos' de Porphyre:
oü en est la collecte des fragments?", in Paganisme,

judaisme, christianisme. Influences et ajfrontements
dans le monde antique. Melanges offerts h Marcel
Simon, ed. par A. BenoIt, M. Philonenko,
C. VOGEL (Paris 1978), 261-275.

BernabE 1995 A. BernabE, "Una etimologia platonica: LQ.YIA-
2HMA", in Philologus 139 (1995), 204-237.

BernabE 1998 A. BernabE, "Piatone e l'Orfismo", in Destino e

salvezza: tra culti pagani e gnosi cristiana. Itinerari
storico-religiosi sulle orme di Ugo Bianchi, a cura di
G. Sfameni Gasparro, Hiera: Collana di studi
storico-religiosi 2 (Cosenza 1998), 37—97.



PORPHYRIOS UBER CHRISTUS UND DIE CHRISTEN 191

BlDEZ 1913 J. BlDEZ, Vie de Porphyre. Le philosophe neo-
platonicien (Gent 1913).

Bonwetsch G.N. BONWETSCH, Methodius von Olympus. I:
1891 Schriften (Erlangen-Leipzig 1891).

Brjsson 1990 L. Brisson, "L'oracle d'Apollon dans la Vie de Plo-
tin par Porphyre", in Kernos 3 (1990), 77-88.

BURKERT 1977 W. Burkert, Griechische Religion der archaischen

und klassischen Epoche, Die Religionen der Menschheit,

Bd. 15 (Stuttgart 1977).

A. CAMERON, "The Date of Porphyry's
KATA XPIXTIANDN", in CQ N.S. 17 (1967),
382-384.

A. Carriker, The Library ofEusebius of Caesarea,

Supplements to Vigiliae Christianae 67 (Leiden-
Boston 2003).

F. CASADESÜS Bordoy, "Orfeo y Orfismo en
Piaton", in Taula 27-28 (1997), 61-73.

H. Chadwick, The Sentences of Sextus. A Contribution

to the History ofEarly Christian Ethics
(Cambridge 1959).

J.G. COOK, "A Possible Fragment of Porphyry's
Contra Christianos from Michael the Syrian", in
ZAC 2 (1998), 113-122.

J.G. COOK, The Interpretation of the New Testament

in Greco-Roman Paganism, Studien und
Texte zu Antike und Christentum 3 (Tübingen
2000).

CULDAUT 1992 F. CULDAUT, "Un oracle d'Hecate dans la Cite de

Dieu de saint Augustin: 'Les dieux ont proclame

que le Christ fut un homme tr£s pieux'
(XIX,23,2)", in REAug 38 (1992), 271-289.

Digeser 1998 E. DePalma DiGESER, "Lactantius, Porphyry, and
the Debate over Religious Toleration", in JRS 88

(1998), 129-146.

Cameron
1967

Carriker
2003

CASADESÜS

Bordoy 1997

Chadwick
1959

Cook 1998

Cook 2000



192

Digeser 2000

Digeser 2004

Dorrie 1960

Dörrie 1976

Fiedrowicz
2000

Forrat 1986

Frede 1999

Goulet 1982a

Goulet 1982b

CHRISTOPH RIEDWEG

E. DePalma Digeser, The Making ofa Christian

Empire. Lactantius & Rome (Ithaca-London 2000).

E. DePalma Digeser, "An Oracle of Apollo at

Daphne and the Great Persecution", in CPh 99
(2004), 57-77.

H. DORRIE, Rez. von"John J. O'Meara: Porphyry's
philosophy from oracles in Augustine", in Gnomon
32 (1960), 320-326.

H. DORRIE, "Une exegese neoplatonicienne du
prologue de l'fivangile selon Saint Jean [Amelius
chez Eusebe, Prep.ev. 11,19,1—4]", in Platonica
minora, Studia et testimonia antiqua 8 (München
1976), 491-507 Epektasis. Melanges Patristiques
offerts au Cardinal Jean Danielou, ed. par J.
FONTAINE et Ch. Kannengiesser [Paris 1972],
75-87).

M. FIEDROWICZ, Apologie im frühen Christentum.
Die Kontroverse um den christlichen Wahrheitsanspruch

in den ersten Jahrhunderten (Paderborn-
München-Wien-Zürich 2000).

M. FORRAT, Eusebe de Cesaree. Contre Hierocles.

Introduction, traduction et notes. Texte grec etabli

par E. DES Places, Sources Chretiennes 333 (Paris
1986).

M. Frede, "Eusebius' Apologetic Writings", in
Apologetics in the Roman Empire. Pagans, Jews, and
Christians, ed. by M. Edwards, M. Goodman,
S. Price (Oxford 1999), 223-250.

R. GOULET, "Variations romanesques sur la melan-
colie de Porphyre", in Hermes 110 (1982),
443-457.

R. GOULET, "L'oracle d'Apollon dans la Vie de Plo-
tin", in Porphyre. La vie de Plotin. Tome I. Travaux

preliminaries et index grec complet, par L. BRISSON

et alii, Histoire des doctrines de l'Antiquite classi-

que 6 (Paris 1982), 369—412.



PORPHYRIOS UBER CHRISTUS UND DIE CHRISTEN 193

GOULET 2001 R. GOULET, "Porphyre et la datation de Moi'se", in
fttudes sur les Vies de philosophes de PAntiquite
tardive (Paris 2001), 245-266 RHR 1977, N° 192,
137-164).

GOULET 2003 R. GOULET, Macarios de Magnesie. Le Monogenes, I:
Introduction generale; II: Edition critique, traduction

et commentaire (Paris 2003).

GOULET 2004 R. GOULET, "Hypotheses recentes sur le traite de

Porphyre Contre les Chretiens", in Hellenisme et chri-
stianisme, ed. par M. NARCY et E. REBILLARD (Vil-
leneuve d'Ascq 2004), 61-109.

HadoT 1960 P. Hadot, "Citations de Porphyre chez Augustin
(Ä propos d'un ouvrage recent)", in REAug 6

(1960), 205-244.

Hargis 1999 J.W. Hargis, Against the Christians. The Rise of
Early Anti-Christian Polemic (New York 1999;
20012).

HARNACK A. VON HARNACK, Der Vorwurf des Atheismus in
1905 den drei ersten Jahrhunderten, Texte und Untersu¬

chungen N.E 13,4 (Leipzig 1905), 1—16.

HARNACK A. VON HARNACK, Porphyrius "Gegen die Christen",

1916 15 Bücher. Zeugnisse, Fragmente und Referate,
Abhandl. Königl. Preuss. Akad. Wiss. 1916, Phil.-
hist. Kl. Nr. 1 (Berlin 1916).

HARNACK A. VON HARNACK, Neue Fragmente des Werks des Por-

1921a phyrius gegen die Christen. Die Pseudo-Polycarpiana
und die Schrift des Rhetors Pacatus gegen Porphyrius,
SB Preuss. Akad. Wiss. 1921 (Berlin 1921), 266-284.

Harnack A. von Harnack, Nachträge zur Abhandlung
1921b "Neue Fragmente des Werks des Porphyrius gegen die

Christen", SB Preuss. Akad. Wiss. 1921 (Berlin
1921), 834-835.

HARNACK A. von Harnack, Geschichte der altchristlichen Lite-
19582 ratur bis Eusebius. Teil 1,2: Die Uberlieferung und der

Bestand (Leipzig 19582; Berlin 18931)-



194 CHRISTOPH RIEDWEG

Hoffmann
1994

Hulen 1933

Johnston
1990

Kinzig 1998

Kofsky 2000

Labriolle
1934

Lane Fox
1986

Liefferinge
1999

Linguiti 1999

Madec 1992

R.J. HOFFMANN, Porphyry's Against the Christians.
The Literary Remains. Edited and Translated with
an Introduction and Epilogue (Amherst, New York
1994).

A.B. HULEN, Porphyry's Work Against the Christians.

An Interpretation, Yale Studies in Religion 1 (New
Haven 1933).

S.I. Johnston, HEKATE SOTEIRA. A Study of
Hekate's Roles in the Chaldean Oracles and Related

Literature, American Classical Studies 21 (Atlanta,
Georgia 1990).

W. KINZIG, "War der Neuplatoniker Porphy-
rios ursprünglich Christ?", in Mousopolos Stephanos.

Festschrift für H. Görgemanns, hrsg. von
M. Baumbach, H. Köhler, A.M. Ritter,
Bibliothek der Klassischen Altertumswissenschaften,

N.F., 2. Reihe, Bd. 102 (Heidelberg 1998),
320-332.

A. KOFSKY, Eusebius of Caesarea against Paganism
(Leiden-Boston 2000).

P. DE LABRIOLLE, La Reaction paienne. ftude sur la

polemique antichretienne du Ier au VIe sihle (Paris

1934).

R. Lane Fox, Pagans and Christians (Harmonds-
worth 1986).

C. van Liefferinge, La Theurgie. Des 'Oracles

Chaldaiques' a Proclus, Kernos, Suppl. 9 (Liege
1999).

A. LlNGUITI, "Porphyrius", in Corpus deipapirifilo-
sofici greci e latini I, 1***, a cura di F. ADORNO

(Firenze 1999), 623-633.

G. Madec, "Le Christ des parens d'apres le De
consensu euangelistarum de saint Augustin", in RecAug
IG (1992), 3-67.



PORPHYRIOS ÜBER CHRISTUS UND DIE CHRISTEN 195

MEREDITH A. Meredith, "Porphyry and Julian Against the
1980 Christians", in ANRWll 23,2 (Berlin-New York

1980), 1119-1149.

MILLAR 1997 F. Millar, "Porphyry: Ethnicity, Language, and
Alien Wisdom", in Philosophia togata II. Plato and
Aristotle at Rome, ed. by J. BARNES and M. GRIFFIN

(Oxford 1997), 241-262.

MONAT 1973 P. Monat, Lactance. Institutions divines. Livre V,

tome II: Commentaire et Index, Sources Chreti-
ennes 205 (Paris 1973).

MOREAU 1954 J. MOREAU, Lactance. De la mort despersecuteurs. II.
Commentaire, Sources Chretiennes 39 (Paris
1954).

MRAS 1954 Eusebius, Werke. VIII: Die Praeparatio Evangelica.
I—X, hrsg. von K. MRAS. I: Einleitung, die Bücher
I bis X (Berlin 1954).

NEBES 1998 N. NEBES, "Zum sprachlichen Verständnis des

Fragmentes aus Porphyrios 'Gegen die Christen'
bei Michael dem Syrer", in ZAC 2 (1998),
268-273.

O'Meara J.J. O'Meara, Porphyry's Philosophy from Oracles in
1959 Augustine (Paris 1959).

O'MEARA J.J. O'Meara, "Porphyry's Philosophy from
1969 Oracles in Eusebius's Praeparatio Evangelica and

Augustine's Dialogues of Cassiciacum", in RecAug
6 (1969), 103-139.

PlRIONI 1985 P. PlRJONI, "II soggiorno siciliano di Porfirio e la

composizione del KATA XPISTIANQN", in
RSCI39 (1985), 502-508.

RlEDWEG 1987 Chr. Riedweg, Mysterienterminologie bei Piaton,
Philon und Klemens von Alexandrien, Untersuchungen

zur antiken Literatur und Geschichte 26
(Berlin-New York 1987).



196 CHRISTOPH RIEDWEG

Riedweg 1994 Chr. Riedweg, Ps.-Justin (Markeil von Ankyrai).
Ad Graecos de vera religione (bisher "Cohortatio ad
Graecos"), Einleitung und Kommentar, Schweiz.

Beiträge zur Altertumswissenschaft 25 (Basel

1994).

RlEDWEG 2001 Chr. Riedweg, "Seelenwanderung", in DNP 11

(Stuttgart-Weimar 2001), 328—330.

Rinaldi 1997 G. Rinaldi, La Bibbia dei Pagani, I: Quadro storico

(Bologna 1997).

Robert 1968 L. Robert, "Trois oracles de la Theosophie et

un prophete d'Apollon", in CRAI 1968, 568—

599.

SCHÄUBLIN Chr. SCHAUBLIN, "Diodor von Tarsos gegen Por-

1970 phyrios?", in MH 27 (1970), 58-63.

SIMMONS 1995 M.B. Simmons, Arnobius of Sicca. Religious Con¬

flict and Competition in the Age of Diocletian
(Oxford 1995).

SIMMONS 1997 M.B. Simmons, "The Function of Oracles in the

Pagan-Christian Conflict during the Age of
Diocletian: The Case of Arnobius and Porphyry", in
StudiaPatr. 31 (1997), 349-356.

SiRINELLl/DES Eusebe de Cesaree. La preparation evangelique.
PLACES 1974 Introduction generale — Livre I. Introd., texte

grec, traduction et commentaire par J. SlRINELLI et
Ed. DES PLACES, Sources Chretiennes 206 (Paris

1974).

SMITH 1974 A. Smith, Porphyry's Place in the Neoplatonic Tra¬

dition. A Study in Post-Plotinian Neoplatonism (The
Hague 1974).

STAAB 2002 G. STAAB, Pythagoras in der Spätantike. Studien zu
De vita Pythagorica des Iamblichus von Chalkis

(München-Leipzig 2002).



PORPHYRIOS UBER CHRISTUS UND DIE CHRISTEN 197

Toit 2002

Victor 1997

Whittaker
1989

Whittaker
2001

WlLAMOWITZ
1900

WlLKEN 1979

WlLKEN 1984

Winkelmann
1991

D.S. DU Toit, "Heilsbringer im Vergleich: Sote-

riologische Aspekte im Lukasevangelium und
Jamblichs Vita Pythagorica", in Iamblichus, Pythagoras:

Legende-Lehre-Lebensgestaltung, Eingeleitet,
übersetzt und mit interpretierenden Essays versehen

von M. von Albrecht, J. Dillon,
M. George, M. Lurje, D.S. du Toit, Sapere 4

(Darmstadt 2002), 275-294.

Lukian von Samosata. Alexandros oder der
Lügenprophet, eingel., hrsg., übers, und erklärt von
U. Victor (Leiden 1997).

J. Whittaker, "The Value of Indirect Tradition

in the Establishment of Greek
Philosophical Texts or the Art of Misquotation", in
Editing Greek and Latin Texts. Papers given at
the Twenty-Third Annual Conference on Editorial

Problems, Univ. of Toronto 6—7 November
1987, ed. by J.N. Grant (New York 1989),
63-95.

H. WHITTAKER, "The Purpose of Porphyry's Letter
to Marcella", in SO 76 (2001), 150-168.

U. von Wilamowitz-Moellendorff, "Ein
Bruchstück aus der Schrift des Porphyrios gegen die
Christen", mZNTWl (1900), 101-105.

R.L. WlLKEN, "Pagan Criticism of Christianity:
Greek Religion and Christian Faith", in Early Christian

Literature and the Classical Intellectual Tradition.

In honorem Robert M. Grant, ed. by
W.R. Schoedel and R.L. Wilken (Paris 1979),
117-134.

R.L. WlLKEN, The Christians as the Romans Saw
Them (New Haven-London 1984).

F. WlNKELMANN, Euseb von Kaisareia. Der Vater der

Kirchengeschichte (Berlin 1991).



198 CHRISTOPH RIEDWEG

WOLFF 1856 Porphyrii de philosophia ex oraculis haurienda
librorum reliquiae, edidit G. WOLFF (Berlin 1856;
Repr.Nachdr. Hildesheim 1962).

Zambon 2002 M. Zambon, Porphyre et le moyen-platonisme,
Histoire des doctrines de l'antiquite classique 27
(Paris 2002).



DISCUSSION

A. Birley. Your discussion of the Orakelphilosophie [p.l79ff.]
and, in particular, the quotation of Hargis in your n.108
inevitably reminds a devotee of the Historia Augusta of the
famous passage in which Severus Alexander is alleged to have
had in lar<ar>io suo, in quo et divos principes sed optimos electos

et animas sanctiores, in quis Apollonium et Christum, Abraham

et Orfeum et huius<modi> ceteros habebat ac maiorum effigies

{HA Alex.Sev. 29,2). The language nicely recalls Porphyry fr.

345aF.,28f. Smith viri pietate praestantissimi est ilia anima.
Although, it is astonishing, some still accept this invention as

fact, it clearly reflects the attempt of the anonymous author of
the HA to rewrite the history of the third century as it should
have been. Francis Paschoud, who has discussed this eloquently
on many occasions, can certainly explain this interpretation better

than I. At any rate, it is an example of how Porphyry's view
of Christ was attractive to pagans a century later.

F. Paschoud: Ce passage exprime en effet la tendance evidente
de l'anonyme de la fin du 4e siecle de souligner la tolerance d'un

empereur comme Severe Alexandre. Celle-ci est censee consti-
tuer un modele pour les empereurs chretiens contemporains.

L. Perrone: Vorrei ritornare sul senso dell' 'operazione cultu-
rale' rappresentata dalla Philosophia ex oraculis che Riedweg ha

posto cosi bene in evidenza. Sono colpito dall'analogia appa-
rente con l'impresa dell'interpretazione allegorica della Bibbia

presso i cristiani. In un certo senso gli scritti sacri sono visti
anch'essi, a titolo di testi profetici, come degli 'oracoli' (Xoyia).
Anche il concetto di cdviyyaxa, riferito a entrambi i tipi di testi,



200 DISCUSSION

sembra condurci a questo stesso ordine di idee. Si pub allora

pensare che l'opera di Porfirio, sebbene non fosse animata da

un'esplicita polemica anticristiana, 'concorresse' in certo senso

con l'interpretazione cristiana della Bibbia?

Chr. Riedweg-. Auf struktureller Ebene ist der Umgang mit
den je als göttlich verehrten Texten ohne Zweifel vergleichbar.
Dennoch wäre ich vorsichtig mit einer allzu engen Parallelisie-

rung, da ja die Betrachtung der Heiligen Schrift als 'Orakel',
nicht anders als deren übertragene Interpretation, Teil der Hel-
lenisierung des hebräischen Erbes bei Philon und dessen
Vorläufern ist, während Porphyrios' Umgang mit den Orakeln aus
der paganen Tradition allein ausreichend zu erklären ist.

L. Perrone: A varie riprese ho awertito il problema del rap-
porto fra Porfirio e Celso, che e stato presentato alia luce di
un'impostazione molto interessante. Anche se non possiamo
affermare con certezza che Porfirio abbia letto l'AArJifjp Aoyop,
sembrerebbero esserci punti di contatto. Penso che in qualche
misura l'obiettivo della Philosophia ex oraculis possa considerarsi
in continuitä con lo sforzo di Celso di ricollegarsi ad una tradi-
zione religiosa per estrarne la sua veritä filosofica. Nell'approccio
di entrambi gli autori a quelli che in qualche modo potremmo
chiamare "uomini divini" (ösloi ocvSpsc) abbiamo un elemento di
dipendenza piü o meno diretta tra Porfirio e Celso oppure esso

e debitore di un contesto filosofico e religioso piü ampio?

Chr. Riedweg: Tatsächlich scheint der Denkansatz beider Pla-
toniker in mancher Hinsicht sehr ähnlich. Inwieweit die evidenten

Parallelen auf eine direkte Beeinflussung des Porphyrios durch
Kelsos zurückzufuhren sind oder ob beide einer im damaligen Pla-

tonismus relativ weit verbreiteten Ansicht folgen, lässt sich wohl
nur schwer entscheiden. Jedenfalls geht ähnlich wie Kelsos und
Porphyrios auch Numenios von einer Urweisheit aus, die alten
Kulturvölkern eigen war und durch herausragende Menschen wie
Pythagoras und Piaton vertieft und weitergegeben wurde.



PORPHYRIOS ÜBER CHRISTUS UND DIE CHRISTEN 201

L. Perrone: Come s'inserisce il Contra Hieroclem nel quadro
disegnato dalla relazione? Mi pare che, almeno in base alia testi-
monianza di Eusebio, lo scritto di Ierocle avesse come tema
dominante il confronto (nuyxptrji.^) tra la vita di Apollonio di
Tiana e quella di Cristo. L'intento era dunque diverso da

quello che emerge dalla Philosophia ex oraculis. La messa in
discussione della figura di Gesu, svalutata rispetto al 'santo'
del paganesimo, sembra riportarci piuttosto ai termini della
polemica di Celso.

F. Paschoud: Cet Apollonius etait en general ä la mode au
4e sibcle. II suffit de mentionner Nicomaque Flavien qui, selon
Sidoine Apollinaire, epist. 8,3,1, avait republie en latin la vie de

Philostrate. On peut parier de cet Apollonius comme d'une
figure emblematique representant pour les derniers paiens un
pendant ä la personne du Christ.

Chr. Riedweg: Schon Porphyrios adv.Chr. fr.4 Harnack
verweist im Zusammenhang mit den Wundertaten (der Apostel?)
auf Apollonius; vgl. dazu Frede 1999, 234.

M. Alexandre: Pour l'oracle d'FFecate (Porph. fr. 345F.,33-34 et
345aF.,4l Smith) SA A ixoX/xadrj / cur ergo damnatus est: Peut-on

preciser le sens du verbe: chätiment, condamnation, plutot
que "soufifrance" (trad. Ferrar)? L'oracle semble simplement
repondre ä ce scandale — un homme pieux chätie, condamne —
par 1'exposition generale: "le corps est toujours expose ä des tortures
affaiblissantes mais l'äme des hommes pieux attend la plaine
celeste".

Chr. Riedweg: Die Übersetzung Ferrars ist in der Tat unglücklich.

Zugleich kann kaum ein Zweifel bestehen, dass mit der

Verurteilung auch das dadurch verursachte und für die
zeitgenössische philosophische Theologie höchst anstössige Leiden

Jesu mit in den Blick genommen wird (vgl. Kelsos bei Orig.
Cels. 2,39 lxoXaCT0Y] xai toiocütoc UTOpsive).



202 DISCUSSION

M. Alexandre-. II serait peut-etre interessant de comparer ce

texte aux textes anterieurs soulevant le scandale de la mort du
Christ pour les pai'ens, cf. par ex. lust. 1 Apol. 13,4 (au second

rang apres Dieu eternel, un homme crucifie: une folie; cf. Dial.
32,1; 38,1); Lucien, Peregr. 13 (ils adorent un sophiste empale,
crucifie); Celse, ap. Orig. Cels. 2,44: "on pourrait dire avec une
egale impudence d'un brigand et d'un assassin mis au supplice:
ce n'etait pas un brigand, mais un dieu, car il a predit ä ses

complices qu'il souffrirait le genre de supplice qu'il a souffert"; 2,63:
il aurait du apparaitre ä ses ennemis; 2,68: il aurait du dispa-
raitre de la croix; 7,53: vie tres infame, mort tres lamentable. En

quoi le texte porphyrien se caracterise-t-il par rapport ä ces

attaques pai'ennes anterieures (un Dieu crucifie comme un
esclave, un malfaiteur)?

Chr. Riedweg-. Der entscheidende Unterschied besteht m. E.

darin, dass Christi Verurteilung und sein Leiden gewissermassen
entpersonalisiert und als Sinnbild für die generelle Situation des

Menschen gemäss orphisch-platonischer Weltsicht interpretiert
werden. Das (von F. Paschoud hervorgehobene) Skandalon des

schändlichen Kreuzestodes wird in diesem (Christus in die

pagane Religionsphilosophie einordnenden) Orakel wohl
bewusst in den Hintergrund gedrängt.

A. van den Hoek: In Origen's Cels. there is a surprising
passage in which Celsus states that the choice of a condemned
criminal as god is the wrong choice. Celsus expresses the idea
that a far more suitable person than Jesus would be "Jonah with
his gourd, or Daniel who escaped from the wild beasts or those

of whom stories yet more incredible than these are told" (7,53).
On the issues of suffering and the crucifixion: it is striking

how representations of the cross and martyrdom are rather late
features of early Christian imagery. The first (secure) image of
the crucifixion seems to be on the wooden doors of S. Sabina

in Rome (422-432); see, for example, John Herrmann and
Annewies van den Hoek, "Thecla the Beast Fighter. A Female



PORPHYRIOS UBER CHRISTUS UND DIE CHRISTEN 203

Emblem of Deliverance in Early Christian Popular Art", in In
the Spirit ofFaith: Studies in Philo and Early Christianity in
Honor ofDavid Hay, ed. by D.T. Runia and G.E. Sterling, Stu-
dia Philonica 13 (Providence, Rhode Island 2001), 212-249.



matmm fcowu


	Porphyrios über Christus und die Christen : de philosophia ex oraculis haurienda und Adversus Christianos im Vergleich

