Zeitschrift: Entretiens sur I'Antiquité classique
Herausgeber: Fondation Hardt pour I'étude de I'Antiquité classique
Band: 51 (2005)

Artikel: Porphyrios tber Christus und die Christen : de philosophia ex oraculis
haurienda und Adversus Christianos im Vergleich

Autor: Riedweg, Christoph

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-660648

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-660648
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

\%

CHRISTOPH RIEDWEG

PORPHYRIOS UBER CHRISTUS UND DIE CHRISTEN:
DE PHILOSOPHIA EX ORACULIS HAURIENDA
UND ADVERSUS CHRISTIANOS
IM VERGLEICH

Allein die Vielzahl von Widerlegungen lisst schon erahnen,
welche Brisanz die Schrift Kara Xpisriavév des hochgebildeten
platonischen Philosophen und Philologen Porphyrios von Tyros
(ca. 234-305/10 n.Chr.) bis weit iiber seinen Tod hinaus in
christlichen Kreisen entfaltete. Nicht nur Zeitgenossen wie
Methodios von Olympos oder der etwas jiingere Eusebios von
Kaisareia! hielten es fiir notwendig, sich ausfiihrlich mit dem
15-bindigen Werk auseinanderzusetzen. Auch Apollinarios
von Laodikeia, Philostorgios und ein nur schlecht fassbarer
Pacatus schrieben z. T. sehr umfangreiche Widerlegungen. Fiir
Hieronymus sowie Paulinus von Nola wiederum ist zumindest
die Absicht belegt, ein Werk gegen Porphyrios zu verfassen.?

Von diesen Widerlegungen hat sich allerdings fast nichts
erhalten, und entsprechend triib sieht die Situation auch fiir
Porphyrios’ Streitschrift aus. Denn wihrend wir im Falle des

! Cf. zur Datierung WINKELMANN 1991, 35f.; CARRIKER 2003, 39: “Before
3242”,

2 Cf. HARNACK 1916, 6f.; ders. 19213, 245 und 266f. und 1921b, 833-835;
ferner u. a. HULEN 1933, 5f.; RINALDI 1997, 128ff.; FIEDROWICZ 2000, 73ff.;
Cooxk 2000, 126; GOULET 2003, I 129f,; zu Eusebios’ Widerlegung s. auch
FREDE 1999, 235ff.; Korsky 2000, 71ff; unbegriindet ist die Vermutung von
BARNES 1981, 174f.: “his Against Porphyry must have been an ephemeral and
hasty work”.



152 CHRISTOPH RIEDWEG

Kelsos und Kaiser Julians dank ausfiihrlicher Zitate und Para-
phrasen in Origenes’ und Kyrills Widerlegungen Inhalt und
Argumentation der Werke noch einigermassen rekonstruieren
kénnen, tappen wir bei Porphyrios, dessen Schrift bereits von
Konstantin und dann endgiiltig von Theodosius II. und Valen-
tinian I1I. im Jahre 448 verboten wurde,? weitgehend im Dun-
keln. Wo die Dokumentation diirftig ist, schiessen Spekulatio-
nen umso michtiger ins Kraut. Tatsichlich bietet die Forschung
der letzten Jahre zu Porphyrios’ Kot Xpistiavidv ein ziemlich
disparates Bild. Auffassungen, die lange Zeit als communis opi-
nio galten, sind in Zweifel gezogen worden. Zugleich wurden,
meist im Anschluss an Vorschlige fritherer Forschung, auch
kithne Hypothesen aufgestellt.

Der Zeitpunket fiir eine Bestandsaufnahme und den Versuch
einer wenigstens partiellen Klirung der verworrenen Situation
scheint gekommen. Kontrovers diskutiert werden insbesondere
Datierung und Entstehungsort von Kata Xptotiavév. Bis vor
wenigen Jahren galt es im allgemeinen als erwiesen, dass Por-
phyrios “wahrscheinlich kurz vor oder gleich nach dem Tode
Plotins (um 270)..., etwa 40 Jahre alt, die 15 Biicher Katx
Xetotiavéy in Sizilien geschrieben” hat.* Diese Auffassung
stiitzte sich im wesentlichen auf eine Stelle in Eusebios’ Kirchen-
geschichte,® fiir die allerdings Timothy D. Barnes jiingst eine,
wie mir scheint, plausiblere Deutung vorgelegt hat: Das Syn-
tagma 6 xal’ Hpéic v Zixehlg xatastag [lopeidprog charakteri-
siert in diesem Satz, mit dem Eusebios zu dem anschliessend
zitierten fr. 39 Harnack (dem lingsten Bruchstiick aus
Kata Xpiotiavéy, das auf uns gekommen ist) iiberleitet, als

3 Cf. PorrH. 38T. und 40T. Smith.

4 HARNACK 1916, 3, im Anschluss an BIDEZ 1913, 67; cf. BENOIT 1947, 551
und die Angaben bei PIRIONI 1985, 502 Anm.1; ausserdem LANE FOx 1986,
586; BEATRICE 1991, 119; HARGIS 1999, 68 und 70; Cook 2000, 105 (ohne
Beriicksichtigung von BARNES’ neuer Deutung, siehe aber a.a.O., 119f. — unten
Anm.10 und 11).

5> Eus. hist.eccl. 6,19,2 (= PORPH. 30T. Smith = adv. Christ. fr.39 Harnack), in
Verbindung mit der bekannten autobiographischen Notiz in PORPH. Plor. 11,11ff.
(= 25T. Smith).



PORPHYRIOS UBER CHRISTUS UND DIE CHRISTEN 153

Apposition generell die Person des Porphyrios — “der sich zu
unserer Zeit in Sizilien aufhielt” — und darf nicht so eng, wie
bisher tiblich, mit der Fortsetzung cuyypdppare »xad’ fHudv
gvetnoapevos xal 8’ adtdv tog Oelog yoaodas Stafdirery wemer-
popévoc xTA. Zusammengenommen werden.®

Damit ist zwar keineswegs ausgeschlossen, dass das Werk in
Sizilien abgefasst worden sein kénnte, doch fillt Eusebios als
Zeuge dafiir weg. Wir sind tiber Porphyrios’ Lebensumstinde
nach Plotins Tod’ iiberhaupt denkbar schlecht unterrichtet.®
Mag sein, dass Sizilien danach noch lingere Zeit sein Lebens-
mittelpunkt blieb.? Fiir eine genauere Datierung von Karé

6 BARNES 1991, 239; ders. 1994, 61, der die englische Ubersetzung der
hist.eccl. durch Lawlor/Oulton zitiert und im iibrigen auch darauf hinweist, dass
die Stelle von Rufin Aist.ecel 6,19,2 (qui a!pua’ Siciliam adversum nos libros con-
scripsit Porphyrius) nicht richtig wiedergegeben wird (cf. dagegen HIER. virl.
81,2 Ceresa-Gastaldo gui eodem tempore [d.h. zur Zeit Eusebs] scribebat in Sici-
lia, ut quidam putant [...]); cf. dens. 2001, 157.

7 Porphyrios, Plot. 2,31f. sagt ausdriicklich, dass er sich in Lilybaion authielt,
als Plotin starb.

8 Vgl. u. a. auch BENOIT 1947, 544 und 551; BARNES 1973, 432f.

? Dies wiirde auch Eusebios’ allgemeine Charakterisierung, die bei zahlrei-
chen Kirchenvitern in der Bezeichnung 6 Boaravedtne ihre Entsprechung findet
(BARNES 1994, 61), am einfachsten erkliren. Porphyrios kénnte dabei sehr wohl
zwischendurch kiirzere und auch lingere Reisen von Sizilien aus unternommen
haben. Cf. fiir eine mind. voriibergehende Riickkehr nach Iralien (Rom? der Ort
wird nicht genannt) Plot. 2,12 (roaverBévri, dazu GOULET 1982P); ferner abst.
3,4,7 iiber einen Aufenthalt in Karthago, wohin er von Sizilien aus gereist sein
mag (dazu u. a. BIDEZ 1913, 57f.; SAFFREY 1992, 34; PIRIONI 1985, 502 Anm.7
stellt die blosse Vermutung als factum brutum dar). — Ritselhaft bleiben fiir uns
die Umstinde der in ad Marc. 4 erwihnten Reise, welche ihn nach der Heirat fiir
einige Zeit von seiner Frau trennte; da er sie, wie er schreibt, im Interesse der Hel-
lenen und auf Betreiben der Gétter unternommen hat, wird in der Forschung
gerne vermutet, diese Reise habe ihn nach Nikomedien an den Hof Diokletians
gefiihrt und der Vorbereitung der Christenverfolgung gedient, cf. schon BIDEZ
1913, 116; BENOIT 1947, 552; CHADWICK 1959, 142; WILKEN 1984, 134f;
PIRIONI 1985, 504f.; BEATRICE 1993, 39 Anm.27; DIGESER 1998, 131 etc.; vor-
sichtig WHITTAKER 2001, 155f. — Nach den Eunapios verfigbaren Informatio-
nen soll Porphyrios im iibrigen in Rom gestorben sein (EUN. v.Sophist. 4,2,6;
dazu SAFEREY 1992, 38: “Lautre indication est un ‘on-dit’ invérifiable dans |'état
actuel de notre documentation. Porphyre serait mort 2 Rome, peut-étre”); iiber
eine (bald nach Plotins Tod erfolgte) definitive Riickkehr nach Rom ldsst sich aus
EUN. v.Sophist. 4,1,10 nichts entnehmen, cf. auch SAFFREY 1992, 35ff.; anders



154 CHRISTOPH RIEDWEG

Xewotiavay fehlt jedenfalls selbst bei der traditionellen (Fehl-)
Deutung der Eusebiosstelle!® ein verldsslicher Anhaltspunkt in
Porphyrios’ Biographie, und die von Barnes fiir einen spiten
Ansatz — “in the early fourth century rather than the late third”

— vorgebrachten Griinde haben fiir sich genommen kaum
Gewicht. !

Cook 2000, 105; differenziert schon BARNES 1973, 432f.: “In the present state
of knowledge, it seems possible that Porphyry only returned to Rome long after
270, or that he went to Rome soon after Plotinus died, returned to Sicily, and
only moved to Rome permanently after some years had lapsed — or for that mat-
ter, that even after a permanent return to Rome c. 272 he subsequently returned
to Sicily for one or more lengthy visits. Any reconstruction will be hypothetical”
etc.; ders. 1981, 175. Von diesen Diskussionen ungeriihrt dagegen BEATRICE
1997, 54: “Plotin war 270 in der Campania verstorben, und Porphyrius kehrte
nach Rom zuriick, um die Leitung der Schule zu iibernehmen”.

10 Diese z. B. noch immer bei DIGESER 1998, 131 und 133f. sowie dies. 2000,
93 und 95; Korsky 2000, 22f.; GOULET 2003, I 128; differenziert Cook 2000,
119ff,, der Barnes grundsitzlich zustimmt und zugleich daran festhalten mochte,
dass Eusebios den Leser “with a prima facie impression that the text is connected
to Sicily” zuriicklasse.

'l BARNES 1973, 442. Dass Porphyrios nach dem Ausweis von fr. 43(C)
Harnack zur Rekonstruktion des historischen Hintergrunds des Danielbuchs auch
das der Zenobia gewidmete Werk des Sutorios Kallinikos (FGrHist 281) iiber die
alexandrinische Geschichte benutzt hat, ergibt, wie auch BARNES 1973, 435 kon-
zediert, lediglich einen ungefihren terminus post quem 270/272 (cf. schon CAME-
RON 1967, mit der Korrektur von BARNES 1994, 58 Anm.22). Aus der Wendung
Britannia fertilis provincia tyrannorum in fr. 82 Harnack ldsst sich nichts gewin-
nen, da es sich dabei sehr wohl um einen Zusatz des Hieronymus handeln kénnte
(so, im Anschluss an HARNACK ad loc., auch BARNES 1973, 437; PIRIONI 1985,
503f. dagegen schliesst daraus vereinfachend auf 296 als rerminus post quem). BAR-
NES 1973, 437ff. meint aus der Tatsache, dass in LACT. inmst. 5,2 (mehr dazu u.)
Porphyrios nicht erwihnt sei, indirekte Unterstiitzung zu erhalten “for the notion
that Porphyry composed it after 300 rather than before” (a.a.O. 439); doch mit
solchen argumenta e silentio (ein weiteres bei BARNES 1994, 62 im Anschluss an
Rist) ist stets grosste Vorsicht angezeigt. Die Erwihnung “der Stadt” (wohl Rom)
in fr. 80 Harnack sagt m. E. gegen BARNES 1994, 62 nichts iiber den Entste-
hungsort von Kare Xptotiavév aus. Cf. im tibrigen fiir Argumente von BARNES
1973, die seither iiberholt sind, DENS. 1994, 59f. Etwas positiver beurteilt das
Gewicht von Barnes’ Argumenten COOK 2000, 120ff,, der jedoch am Ende offen
lisst, ob das Werk um 300 oder in der Nihe von 270 entstanden ist, siehe a.a.O.
125: “Whether the Contra Christianos is dated to the period shortly after 270 or
to the period before the Great Persecution in 303, it is probably the case that per-
secutions loom in the background”. Vgl. auch CARRIKER 2003, 121: “all that can



PORPHYRIOS UBER CHRISTUS UND DIE CHRISTEN 155

Heftig umstritten ist bis heute ausserdem, ob vielleicht aus
Laktanz divinae institutiones 5,2 ein Hinweis auf die Entstehung
und den ‘Sitz im Leben’ von Kard Xeiotiavév zu gewinnen ist.
Wihrend der von Laktanz an zweiter Stelle genannte Bekidmp-
fer der Christen in der Regel mit Sossianos Hierokles identifi-
ziert wird,'? hat sich die neuerdings von P. E Beatrice und E.
DePalma Digeser wiederaufgegriffene und energisch verfoch-
tene Vermutung, beim zuerst erwihnten antistes philosophiae
handle es sich um Porphyrios, nicht allgemein durchgesetzt.!?
In der Tat scheinen die Argumente fiir eine solche Identifikation
problematisch. Zwar gehért es zum bewidhrten Arsenal polemi-
scher Rhetorik, die moralische Integritit des Angegriffenen dezi-
diert in Abrede zu stellen (Stxfor#),'* so dass man Laktanz’ dies-
beziigliche Polemik als Topos abtun konnte. Freilich wird
Porphyrios nirgendwo sonst in vergleichbarer Weise als Ausbund
von Lasterhaftigkeit und verschwenderischer Genusssucht
geschildert.!> Gemiss Laktanz hat sich der antistes philosophiae
zur Mehrung seines Reichtums mit wunderlichen Intrigen die

be said with confidence is that Porphyry composed his Adv.Chr. at some time
between 272 and ca. 300”.

12 Dafiir sprechen u. a. inst. 5,3,22 (...) ausus est libros suos nefarios ac dei
hostes ouranhlers adnotare und mort.pers. 16,4 (...) Hieroclem ex vicario praesidem,
qui auctor et consiliarius ad faciendam persecutionem fuit; cf. FORRAT 1986, 11ff,

13 Cf. BEATRICE 1993 (mit Angaben zur ilteren Literatur); ferner BARNES
1994, 58f., und dens. 2001, 158f,; zustimmend zu Beatrice und Digeser FIE-
DROWICZ 2000, 72. Siche zum Folgenden auch Wlosok oben in diesem Band,
S.23k

14 Cf. auch GOULET 2003, I 116: “Le portrait que Lactance trace de ce phi-
losophe hypocrite, adulateur, intrigant et opportuniste est soumis aux lois de la
caricature et ne doit pas recevoir une confiance illimitée. Quand Lactance dénonce
la contradiction entre la vie et les principes, hypocrisie, la luxure et la cupidité,
enfin l'ignorance de la doctrine qu'il attaque, il ne fait que reprendre des traits
inévitables de la polémique ancienne”.

15 BARNES 1994, 59 weist zu Recht darauf hin, dass Laktanz diesen Philoso-
phen als einen ‘bon vivant' zeichne, “who kept a more luxurious table at home
than the emperor did in the imperial palace: hence identity with the vegetarian
and ascetic Porphyry appears to be highly improbable”. Nicht sicher zu entschei-
den scheint mir, ob der Hinweis auf die Blindheit dieses antistes in 5,2,9, die
BARNES 2001, 158f. als weiteres Argument gegen eine Identifizierung mit Por-
phyrios anfiihrt, wortlich oder vielmehr im iibertragenen Sinn zu verstehen ist.



156 CHRISTOPH RIEDWEG

Freundschaft der hoheren Magistrate erschlichen und dadurch
Nachbarn, die er um ithren Grundbesitz brachte, von Riickfor-
derungsprozessen abgeschreckt. Daneben nimmt sich der spiter
laut gewordene Vorwurf, Porphyrios habe aus Geldgier die rei-
che alte Witwe Markella geheiratet, geradezu harmlos aus.'¢
Eine weitere Schwierigkeit besteht darin, dass dieser nicht
namentlich genannte Verichter des Christentums nach Laktanz’
Darstellung “drei Biicher gegen die Religion und die Bezeich-
nung der Christen” verfasst hat, wihrend fiir Porphyrios’ Kara
Xpwomavdy durch die Suda 15 Biicher bezeugt sind, eine
Angabe, die auch durch die Fragmente gedeckt wird.!” Die
offenkundige Unstimmigkeit wird von den Anhingern einer
Gleichsetzung dieses antistes mit Porphyrios in der Regel
dadurch iiberwunden, dass ein anderes Werk des Platonikers aus
Tyros, [lepl tiic éx hoyiwy gurosogiog (im folgenden Orakelphi-
losophie), ins Spiel gebracht wird: Digeser plidiert im Gefolge
von Wilken!® dafiir, dass Porphyrios 303 in Anwesenheit Lak-
tanz und anderer Hoflinge am Kaiserhof in Nikomedien seine
Orakelphilosophie vorgetragen habe. Sie sieht sich dabei gezwun-
gen, fiir diese Schrift, welche seit Eunapios eher als Jugendwerk
des Porphyrios gilt,!” mit Wilken eine spite Entstehung zu

16 PorpH. 107T. Smith (= Theosophia Tubing. 85). Auf diese Stelle beruft sich
BEATRICE 1993, 41: “Die Anhinglichkeit des Philosophen an Geld und Reich-
tum ruft sofort gerade die Persénlichkeit des Porphyrios in unser Gedichtnis
zuriick”; cf. auch DIGESER 1998, 144f. und dies. 2000, 105f.; anders schon BAR-
NES 1973, 438f. und 1994, 59.

I7 Es sind Fragmente aus den Biichern 1, 3, 4 und 12-14 auf uns gekommen.

'8 DIGESER 1998 und 2000, 91ff.; WiLKEN 1979, 130f. Cf. auch WiLKEN
1984, 136, ferner 158.

19 EUN. v.Sophist. 4,1,11 véog 8¢ bv lowe tabra Eypagpev, bg Eowxev (die Deu-
tung der Stelle ist allerdings umstritten; anders O’MEARA 1959, 33f.); als Jugend-
werk betrachtet die Schrift ausser WOLEF 1856, 38 insbesondere BIDEZ 1913,
15f.; cf. u. a. auch HULEN 1933, 14; LABRIOLLE 1934, 238f.; BENOIT 1947, 546
mit Anm.1; BARNES 1981, 175; HOFEMANN 1994, 169; allerdings unterliegt die
fiir diese Datierung massgebliche Rekonstruktion der geistigen Entwicklung Por-
phyrios’ durch Bidez gewissen Zweifeln, cf. ZAMBON 2002, 270; plausibler ist die
Begriindung fiir eine Frithdatierung bei GOULET 2003, I 120, der auf das Fehlen
jeglicher Spur von Plotinischem Einfluss und der Ablehnung der Tieropfer, wie
sie fir spitere Werke typisch ist, hinweist; cf. jetzt auch dens. 2004, 103.



PORPHYRIOS UBER CHRISTUS UND DIE CHRISTEN 157

postulieren.?’ Beatrice wiederum, der sich in einer Reihe von
lose miteinander verbundenen Aufsitzen seit 1988 mit Porphy-
rios’ antichristlicher Streitschrift beschiftigt, stellt ausgehend
von einer unkommentierten Titelangabe beim frithen
Harnack?! die radikale These auf, die beiden Uberschriften Iepl

Ths éx hoyiwv guiocoping und Katk Xprotiavév bezeichneten

ein und dieselbe Schrift?? und Porphyrios habe im Jahre 303

20 WILKEN 1979, 131f.; DIGESER 1998, 134f. und 146, mit weitreichenden
Folgerungen: “The Philosophy from Oracles was not the immature product of a
young man enamoured of oracles and theurgy. Rather, Porphyry presented this
text as a mature philosopher speaking in an official setting just before the Great
Persecution. Moreover, the Philosophy from Oracles supplanted the technical
criticisms of Against the Christians by explaining why Christianity as currently
practised should be punished, and by suggesting how it might accommodate it-
self to traditional cult” usw. (DIGESER 1998, 139 hilt adv. Christ. fiir das friihere
Werk); dies. 2000, 96ft.; cf. auch schon O’MEARA 1959, 33ff. und jetzt BARNES
2001, 159.

21 HARNACK 19582, 873: “In 15 Biichern liess er eine Streitschrift gegen die
Christen (ITepl ¢ éx Aoyiwy grrocoglug xata Xplotiaviy Adyor 1e’) ausgeben, die
mehrere Widerlegungen (durch Methodius, Eusebius, Apollinaris und Philostor-
gius) hervorrief”; cf. BEATRICE 1992, 348f.; contra GOULET 2004, 68: “Mais
c’était la manifestement une erreur, déja dénoncée par Hauschildt, que I'historien
n'a jamais renouvelée dans ses études consacrées au Contra Christianos” .

22 So erstmals BEATRICE 1988, 128 und — im Zusammenhang mit AUG. conf.
7,9,13 quosdam Platonicorum libros, die im Anschluss an ].J. O’MEARA auf De phi-
los.ex orac.haur. reduziert werden — Ders. 1989, 255ff. (cf. 258: “(...) we would
like to be allowed to go as far as bringing up the question if the Philosophy from
oracles which was read by Augustine in the Latin translation by Marius Victori-
nus, is not to be identified with Porphyry’s lost work Against the Christians” etc.;
contra u. a. CULDAUT 1992, 274 Anm.9); cf. BEATRICE 1991, 137; 1992, 348ft.
(unter Hinweis auf EUS. dem.ev. 3,6,39, dazu s. unten Anm.25 bzw. 61); 1993,
441F.; 19957, 5805 1995°, 414; 1997, 56; 2001, XXVII. Beatrice mag dabei u. a.
auch von WILKENs Sicht (1979) der Orakelphilosophie beeinflusst sein, der aus
Augustins Zitaten den (einseitig Augustins Perspektive reflektierenden) Schluss
zieht, das Werk sei “directed against Christianity” (123; die antichristliche Stoss-
richtung diirfte in Wirklichkeit lediglich fiir 343E—346F Smith — s. unten —
gegolten haben; cf. auch Wilkens anschliessende Differenzierung: a.a.O. “but it
took the form not of an attack on Christianity as such but a positive statement
of the traditional Greek religion, modified by Porphyry’s neo-Platonism”, ferner
126; fragwiirdig ist dagegen Wilkens Versuch, Katd Xpustiavéy thematisch auf
die Schriftkritik einzuengen [z. B. 128ff.,, bes. 130 Anm.14]). — Das Problem,
dass von der Orakelphilosophie nur Fragmente aus drei Biichern iiberliefert sind,
sucht BEATRICE 1992, 350ff. wenig iiberzeugend unter Hinweis auf die varia lec-
tio in 325E,1 Smith éx 7o 3exdrov (Ambrosianus 569, 16. Jh.) statt des gewiss



158 CHRISTOPH RIEDWEG

drei Biicher aus diesem einen antichristlichen Werk in Niko-
medien “6ffentlich bekannt gemacht”.?> Diesem Werk weist
Beatrice iibrigens u.a. auch noch die Fragmente von Ilept

g g e
dyorpdtov und die von der Suda erwihnten 6 Biicher Ilept
Oine sowie, mit J.J. O’Meara,?* die bei Augustin zitierten Bruch-
stiicke aus De regressu animae zu.?>

richtigen 2v t& deutépe (Borbonius IT E 9, 14. Jh.; siehe auch WOLEFF 1856, 39)
zu tiberspielen (cf. DIGESER 1998, 138 Anm.72; GOULET 2004, 64). Die von
BEATRICE 1994, 222ff. an dem von der Suda genannten Titel Kate Xptotioavév
gedusserten Zweifel konnten mit dhnlicher Begriindung auch gegeniiber Julians
Kot lNurhabwv vorgebracht werden. Vorsichtig zustimmend zu Beatrice jetzt
CARRIKER 2003, 115ff.; contra GOULET 2004, 68ft.

23 BEATRICE 1993, 46: “Wir konnen uns vielleicht sogar vorstellen, welche
Biicher der Orakelphilosophie Porphyrios in Nicomedia fiir angebracht hielt, 6ffent-
lich bekannt zu machen. Mit Sicherheit nicht die Biicher mit ausschliefflich phi-
losophischem und auf die Orakel bezogenem Inhalt. In jener politischen Situa-
tion wihlte er nur die Biicher, in denen die Polemik gegen das Christentum, seine
Heiligen Schriften und seine Theologie besonders ausgearbeitet war. Diese Ver-
mutung wird indirekt von Laktanz bestitigt. Er berichtet, daf} das Werk des Sos-
sianus Hierokles, das die Liigen und die Widerspriiche der christlichen Schriften
hervorheben sollte, denselben Stoff, der in den drei Biichern des ersten Polemi-
kers behandelt worden war, wieder aufgriff, aber auf eine noch beissendere Weise
vorbrachte [Anm. des Verf.: LACT. inst. 5,2,12 eandem materiam bezieht sich nicht
auf die pace Beatrice erst nachher genannte Kritik an den christlichen Schriften].
Es ist demnach sehr wahrscheinlich, daff Porphyrios in Nicomedia die Biicher
XII, XIII und XIV der Orakelphilosophie vortrug, d.h. jene Biicher, in denen er
sich alle Miihe gegeben hatte, die christlichen Schriften des Alten und Neuen
Testaments zu vernichten. In diesen Biichern hatte er unter anderem auch die
pseudepigraphische Natur des Buches des Propheten Daniel hervorgehoben und
sich damit vergniigt, die Unwissenheit der Apostel und Evangelisten zu verla-
chen”. Genau umgekehrt argumentiert DIGESER 1998, 145: “he presented not
Against the Christians, a long, scholarly work that would have been unsuitable for
reading aloud in public, but his Philosophy from Oracles” etc.

24 Cf. O'MEARA 1959 und 1969, 121fF; s. dazu die Rez. des Buches von
O’MEARA 1959 durch DORRIE 1960 und durch HADOT 1960.

25 BEATRICE 1989, 255ff, 1990, 175f. und 1992, 353 (354 wird ausserdem
die auf nichts gegriindete Vermutung geidussert, dass die Biicher 5-11 “treated
exclusively philosophical subjects that caused no negative reactions on the part of
Christian apologists ) sowie ders. 1994, 231. Die Orakelphilosophie wird zuneh-
mend zu einem schwarzen Loch, welches zahlreiche andere, z. T. nur ganz schwach
bezeugte Werke des Porphyrios aufsaugt. Angesichts der triimmerhaften Uberlie-
ferung scheint jedoch grosste Vorsicht am Platz. Bei thematisch verwandten Schrif-
ten, welche verschiedene, grundsitzlich zu trennende Aspekte einer neupla-
tonischen Religionsphilosophie behandeln, sind gewisse Uberlappungen fast



PORPHYRIOS UBER CHRISTUS UND DIE CHRISTEN 159

Auf das Verhiltnis der Orakelphilosophie zu Kard Xoprotiavidy
soll weiter unten eingegangen werden. Fiir den Augenblick seien
folgende Punkte festgehalten:

1. Die beliebte, von Laktanz De mortibus persecutorum 11,5f.
inspirierte Vorstellung, Kaiser Diokletian habe im Vorfeld der
grossen Verfolgung fithrende Intellektuelle, darunter eben Por-
phyrios, zu einer Konferenz, welche das Ziel hatte “to lay the
groundwork for the Great Persecution”,?® nach Nikomedien
geladen, wird durch die Ausfiithrungen in 7nsz. 5,2,2 nicht wirk-
lich gestiitzt.” Dort heisst es lediglich, dass um die Zeit der Zer-
storung des dei templum am 23. Februar 303?% “zwei Personen
an demselben Ort aufgetreten seien” (duo extiterunt ibidem), wel-
che das Christentum ebenso hochmiitig wie unverschimt gelis-
tert hitten. Offensichtlich handelte es sich nach Laktanz, der
den Vortrag der beiden gehort hatte,? um ein lokales Ereignis

unumginglich (cf. schon innerhalb eines Werkes De philos. ex orac.haur. 314E
Smith!) und kénnen daher nicht als Kriteritum fiir eine Gleichsetzung verwen-
det werden. Wenn also z. B. in De philos. ex orac.haur. 316F. Smith auch etwas
tiber die Form der dydipara gesagt wird, wiire es ebenso unklug, daraus abzulei-
ten, die Schriften Ilepl tév dyarudrwy und Ilepi tic éx hoyiwy @rhocopiag fie-
len zusammen, wie, wenn in der Orakelphilosophie etwas iiber das Christentum
gesagt wird, zu folgern, diese sei mit adv. Christ. identisch. Bei Porphyrios’ Enthu-
siasmus fiir Orakel wire es im iibrigen ja geradezu verwunderlich, wenn er nicht
auch in anderen Schriften wie de regressu animae punktuell auf Orakel zu spre-
chen kime. Cf. jetzt allgemein auch die detaillierte Auseinandersetzung mit Bea-
trices Argumenten bei GOULET 2004.

26 DIGESER 1998, 145 (dhnlich dies. 2000, 114), im Anschluss an WILKEN
1979, 131, der seinerseits von CHADWICK 1959, 142 angeregt ist, cf. dessen aller-
dings noch sehr vorsichtige Ausserung zu ad Marc. 4: “a strange and cryptic phrase
which may perhaps mean that he had been invited to attend the confidential deli-
berations which preceded the launching of the persecution of the Church under
Diocletian in 303. (Porphyry would be a natural person to consult about such a
project, as the author of several formidable books against the Christians.)”.

27 Zu mort.pers. 11,5f. s. unten.

28 Dies die iibliche Deutung (cf. u. a. LABRIOLLE 1934, 304). Anders MONAT
1973, 36f. zu 5,2,2, der die Worte dei templum everteretur nicht auf das tatsich-
lich zerstorte Kirchengebiude bezieht, sondern im iibertragenen Sinn auf “I'Eg-
lise, ensemble du peuple de Dieu”.

2 LACT. inst. 5,4,1 Hi ergo de quibus dixi cum praesente me ac dolente sacrile-
gas suas litteras explicassent, etc.



160 CHRISTOPH RIEDWEG

(ibidem3°), so dass man Monat zustimmen mochte, wenn er zu
dem von Laktanz zuerst Genannten bemerkt: “Sans doute ne
sagissait-il que d’une gloire locale de la philosophie™. ! Er
scheint opportunistisch die Gunst des Augenblicks genutzt und
das Werk verfasst zu haben, als die Verfolgung bereits wiitete.?
Einzig vom zweiten, gewohnlich mit Sossianos Hierokles iden-
tifizierten Polemiker heisst es, er habe zu den wichtigsten Anstif-
tern der Verfolgung gehért (5,2,12). Und fiir ihn als udex ist es
in der Tat sehr wohl méglich, dass er zu den in De mortibus
persecutorum genannten Honoratioren gehorte, die Diokletian
vor der Verfolgung befragte.3?

2. Die Versuchung, Leerstellen in der Uberlieferung riick-
blickend mit ‘big names’ zu fiillen, ist generell gross.’ Man tut
indessen gut daran, sich in Erinnerung zu rufen, dass die heid-
nische Auseinandersetzung des 3. und frithen 4. Jh. mit dem

30 Cf. im Kontrast dazu inst. 5,4,1 (ubique) und 2 (multis in locis).

31 MONAT 1973, 38; vgl. auch GOULET 2003, I 118: “I'adversaire de Lac-
tance semble un propriétaire terrien bien installé dans la région et susceptible d’a-
cheter des juges de I'endroit”; dhnlich Wlosok oben in diesem Band, S.24. Es
wird in der Regel auch kaum beachtet, dass nach Ansicht Laktanz' die beiden
antichristlichen Polemiker, die er selber gehort hatte, “mit wenigen Worten
zuschanden gemacht werden konnten” (cf. nst. 5,4,1 iiber die Griinde, weswe-
gen er sein apologetisches munus auf sich genommen hat: non ut contra hos seri-
berem qui paucis verbis obteri poterant, sed ut omnes qui ubique idem operis effici-
unt aut effecerunt, uno semel impetu profligarem). Wihrend er sich mit Sossianos
Hierokles immerhin in einem eigenen Kapitel auseinandersetzt (5,3), scheint ihm
das Werk des antistes philosophiae lediglich Hohn und Spott zu verdienen (cf.
5,2,8-11). Es ist schwer vorstellbar, dass Laktanz so iiber Porphyrios gedacht hat.

2 . LacT. 515,210

3 LACT. mort.pers. 11,6: Admissi ergo iudices pauci et pauci militares, ut
dignitate antecedebant, interrogabantur etc.; cf. auch GOULET 2003, I 118:
“Quun philosophe romain comme Porphyre ait pu y participer n'est pas impos-
sible, mais contredit le témoignage de Lactance, notre seule source”, ebenso ders.,
2004, 101.

3 Auch HARNACK 1916 unterliegt ihr verschiedentlich, wenn er nicht
namentlich Porphyrios zugeschriebene Einwinde in seine Sammlung mitauf-
nimmt. Symptomatisch sind rhetorische Fragen wie bei DIGESER 1998, 143:
“Given the centrality of Porphyry’s arguments to Lactantius’ apologetic ende-
avour, is it not likely that Lactantius did indeed hear Porphyry read from the Phi-
losophy from Oracles at the conference in Nicomedia shortly before the Great Per-
secution?”



PORPHYRIOS UBER CHRISTUS UND DIE CHRISTEN 161

Christentum bei weitem nicht allein von Porphyrios getragen
wurde. (Wir wissen u. a. auch von zahlreichen Schiilern des Por-
phyrios, die ihre je eigene Rolle in dieser Debatte gespielt haben
mogen.) Sie fand wohl damals, dhnlich wie die heutige Diskus-
sion iiber das Verhiltnis zwischen dem Islam und der westli-
chen Welt, iiberall im rémischen Reich statt, und viele Gedan-
ken diirften geistiger Allgemeinbesitz geworden sein,?® nicht
anders als beispielsweise Huntingtons clash of civilizations. Wie
heikel die Zuweisung eines nicht namentlich ausgewiesenen
antichristlichen Arguments an einen bestimmten Urheber unter
diesen Umstinden ist, vermag die Beschreibung des Werks der
bei Laktanz an zweiter Stelle genannten Person zu illustrieren:
Wenn als dessen Hauptthema die falsitas scripturae sacrae und
ihre durchgehende Widerspriichlichkeit bezeichnet wird,?¢ so
wiirde eine solche Charakterisierung an sich mindestens so gut
auf Porphyrios’ wie auf Sossianos Hierokles” Schrift zutreffen.
Wenn von diesem Autor {ibrigens weiter gesagt wird, er habe so
viele Stellen aus der HI. Schrift, welche eine intime Kenntnis
voraussetzten, aufgezihlt, “dass er einst zur selben Schule gehort
zu haben scheint”,” so lisst sich aus einer solchen Formulie-
rung erahnen, wie auch im Hinblick auf Porphyrios, dessen
Schriftkenntnis phinomenal war, die Uberzeugung entstehen
konnte, er sei einmal Christ gewesen.3®

Kurz: Zeit, Ort und Umstinde der Entstehung von Porphy-

rios’ Schrift Katx Xpustiavév entziehen sich, vom terminus

3 Vgl. auch BENOIT 1978, 271, der in seiner Liste bei allen Fragmenten zu
priifen sucht, ob sie nicht “plutét au stock général de la polémique antichrétienne”
gehoren.

36 LACT dnst: 52,13k

37 LACT. inst. 5,2,14: (...) adeo multa, adeo intima enumerans, ut aliquando ex
eadem disciplina fuisse videatur.

38 PORPH. 9T., 9aT. und 10T. Smith (nur die Nachricht, dass Porphyrios in
Kaisareia von Christen verpriigelt wurde, nicht jedoch sein Abfall vom Christen-
tum diirften nach GOULET 19822, 455 auf Eusebios’ Widerlegung zurtickgehen);
vgl. auch die ausfiihrliche Besprechung der Frage (mit positivem Ergebnis) durch
KiNzIG 1998; auf Kinzig verweist zustimmend CoOK 2000, 104.



162 CHRISTOPH RIEDWEG

post quem 270-72 abgesehen,® trotz intensiver Forschungs-
bemiithungen der letzten Jahre noch immer weitestgehend unse-
rer Kenntnis. Das ist bedauerlich, vermag aber angesichts der
Liickenhaftigkeit der Uberlieferung auch kaum zu iiberraschen.
Nicht endgiiltig gelost ist ausserdem der Quellenwert des Maka-
rios Magnes fiir Porphyrios’ Werk, wobei sich in den letzten Jah-
ren immerhin ein gewisser Konsens herauszuschilen scheint,
dass die antichristlichen Einwinde des Anonymus bei Makarios
zwar im Kern oft von Porphyrios beeinflusst sein mogen, jedoch
nicht ohne weiteres als Porphyrianisch betrachtet und in eine
Fragmentsammlung integriert werden diirfen.?® Eine dringend
geforderte Neuedition hitte solchen Ergebnissen Rechnung zu
tragen und miisste auch die interessanten Fragmente einschlies-

sen, die seit Harnacks Ausgabe zusitzlich entdeckt worden
sind.4!

Weiterer Klirung bedarf auf dem Hintergrund der jiingsten
Forschungen das Verhiltnis zwischen der antichristlichen Streit-
schrift und der immer 6fter damit in Zusammenhang gebrachten

39 §. oben Anm.11.

40 In HARNACKs Edition von 1916 machen Exzerpte aus Makarios Magnes
mehr als die Hilfte aller Fragmente aus. Auch wenn Harnack die Sammlung der
Texte durchaus korrekt mit “Fragmente und Exzerpte, Referate und Abgeleitetes”
iiberschreibt, erweckt seine Ausgabe doch leicht den falschen Eindruck, es handle
sich um eine eigentliche Fragmentsammlung. Auf die Problematik hat insbeson-
dere BARNES 1973 hingewiesen; cf. zu Makarios und Porphyrios u. a. auch DIGE-
SER 1998, 133f.; etwas positiver COOK 2000, 126f. und 168fF. (bes. 172, cf. aber
auch 174: “The possibility remains that the Christian author created a philoso-
pher out of whatever pagan criticisms he could find”); ausfiihrliche Diskussion
aller bisherigen Identifikationen dieses Anonymus jetzt bei GOULET 2003, I 112ff,
der als Fazit u. a. festhilt (149): “Tous ces rapprochements et ces indices ne four-
nissent pas une preuve incontestable de I'origine porphyrienne des objections (...)
Un philosophe et un savant engagé dans la confrontation culturelle avec le chri-
stianisme se cache donc derriére ces objections et, §'il faut choisir un nom, aucun
ne simpose avec autant de vraisemblance que celui de Porphyre”; im Kern zustim-
mend zu Harnack HOFFMANN 1994, 18f., 22f. und 165f.

4 Vgl. bes. die Fragmente aus Didymos dem Blinden, jetzt bei LINGUITI
1999; ausserdem HARNACK 19213, 245 und 266f. sowie 1921b, 833—835;
SCHAUBLIN 1970; CooK 1998 (dazu NEBES 1998).



PORPHYRIOS UBER CHRISTUS UND DIE CHRISTEN 163

Orakelphilosophie. Kein Zweifel: auch die Orakelphilosophie ent-
hilt scharf polemische Aussagen iiber die Christen. Doch
berechtigt diese Tatsache zu der von Wilken, Beatrice und Dige-
ser vertretenen Annahme, dass Tlepl t¥ic éx hoyiwy piosooiug
ebenfalls zu den explizit antichristlichen Werken des Porphyrios
zu zihlen sei?®? Um diese Frage zu beantworten, muss in einem
ersten Schritt die generelle Stossrichtung der oft mehr ober-
flachlich rezipierten Orakelphilosophie erfasst werden. Hierauf
sind die Christus und den Christen geltenden Fragmente sorg-
filtig zu analysieren und in den Denkhorizont der zeitgendssi-
schen Philosophie einzuordnen, ehe abschliessend die Uberein-
stimmungen mit Kotd Xpiotiavidy in der Beurteilung der
christlichen Religion sowie die Differenzen herausgearbeitet wer-
den sollen.#?

Zunichst ist einzuriumen, dass ein Werk wie die Orakelphi-
losophie grundsitzlich sehr wohl zu antichristlichen Propagan-
dazwecken verfasst worden sein konnte. Orakel erfiillen, reli-
gionssoziologisch betrachtet, seit frithester Zeit eine wichtige
Orientierungsfunktion in der antiken Gesellschaft.#4 In der Kai-
serzeit scheint es insbesondere in platonischen Kreisen zu einer
Art Revival dieser Form religioser ‘Lebenshilfe’ gekommen zu
sein.®> Man befragte Orakel nicht nur in persénlichen Notsi-
tuationen wie Kinderlosigkeit, kérperlichen Gebrechen oder
vor folgenschweren Entscheidungen.4® Auch die staatliche

42 Cf. im Ansatz bereits O’MEARA 1969, 107, der zugleich betont: “But the
book could be, and was, more than merely anti-Christian” (dies wird von ihm im
folgenden auch expliziert).

4 Fiir frithere Auseinandersetzungen mit dieser Frage vgl. u. a. die Angaben bei
BEATRICE 1992, 347f.; HARGIS 1999, 63ff. geht auf die Unterschiede nicht ein, son-
dern harmonisiert Porphyrios’ Ausfithrungen in beiden Werken miteinander.

4 Vgl. BURKERT 1977, 184ft.

% FEin Zeugnis dafiir sind die pythischen Dialoge Plutarchs; aufschlussreich
ist auch Kelsos’ Lob auf die Segnungen der Orakel und iiberhaupt der Safpovec
bei ORIG. Cels. 8,45. Der Aufschwung ist auch epigraphisch gut bezeugt. Cf. all-
gemein LANE Fox 1986, 168ff.

46 Sozialgeschichtlich interessant ist auch das ‘Leistungsangebot’ (VICTOR
1997, 148), mit dem Alexandros gemiiss Lukian Alex. 24 fiir sein Orakel werben



164 CHRISTOPH RIEDWEG

Gemeinschaft suchte regelmissig bei Orakeln Rat, Unterstiit-
zung und Legitimation fiir ihr Handeln, nicht zuletzt in reli-
giosen Belangen. Wieso sollte also nicht auch das aufbliithende,
im traditionellen sozialen Gefiige erhebliche Spannungen ver-
ursachende?” Christentum zum Thema von Orakelanfragen wer-
den, wieso sollte die Auseinandersetzung zwischen Heiden und
Christen nicht teilweise auch {iber Orakel ausgetragen werden?
In der Tat horen wir gerade bei Porphyrios u. a. von einem ver-
zweifelten Ehemann, der von Apollon erfahren wollte, welchen
Gott er denn verehren miisse, um seine Frau wieder vom Chri-
stentum abzubringen.*® Auch grundsitzlicheren Aufschluss iiber
das Phinomen ‘Christus’ erhoffte man sich von den Orakeln,
wie wiederum aus Porphyrios zu ersehen ist. “Ist er ein Gott?”
“Weswegen wurde er bestraft?”:4* mit solchen Fragen wandten
sich verunsicherte Zeitgenossen — oder waren es vielleicht sogar
Anhinger des neuen Glaubens, welche sich insgeheim von der
‘anderen Seite’ eine Bestdtigung erhofften?”® — an Orakelgott-
heiten, die traditionell als Quellen der Wahrheit anerkannt
waren.’! Es fiigt sich ins Bild, dass nach Laktanz auch Kaiser
Diokletian im Vorfeld der Christenverfolgung von 303 einen
Haruspex zum milesischen Apollon sandte, um zu kliren, wie

liess: ég mposimor (?xor.p.obg) xol avedpol Sparétag, wol xAémtog wal Anatis eEehéy-
Eete xal Onoavpode avopdéar mapdsyor xal vosobvrag idoutto, gvioug 3¢ xod 737
arobavbvroag dvasThoeiey.

47 Cf. Kelsos bei ORIG. Cels. 3,55; IULIAN. contra Gal. fr.107 Masaracchia.

8 PORPH. de phil. ex orac.haur. 343F. Smith. Cf. zur Situation u. a. IUST. 2
Apol. 2.

49 PORPH. de phil. ex orac.haur. 345F. Smith.

0 Anders allerdings AUG. cons.evang. 1,15,23 (= PORPH. de philos. ex
orac.haur. 345cE. Smith), nach dessen Darstellung es sich um quidam philosophi
eorum, welche ihre Gotter befragten, handelte. — HARGIS 1999, 84f. glaubt im
tibrigen, die Anfrage religionsgeschichtlich in “a centuries-old Greek tradition”
einordnen zu kénnen, wonach Orakel, insbesondere das delphische (cf. u. a. PLAT.
resp. 4, 427 b), im Zusammenhang mit der Einrichtung von Heroenkulten eine
wichtige Rolle spielten; s. dazu auch GOULET 1982, 387f.

1 Vgl. auch den Reflex des Porphyrios bei Ps.-Justin (Markell von
Ankyra?) ad Graecos de vera rel. 11. Gemiss LACT. ira 23,12 befragte man Apol-
lon auch de ludaeorum religione (Antwort = PORPH. de philos. ex orac. haur. 344F.
Smith).



PORPHYRIOS UBER CHRISTUS UND DIE CHRISTEN 165

mit den Christen umgegangen werden soll. Der Gott antwor-
tete laut Laktanz so, wie man es von einem “Feind der gottli-
chen Religion” erwarten konnte, d. h. ohne Zweifel dezidiert
negativ.”?

Es wire mit anderen Worten prinzipiell denkbar, dass ein
Christengegner wie Porphyrios entsprechende Orakel gesam-
melt und zur Grundlage einer antichristlichen Schrift gemacht
hitte. Und doch tauchen bei niherer Betrachtung der Orakel-
philosophie Zweifel an einer solchen Einschitzung auf. Die
genannten, das Christentum betreffenden Beispiele sind zwar
faszinierende, aber doch isolierte Einzelfille im Vergleich zur
iiberwiegenden Mehrzahl von Orakelanfragen und -auskiinften,
welche die Angemessenheit blutiger und anderer Opfer, die indi-
viduellen Vorlieben der einzelnen Gétter, die Gestalt der Got-
terbilder, die hierarchische Differenzierung des paganen Pan-
theons mit dem allmichtigen Gotterkonig an der Spitze, das
Verhiltnis gottlicher Vorhersagen zur Astrologie und dhnliche
Fragen betreffen. Nirgendwo ist eine polemische Perspektiven-
verengung und Fokussierung auf das Christentum zu erkennen
— dies allein spricht schon klar gegen eine Identifizierung des
Porphyrios gua Verfassers der Orakelphilosophie mit dem bei
Laktanz genannten antistes philosophiae, der den blinden Chri-
sten das “Licht der Wahrheit” zeigen und sie dadurch u. a. auch
vor Folter und schlimmen Verstiimmelungen bewahren wollte.>
Nach dem Ausweis der erhaltenen Fragmente handelt es sich

52 LACT. mort.pers. 11,7 deos potissimum consulere statuit misitque aruspicem
ad Apollinem Milesium. Respondit ille ur divinae religionis inimicus; cf. MOREAU
1954, 271f. Interessant auch Konstantins Erwihnung eines Apollonorakels (bei
Eus. v.Const. 2,50f.), in dem “die Gerechten auf der Erde” als Ursache dafiir
genannt werden, dass er, Apollon, nicht mehr wahr prophezeien konne; cf. dazu
DIGESER 2004.

53 LACT. inst. 5,2,6; auch der Anfang in §5 passt eher schlecht zur Orakel-
philosophie: ante omnia philosophi officium esse erroribus hominum subvenire atque
illos ad veram viam revocare, id est ad cultus deorum; darum geht es in den erhal-
tenen Fragmenten der Orakelphilosophie kaum, sondern vielmehr um eine ver-
tiefte Einsicht in die eigentliche philosophische Wahrheit, welche in den von den
Gottern verkiindeten Orakeln (und nicht allgemein im Gétterkult) enthalten ist.



166 CHRISTOPH RIEDWEG

vielmehr um ein allgemeines, fiir Porphyrios’ ‘fromme’ Denk-
weise charakteristisches religionsphilosophisches Werk. Dieses
war der literarischen Fiktion nach auch nicht fiir die breite
Offentlichkeit bestimmt, sondern an ein ‘Du’ gerichtet. Der
Adressat wird — vielleicht unter dem Einfluss des pythagore-
ischen Lysisbriefes?®* — angehalten, den Inhalt nicht zu verdf-
fentlichen und ihn nicht den “Uneingeweihten (8¢fniot) um
des Ruhmes, des Gewinns oder einer anderen unfrommen
Schmeichelei willen” preiszugeben (304F. Smith). Man verglei-
che als Kontrast den Beginn von Julians Schrift Gegen die
Galilier, welche explizit an die gesamte Weltoffentlichkeit
gerichtet ist: “Richtig ist es, wie mir scheint, allen Menschen die
Griinde darzulegen, aufgrund deren ich zur Uberzeugung
gelangt bin, dass das Machwerk der Galilder ein fiktives Gebilde
von Menschen ist, welches aus Bosheit zusammengestellt wor-
den ist” usw.”

Porphyrios Orakelphilosophie schligt dagegen leisere Tone an.
Ihr intendiertes Zielpublikum scheinen “Miteingeweihte” des
Verfassers zu sein, d. h. wohl religiés interessierte Platoniker,
welche den Wert der traditionellen, seit lingerem in kreativem
Austausch mit der Philosophie stehenden Orakelkulte®® aner-
kennen und in einem philosophisch reflektierten Sinn ‘Lebens-
hilfe’ von der geistigen Beschiftigung mit den Orakelantworten
erwarten. “Hoffnung auf Rettung”, “zum Heil der Seele” lauten
Kernbegriffe, welche die Leitidee des Werkes umschreiben

5 Cf. Ps.-LvsIs, epist. 1 und 6f.; ausserdem OF 245,1f.; allgemein RIEDWEG
1987, 77ff. (bes. 92 Anm.82).

55 JULIAN. contra Gal. fr.1 Masaracchia.

56 Vgl. etwa die bei LACT. inst. 7,13,5f. erwiihnte Anfrage eines Biirgers bei
Apollo Milesius, utrumne maneat anima post mortem an dissolvatur mit der an-
schliessenden Antwort des Gottes, welche an das Hekateorakel erinnert: Wy
uev uéyprs ob decpols mpog cpa xpateitar, / @Oxpte vooloa waby Bvnrais diyndéowy
eixer/ fvina 8" dvdhvoty Ppotény petd cdpa papaviy / dxiotny ebomrar, &g albéon
néoa gopeitar / aldv dyfpaog oboa, wéver 8’ el mapmay dretpfc. / mpwrbyovog yip
Tobro Oeob Siérake mpbvora (das Orakel wird von WOLEF 1856, 177f. hypothetisch
dem dritten Buch der Orakelphilosophie zugerechnet; bei Smith fehle es, da nicht
ausdriicklich dem Porphyrios zugeschrieben).



PORPHYRIOS UBER CHRISTUS UND DIE CHRISTEN 167

(303E und 304F, cf. 324E). Das einzig solide Fundament fiir
solche Rettung bilden fiir Porphyrios die “Orakel des Apollon,
der tibrigen Gottheiten und guten Daimones”,”” welche er in
diesem Buch gesammelt habe, ohne etwas am Sinn zu verdn-
dern; einzig an Sprache und Metrum habe er, wo notig, Kor-
rekturen angebracht und Unklares verdeutlicht (303E).%8 Euse-
bios, unsere Hauptquelle fiir die Fragmente, schreibt Porphyrios
in der Auswahl der Orakel eine doppelte Absicht zu: 1) wolle
er die Vorziiglichkeit der (traditionellen) Theologumena aufzei-
gen, und 2) zur Ococopla (ein vermutlich von Porphyrios geprig-
tes Wort>?), d. h. zu einer auf Theologie und Kult basierenden
Weisheit ermuntern.®® In dieser Beschreibung kénnte zwar theo-
retisch der Gedanke eines Vergleichs verschiedener Religionen
implizit mitenthalten sein — der Vorziiglichkeit der (sc. eigenen)
Theologumena kénnte die Schlechtigkeit einer fremden Theo-
logie gegeniibergestellt werden; doch es ist evident, dass Por-
phyrios” Schrift fiir Eusebios, der sie ja noch ganz gekannt hat,
hauptsichlich eine positive, fiir die eigene Religionsphilosophie
werbende Absicht hatte.®!

57 So EUS. praep.ev. 4,6,3 vor dem Zitat des ersten Fragmentes (303F. Smith).

58 Cf. zu diesem editorischen Verfahren WHITTAKER 1989, 69f. Zu Porphy-
rios’ Quellen cf. ROBERT 1968, 584: “Des lors aussi, on voit une des sources dont
disposait Porphyre, comme ses émules, prédécesseurs ou successeurs dans I'utili-
sation philosophique des oracles. Il était facile d’avoir des oracles authentiques de
Didymes et d’en constituer un recueil plus ou moins étendu. Il n’était point besoin
d’une recherche dans les archives du sanctuaire, il suffisait de se promener a Didy-
mes, comme aussi & Milet, et de lire des pierres inscrites” etc.

59 Cf. BEATRICE 1995, 413f.

60 Eus. praep.ev. 4,6,3 clg te dmédeifiv tiic tév Oeoroyovuévwv dpetig els e
TPOTEOTNY T AT pihov dvopalewy Deocogioc.

61 Von einer antichristlichen Stossrichtung ist bei Eusebios in Bezug auf die
Orakelphilosophie nirgends die Rede. In EUS. dem.ev. 3,6,39 (von BEATRICE 1992,
349 und 1994, 234f. als Beweis fiir die Identitit von Kate Xpiotiavév und
[Tepi T7jg &% hoyiwv @uhocogiag betrachtet) ist die Angabe tob %0’ Hudv mokeptov
— ihnlich wie & xaf’ fudc év Tuxehix xatastic [Moppdproc in der eingangs erliu-
terten Stelle aus der Kirchengeschichte — eine generelle Charakterisierung des Ver-
fassers der Orakelphilosophie (“des [notorischen] Gegners von uns”) und besagt
nichts iiber den Inhalt dieses Werkes (cf. auch Cook 2000, 106 Anm.18: “This
text does not establish the identity of the two works”); dasselbe gilt fiir praep.ev.
5,5,5 6 v xah’ Hu.dv cuoxeviyv Temornp.évag, was u. a. von O’MEARA 1969, 107



168 CHRISTOPH RIEDWEG

Dazu fiigen sich auch Porphyrios” eigene Worte: Er zeigt sich
im Prooimion iiberzeugt, dass die vorliegende Orakelsammlung
viele philosophische Lehrsitze schriftlich verzeichnen werde,
und zwar so “wie sich nach den Weissagungen der Gétter die
Wahrheit verhilt” (&¢ of Ozol téAnbec &xerv é0éomicay). Ausser-
dem will er sich zu einem geringeren Teil auch mit dem Ora-
kelwesen an sich®? auseinandersetzen, insoweit es fiir die philo-
sophische Spekulation und zudem fiir die “Reinigung des
Lebens” niitzlich sei. Welche Haltung er von den angesproche-
nen Lesenden erwartet, wird ebenfalls angedeutet, wenn es
heisst, den Nutzen der Sammlung wiirden am meisten diejeni-
gen erkennen, welche sich unter Geburtswehen um die Wahr-
heit miihten® und die je schon danach verlangt hitten, “der
Erscheinung der Gotter teilhaftig zu werden und Erholung zu
erlangen von der Ratlosigkeit dank der glaubwiirdigen Lehre
der Redenden” (303F).°% Adressaten des Werkes sind also
schwerlich Christen, die von der paganen Uberlieferung abge-
fallen sind und auf den rechten Weg zuriickgebracht werden
sollen, sondern Porphyrios richtet sich, wie schon angedeutet,
offenkundig an heidnische Zeitgenossen, die gemeinsam mit

filschlicherweise als Aussage iiber die im folgenden genannte Orakelphilosophie
aufgefasst wird: “It may be well to state at the outset that Eusebius describes the
Philosophy from Oracles as a compilation made ‘against us’, that is, Christians”;
suoxevy) ist aber Eusebios™ regelmissige Bezeichnung fiir Kot Xptoriavéyv, cf.
SIRINELLI/DES PLACES 1974, 301: “Il désigne constamment cet ouvrage sous le
nom de cuexevy (...) Il n’emploie ce terme ni A propos d’un autre auteur, ni &
propos d’un autre ouvrage du méme auteur” etc.; s. jetzt auch GOULET 2004, 76fF.

62 Dies die iibliche Auffassung von Porphyrios’ Ausdruck 7 ypnoriniic mpoy-
naretos (cf. z. B. O’MEARA 1969, 109: “the practice of divination”; BARNES 1981,
175: “the science of oracles”); anders (viell. richtig?) GOULET 1982°, 377: “la
fagon dont il faut user des oracles” (cf. allerdings jetzt dens., 2004, 65: “la disci-
pline oraculaire”, mit Anm.12). Jedenfalls legt Porphyrios den Hauptakzent auf
den philosophischen Gehalt der Orakel und nicht auf die Divination an sich
(cf. auch O’MEARA 1959, 30).

63 Cf. ZAMBON 2002, 274: “(...) termes socratiques d’un accouchement de

dme”.

64 Cf. auch O’MEARA 1969, 108: “Briefly the Philosophy from Oracles was
intended by its author for those who sought divine revelation on the truth and
the salvation of the soul”.



PORPHYRIOS UBER CHRISTUS UND DIE CHRISTEN 169

ihm nach der Wahrheit und der lebendigen Erfahrung des Gott-
lichen sehnsiichtig verlangen.%

Im Hauptteil des Werkes, dessen Gliederung Eusebios’ Zitate
z. T. noch in Ansitzen erkennen lassen,®® folgt jeweils im
Anschluss an die metrischen Orakelspriiche ein Deutungsver-
such: Porphyrios hat es sich zum Ziel gesetzt, die unklaren
Andeutungen der Gétter, ihre Ritsel (aiviypare), aufzulésen®’
und ihren tiefen philosophischen Gehalt sichtbar zu machen.
Die fiir das Werk charakteristische Abfolge von Zitat und Aus-
legung® strukturiert auch das in unserem Zusammenhang zen-
trale Fragment 345E aus Buch 3 der Orakelphilosophie. Eusebios
zitiert es in der Demonstratio evangelica im Rahmen seiner
Abwehr paganer Kritiker, die in Jesu Wundertaten bloss Magie
zur Tduschung der Menschen am Werk sehen. Ein stirkeres
Gegenzeugnis als die von Porphyrios, dem notorischen Chri-
stenbekimpfer, zitierten Orakelgotter kann sich Eusebios kaum
wiinschen: “Doch du, hére deine eigenen Dimonen, die Ora-
kel erteilenden Gotter selbst, wie sie fiir unseren Heiland nicht
wie du Zauberei bezeugen, sondern Frommigkeit, Weisheit und
den Aufstieg in den Himmel. Wessen Eingestindnis dieser
Dinge wire fiir dich wohl glaubwiirdiger als die schriftliche Aus-
serung unseres Feindes, die er im dritten Buch seines Werkes
mit dem Titel ‘Uber die aus den Orakeln [zu gewinnende] Phi-
losophie’ gemacht hat, wobei er etwa folgendes im Wortlaut
berichtet”.%?

65 Ahnlich auch GOULET 2003, I 119: “les interlocuteurs ne sont pas des
adversaires, mais bien des paiens désireux d’apprendre une philosophie telle que
révélée par les dieux”, ferner ders. 2004, 67 und 102f.

6 Cf. 314F,13ff.; 316E; 328E,2f. Smith; cf. allgemein WOLFF 1856, 38ff;
WILKEN 1984, 150f.

7 Cf. 305E. Smith und auch Eusebios’ Kommentar zu 320E Smith (praep.ev.
5,14,3 v éx hoytwy grhocopiay dg anbpprnta Oedv mepLéyovooy Aoyl Tapapal-
vet).

68 Cf. Eus. praep.ev. 4,9,3 Kai pet’ oMyo émebnyeitan tov yonopodv punvedwy
&3¢ (folgt 315E Smith, cf. darin auch Zeile 28 ¢&nyfoaclon); LIEFFERINGE 1999,
180.

8 EuUS. dem.ev. 3,6,39 (von Smith unter 345F. unzulissig verstiimmelt abge-

druckt).



170 CHRISTOPH RIEDWEG

Interessanterweise hilt es Porphyrios zu Beginn dieses Frag-
ments fiir notig, seine Leserschaft auf das Orakel der Hekate,
welches sich iiber Christus anerkennend dussert, mit den Wor-
ten vorzubereiten: “Befremdlich mag vielleicht einigen das
erscheinen, was [jetzt] von uns gesagt werden soll. Denn die
Géotter haben von Christus erklirt, er sei sehr fromm gewesen
und unsterblich geworden, und mit lobenden Worten erwihnen
sie thn” (mapddotov iowg S6Eetey (dv) Tiowy elvar 6 péhhov Aéye-
cloe Do’ Nuav. Tov yap Xeiotov ol Oeol edoePéctatov dmepnvavTo
xal &Bavatov yeyovéta, edpRuwg Te adTob pvmpovedoust)
(345E.,6-13 Smith). Auch von dieser Aussage her wird die Ver-
mutung bestitigt, dass Porphyrios ein tiberwiegend heidnisches
Publikum anvisiert, denn “befremdlich” (map&do£ov) kann diese
rithmende Nennung Christi eigentlich nur fiir heidnische Leser
sein; den Christen war Vergleichbares von den Orakeln der von
ihnen als pagane Autoritit betrachteten Sibylle her vertraut. Wie
das Parallelzeugnis in Augustins Civitas dei zeigt,”® lisst Eusebios
hier und im folgenden die negativen Ausserungen des Porphy-
rios und des von ihm zitierten Orakels iiber die Christen jeweils
weg: sie sind fiir ihn im vorliegenden Zusammenhang unwich-
tig. Augustinus iiberliefert uns folgende Fortsetzung: “Von den
Christen dagegen sagen sie, sie seien besudelt, befleckt und in
Irrtum verstrickt, und sie [sc. die Gotter] verwenden viele der-
artige Beschimpfungen gegen sie” (“Christianos vero pollutos”
inquit “et contaminatos et errore implicatos esse dicunt et multis
talibus adversus eos blasphemiis utuntur”) (345aF.,14—18 Smith).
Soweit das vermutlich wortliche Porphyrioszitat bei Augustinus,
der anschliessend auch selbst einen Abschnitt iiberspringt, in
dem Porphyrios offenbar christenfeindliche Orakel zitierte:
“Danach fiigt er angebliche Orakel der Gétter hinzu, welche
die Christen beschimpfen” (deinde subicit velut oracula deorum
blasphemantium Christianos) (345aF.,19-22 Smith). Gerne wiir-
den wir diese Orakel kennen.”! Sie mégen dhnlich geklungen

70 AUG. civ. 19,23 = PORPH. de philos. ex orac. haur. 3, 345aF. Smith.
7l Ein Reflex vielleicht bei LACT. inst. 4,13,11 (s. unten)?



PORPHYRIOS UBER CHRISTUS UND DIE CHRISTEN 171

haben wie die von Porphyrios an anderer Stelle zitierte Orakel-
antwort auf die oben erwihnte Anfrage eines verzweifelten Ehe-
mannes: In diesem Beispiel wird die dem christlichen Glauben
anhangende Frau von Apollon als “besudelt” und “gottlos”™ (pol-
luta, impia) bezeichnet, sie verharre in eitlem Trug und beklage
und besinge einen Toten als Gott (343E72). Anders als in der
Fortsetzung unseres Fragments, aber in Ubereinstimmung etwa
mit Kelsos”? wird von Apollon danach auch Christus selbst ver-
unglimpft: er sei von den Richtern in rechter Weise zum
schimpflichsten Tod verurteilt worden.

Im Hekateorakel 345F. dagegen dussert sich die Gottin auf
die Anfrage, ob Christus ein Gott sei,’* folgendermassen:

« o \ ) ’ \ \ ~ ’
8t pev abovdty Yoy petd odpa wpoflalve,
Tryvdoxels, coine (8e) tetumuévy aitv drdTor

avépog edoePLly) TPOPEPEGTATO E6TLY EXELVY)

Joyh.”

“Dass die Seele nach [der Trennung vom] Leib” unsterblich hervortrit,
weisst du, von der Weisheit abgeschnitten aber irrt sie immer umbher.
Die Seele eines an Frommigkeit ganz und gar herausragenden Mannes ist
jene. (Diese verehren sie, wobei ihnen die Wahrheit fremd ist)”
(345F.,18-24 Smith mit 345aF,30f. Smith).”°

Der Beginn der Orakelantwort wirkt ausweichend, oder zumin-
dest bleibt der Bezug zu Christus zunichst dunkel: Statt sogleich

72 Cf. dazu Cooxk 2000, 113f.

73 Cf. CELSUS fr. 2,5a; 2,31a; 2,44ff. Bader etc.

74 Cf. umgekehrt auch das bei LACT. insz. 4,13,11 iiberlieferte Apollonorakel,
welches die Frage, an homo fuerit, bejaht und zugleich Jesus wegen seiner Wun-
der als Weisen bezeichnet (Bvntoc &nv xatd sdpxo copdg tepatmdesty Epyolc), aber
auch darauf hinweist, dass er durch chaldiische Rechtsspriiche verurteilt und
gekreuzigt worden sei (das erinnert an Formulierungen wie diejenige des CELSUS
fr.2,5a Bader miuperioavra adtov dedwrévar mapd "Toudatowg Sixny); dazu MADEC
1992, 55ff.; DIGESER 1998, 139; Cook 2000, 107f.

75 Cf. zu peta copo PHILOSTR. v.Apoll. 8,31 (Yuyh) % werd odpo poapaviéy,
&t &x Seopdv Bodg trmoc, / pnidlwe mpobogolon xepdvvurar Aot xodpe xTA. und
LAcCT. inst. 7,13,6, Vers 3 (oben Anm.56).

76 Der letzte Satz (hanc [sc. animam] colunt aliena a se veritate) ist nur bei
Augustinus erhalten (tiv 8¢ tlovowy drndelne oo dmodone tempt. Wolff; t#v 3¢
tlovawy Exdg codv bvtog dinbobe tempt. Nauck).



172 CHRISTOPH RIEDWEG

auf die Frage nach der Gottheit Christi einzugehen, rekurriert
die Gottin auf die fiir Platoniker selbstverstindliche Lehre von
der Unsterblichkeit der Seele nach der Trennung vom Leib,
welche sie bei ihrem Adressaten, einem uns nicht niher
bestimmbaren ‘Du’,”7 als bekannt voraussetzen kann.”® Der Ver-
weis auf ein allgemeines 3éyuo, mit dem iibrigens stillschwei-
gend auch die Lehre von der korperlichen Auferstehung ver-
neint wird,”® hat einerseits zur Folge, dass die von den Christen
beanspruchte Einzigartigkeit Jesu unterminiert wird: sein
Geschick Lisst sich mit allgemeinen philosophischen Kategorien
angemessen crfassen. Andererseits impliziert der angedeutete
philosophische Rahmen zumindest fiir Porphyrios, vermutlich
aber auch schon fiir das Orakel, dass Jesus nicht der “kérperlose,
unbewegte und unteilbare” erste Gott sein, sondern hochstens
den in der theologischen Metaphysik unter diesem und den kos-
mischen Géttern angesetzten Safpoveg zugeordnet werden

kann.80 Hekate, die Urheberin dieses Orakels, galt iibrigens auch
als Herrin der Safpoveg.8!

77 In der Einleitung wurde ein unbestimmter Plural verwendet (zept yobv 7ol
Xpto7tol 2pwTNodvTeY XTA.).

78 Cf. auch LACT. inst. 7,13,5f. (oben Anm.56).

79 Cf. HARGIS 1999, 84: “Porphyry’s exaltation of Jesus was a tacit denial of
Christ’s bodily resurrection; belief in immortality among the Greeks was generally
limited to the continuing existence after death of the disembodied soul. As we will
see, the oracle of Hecate emphasized the separation of Jesus” soul from his body;
while the utterance did not directly refute the Christian doctrine of physical resur-
rection, the implication was clear”; ausdriicklich widerspricht PORPH. de regressu
animae 301aF. Smith der Auferstehung der Leiber.

80 Cf. PORPH. abst. 2,37: ‘O gy mpdirog Oeds doduatoc te by xal axivnTog
wol Gpéororog xTh. — 1 Tob xbopov Yuyh — ol hovrol Oeol (Gestirne) — Saipo-
vec (unterschieden in solche, die von allen Menschen oder nur in bestimmten
Gegenden mit Namen versehen und wie Gotter verehrt werden, und in die grosse
Masse der iibrigen ‘Dimonen’); cf. allgemein zur Hierarchisierung des Porphy-
rianischen Pantheons senz. 32, p.31,4ff. Lamberz und epist. ad Aneb. 1,1b ‘O 8¢
adthe dotl oL Abyog Tpds & xal wepl TGV cuveropévwy Beols xpeLTTévRY YEV@VY,
Soupbvery, enul, kel Hedwv xal Puydy dypdvrwv; COOK 2000, 111: “since nei-
ther the oracles nor Porphyry calls Christ a ‘hero’, one should probably assume
that Porphyry classified Christ in this third set of superior beings”.

81 Cf. PORPH. de philos. ex orac.haur. 327F. Smith; JOHNSTON 1990, 33ff.; in
den Chaldiischen Orakeln wird Hekate mit der Weltseele gleichgesetzt, s.



PORPHYRIOS UBER CHRISTUS UND DIE CHRISTEN 175

Der Zusatz “von der Wahrheit abgeschnitten aber irrt sie
stets umher” bereitet der Deutung zunichst Schwierigkeiten.
Ist weiterhin von der vom Leib getrennten Seele die Rede, oder
gilt die Aussage fiir die Seele generell? Im ersten Fall kénnte an
Saipoveg gedacht werden, welche auf der Erde ruhelos umher-
schwirren und denen gemiss einem anderen Orakel ganz
bestimmte Opfer dargebracht werden sollen.82 Die vom Leib
getrennte Seele Christi wire dann einer hierarchisch besonders
niedrigen Gruppe von Gottheiten zugewiesen, die in der Regel
als Gefolge Hekates gedacht wurde und in Magie und Theur-
gie der Kaiserzeit und der Spitantike eine zentrale Rolle
spielte.®3

Gegen eine solche Interpretationd4 spricht freilich die Fort-
setzung, in der die iiberragende Frommigkeit Jesu betont wird,
und auch Porphyrios” Auslegung liefert keinen Anhaltspunke fiir
die Identifikation mit einem dieser “schlechten” Safpovec. Der
Satz diirfte daher eher umfassend gemeint sein (cf. «iév) und
auf die Situation der Seele tiberhaupt zielen, nicht zuletzt auch
der Seele in ihrer inkarnierten, durch den Kérper mit dem
Bereich des Werdens und Vergehens verhafteten Form.85

Nach Porphyrios besteht jedenfalls kein Unterschied zwischen
dem “sehr frommen” Jesus und den “iibrigen Frommen”: auch

JOHNSTON 1990, 49ff. und CULDAUT 1992, 278f., welche iiberhaupt die grosse
Ambivalenz dieser Géttin betont.

%2 314F,31 Smith; cf. auch PORPH. abst. 2,39,3; in der (vielleicht von Porph.
angeregten, aber pace O'MEARA 1969, 112ff. nicht genau mit dessen Theologie
iibereinstimmenden) Suxtpeots oberster Gott—Gétrer—Dimonen—Heroen bei EUs.
praep.ev. 4,5,1ff. wird den Seelen (sc. der Heroen) vé mepi yijv %l Hméyera zuge-
wiesen. Zur Sache cf. Pap.Derv. coll. TIf. und VI, 3f. Janko: Safpovec 2umo[Sdv
gvree elol | Pluyad Tiww]eot.

8 Cf. JOHNSTON 1990, 144ff.

84 Ausgehend von der m. E. nicht haltbaren Annahme, dass ARNOBIUS, 7az.
1,34-47 eine detaillierte Auseinandersetzung mit dem Hekateorakel sei (cf. Siv-
MONS 1995, 222ff), legt SIMMONS 1997 eine andere, einseitig negative Deutung
des Orakels vor.

8 Vgl. dazu PROCL. hymn. 4, bes. 8ff. pndé pe Abaiowc Hmd yebpascty odrod
0elav [ Saipewv aidv Exor poxdpwy &mdveubev dbvta, / i xpvepiic YevéOing évi
wbpact memtwxuiny / guyhdy odx E0éhovcay duiy émt Snpdv aldofar / Towdh Tig
xpuoecoa Blov Secpolor medhoy xTA.



174 CHRISTOPH RIEDWEG

seine Seele ist nach dem Tod unsterblich — nicht anders als
diejenige z. B. eines Plotin, nach deren Fortleben sich Amelios
ebenfalls in einer Anfrage an den (delphischen?®®) Apollon
erkundigt hat.%” Der Vergleich mit diesem von Porphyrios in
der Plotinvita zitierten und erklirten Orakel ist auch sonst auf-
schlussreich: in enger Anlehnung an Ausserungen des Platoni-
schen Sokrates in der Apologie ist dort von einer jenseitigen
Gemeinschaft der daipovec der “Besten”®® die Rede, zu denen
ausser den gerechten Totenrichtern Minos, Rhadamanthys und
Aiakos insbesondere Platon und Pythagoras gerechnet werden.®
Diese &ptorou diirften in unserem Fragment unter den “anderen
Frommen” mitgemeint sein.

Christus wird bei Porphyrios also sozusagen zu einem Nor-
malfall in der philosophischen Kategorie der sittlich herausra-
genden Minner,”® deren Heroisierung post mortem in die von
der Orphik angeregte Platonische Wiedergeburtslehre integriert
wurde.?! Anders die Christen, welche “diese [sc. seine Seele]
in Unkenntnis [der tatsichlichen Verhiltnisse] [sc. kultisch?]

86 Dies legt die uniiberhérbare Anlehnung an Chairephons Befragung des
Orakels iiber Sokrates (PLAT. apol. 20 e ff.) nahe.

87 Cf. PORPH. Plot. 22,23 Jaip.ov, dvep 16 mapotbey, atdp viv Saipovoe aicy /
Derotépy mehdwy, &1 ENdono Seopdv dvdayxng [ dvdpopéng xth. (45) viv & &te 34
oxijvog pev Ehdoao, ofjua 8 Erewdag / Yuyiic Sowpoving, ned’ duiyvew Epyear %37
[ Sowpoviny dpatoioty dvamveiovsay dfitang xth.; COOK 2000, 111f; s. allgemein
GOULET 1982° BRISSON 1990.

8 PORPH. Ploz. 23,35.

8 Cf. GOULET 1982°, 398.

2 Cf. auch PORPH. abst. 1,22,2 of Huibeor xal of Apweg mdvreg xal yéver xal
&peTij HLdv Tpolyovreg etc.

91 Cf. RIEDWEG 2001, 328ff. (mit Belegstellen); auch PLAT. Cratyl. 398 b-c;
PORPH. de regressu animae 301E Smith (uz) post multas itidem per diversa corpora
revolutiones aliquando tamen eam (...) ﬁnirf miserias et ad eas numgquam redire
fateantur, non tamen corpus habendo immortale, sed corpus omne fugiendo; 301aF.
Smith sapientium animas ita (...) de corporeis nexibus liberari, ut corpus omne
fugientes beatae apud patrem sine fine teneantur (...) purgatas animas sine ullo ad
miserias pristinas reditu in aeterna felicitate (sc. Porphyrius constituit) etc.; auch
298F. Smith mundatam ab omnibus malis animam et cum patre constitutam num-
quam iam mala mundi huius passuram esse (gemiss Augustinus czv. 10,30 soll es
sich hierbei um eine von Platon abweichende Lehre handeln, doch cf. z. B. Phdr.
249 a; anders SMITH 1974, 57 Anm.4).



PORPHYRIOS UBER CHRISTUS UND DIE CHRISTEN 175

verehren”, wie Porphyrios in Anlehnung an das Orakel fortfihrt.
Er wird dabei hauptsichlich an die Identifikation Jesu mit dem
uranfinglichen Aéyoc und einziggeborenen Sohn Gottes gedacht
haben, wie sie z. B. im ersten Kapitel des Johannesevangeliums
zum Ausdruck kommt®? und schon von Kelsos als freie Erfin-
dung der Urchristen zuriickgewiesen worden ist.”?

Auf der gleichen Argumentationslinie liegen Text und Ausle-
gung des daran anschliessenden Orakels, in dem erginzend nach
dem Sinn der Passion gefragt wird. Erneut wird Jesu Geschick
in das Normparadigma einer reinen, philosophischen Seele ein-
geordnet und gleichzeitig die christliche Deutung der Person
Jesu scharf verworfen:%

3 / / \ 7 3 / »
ETMEQWTNOAVTOLY ¢, did Tt Exohdaly, Expnoey’
43 ~
ohpa pev adpavésty Bacdvolg alel TEoBERAYToL’
\ 9 3 ’ 3 3 / / [ »
Juyn 8’ edoefewy el odpaviov tedov et

Auf ihre Zusatzfrage “Weswegen wurde er bestraft?” gab [die Géttin] das
Orakel zur Antwort:

“Der Korper ist kraftlos [sc. machenden] Martern fortwihrend ausgeliefert;
die Seele der Frommen aber setzt sich auf himmlischen Boden”

(345F.,33-38 Smith).

Soweit das Zitat bei Eusebios, der die Orakelphilosophie an dieser
Stelle, wie gesehen, allein fiir eine positive Ausserung iiber Jesus
aus heidnischem Munde anfiihrt und die kritische Fortsetzung
daher erneut weglisst. Wiederum springt erfreulicherweise

92 Cf. auch NT Phil. 2,6ff. Zur platonischen Umdeutung des Johannespro-
logs durch Amelios bei EUS. praep.ev. 11,19 cf. DORRIE 1976.

93 U. a. CELSs. f1.2,30a ff. Bader. Cf. allgemein AUG. cons.evang. 1,7,11 disci-
pulos vero eius dicunt magistro suo amplius tribuisse quam erat, ut eum filium dei
dicerent et verbum dei, per quod facta sunt omnia, et ipsum ac deum patrem unum
esse (...) honorandum enim tamquam sapientissimum virum putant, colendum autem
tamquam deum negant. — Andere Deutung bei Cook 2000, 116, u. a.: “Por-
phyry’s obvious presupposition is that one should not worship the souls of faith-
ful people (...) Hecate and Porphyry seem unwilling to include Christ in the
class of heroes. His point may be that Christians are wrong to worship Christ’s
soul as God”, doch darum geht es kaum.

94 Cf. allgemein CooK 2000, 110: “In rhetorical terms Hecate uses epideic-
tic oratory for Christ and vituperative rhetoric for the Christians”.



176 CHRISTOPH RIEDWEG

Augustinus ein, bei dem die folgenden Verse des Orakels
lauten:

“illa vero anima aliis animabus fataliter dedit, quibus fata non
adnuerunt deorum dona obtinere neque habere lovis immortalis
agnitionem, errore implicari.”

“Jene Seele indessen veranlasste in verhingnisvoller Weise andere
Seelen, denen das Schicksal es nicht vergonnte, die Geschenke
der Gotter zu erlangen und den unsterblichen Jupiter zu erken-
nen, sich in Irrtum zu verstricken” (345aF.,46—52 Smith).

Auch hier wire zunichst eine Jesus-kritische Lesart denkbar: Wenn
seine Seele fur die tibrigen zur Ursache des Irrtums wird, dann
kann es sich bei dieser Seele eigentlich nur um einen schlechten
daipwv handeln. Denn Gutes, und d. h. auch ein guter Saipov,
wirkt nur Gutes, Schlechtes hingegen Schlechtes.”> Schlechte Sai-
woveg haben nach Porphyrios’ Ausfithrungen in De abstinentia ins-
besondere die Tendenz, uns falsche Vorstellungen von den Gutes
wirkenden Gottern einzupflanzen, um ihr eigenes Unrechttun zu
kaschieren — sie allein sind fiir Schlechtes verantwortlich, nicht
die guten dafpoveg und Gotter — und um unsere Aufmerksam-
keit ganz auf sie zu lenken.?® Liige ist ihr Kennzeichen, und “sie
wollen Gétter sein, und die Kraft, die ihnen vorsteht, will den
Anschein erwecken, der grosste Gott zu sein”.”” Einer dhnlichen
Fehleinschitzung unterliegen nach einhelliger Meinung der
antichristlichen Polemiker auch Jesu Anhinger, wenn sie die Gott-
lichkeit des Sohnes und seine Einheit mit dem Vater betonen.
Und doch: so naheliegend und in sich stimmig eine solche
Auslegung ist, es finden sich weder hier noch in der Fortsetzung
Ansitze dazu. Vielmehr wird — zur Entlastung Jesu??® — die

95 Cf. PORPH. abst. 2,38,24f.; auch daem. 469F. Smith etc.

9% PORPH. abst. 2,41.

97 PORPH. abst. 2,42,1f.

98 Anders O’MEARA 1959, 53: “So far was he from having any special union
with Wisdom, that he merited condemnation for having misled his followers”. Cf.
jedoch auch NUMENIOS fr. 23 und 24,57ff. des Places iiber Platon, der unab-
sichtlich den Grund gelegt hat dafiir, dass die ‘alte Wahrheit’ in der Akademie
nicht bewahrt blieb (cf. RIEDWEG 1994, 87f.).



PORPHYRIOS UBER CHRISTUS UND DIE CHRISTEN Y77

Schicksalhaftigkeit der christlichen Verblendung hervorgehoben,
und zwar sowohl im Orakel wie in Porphyrios’ anschliessender
Paraphrase, die wir nochmals einzig Augustinus verdanken:

propterea ergo diis exosi, quia, quibugﬂzm non fuit nosse deum nec
dona ab diis accipere, bis fataliter dedit iste errore implicari.

Deswegen sind sie also den Gottern verhasst, weil dieser [sc.
Jesus] sie, denen es durch das Schicksal nicht vergénnt war, Gott
zu erkennen noch Geschenke von den Géttern zu erhalten,” in
verhingnisvoller Weise veranlasste, dass sie sich in Irrtum ver-

strickten” (345aF.,52—-56 Smith).

Soweit Porphyrios’ Erliuterungen. Worin der Irrtum besteht,
wird in Fragment 346F noch priziser gefasst,'?* und auch dort
fillt kein negatives Licht auf Jesus, im Gegenteil: er wird aus-
driicklich als einer der weisen Hebrier bezeichnet,'?! was auf
dem Hintergrund von Ausserungen im ersten Buch der Ora-
kelphilosophie zu verstehen ist: Im Anschluss an Verse des Apol-
lon zihlt Porphyrios dort die Hebrier zusammen mit den Agyp-
tern, Phéniziern, Chaldiern und Lydern zu den ‘barbarischen’

Kulturvélkern, welche “viele Wege” zu den Gottern herausge-
funden hitten (324EF Smith).1%? Als Teil dieser grossen Tradition,

99 Zu diesen Geschenken zihlt Porphyrios gewiss auch die Magie, mit der die Fes-
seln des Schicksals gelost werden kionnen; cf. de philos. ex orac.haur. 339E,9f. Smith.

100 Cf. Augustins Einleitung (civ. 19,23): (...) causas (...) eiusdem, sicut putat,
pandit erroris; CULDAUT 1992, 281 deutet den “Irrtum” der Christen (zunichst
unter Auslassung von de philos. ex orac.haur. 346F. Smith, welches sie nicht als
direkten Kommentar zum Hekateorakel versteht, sondern vielmehr als “une con-
clusion a I'ensemble des oracles cités”) auf dem Hintergrund der Chaldiischen
Orakel etwas anders: “En adorant le Christ, les chrétiens adorent en fait 'Ame
devenue immortelle du Christ. Clest la déesse Hécate, ame du monde, reflet de
la sphere divine qui produit un reflet d’elle-méme, en engendrant les 4mes dans
le monde sensible. Mais les chrétiens, en I'ignorant, se trompent de médiation;
ce n'est que le reflet inférieur d’'Hécate qu'ils reconnaissent en confessant leur foi
au Christ (...) Les chrétiens, en arrétant leur adoration 4 cet homme, se détour-
nent des réalités d’en haut et sarrétent a4 ce qui n'est que reflet dégradé sur la
matiere. Ils chutent vers la matiére, la sensation, 'erreur et la mort”.

101 Vgl auch das Apollonorakel bei LACT. inst. 4,13,11 (oben Anm.74).

102 In der Fortsetzung: "EXAvyveg 8¢ émhavilnoay, ol 8¢ xpatolvreg 787 ol
Siégplerpay bereitet die Deutung von of 8¢ xputolvreg Schwierigkeiten: Wihrend
O’MEARA 1969, 118 den Ausdruck auf alle ‘Barbaren’ beziehen mochte (“this



178 CHRISTOPH RIEDWEG

als weiser hebriischer Mensch zumindest wird Jesus von Por-
phyrios, dem Phénizier aus Tyros,'® und wohl ebenso vom
Hekateorakel anerkannt.!® Die gelobten Hebrier verboten
jedoch, wie Porphyrios in 346E weiter schreibt, einzig die reli-
gidse Zuwendung zu den schlimmen Saiuoves und den diesen
unterstellten geringeren Geistern; dagegen forderten sie, nicht
anders als die paganen Orakel,' die Verehrung der himmli-
schen Gétter und insbesondere des hochsten Vatergottes. Die
Christen indessen, “ungebildet und von gottloser Natur” (indocti
et impiae naturae) wie sie sind, horen weder auf Gotter noch
auf goéttliche Manner und lehnen alle Gétter pauschal ab (mit
dem Vorwurf der Unbildung mag Porphyrios u. a. auf ein man-
gelndes Unterscheidungsvermégen gerade auch im religidsen
Bereich zielen), wihrend nach der hebriischen Tradition diese
nicht gehasst, sondern verehrt werden sollten.!% Die Christen

makes no exception for Chaldaeans or Hebrews, who alone, he has admitted, had
found a pure way to a self-generated God”), versteht WOLFF 1856, 141 Anm.4
darunter die Christen (contra MRraS 1954, 496, ad EUs. praep.ev. 9,10,3, der tiber-
setzt “die den Weg bereits in Hinden hielten”); ebenso wie Wolff, aber ohne Nen-
nung seines Namens, ZAMBON 2002, 200f.: “il ne peut se référer aux Grecs, parce
quon vient de dire quils sont victimes de leur égarement, ni se référer aux bar-
bares, auxquels il reconnait la découverte des voies qui conduisent aux dieux. I'ex-
pression semble se référer aux chrétiens: ceux-ci — abandonnant I'hébraisme pour
une religion nouvelle — ont perdu une sagesse que les Hébreux au contraire pos-
sedent encore” usw. (ob deswegen freilich das Orakel, welches die theologische
Weisheit der Chaldider und Hebrider ausfithrt, “justement une signification
antichrétienne” hat, scheint mir sehr zweifelhaft).

103 Diese Herkunft bleibt bedeutsam, auch wenn, wie MILLAR 1997 zeigt, Por-
phyrios nicht anders als Numenios und Iamblich “came from precisely that area of
the Near East — the only one indeed — where in the third century we have no
documentary evidence for the use of any language except Greek (and indeed Latin
[...])” und somit seine “cultural and intellectual identity” griechisch war (262).

104 Das Apollonorakel, auf welches sich Porphyrios an dieser Stelle beruft (/.../
sapientes Hebraeorum, quorum unus iste etiam lesus fuit, sicut audisti divina Apol-
linis, quae superius dicta sunt), hat sich nicht erhalten; Porphyrios’ positive Sicht
der Hebrier zielt gewiss in erster Linie auf die Verehrung des einen héchsten
Gottes, cf. de philos. ex orac.haur. 324-325aF. Smith.

105 Vgl. auch de philos. ex orac.haur. 325aF. Smith volv tedy eig Bacirfio Ocov
Tpéme, und’ &ml yaing / mvedpact pixpotépoioty duiter Tolté cou elmov.

106 Die liickenhafte Stelle klingt, wie wenn hier eine Anspielung auf Ex. 22,27
ob xaxohoyneels Oeoig vorliegen konnte (cf. IULIAN. contra Gal. fr.58 Masaracchia);



PORPHYRIOS UBER CHRISTUS UND DIE CHRISTEN 179

indessen tun nur so, wie wenn sie Gott verehrten, in Wahrheit
unterlassen sie genau das, wodurch dieser absolut bediirfnislose
Gott richtig angebetet wird: “durch Gerechtigkeit, Ziichtigkeit
und die tibrigen Tugenden” (per iustitiam et castitatem aliasque
virtutes), “indem wir durch Nachahmung und Erforschung” sei-
nes wahren Wesens (per imitationem et inquisitionem de ipso)'”’
“unser Leben selbst zu einem Gebet an thn machen”. Thr Unver-
stand, so die letzten Worte von Fragment 345E, ist zu bemit-
leiden, wihrend Porphyrios vom Adressaten seiner Orakelphilo-
sophie umgekehrt fordert, dass Christus selbst, der “fromm und
wie die tibrigen Frommen in die Himmel gefahren” sei, nicht
geldstert werden diirfe.!1%8

Das erliuterte Hekateorakel und seine Auslegung durch Por-
phyrios sind fiir die christlich-heidnische Auseinandersetzung
hochst aufschlussreich. In diesem Bruchstiick aus der Orakel-
philosophie zeichnet sich ein Weg ab, wie das Leiden Jesu erklirt
und in ein platonisches Weltbild eingeordnet werden konnte.

anders O’MEARA 1969, 109; Cooxk 2000, 117f. versteht den Text so, als ob die
Christen verbotene Dimonen verehrten, und bekommt mit dieser Deutung dann
selbst grosse Schwierigkeiten (“It is not clear why Porphyry thinks Christians
reverence demons [...] he may view Christian worship of Christ as being instead
the worship of a deceitful demon that pretends to be the departed spirit of
Christ”).

107 Im griechischen Text diirften hier die Begriffe {totc und piuynsic gestan-
den haben.

108 Cf, 345F., 40—46 Smith adtdc odv edoefhg xal elg odpavols, domep ol
edoePels, ywphons. date TobTov pdv ol Prasenuioeis, efoes 8¢ TGV avipamwy
v &vorav. Cf. auch HARGIS 1999, 88: “a good pagan could admire Christ with-
out converting to Christianity, and certainly without worshipping him as the
supreme God. Such an attitude of acceptance was a repudiation of the Christian
idea that other gods were not worthy of worship. Porphyry’s assertion that it
should be possible to admire Christ and not become a Christian was essentially
an argument against Christian exclusivism; by including Christ in the company
of the immortals, Porphyry made the ingenious move of promoting Jesus from
the low esteem in which he had previously been held while simultaneously bar-
ring him from exclusive status. While it would eventually fail, his experiment
with a non-exclusive Christianity marks an important step in the pagan polemic
against Christian exclusivism”.



180 CHRISTOPH RIEDWEG

Zum einen musste Jesus gewissermassen auf das ‘Normalmass’
eines Menschen, der zwar sittlich herausragt, sich aber mit sei-
nem géttlichen Anteil grundsitzlich nicht von allen anderen
guten Menschen unterscheidet, heruntergeholt und zum ande-
ren seine Passion bildlich als generelle Aussage iiber die condi-
tio humana gelesen werden. Denn dass ein “Sohn des héchsten
Gottes” einen derart schindlichen Tod am Kreuz erleiden sollte,
war fiir die pagane Religionsphilosophie schlechterdings inak-
zeptabel.!% Das wahre Géttliche zeichnet sich durch dmdfeia
und fortwihrende, uneingeschrinkte Gliickseligkeit aus. Unter
diesem Blickwinkel erweisen sich die Passionserzihlungen schon
fiir Kelsos als nichts anderes denn schlecht gefertigte literarische
Fiktionen, die jeder Plausibilitit entbehrten: Wie konnte etwa
ein Gottessohn von seinen Jiingern verraten werden?!1? Wie soll
ein Leichnam je unsterblich sein?'!! Und: wenn tatsichlich
Christus gua Gott diese Bestrafung hitte auf sich nehmen wol-
len, dann wiren die Ereignisse fiir ihn doch weder schmerzlich
noch schrecklich gewesen.!'? Aber Christus war eben in Wirk-
lichkeit ein Mensch, der auf ehrloseste Weise abgefithrt und
gekreuzigt worden ist.!!? Als Gott hitte er sonst wie Dionysos
in Euripides’ Bakchen sagen miissen, der Gott selbst werde ihn
erlosen, wann immer er wolle.!'* Bei Jesus freilich haben im
Unterschied zu Dionysos weder sein Richter noch seine Peini-
ger Strafe erlitten.!!’®> Solche und andere Einwinde bringt der
jiidische Sprecher, den Kelsos in einer Prosopopéie zu Beginn
seines AinOic Aéyog einfiihrt, in der Rede gegen die Judenchri-
sten vor. Dabei wird deutlich, dass ein Hauptunterschied

199 Cf. auch ARNOB. nat. 1,36 Sed non, inquit, idcirco dii vobis infesti sunt
quod omnipotentem colatis deum, sed quod hominem natum et — quod personis
infame est vilibus — crucis supplicio interemptum et deum fuisse contenditis et super-
esse adbuc creditis et cotidianis supplicationibus adoratis; WILKEN 1984, 154.

110 Cg1s. fr. 2,9; 2,12 Bader.

11 CEgLS. fr. 2,16¢ Bader.

112 CELS. fr. 2,23 Bader.

13 CgLs. fr. 2,31a Bader.

114 CELS. fr. 2,34a Bader (darin EUR. Ba. 498); cf. auch fr.1,54 Bader.

115 CELs. fr. 2,34bc und 35 Bader.



PORPHYRIOS UBER CHRISTUS UND DIE CHRISTEN 181

zwischen Juden und Christen darin bestand, dass die ersteren
“Jesus nicht fiir einen Gott halten” und den Christen “nicht
zustimmen, dass er zum Nutzen fiir die Menschen dies erdul-
det hat, damit auch wir Bestrafungen verachten”.1’¢ Ahnlich
scheint Porphyrios in seiner Schrift Katd Xptotiavév iiber Sinn
und Zweck der Passion reflektiert zu haben,!'” wobei der Akzent
mit Kelsos vergleichbar auf die fragwiirdige literarische Darstel-
lung der Passionserzihlungen in den allgemein der falsitas
bezichtigten Evangelien gelegt worden sein diirfte.

Anders in der Orakelphilosophie: das unbestrittene Faktum
der Verurteilung und des gewaltsamen Todes Jesu!!8 wird dort
auf der Ebene des literarischen Wortsinnes iiberhaupt nicht ver-
handelt, sondern sogleich ins Allgemeine gehoben und philoso-
phisch auf die generelle Situation des Menschen ausgedeutet.
Die Martern eines einzelnen, der nach Kelsos und auch nach
Fragment 343F. der Orakelphilosophie als Ubeltiter zu Recht
zum schindlichsten Tod verurteilt wurde, werden damit zum
Sinnbild fiir die grundsitzlich leidvolle Situation der inkarnier-
ten Seele, deren Korper fortwihrend Peinigungen ausgesetzt
ist.'"” Mit anderen Worten, die Passionserzihlung wird mit der
platonischen Seelenlehre in Ubereinstimmung gebracht, welche
in Anlehnung an orphische Gedanken die Lage der menschli-
chen Seele auf Erden mit einem Gefingnis bzw. mit dem Tot-
sein vergleicht und den Leib als Grabmal der Seele auffasst.!20
Und dhnlich wie bei Platon und in der Orphik fiir die Guten
bzw. die Eingeweihten ein gliickliches Los im Jenseits vorher-
gesagt wird, verkiindet auch Hekate in threm Orakel, dass die

116 CErs. fr. 2,38 Bader.

117 Darauf deuten Fragmente aus Methodios' Widerlegung, cf. BONWETSCH
1891, 345ff.; PORPH. adv.Chr. fr. 84 Harnack.

18 Cf. Cook 2000, 107f. im Hinblick auf 343E Smith: “Both Porphyry’s
version of the oracle and Lactantius’ agree on the historicity of the crucifixion or
bitter deach”.

19 Vgl. auch die Verse 1-2 des Apollonorakels bei LACT. inst. 7,13,6 (oben
Anm.56).

120 PLAT. Grg. 493 a; Cratyl. 400 c; Phd. 62 b. Cf. u. a. BERNABE 1995 und
1998; CAsADESUs Borpoy 1997.



182 CHRISTOPH RIEDWEG

Seele der Frommen, und damit ebenfalls diejenige Jesu, jetzt im
Himmel weile.!?!

Mit einer solchen iibertragenen Auslegung des Sterbens
Jesu auf die conditio humana sind wohl die Grenzen umris-
sen, innerhalb derer eine Anniherung zwischen der paganen
Religionsphilosophie und dem Christentum iiberhaupt denk-
bar war.122 Weiter konnte ein Porphyrios, der diese Orakel
gewiss bereits vorgefunden hatte,!?> kaum gehen, ohne wich-
tige Grundsitze seines philosophischen Systems und seiner
platonischen Theologie preiszugeben.!?* Dass diese ‘tropolo-
gische’ Deutung umgekehrt den Christen nicht geniigen

121 CF. auch de philos. ex orac.haur. 314E, 38f. Smith; Ps.-PYTH. carm.aur. 70-
71 9v & dmohetdog adpa &c aibép’ EhedBepov ENOng, / Eooean &Bdvatoc, Bede &pBpo-
tog, obxét. Bvnroc; WOLFE 1856, 178fF.

122 Schon Kelsos hatte im tibrigen in einer dhnlich allgemeinen Deutung der
christlichen Annahme eines ewigen Lebens eine Verstindigungsbasis gesehen: vgl.
fr. 8,49 Bader. Zu Numenios' allegorischer Ausdeutung einer Jesus betreffenden
Geschichte vgl. Anm.137; zu Amelios’ Erlduterungen zum Johannesprolog
Anm.92 und 126. Cf. allgemein auch HArGIS 1999, 85 (allerdings im Zusam-
menhang mit seinem Hinweis auf Orakel als einer Vorbedingung fiir Heroisie-
rung): “In fact, such authority may be considered an attempt by Porphyry to
claim the traditional right of the oracles to pronounce immortality, in direct oppo-
sition to the authority claimed by Christians for their scriptures. In this way,
having secured the proper traditional authority for immortality, Jesus could be
‘domesticated’ for pagan veneration. If Jesus was going to be included in the realm
of the blessed, it would be on pagan terms”.

123 Es besteht kein Anlass, an der Richtigkeit seiner Beteuerung, er habe allen-
falls am Wortlaut, nicht jedoch am Sinn der Orakel Anderungen vorgenommen
(de philos. ex orac.haur. 303E Smith), zu zweifeln — dies umso mehr, als die posi-
tive Behandlung Jesu cher zusitzliche Schwierigkeiten verursacht haben diirfte.
Cf. allgemein auch HARGIS 1999, 84: “If indeed Jesus’ commendation was uttered
by a respected oracle, then the shift was not Porphyry’s alone; it was also occurring
elsewhere in the religious universe”.

124 Cf. auch HAraIs 1999, 89f.: “The genius of Porphyry’s approach was his
attempt at limited assimilation. Could Christ, if not the religion he inspired, be
presented as a member of the larger family of Mediterranean belief systems? Por-
phyry seems to have believed so. His legitimation of Jesus added an element of
acceptability to Christianity that would not have been possible a hundred years
earlier (...). However, it is important to understand that this shift [sc. von der v6l-
ligen Ablehnung bei Kelsos zu Porphyrios’ Teilintegration] represents not an accept-
ance of Christian exclusivism (or even of Christianity) but rather another way of
rejecting it. His tactic differed from that of Celsus by drawing the boundary, not



PORPHYRIOS UBER CHRISTUS UND DIE CHRISTEN 183

konnte, versteht sich von selbst. So wiinschenswert und will-
kommen die Anerkennung der ausserordentlichen Sittlichkeit
Jesu durch pagane Autorititen fiir sie war (gegeniiber den hef-
tigen Anwiirfen eines Kelsos bedeutete diese eine bemer-
kenswerte Anderung'?%): mit dieser Interpretation kime dem
Leben und Leiden Christi nicht mehr jene singulire Bedeu-
tung zu, welche schon in der neutestamentlichen Identifika-
tion Jesu mit dem bei Daniel genannten und in der frithen
Kirche messianisch gedeuteten Menschensohn angelegt ist.!2¢
Jesus kime auf eine Stufe mit Sokrates und anderen moralisch
herausragenden Personen, u.a. auch Pythagoras,!?” zu stehen,
deren gottlicher Wesenskern zum Gemeingut der platonischen

so much between Christianity and paganism, but between Christianity and
Christ”; Cook 2000, 107 vermutet einen Versuch Porphyrios’, “to persuade Chri-
stians to adopt an acceptable Hellenistic approach to Jesus. Book III of the work
on oracles has a section that G. Wolff entitled “Who are the heroes’ immediately
before the section in which Porphyry treated Christianity. A commentator (on
Theophrastus) remarked that Porphyry believed Dionysus and Heracles were orig-
inally mortal. Porphyry includes an oracle of Apollo at Miletus which describes
the ascent of the soul to heaven in response to a question concerning whether the
soul survives death or is dissolved. Using these views on heroes and souls, Por-
phyry could make sense of Jesus” (wobei erginzend zu bemerken ist, dass das
Heroisierungsparadigma fiir die orphische Eschatologie bestimmend und iiber
diese von Platon in seine Seelenlehre integriert wurde; fiir Porphyrios stand diese
Platonische Lehre ohne Zweifel im Vordergrund). Auf die Virulenz der Porphy-
rianischen Ausfithrungen im Hinblick auf den wenig spiter ausbrechenden Aria-
nischen Streit verweist WILKEN 1984, 160.

125 Ob sie Ausdruck einer “resignation to the permanence of the church” war
(HARGIS 1999, 87, der fortfihrt: “Earlier, Celsus had expressed the desire that
Christians would somehow return to their senses; Porphyry entertained no such
hope”), bleibe dahmgestellt Hargis vermutet (a.a.O. 87f.) ausserdem, dass “Por-
phyrys oracles concerning Jesus may reflect a growing tolerance of the Jewish ele-
ments in Christianity”.

126 In eine dhnliche Richtung wie Porphyrios’ Orakelphilosophie zielt offen-
kundig auch Amelios' Auslegung des Johannesprologs, cf. DORRIE 1976, 497:
“Mais Amélius n'accepte pas que le message de saint Jean ait pour objet un fait
singulier et historique. Son interprétation apporte a son sujet une généralisation
gigantesque” und 498: “Il semble parler d'un mythe 4 expliquer dans le sens o1
son contenu est vrai pour chaque homme” etc. Kelsos wertet christliche Lehren
iibrigens gerne dadurch ab, dass er sie als “gewshnlich” (xowév) bezeichnet (cf. bei
ORIG. Cels. 1,4 und 2,5a; ferner 1,5; 1,68; 2,49 etc.).

127 Cf. IAMBL. P 8; STAAB 2002, 211ff.; Torr 2002, 285 ff.



184 CHRISTOPH RIEDWEG

Lehre gehort, welche mit einem skalierten Ubergang von
Mensch zu Gott im Laufe verschiedener Wiedergeburten
bei progressiver ethischer Vervollkommnung des Menschen
rechnet.

Bleibt abschliessend die Frage nach Gemeinsamkeiten und
Differenzen der Auseinandersetzung mit der christlichen Lehre
in der Orakelphilosophie und in Katd Xprotiavév. Vorauszu-
schicken ist, dass jeder Versuch einer Antwort unter dem Vor-
behalt stehen muss, dass unsere Kenntnis beider Werke und
ganz besonders der antichristlichen Schrift extrem liickenhaft
ist und bei weitreichenden Schliissen deshalb Vorsicht gebo-
ten ist. Beiden Schriften ist ohne Zweifel eine entschieden
negative Einschitzung des Christentums gemeinsam. Als Besu-
delung und Gottlosigkeit (&0eét7¢)!?® wird die christliche
Lehre in der Orakelphilosophie bezeichnet, unheilbar sind ihre
Anhingerinnen und Anhinger (343E), in Irrtum und Unwis-
senheit tiber das Géttliche verstrickt, unfihig, den unsterbli-
chen héchsten Gott, Jupiter, zu erkennen (345E), obendrein
ungebildet und unfromm (346E,18f.). Die sicheren Fragmente
von Adversus Christianos lassen dhnlich erkennen, dass Por-
phyrios mit schirfster Kritik an den Aposteln — Magier, wel-
che die Unbedarftheit ihrer Zuhorer ausniitzen!? —, an Petrus
und Paulus (fr. 21) und den Evangelisten mit ihrer Tendenz zur
freien Erfindung und ihrer allgemeinen falsizas'3° nicht zuriick-
gehalten hat.

Damit héren die Gemeinsamkeiten allerdings bereits weitge-
hend auf.'®! Von einer auch nur entfernt positiven Aussage iiber

128 Cf. auch 346F,17f. Smith oben S.177; allgemein HARNACK 1905.

129 Fr. 4f. Harnack; cf. fr. 20, auch fr. 8 und 25.

130 Cf. £ 2 und-fr. 11 Hamnack.

I Deswegen ergeben sich auch kaum je Abgrenzungsprobleme. Héchstens
bei der Auseinandersetzung mit der christlichen Lehre von der Verginglichkeit der
Welt in 344aF. Smith mag man sich fragen, ob das Fragment nicht ebenfalls in
adv.Chr. aufgenommen werden sollte (allerdings kénnte dieses Thema an sich
auch in einer Orakelphilosophie verhandelt worden sein).



PORPHYRIOS UBER CHRISTUS UND DIE CHRISTEN 185

die Hebrier oder iiber Christus, wie sie fiir die Orakelphilosophie
charakteristisch ist,'3? fehlt in den freilich spirlichen Fragmen-
ten aus Kate Xotomiavév jede Spur. Zwar ist die Orakelphiloso-
phie in Bezug auf Jesus insofern widerspriichlich, als Porphyrios
den Gegensatz zwischen dem Orakel, welches Apollon an den
verzweifelten Ehemann erteilt hat und in dem Jesus ganz nega-
tiv beurteilt wird, und dem erliuterten Hekateorakel nicht aus-
geglichen hat. Doch verdient Beachtung, dass er letzterem soviel
Raum lisst und dass er seinen fingierten Adressaten explizit auf-
fordert, den in den Himmel gefahrenen Jesus, der damit aus
Porphyrios’ Sicht gewiss als ein Saipwv neben vielen anderen,
ebenfalls vergottlichten Frommen zu verehren ist, nicht zu
listern (sonst wiirde er seinen Zorn auf sich ziehen). Diese Hal-
tung gemahnt derart stark an Numenios, dass man sich fragen
muss, ob Eunapios’ Vermutung am Ende nicht doch gerecht-
fertigt war und es sich hier tatsichlich um ein eher frithes Werk
des Porphyrios handelt, welches maglicherweise noch stirker
unter dem Einfluss dieses pythagoreisierenden Platonikers
stand.!3 Bekanntlich rechnete Numenios — anders als
Kelsos,'3* jedoch in Ubereinstimmung mit dem Porphyrios der
Orakelphilosophie — die Juden zusammen mit den Brachma-
nen, (babylonischen) Magiern und Agyptern zu den alten Kul-
turvdlkern, in deren Riten, Lehrmeinungen und Kultbauten sich
Reste einer ilteren, hinter Pythagoras und Platon stehenden
Urweisheit erhalten hitten.!3> Daher scheute er sich auch nicht,

132 Cf. 323-324F Smith, ferner auch 344E und 346F

133 Cf. allgemein zum Einfluss des Numenios ZAMBON 2002, 172: “Porphyre
a sans aucun doute eu affaire a 'ceuvre de ce philosophe soit dans sa période de
formation, soit durant le séjour 25 auprés de Plotin. Celui-ci en effet faisait lire
pendant ses lecons les ceuvres, entre autres, de Cronius et de Numénius” etc.; die
Nihe des Porphyrios zu Numenios betont bereits PROCL. in Plat. Ti. 20 D, 1
p.77,22ff. Diehl = PORPH. in Plat. Ti. fr. X, p.15-16 Sodano (...) v (sc. Tov @uA6-
sogov [Topodprov) xail Davpdostey dv Tie, el érepa Aéyer T7ic Novpeviov Tapadboews.

134 Cf. u. a. ZAMBON 2002, 241f.

135 NUMEN. fr.1 des Places; dazu BALTES 1999. Cf. auch PORPH. de regressu
animae 302F,12ff. Smith; allgemein ZAMBON 2002, 196: “Un aspect particulier
qui relie ["orientalisme’ de Porphyre 4 celui de Numénius est représenté par
I'intérét que les deux auteurs ont manifesté a I'égard de la tradition hébraique” etc.



186 CHRISTOPH RIEDWEG

“an vielen Stellen seiner Schriften die Lehren des Mose und der
Propheten darzustellen und sie in nicht unglaubwiirdiger Weise
allegorisch zu deuten”, wie Origenes schreibt.!?¢ Selbst eine
Geschichte iiber Jesus soll er dargelegt und allegorisiert haben,
was, auch wenn dabei Jesu Name offenbar nicht genannt wurde,
doch auf eine nicht vollig feindselige Einstellung des Numenios
Christus gegeniiber schliessen ldsst.!3”

Eine solche integrative Position'3® steht in markantem Kon-
trast zur allgemeinen Stossrichtung von Katé Xptotiaviy, wie
sie Eusebios skizziert: Porphyrios habe in diesem Werk den Ver-
such unternommen, 1) die heiligen Schriften zu verleumden
und 2) deren christliche Ausleger zu schmihen und sie zu ver-
unglimpfen, wobei er es insbesondere auf Origenes abgesehen
habe.!® Wie wir in der Praeparatio evangelica weiter erfahren,
scheint Porphyrios dabei nicht nur die Christen, sondern auch
die Hebrier, Mose und die auf ihn folgenden Propheten mit
Listerungen iiberzogen zu haben.!*® Davon hat sich in den
kiitmmerlichen Fragmenten mehr oder weniger nichts erhal-
ten.'4! Der Glaubwiirdigkeit des Zeugnisses des Eusebios tut

136 ORIG. Cels. 4,51 = NUMEN. fr.1c des Places; cf. ZAMBON 2002, 196ft.

137 NUMEN. fr.10 a des Places.

138 Vgl. auch HULEN 1933, 27f. und ZAMBON 2002, 203f. fiir Stellen in ande-
ren Werken des Porphyrios, wo dieser sich auf die Bibel bezieht.

139 Eus. hist.eccl. 6,19,2, in der Einleitung zu PORPH. adv. Chr. fr. 39 Harnack;
ZAMBON 2002, 202 versucht den Wert von Eusebios’ Zeugnis in Frage zu stel-
len, doch stiitzt er sich in seiner Auffassung, dass die erhaltenen Fragmente von
Adv.Chr. keine “attitude particulierement polémique contre Moise et les prophe-
tes hébreux” zeigten, auf eine iiberholte Deutung von fr.40 Harnack: wie GoOu-
LET 2001 (= ders. 1977) gezeigt hat, stellt dieses kein unabhingiges Zeugnis dar,
sondern “une déduction opérée par Eusebe a partir de la citation de Porphyre sur
Sanchuniathon que nous présente le fragment 41 (...) dans ce passage, Porphyre
ne proposait aucune date pour Moise” etc. (a.a.0. 256 = 1977, 152f). Differen-
ziert HARGIS 1999, 71f.

10 praep.ev. 10,9,12.

141 Cf. immerhin fr.39 t7jc (...) poyOnptac tév Tovduixnév ypapdv, ferner <oic
80vetore pwiborg; cf. auch MEREDITH 1980, 1131ff.; Cook 2000, 128ff,; fr.40f.
kénnte im iibrigen ein Indiz dafiir sein, dass Porphyrios mit Hilfe des Geschichts-
werks des Sanchuniathon/Philon von Byblos Aussagen des AT iiber die jiidische
Geschichte als falsch widerlegt haben mag.



PORPHYRIOS UBER CHRISTUS UND DIE CHRISTEN 187

dies keinen Abbruch. Schliesslich konnte er die beiden Werke
noch als ganze lesen, musste also wissen, worauf sie im Kern je
hinausliefen. Mit der Orakelphilosophie, einer Zusammenstel-
lung paganer Orakel, aus denen sich fundamentale philosophi-
sche Wahrheiten ableiten liessen und die damit dem Platonis-
mus eine gottliche Legitimation verliehen, ist eine solche
philologische Auseinandersetzung mit den Schriften des AT und
NT schwerlich vereinbar.

Dass die Orakelphilosophie als religionsphilosophische Schrift
letztlich ebenfalls der Selbstvergewisserung der pagani in einer
Zeit des Umbruchs diente und gewiss dazu geeignet war, durch
die philosophische Vertiefung die traditionelle Frémmigkeit zu
starken, sei damit keinesfalls in Abrede gestellt. Nur deutet in
Eusebios’ Ausfithrungen iiber den Inhalt und in den erhaltenen
Fragmenten nichts darauf hin, dass die kritische Auseinander-
setzung mit dem Christentum im Zentrum stand.'#? Dies kime
im Grunde wohl auch einer Uberschitzung der Wichtigkeit
des Christentums fiir Porphyrios gleich. So unsympathisch ihm
die christliche Religion gewesen sein diirfte, war es doch kaum
so, dass seine ganze Obsession dieser Frage galt. Auf der ande-
ren Seite ist es in einer Zeit, in der das Christentum immer
stiarker die 6ffentliche Aufmerksamkeit auf sich lenkte, an sich
geradezu selbstverstindlich, dass ein heidnischer Intellektuel-
ler und hochst produktiver Schriftsteller wie Porphyrios nicht
nur in der speziell diesem Thema gewidmeten Widerlegungs-
schrift, sondern ebenfalls an anderen Stellen seines Werkes,
wenn auch eher beildufig, auf diese Bewegung und ihre Leh-
ren eingeht.

Es scheint im tibrigen bezeichnend, wie unterschiedlich Euse-
bios auf die beiden Werke reagierte: Wihrend er gegen die
Schrift Kata Xproriavéy, die mit ihrer scharfsinnigen, oft
sehr prizise philologisch argumentierenden Kritik den christ-
lichen Apologeten einige heikle Denkaufgaben stellte, eine

1422 Man kann ja auch heute iiber Religion schreiben, ohne dass die westlich-
islamische Konfrontation deswegen unbedingt das Hauptthema darstellen muss.



188 CHRISTOPH RIEDWEG

monumentale Widerlegung verfasste,'4> konnte er umgekehrt
aus der Orakelphilosophie, und nur aus dieser, fiir ihn besonders
wertvolle, da heidnische, Zeugnisse fiir die ‘dimonische’, bos-
artige Natur der paganen Religion und fiir die tiberlegene Sitt-
lichkeit und Weisheit Christi gewinnen.!# Dies sowie die Tat-
sache, dass er die beiden Werktitel, auch wenn er mitunter bet
Zitaten aus der Orakelphilosophie den Autor zugleich als Verfas-
ser einer antichristlichen Schrift kennzeichnet,!4> stets klar aus-
einanderhilt und ihnen je verschiedene Inhalte zuschreibt, sind
allein schon ausreichende Indizien dafiir, dass man gut beraten
ist, die beiden Schriften trotz punktueller Ubereinstimmungen
weiterhin grundsitzlich voneinander zu unterscheiden.

BIBLIOGRAPHIE

BALTES 1999 M. BALTES, “Der Platonismus und die Weisheit der

Barbaren”, in Traditions of Platonism. Essays in Honour
of John Dillon, ed. by ].]. CLEARY (Aldershot-Brook-
field-Sydney-Singapore 1999), 115-138.

143 Vgl. oben Anm.1. Nach BARNES 1981, 174f. und 178ff. sind die Praepa-
ratio und die Demonstratio evangelica Eusebios’ eigentliche Antwort auf Porphy-
rios’ Einwinde; zuriickhaltender (im Anschluss an KOrsky 2000, 250ff., 274)
CARRIKER 2003, 44: “Even if the PE and DE are not intended as a specific re-
sponse to Porphyry’s attack on Christianity, a response that Eusebius presumably
made in his Against Porphyry, Porphyry represented the most recent, most com-
plete, and most effective of the pagan challenges to Christianity and so figures
prominently in many of the subjects (...) that Eusebius treated when he decided
to compose his exhaustive defence of Christianity”.

144 Er instrumentalisiert die Orakelphilosophie dabei als Beweis fiir die Rich-
tigkeit der eigenen Abwendung von der ‘dimonischen’ alten Religion (cf. u. a.
EuUs. praep.ev. 5,15,3); méoglicherweise reagierte er damit auf einen Vorwurf, den
wie andere pagane Kritiker auch Porphyrios gegen die Christen erhoben haben
diirfte; allerdings lisst sich die bei HARNACK als fr.1 aufgefiihrte Stelle aus Eus.
praep.ev. 1,2,1ff. — trotz der eindringlichen Untersuchung von WILAMOWITZ
(1900) — nicht mit letzter Sicherheit dem Porphyrios zuschreiben; cf. BARNES
1994, 65 und Cooxk 2000, 133f.

145 Diese Charakterisierung hat rhetorisch jeweils die Funktion, die Glaub-
wiirdigkeit von Porphyrios” Zeugnis noch zu erhéhen (“selbst/gerade auch der
Christenfeind Porphyrios bezeugt [...]7).



PORPHYRIOS UBER CHRISTUS UND DIE CHRISTEN 189

BARNES 1973 T.D. BARNES, “Porphyry Against the Christians.

Date and the Attribution of Fragments”, in
JThS 24 (1973), 424-442.

BARNES 1981 T.D. BARNES, Constantine and Eusebius (Cam-
bridge, Mass. 1981).

BARNES 1991 T.D. BARNES, “Pagan Perceptions of Christianity”, in
Early Christianity. Origins and Evolution to AD 600.
In honour of W.H.C. Frend, ed. by I. HAzLETT (Lon-
don 1991), 231-243.

BARNES 1994 T.D. BARNES, “Scholarship or Propaganda? Por-
phyry Against the Christians and its Historical Set-

ting”, in BICS 39 (1994), 53-65.

BARNES 2001 T.D. BARNES, “Monotheists All?”, Review article
in Phoenix 55 (2001), 142-162.

BEATRICE 1988 PE BEATRICE, “Un oracle antichrétien chez
Arnobe”, in Mémorial Dom Jean Gribomont
(1920—1986) (Roma 1988), 107-129.

BEATRICE 1989  PE BEATRICE, “Quosdam Platonicorum libros. The
Platonic Readings of Augustine in Milan”, in VChr

43 (1989), 248-281.

BEATRICE 1990  PE BEATRICE, “La croix et les idoles d’apres I'apo-
logie d’Athanase «Contre les Paiens»”, in Cristia-
nismo y aculturacion en tiempos del Imperio Romano,
ed. por A. GONZALEZ BLANCO y J.M. BLAZQUEZ
MARTINEZ, Antigiiedad y cristianismo 7 (Murcia
1990), 159-177.

BEATRICE 1991  PE BEATRICE, “Le traité de Porphyre contre les
chrétiens. Uétat de la question”, in Kernos 4 (1991),
119-138.

BEATRICE 1992  PE BEATRICE, “Towards a New Edition of Porphy-
ry’s Fragments against the Christians”, in ZO®IHX
MAIHTOPEZX — “Chercheurs de sagesse”. Hommage
a J. Pépin, éd. par M.-O. GOULET-CAZE, G. MADEC,
D. O’BRrIEN, Collection des Etudes Augustiniennes,
Série Antiquité 131 (Paris 1992), 347-355.



190

BEATRICE 1993

BEATRICE 1994

BEATRICE
1995a

BEATRICE
1995b

BEATRICE 1997

BEATRICE 2001

BENOIT 1947

BENOIT 1978

BERNABE 1995

BERNABE 1998

CHRISTOPH RIEDWEG

PE BEATRICE, “ANTISTES PHILOSOPHIAE.
Ein christenfeindlicher Propagandist am Hofe Dio-

kletians nach dem Zeugnis des Laktanz”, in Awugu-
stinianum 33 (1993), 31-47.

PFE. BEATRICE, “On the Title of Porphyry’s Treatise
against the Christians”, in AI'AOH EAITIY. Studi

storico-religiosi in onore di Ugo Bianchi, a cura di
G. SFAMENI GASPARRO (Roma 1994), 221-235.

PE BEATRICE, “Didyme I’Aveugle et la tradition de
lallégorie”, in Origeniana sexta, éd. par G. DORI-
VAL et A. LE BouLLuec, BETHL 118 (Leuven
1995), 579-590.

PE BEATRICE, “Pagan Wisdom and Christian Theo-

logy According to the Tiibingen Theosophy”, in
Journal of Early Christian Studies 3 (1995), 403—418.

PE BEATRICE, “Porphyrius”, in Theologische Real-
enzyklopddie 27 (1997), 54-59.

PE BEATRICE, Anonymi monophysitae Theosophia.

An Attempt at Reconstruction, Supplements to Vigi-
liae Christianae 56 (Leiden-Boston-Kéln 2001).

P. BENOIT, “Un adversaire du christianisme au
I1Ie siecle”, in RB: 54 (1947), 543-572.

A. BENOIT, “Le ‘Contra Christianos” de Porphyre:
ol en est la collecte des fragments?”, in Paganisme,
judaisme, christianisme. Influences et affrontements
dans le monde antique. Mélanges offerts a Marcel
Simon, éd. par A. BENOIT, M. PHILONENKO,
C. VOGEL (Paris 1978), 261-275.

A. BERNABE, “Una etimologfa platénica: ZQMA-
XHMA?, in Philologus 139 (1995), 204-237.

A. BERNABE, “Platone e I'Orfismo”, in Destino e
salvezza: tra culti pagani e gnosi cristiana. Itinerari
storico-religiosi sulle orme di Ugo Bianchi, a cura di
G. SFAMENI GASPARRO, Hiera: Collana di studi sto-
rico-religiosi 2 (Cosenza 1998), 37-97.



PORPHYRIOS UBER CHRISTUS UND DIE CHRISTEN 191

BIiDEZ 1913
BONWETSCH
1891

BrissoN 1990

BURKERT 1977

CAMERON
1967

CARRIKER
2003

(CASADESUS
BorpoOY 1997

CHADWICK
1959

Cook 1998

Cooxk 2000

CuLDAUT 1992

DIGESER 1998

J. BIDEZ, Vie de Porphyre. Le philosophe néo-
platonicien (Gent 1913).

G.N. BONWETSCH, Methodius von Olympus. 1:
Schriften (Erlangen-Leipzig 1891).

L. Brisson, “Loracle d’Apollon dans la Vie de Plo-
tin par Porphyre”, in Kernos 3 (1990), 77-88.

W. BURKERT, Griechische Religion der archaischen
und klassischen Epoche, Die Religionen der Mensch-
heit, Bd. 15 (Stuttgart 1977).

A. CAMERON, “The Date of Porphyry’s
KATA XPIZTIANQN”, in CQ N.S. 17 (1967),
382-384.

A. CARRIKER, The Library of Eusebius of Caesarea,
Supplements to Vigiliae Christianae 67 (Leiden-
Boston 2003).

E CasaDesUs BOrDOY, “Orfeo y Orfismo en
Platén”, in Taula 27-28 (1997), 61-73.

H. CHADWICK, The Sentences of Sextus. A Contri-
bution to the History of Early Christian Ethics (Cam-
bridge 1959).

J.G. CoOK, “A Possible Fragment of Porphyry’s

Contra Christianos from Michael the Syrian”, in
ZAC 2 (1998), 113-122.

J.G. COOK, The Interpretation of the New Testa-
ment in Greco-Roman Paganism, Studien und
Texte zu Antike und Christentum 3 (Tibingen

2000).

E CuLpAUT, “Un oracle d’'Hécate dans la Cité de
Dieu de saint Augustin: ‘Les dieux ont proclamé

que le Christ fut un homme trés pieux
(XIX,23,2)”, in REAug 38 (1992), 271-289.

E. DEPALMA DIGESER, “Lactantius, Porphyry, and
the Debate over Religious Toleration”, in /RS 88
(1998), 129-146.



192

DIGESER 2000

DIGESER 2004

DORRIE 1960

DORRIE 1976

FIEDROWICZ
2000

FORRAT 1986

FREDE 1999

GOULET 1982a

GOULET 1982b

CHRISTOPH RIEDWEG

E. DEPALMA DIGESER, The Making of a Christian
Empire. Lactantius & Rome (Ithaca-London 2000).

E. DEPALMA DIGESER, “An Oracle of Apollo at
Daphne and the Great Persecution”, in CPh 99
(2004), 57-77.

H. DORRIE, Rez. von“John ]J. O'Meara: Porphyry’s
philosophy from oracles in Augustine”, in Gromon

32 (1960), 320-326.

H. DORRIE, “Une exégese néoplatonicienne du
prologue de I'Evangile selon Saint Jean [Amélius
chez Eusebe, Prép.év. 11,19,1-4]”, in Platonica
minora, Studia et testimonia antiqua 8 (Miinchen
1976), 491-507 (= Epekrasis. Mélanges Patristiques
offerts au Cardinal Jean Daniélou, éd. par J. FON-
TAINE et Ch. KANNENGIESSER [Paris 1972],
75-87).

M. FIEDROWICZ, Apologie im friihen Christentum.
Die Kontroverse um den christlichen Wahrheitsan-

spruch in den ersten Jahrbunderten (Paderborn-
Miinchen-Wien-Ziirich 2000).

M. FORRAT, Eusébe de Césarée. Contre Hiérocles.
Introduction, traduction et notes. Texte grec établi
par E. DES PLACES, Sources Chrétiennes 333 (Paris
1986).

M. FRreDE, “Eusebius’ Apologetic Writings”, in
Apologetics in the Roman Empire. Pagans, Jews, and
Christians, ed. by M. EDWARDS, M. GOODMAN,
S. PrRICE (Oxford 1999), 223-250.

R. GOULET, “Variations romanesques sur la mélan-
colie de Porphyre”, in Hermes 110 (1982),
443-457.

R. GOULET, “Loracle d’Apollon dans la Vie de Plo-
tin”, in Porphyre. La vie de Plotin. Tome I. Travaux
préliminaires et index grec complet, par L. BRISSON
et alii, Histoire des doctrines de ’Antiquité classi-

que 6 (Paris 1982), 369-412.



PORPHYRIOS UBER CHRISTUS UND DIE CHRISTEN 193

GOULET 2001

GOULET 2003

GOULET 2004

HapoTt 1960

HARGIS 1999

HARNACK
1905

HARNACK
1916

HARNACK
1921a

HARNACK
1921b

HARNACK
19582

R. GOULET, “Porphyre et la datation de Moise”, in
Etudes sur les Vies de philosophes de I'Antiquité tar-
dive (Paris 2001), 245-266 (= RHR 1977, N° 192,
137-164).

R. GOULET, Macarios de Magnésie. Le Monogénés, 1:
Introduction générale; II: Edition critique, traduc-
tion et commentaire (Paris 2003).

R. GOULET, “Hypotheses récentes sur le traité de
Porphyre Contre les Chrétiens”, in Hellénisme et chri-
stianisme, éd. par M. NARCY et E. REBILLARD (Vil-
leneuve d’Ascq 2004), 61-109.

P. Hapot, “Citations de Porphyre chez Augustin
(A propos d'un ouvrage récent)”, in REAug 6
(1960), 205-244.

J.W. HARGIS, Against the Christians. The Rise of
Early Anti-Christian Polemic (New York 1999;
20012).

A. VON HARNACK, Der Vorwurf des Atheismus in
den drei ersten Jahrhunderten, Texte und Untersu-

chungen N.F. 13,4 (Leipzig 1905), 1-16.

A. VON HARNACK, Porphyrius “Gegen die Christen’,
15 Biicher. Zeugnisse, Fragmente und Referate,
Abhandl. Kénigl. Preuss. Akad. Wiss. 1916, Phil.-
hist. KI. Nr. 1 (Berlin 1916).

A. VON HARNACK, Neue Fragmente des Werks des Por-
phyrius gegen die Christen. Die Pseudo-Polycarpiana
und die Schrift des Rbetors Pacatus gegen Porphyrius,
SB Preuss. Akad. Wiss. 1921 (Berlin 1921), 266-284.

A. VON HARNACK, Nachtrige zur Abhandlung
“Neue Fragmente des Werks des Porphyrius gegen die
Christen”, SB Preuss. Akad. Wiss. 1921 (Berlin
1921), 834-835.

A. VON HARNACK, Geschichte der altchristlichen Lite-
ratur bis Eusebins. Teil 1,2: Die Uberlieferung und der
Bestand (Leipzig 1958%; Berlin 1893!).



194

HOFEMANN
1994

HULEN 1933

JOHNSTON
1990

KiNzIG 1998

Korsky 2000

LABRIOLLE
1934

LANE Fox
1986
LIEFFERINGE

1999

LiNGuITI 1999

MADEC 1992

CHRISTOPH RIEDWEG

R.J. HOFEMANN, Porphyrys Against the Christians.
The Literary Remains. Edited and Translated with
an Introduction and Epilogue (Amherst, New York
1994).

A.B. HULEN, Porphyry’s Work Against the Christians.
An Interpretation, Yale Studies in Religion 1 (New
Haven 1933).

S.I. JOHNSTON, HEKATE SOTEIRA. A Study of
Hekates Roles in the Chaldean Oracles and Related
Literature, American Classical Studies 21 (Atlanta,
Georgia 1990).

W. KINzIG, “War der Neuplatoniker Porphy-
rios urspriinglich Christ?”, in Mousopolos Stepha-
nos. Festschrift fur H. Giorgemanns, hrsg. von
M. BaumBacH, H. KOHLER, A.M. RITTER,
Bibliothek der Klassischen Altertumswissenschaf-
ten, N.E, 2. Reihe, Bd. 102 (Heidelberg 1998),
320-332.

A. KOFSKY, Eusebius of Caesarea against Paganism
(Leiden-Boston 2000).

P. DE LABRIOLLE, La Réaction paienne. Etude sur la
polémique antichrétienne du 7 au VI ¢ siécle (Paris

1934).

R. LANE FOX, Pagans and Christians (Harmonds-
worth 1986).

C. VAN LIEFFERINGE, La Théurgie. Des ‘Oracles
Chaldaiques’ a Proclus, Kernos, Suppl. 9 (Liege

1999).

A. Lingurtt, “Porphyrius”, in Corpus dei papiri filo-
sofici greci e latini 1, 1***, a cura di E ADORNO
(Firenze 1999), 623-633.

G. MADEC, “Le Christ des paiens d’apres le De con-
sensu euangelistarum de saint Augustin’, in RecAug

26 (1992), 3-67.



PORPHYRIOS UBER CHRISTUS UND DIE CHRISTEN 195

MEREDITH
1980

MILLAR 1997

MONAT 1973

MOREAU 1954

MRAS 1954

INEBES 1998

O’MEARA
1959

O’MEARA
1969

PIRIONI 1985

RIEDWEG 1987

A. MEREDITH, “Porphyry and Julian Against the
Christians”, in ANRW 11 23,2 (Berlin-New York
1980), 1119-1149.

FE. MILLAR, “Porphyry: Ethnicity, Language, and
Alien Wisdom”, in Philosophia togata II. Plato and
Aristotle at Rome, ed. by J. BARNES and M. GRIFFIN
(Oxford 1997), 241-262.

P. MONAT, Lactance. Institutions divines. Livre V,
tome II: Commentaire et Index, Sources Chréti-

ennes 205 (Paris 1973).

J. MOREAU, Lactance. De la mort des persécuteurs. 11.
Commentaire, Sources Chrétiennes 39 (Paris

1954).

Eusebius, Werke. V111: Die Praeparatio Evangelica.
I-X, hrsg. von K. MRas. I: Einleitung, die Biicher
I bis X (Berlin 1954).

N. NEBES, “Zum sprachlichen Verstindnis des
Fragmentes aus Porphyrios ‘Gegen die Christen’
bei Michael dem Syrer”, in ZAC 2 (1998),
268-273.

J.J. O’MEARA, Porphyrys Philosophy from Oracles in
Augustine (Paris 1959).

J.J. O’MEARA, “Porphyry’s Philosophy from
Oracles in Eusebius’s Praeparatio Evangelica and
Augustine’s Dialogues of Cassiciacum”, in RecAug

6 (1969), 103-139.

P. Pirioni, “Il soggiorno siciliano di Porfirio e la
composizione del KATA XPIZTIANQN”, in
RSCT 39 (1985), 502-508.

Chr. RIEDWEG, Mysterienterminologie bei Platon,
Philon und Klemens von Alexandrien, Untersu-
chungen zur antiken Literatur und Geschichte 26

(Berlin-New York 1987).



196

RIEDWEG 1994

RIEDWEG 2001

RiNALDI 1997

ROBERT 1968

SCHAUBLIN
1970

SIMMONS 1995

SIMMONS 1997

SIRINELLI/DES
PLACES 1974

SMITH 1974

StAAB 2002

CHRISTOPH RIEDWEG

Chr. RIEDWEG, Ps.-Justin (Markell von Ankyra?).
Ad Graecos de vera religione (bisher “Cobortatio ad
Graecos”), Einleitung und Kommentar, Schweiz.
Beitrige zur Altertumswissenschaft 25 (Basel

1994).

Chr. RIEDWEG, “Seelenwanderung”, in DNP 11
(Stuttgart-Weimar 2001), 328-330.

G. RINALDY, La Bibbia dei Pagani, 1: Quadro storico
(Bologna 1997).

L. ROBERT, “Trois oracles de la Théosophie et
un prophete d’Apollon”, in CRAI 1968, 568-
599.

Chr. ScHAUBLIN, “Diodor von Tarsos gegen Por-
phyrios?”, in MH 27 (1970), 58-63.

M.B. SIMMONS, Arnobius of Sicca. Religious Con-
flict and Competition in the Age of Diocletian
(Oxford 1995).

M.B. StMMONS, “The Function of Oracles in the
Pagan-Christian Conflict during the Age of Dio-
cletian: The Case of Arnobius and Porphyry”, in

Studia Patr. 31 (1997), 349-356.

Eusébe de Césarée. La préparation évangélique.
Introduction générale — Livre I. Introd., texte
grec, traduction et commentaire par J. SIRINELLI et
Ed. DES PLACES, Sources Chrétiennes 206 (Paris
1974).

A. SMITH, Porphyrys Place in the Neoplatonic Tra-
dition. A Study in Post-Plotinian Neoplatonism (The
Hague 1974).

G. STAAB, Pythagoras in der Spitantike. Studien zu
De vita Pythagorica des Iamblichus von Chalkis
(Miinchen-Leipzig 2002).



PORPHYRIOS UBER CHRISTUS UND DIE CHRISTEN 197

Torr 2002

VICTOR 1997

WHITTAKER
1989

WHITTAKER
2001

WILAMOWITZ
1900

WILKEN 1979

WILKEN 1984

WINKELMANN
1991

D.S. pu Torr, “Heilsbringer im Vergleich: Sote-
riologische Aspekte im Lukasevangelium und
Jamblichs Vita Pythagorica”, in lamblichus, Pytha-
goras: Legende-Lehre-Lebensgestaltung. Eingeleitet,
tibersetzt und mit interpretierenden Essays verse-
hen von M. VON ALBRECHT, J. DILLON,
M. GEORGE, M. LURrJE, D.S. pu Torr, Sapere 4
(Darmstadt 2002), 275-294.

Lukian von Samosata. Alexandros oder der Liigen-
prophet, eingel., hrsg., iibers. und erklirt von

U. VICTOR (Leiden 1997).

J. WHITTAKER, “The Value of Indirect Tradi-
tion in the Establishment of Greek Philo-
sophical Texts or the Art of Misquotation”, in
Editing Greek and Latin lexts. Papers given at
the Twenty-Third Annual Conference on Edito-
rial Problems, Univ. of Toronto 6—7 November
1987, ed. by J.N. GrRanT (New York 1989),
63-95.

H. WHITTAKER, “The Purpose of Porphyry’s Letter
to Marcella”, in SO 76 (2001), 150-168.

U. voN WILAMOWITZ-MOELLENDORFF, “FEin
Bruchstiick aus der Schrift des Porphyrios gegen die

Christen”, in ZNTW 1 (1900), 101-105.

R.L. WILKEN, “Pagan Criticism of Christianity:
Greek Religion and Christian Faith”, in Early Chri-
stian Literature and the Classical Intellectual Tradi-
tion. In honorem Robert M. Grant, ed. by
W.R. SCHOEDEL and R.L. WiLKEN (Paris 1979),
117-134.

R.L. WILKEN, 7he Christians as the Romans Saw
Them (New Haven-London 1984).

E. WINKELMANN, Euseb von Kaisareia. Der Vater der
Kirchengeschichte (Berlin 1991).



198

WOLFF 1856

ZAMBON 2002

CHRISTOPH RIEDWEG

Porphyrii de philosophia ex oraculis haurienda
librorum reliquiae, edidit G. WOLEF (Berlin 1856;
Repr.Nachdr. Hildesheim 1962).

M. ZAMBON, Porphyre et le moyen-platonisme,

Histoire des doctrines de I'antiquité classique 27
(Paris 2002).



DISCUSSION

A. Birley: Your discussion of the Orakelphilosophie [p.1794]
and, in particular, the quotation of Hargis in your n.108
inevitably reminds a devotee of the Historia Augusta of the
famous passage in which Severus Alexander is alleged to have
had in lar<ar>io suo, in quo et divos principes sed optimos electos
et animas sanctiores, in quis Apollonium et (...) Christum, Abra-
ham et Orfeum et huius<modi> ceteros habebat ac maiorum effi-
gies (HA Alex.Sev. 29,2). The language nicely recalls Porphyry fr.
345aF,28f. Smith wiri pietate praestantissimi est illa anima.
Although, it is astonishing, some still accept this invention as
fact, it clearly reflects the attempt of the anonymous author of
the HA to rewrite the history of the third century as it should
have been. Frangois Paschoud, who has discussed this eloquently
on many occasions, can certainly explain this interpretation bet-
ter than I. At any rate, it is an example of how Porphyry’s view
of Christ was attractive to pagans a century later.

E Paschoud: Ce passage exprime en effet la tendance évidente
de 'anonyme de la fin du 4¢ siecle de souligner la tolérance d’un
empereur comme Sévere Alexandre. Celle-ci est censée consti-
tuer un modele pour les empereurs chrétiens contemporains.

L. Perrone: Vorrei ritornare sul senso dell’ ‘operazione cultu-
rale’ rappresentata dalla Philosophia ex oraculis che Riedweg ha
posto cosl bene in evidenza. Sono colpito dall’analogia appa-
rente con I'impresa dell’interpretazione allegorica della Bibbia
presso i cristiani. In un certo senso gli scritti sacri sono visti
anch’essi, a titolo di testi profetici, come degli ‘oracoli’ (Aéyua).
Anche il concetto di aiviypara, riferito a entrambi i tipi di testi,



200 DISCUSSION

sembra condurci a questo stesso ordine di idee. Si pud allora
pensare che 'opera di Porfirio, sebbene non fosse animata da
un’esplicita polemica anticristiana, ‘concorresse’ in certo senso
con l'interpretazione cristiana della Bibbia?

Chr. Riedweg: Auf struktureller Ebene ist der Umgang mit
den je als gottlich verehrten Texten ohne Zweifel vergleichbar.
Dennoch wire ich vorsichtig mit einer allzu engen Parallelisie-
rung, da ja die Betrachtung der Heiligen Schrift als ‘Orakel’,
nicht anders als deren iibertragene Interpretation, Teil der Hel-
lenisierung des hebriischen Erbes bei Philon und dessen Vor-
laufern ist, wihrend Porphyrios’ Umgang mit den Orakeln aus
der paganen Tradition allein ausreichend zu erkliren ist.

L. Perrone: A varie riprese ho avvertito il problema del rap-
porto fra Porfirio e Celso, che ¢ stato presentato alla luce di
un'impostazione molto interessante. Anche se non possiamo
affermare con certezza che Porfirio abbia letto "Axn04¢ Aévoc,
sembrerebbero esserci punti di contatto. Penso che in qualche
misura 'obiettivo della Philosophia ex oraculis possa considerarsi
in continuita con lo sforzo di Celso di ricollegarsi ad una tradi-
zione religiosa per estrarne la sua verita filosofica. Nell'approccio
di entrambi gli autori a quelli che in qualche modo potremmo
chiamare “uomini divini” (Ocior &vSpec) abbiamo un elemento di
dipendenza pilt 0 meno diretta tra Porfirio e Celso oppure esso
¢ debitore di un contesto filosofico e religioso pitt ampio?

Chr. Riedweg: Tatsichlich scheint der Denkansatz beider Pla-
toniker in mancher Hinsicht sehr ihnlich. Inwieweit die eviden-
ten Parallelen auf eine direkte Beeinflussung des Porphyrios durch
Kelsos zurtickzufiihren sind oder ob beide einer im damaligen Pla-
tonismus relativ weit verbreiteten Ansicht folgen, lisst sich wohl
nur schwer entscheiden. Jedenfalls geht dhnlich wie Kelsos und
Porphyrios auch Numenios von einer Urweisheit aus, die alten
Kulturvélkern eigen war und durch herausragende Menschen wie
Pythagoras und Platon vertieft und weitergegeben wurde.



PORPHYRIOS UBER CHRISTUS UND DIE CHRISTEN 201

L. Perrone: Come sinserisce il Contra Hieroclem nel quadro
disegnato dalla relazione? Mi pare che, almeno in base alla testi-
monianza di Eusebio, lo scritto di lerocle avesse come tema
dominante il confronto (sdyxpioic) tra la vita di Apollonio di
Tiana e quella di Cristo. Lintento era dunque diverso da
quello che emerge dalla Philosophia ex oraculis. La messa in
discussione della figura di Gesti, svalutata rispetto al ‘santo’
del paganesimo, sembra riportarci piuttosto ai termini della
polemica di Celso.

FE Paschoud: Cet Apollonius était en général a la mode au
4¢ siecle. 1l suffit de mentionner Nicomaque Flavien qui, selon
Sidoine Apollinaire, episz. 8,3,1, avait republié en latin la vie de
Philostrate. On peut parler de cet Apollonius comme d’une
figure emblématique représentant pour les derniers palens un
pendant a la personne du Christ.

Chr. Riedweg: Schon Porphyrios adv.Chr. fr.4 Harnack ver-
weist im Zusammenhang mit den Wundertaten (der Apostel?)

auf Apollonius; vgl. dazu Frede 1999, 234.

M. Alexandpre: Pour l'oracle d’'Hécate (Porph. fr. 345E,33-34 et
345aF.,41 Smith) 8w <t éxordclv / cur ergo damnatus est: Peut-on
préciser le sens du verbe: chitiment, condamnation, plutdt
que “souffrance” (trad. Ferrar)? Loracle semble simplement
répondre 2 ce scandale — un homme pieux chétié, condamné —
par 'exposition générale: “le corps est toujours exposé a des tortures
affaiblissantes (?), mais 'dme des hommes pieux attend la plaine
céleste”.

Chr. Riedweg: Die Ubersetzung Ferrars ist in der Tat ungliick-
lich. Zugleich kann kaum ein Zweifel bestehen, dass mit der
Verurteilung auch das dadurch verursachte und fiir die zeit-
gendssische philosophische Theologie hochst anstossige Leiden
Jesu mit in den Blick genommen wird (vgl. Kelsos bei Orig.
Cels. 2,39 éxordaly xal Torabra Hmépetve).



202 DISCUSSION

M. Alexandre: 1l serait peut-étre intéressant de comparer ce
texte aux textes antérieurs soulevant le scandale de la mort du
Christ pour les paiens, cf. par ex. Iust. I Apol. 13,4 (au second
rang apres Dieu éternel, un homme crucifié: une folie; cf. Dial.
32,1; 38,1); Lucien, Peregr. 13 (ils adorent un sophiste empalé,
crucifié); Celse, ap. Orig. Cels. 2,44: “on pourrait dire avec une
égale impudence d'un brigand et d’un assassin mis au supplice:
ce m’était pas un brigand, mais un dieu, car il a prédit a ses com-
plices qu'il souffrirait le genre de supplice qu’il a souffert”; 2,63:
il aurait dti apparaitre a ses ennemis; 2,68: il aurait di dispa-
raitre de la croix; 7,53: vie tres infime, mort trés lamentable. En
quoi le texte porphyrien se caractérise-t-il par rapport a ces
attaques paiennes antérieures (un Dieu crucifié comme un
esclave, un malfaiteur)?

Chr. Riedweg: Der entscheidende Unterschied besteht m. E.
darin, dass Christi Verurteilung und sein Leiden gewissermassen
entpersonalisiert und als Sinnbild fiir die generelle Situation des
Menschen gemiss orphisch-platonischer Weltsicht interpretiert
werden. Das (von E Paschoud hervorgehobene) Skandalon des
schindlichen Kreuzestodes wird in diesem (Christus in die
pagane Religionsphilosophie einordnenden) Orakel wohl

bewusst in den Hintergrund gedringt.

A. van den Hoek: In Origen’s Cels. there is a surprising pas-
sage in which Celsus states that the choice of a condemned
criminal as god is the wrong choice. Celsus expresses the idea
that a far more suitable person than Jesus would be “Jonah with
his gourd, or Daniel who escaped from the wild beasts or those
of whom stories yet more incredible than these are told” (7,53).

On the issues of suffering and the crucifixion: it is striking
how representations of the cross and martyrdom are rather late
features of early Christian imagery. The first (secure) image of
the crucifixion seems to be on the wooden doors of S. Sabina
in Rome (422-432); see, for example, John Herrmann and
Annewies van den Hoek, “Thecla the Beast Fighter. A Female



PORPHYRIOS UBER CHRISTUS UND DIE CHRISTEN 203

Emblem of Deliverance in Early Christian Popular Art”, in In
the Spirit of Faith: Studies in Philo and Early Christianity in
Honor of David Hay, ed. by D.T. Runia and G.E. Sterling, Stu-
dia Philonica 13 (Providence, Rhode Island 2001), 212-249.



TSR A 2O

'*sr%i%fs%‘%ﬁmw{ |

':-.‘ i“ : ki g
e o sl



	Porphyrios über Christus und die Christen : de philosophia ex oraculis haurienda und Adversus Christianos im Vergleich

