Zeitschrift: Entretiens sur I'Antiquité classique
Herausgeber: Fondation Hardt pour I'étude de I'Antiquité classique
Band: 51 (2005)

Artikel: L'apologétique latine pré-constantinienne (Tertullien, Minucius Felix,
Cyprien) : essai de typologie

Autor: Fredouille, Jean-Claude

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-660645

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-660645
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

11

JEAN-CLAUDE FREDOUILLE

I APOLOGETIQUE LATINE PRE-CONSTANTINIENNE
(TERTULLIEN, MINUCIUS FELIX, CYPRIEN).
ESSAI DE TYPOLOGIE

Si, dans lhistoire doctrinale du christianisme, il y a une dis-
cipline dont la conception et le statut ont évolué au cours des
siecles, Cest bien I'apologétique. Il y a 4 cela une raison qui tient
a sa nature méme: elle a en effet pour fin d’actualiser, d’accor-
der A son temps, de rendre accessible et crédible, au sein d’un
univers culturel commun, le message chrétien en soi immuable,
rejeté ou combattu par une partie des contemporains, ou envers
lequel ils manifestent leur indifférence. Elle se trouve donc, si
elle veut étre de quelque efficacité, inévitablement tributaire de
son contexte historique et culturel. Du discours de Paul devant

N.B. Pour ne pas alourdir inutilement 'annotation, nous nous permettons de
renvoyer, une fois pour toutes, a quelques-unes des études que nous avons publiées
sur le genre apologétique, ot I'on trouvera les références textuelles et bibliogra-
phiques qui justifient notre démarche: “Conversion personnelle et discours apo-
logétique de saint Paul 2 saint Augustin®, in Augustinus 32 (1987), 121-131;
“Lapologétique chrétienne antique: naissance d’un genre littéraire”, in REAug 38
(1992), 219-234; “Lapologétique chrétienne antique: métamorphoses d’'un genre
polymorphe”, in REAug 41 (1995), 201-216; “Tertullien dans I'histoire de I'apo-
logétique”, in Les apologistes chrétiens et la culture grecque, sous la direction de
B. POUDERON et J. DORE (Paris 1998), 271-281; VL 162 (2001), 58-64; Cyprien.
A Démétrien, Introd., SChr 467 (Paris 2003); “Dal dialogo ciceroniano all’ Octa-
vius di Minucio Felice”, 4 paraitre dans les Studi Agostiniani (Citta Nuova, Roma),
en 2005. Important ouvrage récent: M. FIEDROWICZ, Apologie im friihen Chris-
tentum. Die Kontroverse um den chrislichen Wabrheitsanspruch in den ersten
Jabrhunderten (Paderborn-Miinchen-Wien-Ziirich 2000).



40 JEAN-CLAUDE FREDOUILLE

’Aréopage 2 la discipline que les catholiques appellent la théo-
logie fondamentale,! en passant par 'apologétique dite classique,
lapologétique n’'a cessé de tenter d’adapter son discours,
inchangé sur essentiel, aux nécessités de son époque. Ses
variantes conceptuelles et formelles successives se sont toujours
référées 2 un invariant fondamental, sans exclure naturellement
Papprofondissement du message chrétien, selon une double
démarche dialectique et complémentaire, fides quaerens intellec-
tum, intellectus quaerens fidem.

Ce souci et ces exigences sont présents des ['origine. Mais on
voit que la distinction, longtemps proposée, entre ‘apologic’,
entendue comme défense de la foi chrétienne et ‘apologétique’,
désignant I “exposé des raisons et des motifs de croire” (le terme
n'est entré dans le lexique francais qu'au milieu du XIX¢ siecle),
est sans doute illusoire ou arbitraire: toute réfutation des objections
adverses est confirmation des idées qui leur sont opposées. En tout
cas, cette distinction n'est guere pertinente pour les oeuvres qui
nous occupent ici: le discours défensif et le discours constructif,
dissociables théoriquement, sont dans la majorité des cas, a des
degrés divers certes, associés dans les écrits des Peres de I'Eglise.

Par commodité, mais dans une fidélité, au moins relative, au
point de vue classificatoire des Anciens, nous désignerons par
‘apologétique’ 'histoire ou le genre littéraire de ces écrits qu'on
appelle empiriquement ‘apologies’ parce qu'ils présentent entre
eux un ‘air de famille’ manifeste.? Mais il suffit de feuilleter

U Cf. W. GEERLINGS, “Apologetik und Fundamentaltheologie in der Viter-
zeit”, in Handbuch der Fundamentaltheologie 4 (Freiburg im Breisgau 1988), 317-
333

2 Cet ‘air de famille’ tient pour une grande part a la thématique dont les él¢-
ments peuvent étre regroupés sous quatre chefs: 1) Réfutation des accusations
paiennes, d’ordre historique (la nouveauté du christianisme le prive de toute légi-
timité); d’ordre moral (orgies, infanticides, etc.); d’ordre socio-culturel (les chré-
tiens sont de pauvres misérables illettrés); d’ordre politico-religieux (le refus d’ado-
rer les dieux est la cause de tous les maux); d’ordre doctrinal (athéisme des
chrétiens, croyances aberrantes, ridicule de la Bible). 2) Dénonciation de l'injus-
tice des persécutions. 3) Polémique anti-idolatrique. 4) Exposé partiel du chris-
tianisme (martyre, discipline, doctrine). — Naturellement ces thémes ne sont pas
tous systématiquement traités dans nos apologies et leur développement est



APOLOGETIQUE LATINE PRE-CONSTANTINIENNE 41

les manuels de littérature ou les ouvrages de patristique pour se
rendre compte que l'extension donnée au terme ‘apologie’ est
variable ici et la.

On nous accordera probablement sans peine qu’il convient
d’exclure de cette classe les écrits destinés & réfuter telle hérésie ou
tel hérétique, ces traités se faisant de plus en plus nombreux au
fur et 2 mesure que 'Eglise se développait et qu'elle devait com-
battre les adversaires de I'intérieur pour élaborer et formuler
le dogme; pour des raisons comparables, nous ne faisons pas
entrer dans cette classe les écrits de polémique anti-juive. Dans un
cas comme dans l'autre, en effet, nous avons affaire 4 des contro-
verses savantes, aduersus haereticos ou aduersus Iudaeos, portant sur
des problémes proprement bibliques et théologiques, et donc en
un sens internes. Cette exclusion s'étendra aussi sans véritable dif-
ficulté aux ouvrages relatifs & 'dme, au destin, a la providence,
etc., qui sont autant de sujets de discussions spécifiques, com-
muns aux palens et aux chrétiens, et qui prennent le relais des
traités philosophiques auxquels ils sapparentent génériquement,
comme leurs titres, homonymes ou voisins, le suggerent déja.

Ce type d’ouvrages écarté, comment tenter de caractériser
précisément ces premicres apologies, en particulier dans la litté-
rature latine?

Quand Tertullien écrit ses trois ‘apologies’ (Ad nationes, Apo-
logeticum, Ad Scapulam), 'apologétique, née dans une sorte
d’anonymat générique, existe depuis un demi-siecle environ.
Comme les apologies grecques, elles sont toutes les trois, en réa-
lité, des plaidoyers fictifs. Dans la grande majorité des cas, quand
ils sont arrétés et conduits devant un tribunal, les chrétiens ne
peuvent bénéficier de 'assistance d’un avocat, la procédure est

d’ampleur variable. Mais une thématique ne suffic pas a identifier un genre: une
passion malheureuse peut faire 'objet d’une tragédie, d'un roman ou d’un poeme.
Lintentionnalité fonctionnelle et pragmatique est un critere d’identification plus
pertinent, et il est lui-méme dépendant du contexte historique.



42 JEAN-CLAUDE FREDOUILLE

expéditive et méme paradoxale. Avec plus d’acuité que d’autres
Peres de I'Eglise, Tertullien a dénoncé cet aspect et fait le pro-
ces des proces contre les chrétiens, qu'il s'agisse de la procédure,
des accusations, du comportement des magistrats. Ces critiques
de Tertullien sont d’ailleurs confirmées par ce que nous appren-
nent les récits des Actes et des Passions des martyrs. Dans ces
conditions, il est impensable qu'un chrétien ait prononcé réel-
lement, sauf, sans doute, quelques cas isolés,® un discours (une
oratio perpetua, continua) proche de telle ou telle apologie par-
venue jusqu'a nous. Pour mesurer I'écart qui sépare la réalité
judiciaire historique de la mise en oeuvre littéraire des apologies
des II¢ et III¢ siecles, il suffit de comparer la Premiére apologie de
Justin ou 'Ad Demetrianum de Cyprien avec les ‘plaidoyers’
(e mot, a dire vrai, est tout 2 fait impropre; il sagirait plutot
de courtes altercationes ou, plus justement, d’une suite de bréves
interrogationes et responsiones) qu'ils ont prononcés au moment
de leur proces et dont on peut se faire une idée assez juste par
les Actes et les Passions qui les ont transmis, quelles que soient
les modalités de leur transmission.

Mais si ces apologies sont fictives, elles n'en conservent pas
moins des liens étroits avec la référence générique la plus proche
a 'horizon littéraire des premiers apologistes, cest-a-dire le dis-
cours proprement dit de la défense (&moroyia, defensio), mais
qu'elles accommodent a un genre de substitution comme la sup-
plique, la lettre, le dialogue, le protreptique.

Xk ok

L Apologeticum (197) de Tertullien (pour lui conserver son
titre traditionnel) est a cet égard significatif de la situation de

3 Ainsi, selon EUS. hist.eccl. 5,21,4-5, Apollonius prononga “devant le Sénat”
une “apologie trés éloquente et compléte” (AoyiwtdTny...amohoyiay.. . ndkoay. ..
amohoyiav), mais les actes qui nous sont parvenus de son Marzyre ne correspondent
guere au témoignage de historien. Cf. V. SAXER, “Lapologie au sénat du martyr
romain Apollonius”, in MEFRA 96 (1984), 1017-1038 (essai de reconstruction de
I'apologie et datation du martyre le 21 avril 183).



APOLOGETIQUE LATINE PRE-CONSTANTINIENNE 43

fait qui s'impose 4 lui: recourir 2 un genre de substitution pour
présenter un plaidoyer fictif. Tertullien adresse en effet son “plai-
doyer muet” (tacitae litterae), non pas au Sénat, comme ['écrit
Eusebe de Césarée, mais aux gouverneurs de province, ad prae-
sides. LApologeticum se présente donc comme une ‘lettre
ouverte’, de la méme facon qu'étaient des ‘lettres ouvertes’ ou
des ‘suppliques’ adressées aux Empereurs certaines des ‘apologies’
grecques du II¢ siecle, de Quadratus, d’Aristide, de Justin, de
Miltiade, ou d’Athénagore. L Apologeticum se situe donc bien
dans la continuité d’une tradition apologétique empruntant elle-
méme sa forme littéraire 2 un genre existant.

Mais il est clair que 'ouvrage, par sa conception, se rapproche
du plaidoyer judiciaire de la défense, méme s'il convient de ne
pas exagérer, comme on a tendance 2 le faire, cette identification.
LAntiquité, déja, avait été sensible a ce rapprochement. Lac-
tance, on le sait, réduisait 'ouvrage a une réfutation des accu-
sations paiennes contre les chrétiens, sinspirant d’ailleurs
presque littéralement, pour le qualifier, de la définition restric-
tive que Quintilien proposait du discours de la défense, ces deux
définitions se retrouvant combinées chez Isidore de Séville.
Mais 'impression que peut laisser ' Apologeticum d’accorder plus
d’importance a 'argumentation défensive et réfutative qu'a I'ar-
gumentation positive et démonstrative ne résiste pas a I'examen.
De fait, I'ouvrage comporte trois ensembles: un préambule des-
tiné a dénoncer les anomalies des proces contre les chrétiens (1-
3); une réfutation des accusations portées contre les chrétiens (4-
45); une réflexion sur la sainteté et le martyre chrétiens (46-50).
Autrement dit, la partie centrale, négative (4-45), tient maté-
riellement une place beaucoup plus grande que la partie posi-
tive (46-50). Si cette disposition dans les discours de la défense
est moins fréquente que la disposition inverse (partie positive
précédant la partie réfutative), elle est tout de méme bien attes-
tée (Apologie platonicienne de Socrate, Pro Sylla de Cicéron, Pre-

miére apologie de Justin). Mais a I'intérieur de ce cadre général

4 QUINT. #nst. 5,13,1; LACT. inst. 5,4,1; ISID. orig. 6,8,6.



44 JEAN-CLAUDE FREDOUILLE

biparti, le développement négatif (4-45) associe, en réalité, réfu-
tation de griefs et exposés doctrinaux. Loriginalité structurelle
de 'ouvrage est de présenter un entrelacement subtil de déve-
loppements réfutatifs et démonstratifs, ceux-ci exposant
quelques themes propres au christianisme (monothéisme, démo-
nologie, discipline, eschatologie). Ce développement (4-45),
mélant deux types d’arguments (négatifs et positifs), n’est pas
sans précédents, ni dans la littérature classique ni dans la liceé-
rature patristique: cest cette structure d’ensemble qu’adoptent,
en effet, Cicéron dans le Pro rege Deiotaro et Athénagore dans

sa Supplique.

Si I'Apologeticum est devenu I ‘apologie’ chrétienne latine par
excellence (pour cette raison, sans doute, traduit tres tot en grec),
et doté d’'un titre générique que vraisemblablement ne lui avait
pas attribué 'auteur, 'ouvrage a été précédé, quelques mois plus
tot, par I'Ad nationes. Par son titre I'ouvrage s'inscrit dans la
lignée des ITpog "Exinvac® de Miltiade, d’Apollinaire de Hiéra-
polis, du Pseudo-Justin, et d’autres encore, mais sa visée est dif-
férente: elle est précise et, en un sens, limitée, de type moral et

5 Sur les ouvrages portant ces titres-adresses, cf. W. KINziG, “Uberlegungen
zum Sitz im Leben der Gattung Ilpoc "Exinvag / Ad nationes”, in Rom und das
himmlische Jerusalem. Die friihen Christen zwischen Anpassung und Ablehnung, hrsg.
von R. VON HAEHLING (Darmstadt 2000), 152-183. Nous maintenons la diffé-
rence que fait le grec entre (Aéyoc) mpdg Tiva et (Adyog) xatd twvog, les deux syn-
tagmes n'étant interchangeables ni dans l'usage courant, ni, normalement, dans
la pratique judiciaire. Dans son emploi relationnel abstrait, mpéc + acc. possede
un sémantisme potentiellement plus large: on s'adresse a quelqu'un (Aéyoc mpéc
rwa) pour lui répondre, I'informer, le supplier, I'exhorter, le persuader, etc. et
aussi, éventuellement, pour le contredire et s'opposer a lui; dans ce cas, le Abyoc
mpbg Twve se rapproche certes, du Aéyog xatd Twvog, mais avec un degré moindre
d’hostilité ou d’agressivité affichée. Léloquence judiciaire les distingue d’ailleurs:
le discours xatd twvog est celui de 'accusateur ou du demandeur, le discours mpéc
e celui de 'accusé ou du défendeur (cf. H.G. LIDDELL-R. SCOTT, A Greek-
English Lexicon, s.v. mpbe, p.1497,C,4: “in the titles of judicial speeches mpéc Tiva
in reply to, less strong than xatd Twog, against or in accusation”; MAGNIEN-
LACROIX, Dictionnaire grec-francais, p.903 et p.1157); la procédure disjoint aussi
dtxan (actions privées ou civiles) ou ypagat (actions publiques) xatd Twvog et mpbe
v (les premitres, xaté Tivog, entrainant une sanction pénale, les secondes, mpéc



APOLOGETIQUE LATINE PRE-CONSTANTINIENNE 45

philosophique. S’écartant de la révélation néo-testamentaire, Ter-
tullien y dénonce l'ignorance volontaire des paiens,® qui se satis-
font d’idées fausses sur le christianisme et sur leur propre reli-
gion, en se refusant obstinément A connaitre la vérité. Les deux
livres reposent sur cette notion d %ignorantia, présentée a la fois
comme une erreur (intellectuelle) et une faute (morale). D’autres
avant lui (Justin, Athénagore, Théophile) avaient, A 'occasion,
dénoncé l'ignorance persécutrice des paiens, mais leur dénon-
ciation ne constituait pas I'axe central de leur ouvrage. Cette
originalité est loin d’avoir été percue par les critiques. La seconde

T, ayant seulement pour objet la reconnaissance d’un droit (cf. DAGR 11/1,
s.v. “dike”, p.202 et 1172, s.v. “graphe”, p.1657; RE'V 1 [1903], s.v. Dike, col.579).
Léquivoque qui parfois peut subsister en grec (entre un discours prononcé ou écrit
contre, xad, et un discours adressé i, mpéc) n'existe pas en latin, qui fait la diffé-
rence lexicale et sémantique entre in / contra / aduersus et ad. Cela étant, qu'un
ouvrage ne réponde quimparfaitement a l'intitulé, ou que, dans les relations entre
chrétiens et paiens, un auteur chétien affecte de donner a son livre le titre-adresse
[pdc "Exnvag (ou Ad nationes), uniquement, ou en grande partie, par choix stra-
tégique, pour éviter d’apparaitre 2 priori comme un adversaire irréductible des
paiens, cette dissonance se rencontre souvent, mais ¢’est un autre probleme. Cette
distinction et cette stratégie sont parfois observées également par les paiens dans
la polémique anti-chrétienne: Porphyre écrit un ouvrage Kare Xpiomiavisv (- 271)
mais Lactance, #nst. 5,2,13 rapporte qu'en 303, le gouverneur de Bithynie (Hié-
rocles) “avait écrit deux livres [le Philalethes], non pas “contre les chrétiens”
(contm Christianos), de peur de passer pour un ennemi acharné, mais “aux chré-
tiens” (ad Christianos), afin de laisser croire qu’il était un conseiller humain et
bienveillant”. Louvrage étant écrit en grec (ibid., 5,3,22; 5,4,2), Lactance traduit,
en la dénongant, la distinction hypocrite que prétendait faire Hiérocles entre xara
Xptomiavédy et mpog Xplotiavols, car, par son contenu, ¢ était bien un ouvrage
“contre les chrétiens” (ibid., 5,2,12-17; 5,3,22; EUS. Hierocl. 1:...8v 76 ®uharh-
Oet, obtw yop e Eyewv adtd Tov xal’Hudv Emiypdpery 36xer Abyov; 4:...T0D Te
DOurarnBous ... xatd Xototiavév...xplotg (SChr 333 [Paris 1986], 98, 108). Voir,
dans le méme sens, les remarques de G. DORIVAL, “La forme littéraire du Contre
Celse”, in Discorsi di verita. Paganesimo, giudaismo e cristianesimo a confronto nel
Contro Celso di Origene, a cura di L. PERRONE (Roma 1998), 29-45, principale-
ment pp.29 et 39-40.

¢ La dénonciation de Tertullien (cf. Zertullien et la conversion de la culture
antique [Paris 1972], 71 sq.) contraste en effet avec le jugement porte par le Nou-
veau Testament, qui souligne, au contraire, la méconnaissance quont les persé-
cuteurs de l'injustice qu'ils commettent: cf. Le. 23,34: “Pére, pardonne -leur: ils
ne savent pas (o0 yop oldacwy, non enim sciunt) ce qUils font”; Act. 3,17: “Je sais
que C’est par ignorance (xoté. Syvoioy, per ignorantiam) que vous avez agi’.



46 JEAN-CLAUDE FREDOUILLE

caractéristique de 'ouvrage est d’étre essentiellement défensif,
que cette caractéristique soit due 2 la volonté délibérée de 'au-
teur ou, hypothétiquement, a I'inachévement de I'ouvrage. LAd
nationes mériterait donc davantage le reproche que Lactance
adresse a U'Apologeticum. Quoi qu'il en soit, Tertullien présentait
bien ce de ignorantia nationum comme une defensio,” et l'on sait,
au demeurant, les liens thématiques et stylistiques qui I'unissent
a 1 Apologeticum. Mais 1’Ad nationes n'est pas, comme on ['écrit
parfois, une ébauche de 1’Apologeticum; les deux ouvrages sont
de conception différente; la relation entre eux n’est pas celle qui
existe entre I'esquisse et I'exécution; mais pendant les quelques
mois qui ont suivi la rédaction de 'Ad nationes, Tertullien a jugé
nécessaire de modifier sa stratégie apologétique, et de la rendre
sans doute 2 ses yeux plus efficace et mieux adaptée 2 la situa-
tion actuelle. Mais un siecle plus tard (- 310), 1’/Ad nationes
parait bien avoir servi de modele apologétique & ' Aduersus
nationes d’Arnobe.?

Une quinzaine d’années plus tard, en 212, Tertullien écrit
au proconsul d’Afrique, Scapula,’ un libellus, terme qu’il faut
prendre dans son sens institutionnel, c’est-a-dire une requéte.

1ilNat: il 155 201 1,

8 Louvrage, qu’ Arnobe, a I'instar de Tertullien, présente comme une defen-
sio (2,15 3,25 5,18), offre, en effet, une analogie structurelle patente avec celui de
son prédécesseur: les livres I-Il sont essentiellement réfutatifs et défensifs, ses livres
HI-VII offensifs et critiques, comme le sont respectivement les livres I et II de I'Ad
nationes. — En revanche, la quasi-homonymie du titre n'est peut-étre pas inten-
tionnelle: I'ouvrage est anépigraphe et le titre retenu se lit seulement dans la sub-
seriptio du livre II de I'un des deux manuscrits qui nous ont transmis cette defen-
sio; son adoption pourrait avoir été favorisée par la mention de Jérdéme, uir.ill. 79:
“... scripsitque aduersum gentes uolumina...” (cf. /nfra n.17, un probléme com-
parable posé par le Contre Celse). S’il est authentique, le titre refléterait la muta-
tion qui s'opere dans le rapport de force entre paganisme et christianisme, 2 la
charnitre de deux époques. — Comme on le sait, Lactance ‘omet’ son maitre
Arnobe dans son ‘palmares’ tres sélectif, soit qu'il ne conniit pas alors 'Aduersus
nationes (comme on 'admet généralement), soit que (peut-étre plus vraisembla-
blement, comme nous serions tenté de le penser) il ne considérit pas I'ouvrage
comme représentatif du genre apologétique.

? Sur son identification, cf. A.R. BIRLEY, “Caecilius Capella Persecutor of
Christians, Defender of Byzantium”, in GRBS 32 (1991), 81.



APOLOGETIQUE LATINE PRE-CONSTANTINIENNE 47

Cet écrit est bref, comme il se doit (songeons a la Seconde
apologie de Justin, qui est aussi un BtBAidrov). Tertullien écarte
les themes qui ne seraient pas directement adaptés 2 sa fina-
lité et 2 son cadre communicationnel: il résume sommaire-
ment ce qu'il avait dit précédemment sur le monothéisme et
le loyalisme chrétiens, et insiste en revanche sur deux déve-
loppements nouveaux en situation, le theomachos et lofficium
praesidis.

Les trois volets de ce triptyque apologétique ne sont pas inter-
changeables. Les destinataires sont, sans doute, en principe!®
toujours les paiens: mais dans le premier texte, ce sont les paiens
en général, en tant quils incarnent la mentalité romaine; dans
le deuxieme, ce sont des personnalités officielles anonymes; dans
le troisitme un magistrat en fonction. La perspective s'est
resserrée, et de I'un a lautre, Tertullien adapte la thématique et
le cadre communicationnel.

Lorsque Minucius Felix écrit I' Octavius, sa référence littéraire
n'est pas le discours judiciaire de la défense, la lettre ouverte ou
la requéte, mais le genre du dialogue, brillamment illustré par
Platon, Cicéron, Séneque ou Tacite, chacun 2 sa maniére, et qui
lui offraient des modeles possibles, sinon imitables, auxquels il
conviendrait d’ailleurs de joindre des médiations plus proches
(telle conversation ou telle controverse rapportées par Suétone
et Aulu-Gelle). Tous les commentateurs de I’ Oczavius signalent
les emprunts que Minucius a faits, ou aurait faits, 2 'un ou
I'autre de ses prédécesseurs.

Formellement, ou mieux: structurellement, I’Octavius est
constitué de deux exposés en diptyque: celui du paien Cécilius,

10 En principe, car il est clair que si toute apologie s'adresse prioritairement
aux paiens, elle a pour fonction secondaire de conforter, implicitement ou expli-
citement, dans leur foi les chrétiens troublés par les critiques des paiens (cf. CyPR.
Demetr. 2,1; LACT. inst. 5,1,9).



48 JEAN-CLAUDE FREDOUILLE

que suit la réponse du chrétien Octavius. Clest tres exactement,
par exemple, la composition du De diuinatione, dans lequel Cicé-
ron rapporte la conversation qu'il a eue, ou aurait eue, avec son
frere Quintus, sur la question de savoir quel crédit il convient
d’accorder 2 la divination. Quintus développe son point de vue
stoicien, favorable a la divination (livre I), Marcus lui répond en
faisant valoir contre elle les arguments sceptiques de la Nouvelle
Académie (livre II). Plus proche de la problématique de 1'Ocza-
vius serait |'Hortensius, en dépit des hypothétiques reconstruc-
tions auxquelles donne lieu la centaine de fragments dont nous
disposons.!! Mais les éditeurs s'accordent pratiquement sur
le plan d’ensemble. Dans 'oratio continua de la seconde partie,
Cicéron développe deux arguments qui convainquent Horten-
sius: le premier, critique ou négatif, pour montrer que le bonheur
ne saurait reposer sur de fausses valeurs (les richesses, la gloire,
etc.); le second, constructif et positif, destiné a prouver que seule
la philosophie peut étre source de bonheur.

L Octavius se situe donc dans le prolongement du dialogue
cicéronien. Mais cette filiation macro-structurale ne suffit pas a
rendre compte de I'art avec lequel Minucius Felix a congu l'or-
ganisation interne de son ouvrage.

Cécilius, blessé par une remarque désobligeante d’Octavius,
prend la parole pour se défendre (5-13). Son discours est biparti,
démonstratif (5,2-8,3), puis critique (8,4-13). Il expose d’abord
ses principes philosophiques (5,2-13), qui expliquent ses
croyances religieuses respectueuses des traditions (6-8,3); il énu-
meére ensuite ses critiques contre le christianisme et contre les
chrétiens, dont le mode de vie (8,4-9) et le dogmatisme doctri-
nal (10-13) heurtent son scepticisme philosophique.

Dans sa réponse (16-38), Octavius respecte la dispositio du
discours de Cécilius, mais en inversant naturellement le signe
affecté a son contenu, de positif celui-ci devenant négatif, et

1 Selon M. RuCH, L'Hortensius de Cicéron (Paris 1958): 96 fragments; selon
A. GriLLl, M. Tulli Ciceronis Hortensius (Milano-Varese 1962): 115; selon
L. STRAUME-ZIMMERMANN, Ciceros Hortensius (Bern-Frankfurt/Main 1976): 103.



APOLOGETIQUE LATINE PRE-CONSTANTINIENNE 49

inversement. Octavius commence donc par critiquer les opi-
nions sceptiques de Cécilius (17-19) et la religion a laquelle il
adhere malgré tout (20-27). Mais cette premiére partie est seu-
lement réfutative et négative. Octavius ne peut s’en tenir la.
Il compleéte son discours, comme font souvent les avocats de la
défense, par un exposé positif, démonstratif, destiné & montrer
la vacuité des appréciations que porte Cécilius sur le christia-
nisme. Cet exposé se divise donc a son tour en deux parties:
dénonciation (28-31) des critiques de Cécilius envers le chris-
tianisme; présentation (32-38) de la vérité et de la réalité chré-
tienne: le dogme (32-36), la discipline (36-38).

A diverses reprises, |'Octavius est présenté expressément
comme un sermo, une dz’;cepmtio, une dz’spumtz'o in utramque
partem, les propos tenus comme des actiones ou des orationes.
Si ce vocabulaire technique et cicéronien convient au cadre com-
municationnel et a la mise en scéne, il ne rend qu'imparfaite-
ment compte de la visée profonde de Minucius Felix: défensive,
par la réfutation des accusations; démonstrative, par la présen-
tation du christianisme. La thématique et la structure du dis-
cours d’Octavius 'apparentent donc au genre apologétique. Au
Contra Christianos de Cécilius (il vaudrait mieux dire: a son
propre Pro Caecilio, 3 son Apologia pro se, puisque Cécilius est
en posture d’accusé), répond donc le Pro Christianis d’ Octavius:
apologie bien conduite, puisqu'il a réussi a rendre la religion
chrétienne “accessible et méme attrayante” — non tantum faci-
lis sed et fauworabilis (§39), termes dissimulant a peine les loci
usuels (Putile et le possible) de la suasoria, qui est en quelque
sorte la version rhétorique de I'exhortation philosophique.

La question se pose: comment classer 'ouvrage de Minucius
Felix? Faut-il le considérer comme un dialogue, un protreptique
— ou une apologie? On sait qu'une oeuvre littéraire est un objet
sémiotique complexe, et que son appartenance a un genre n'ex-
clut pas qu'elle puisse étre identifiée autrement, en fonction des
critéres classificatoires retenus. En espéce, 'historien du dialogue
antique est certainement fondé a inclure I Oczavius dans ce genre.
Mais, sans pour autant qu'il faille considérer I'entretien qu'il



50 JEAN-CLAUDE FREDOUILLE

rapporte comme entierement fictif,!? Minucius Felix, en recourant
au dialogue, renouvelait la présentation des critiques adressées au
christianisme: elles étaient faites a la premicere personne, et reflé-
taient la personnalité de l'interlocuteur; il renouvelait aussi, par
la méme occasion, la présentation de la défense du christianisme.
Cette heureuse innovation, qui n'a guére eu de postérité, n'a
cependant aucune incidence sur l'intentionnalité fonctionnelle,
identique a celle de toute apologie chrétienne. En revanche (peu
importe ici encore la part de convention, que, du reste, 'auteur
tient 2 maintenir dans les limites du vraisemblable), le dialogue
offre une possibilité que ne permet pas une autre forme d’apolo-
gie: l'adversaire, en ['occurrence Cécilius, peut se dire convaincu
par Octavius. Le plaidoyer de celui-ci a été persuasif, son succes
est souligné: il a eu les mémes effets qu'un protreptique. Autre-
ment dit, nous avons en quelque sorte la transposition littéraire
de ce que pourrait étre, dans un proces respectant la procédure
normale, la décision d’'un magistrat renongant a condamner un
chrétien, parce qu'il a été lui-méme ébranlé par la plaidoirie de son
défenseur, dont la thématique, en 'espece, faut-il le rappeler, est
largement tributaire de celle de 'Apologeticum de Tertullien.

Comme 'Ad Autolycum ou LA Diognéte, |’ Ad Demetrianum de

Cyprien est adressé 4 un paien, dont nous ignorons tout, sauf

12 Les discussions récurrentes sur historicité du dialogue et de sa mise en
scene sont particulierement vaines: il est clair que I' Octavius ne saurait étre la sté-
nographie de la conversation quil relate et que, en I'absence de témoignages
externes, il est impossible de savoir si cette conversation a eu lieu ‘réellement’ sur
la plage d’Ostie ou si ce cadre est conventionnel et, dans ce cas, quel est le degré
de convention. Mais il est non moins clair que Minucius Felix se devait de res-
pecter un seuil de vraisemblance, une pure fabulation compromettant son dessein
apologétique. Aussi, en I'espéce, plus que 'opposition aporétique fictif” / ‘histo-
rique’, paraitrait pertinente la distinction de K. HAMBURGER, Logique des genres
littéraires (trad. fr.) (Paris 1986), entre “fictif” (fiktiv) et “feint” (fingier): on pour-
rait dire que les Dialogues de Lucien, d’'une maniére générale, ressortissent a la “fic-
tion”, mais que I'entretien de | Octavius est “feint”.



APOLOGETIQUE LATINE PRE-CONSTANTINIENNE 51

ce qui est pour nous 'essentiel, 4 savoir qu’il avait débattu avec
I'évéque de Carthage et qu'il ne cessait de répandre ses aboie-
ments contre les chrétiens, accusés de tous les malheurs du
monde, et plus précisément de la ‘peste’ qui sévissait alors dans
tout 'Empire. C’est donc une lettre ouverte, plus exactement
une réponse, motivée par des rencontres avec un adversaire
acharné du christianisme. (La tradition manuscrite a du reste
parfois intégré U'Ad Demetrianum au corpus de la Correspon-
dance'3). D’ou le ton personnel qui est adopté, ici ou 13, dans
Popuscule. Il est clair cependant que c’est moins l'individu
Démétrien qui est visé, que le type qu’il incarne, porte-parole
de I'hostilité paienne.

Dictée par les circonstances, la réfutation de Cyprien est donc
thématiquement plus limitée que celle qui est mise en oeuvre dans
U'Apologeticum et I Octavius. 11 sagit pour Cyprien de montrer, en
recourant 2 une double argumentation (profane et chrétienne), que
les chrétiens ne sont pas responsables des malheurs de 'Empire: tel
est 'objet de la premiere partie. La deuxieme décrit et explique
l'attitude sereine et patiente des chrétiens face a des maux dont ils
ne sont pas responsables, face aussi aux persécutions injustes que
suscitent souvent ces maux. Ce portrait moral et spirituel des chré-
tiens dans 'adversité complete donc la réfutation des griefs qui leur
sont adressés. On retrouve le schéma biparti (négatif-positif) que
nous avons reconnu précédemment, méme si les articulations en
sont moins nettes, une lettre saccommodant d’une certaine liberté,
au moins apparente, propre au ‘naturel” de la correspondance.

Mais I'argumentation de Cyprien présente une singularité au
sein de 'apologétique latine pré-constantinienne: elle sappuie
largement sur les versets scripturaires, surtout vétéro-testamen-
taires, annonciateurs des maux qui s'abattront sur le monde
lorsque viendra le temps de la fin. Seconde originalité, tout au
moins relative: Cyprien joint une troisitme partie aux dévelop-
pements précédents. Il acheve sa lettre, comme il le fait volon-
tiers dans d’autres traités, et comme le font d’autres apologistes,

13 Cf. SChr 467, p.16 n.1.



52 JEAN-CLAUDE FREDOUILLE

grecs surtout, avant lui, mais plus longuement qu'eux, en exhor-
tant les paiens a la conversion. UAd Demetrianum n’est donc
pas réductible a son seul projet réfutatif et démonstratif. Celui-
ci est prolongé par une exhortation. Dans son finale, I'érohoyia
S€ mue en A6yo¢ TROTPETTIXOG.

On sait que, dans son bref panorama, présenté en deux temps,
de l'apologétique latine, Lactance a sélectionné | Apologeticum, I Oc-
tavius et UAd Demetrianum,'* sur lesquels il porte un jugement
nuancé, mélant éloge et critique, et dont il entend bien, avec ses
Institutions divines, compenser les insuffisances et élargir la concep-
tion — une ambition partagée d’ailleurs, 2 peu prés au méme
moment, par Eus¢be de Césarée, concevant la Préparation évangé-
lique et la Démonstration évangélique. (Cette concomitance n'étant
certainement pas le produit du hasard, mais 'expression d’une
nécessité: renouveler un genre qui n'était plus adapté a son temps.)

Le rapprochement opéré par Lactance est instructif, comme
est significative l'exclusion de 1’Ad nationes et de U Ad Scapulam,
dont les visées sont probablement jugées trop particuli¢res ou
trop étroites. Sans nommer explicitement le genre littéraire
auquel ressortissent ces trois oeuvres, il suggere ce qu'était jusque-
1a, A ses yeux, I'apologétique, tout au moins de langue latine.
Lénumération des oeuvres tient lieu de définition générique.

Les trois oeuvres qui figurent au palmares lactancien ont en
commun la finalité fonctionnelle, qui épouse une structure dia-
lectique négatif-positif, des destinataires paiens, une thématique
(au moins partielle). Ces traits leur assurent sans aucun doute un
‘air de famille’, encore accentué par les relations intertextuelles qui
existent entre elles et que se plaisent A relever les commentateurs.

Si la finalité fonctionnelle — défendre la vérité chrétienne
contre les griefs qui lui sont faits — leur est bien commune, il

14 Lactance mentionne Minucius avant Tertullien: sur cet ordre, cf. VL 162

(2001), 58.



APOLOGETIQUE LATINE PRE-CONSTANTINIENNE 53

convient néanmoins de préciser comment les autres traits appa-
raissent dans ces trois ouvrages. Les destinataires sont certes les
paiens; mais dans un cas, ce sont des personnages officiels ano-
' nymes, dans un autre un ami néo-académicien, dans le troisieme
un paien virulent nommément individualisé et représentatif de
I'hostilité ambiante. La qualité de ces différents destinataires
déterminent le choix du cadre communicationnel: une lettre
ouverte, dont les liens avec le discours judiciaire de la défense
sont perceptibles; un dialogue; une lettre-réponse 4 un particu-
lier. La thématique, a son tour, dépend de ces facteurs: si I'Apo-
logeticum offre la thématique la plus large, celle de I'Octavius et
celle de 'Ad Demetrianum sont beaucoup plus orientées en fonc-
tion des destinataires, du genre choisi, et du contexte historique,
voire personnel.

Mais Lactance considere le genre illustré par ces trois ouvrages
comme un genre clos, appartenant au passé, inadapté au présent,
pour ne pas dire anachronique. En effet, au-dela des apprécia-
tions précises, d’ordre littéraire et stylistique, portées sur chacun
d’eux, Lactance (imst. 5, 1,13-28; 4,1-8) les juge tous les trois
insuffisamment ambitieux, essentiellement défensifs et réfutatifs:

“Autre chose est de répondre aux accusations, ce qui consiste uni-
quement 2 se défendre et A nier, autre chose est de présenter des
Institutions (Cest ce que nous faisons), dans lesquelles il faut
nécessairement faire entrer la substance entiere de la doctrine”.

(5,4,3)

Notons toutefois, par parenthese, que Tertullien!® avait déja
reconnu, en des termes fort proches de ceux qu'utilise Lactance,
qu'il avait une telle ambition, et qu’il a peut étre pensé la réali-
ser dans | /Apologeticum ou quil avait envisagé de la réaliser dans
un ouvrage déterminé.

Ce reproche global adressé aux trois oeuvres n'est que par-
tiellement fondé. Il est exact, certes, quaucun d’eux n’expose

15 Nat. 1,10,1: ... postmodum (calumniae) obtundentur expositione totius nostrae
disciplinae.



54 JEAN-CLAUDE FREDOUILLE

“la substance entiére de la doctrine chrétienne”. Mais outre le
fait que tel n’érait pas, et ne pouvait pas étre, leur but, ces
auteurs, on I'a vu, ne se cantonnent pas dans une posture pure-
ment négative et défensive: ils adoptent un schéma rhétorique
selon lequel la réfutation des critiques précede I'exposé du mode
de vie et des croyances des chrétiens, s'il est vrai que cet exposé
est toujours partiel, limité aux données accessibles aux desti-
nataires, en fonction des circonstances; s’il est vrai aussi que
cette dispositio nest pas reprise de fagon rigide, mais adaptée,
pour les mémes raisons, avec une certaine souplesse. Il reste
que nous avons eu 'occasion de le souligner a diverses reprises,
cette topique bipartie est celle qui structure encore les Institu-
tions divines, la Cité de Dieu ou la Thérapeutique des maladies

helléniques.

Jérdme ne sembarrassera pas des subtiles différenciations sub-
génériques de I'apologétique pré-constantinienne, qu'elle soit
d’ailleurs de langue grecque ou latine. Il crée une classe généri-
quement extensive, en identifiant comme /ibri contra gentes, a
quelques exceptions pres, dont 1'Octavius, des oeuvres aussi
variées A nos yeux que, par exemple, la Démonstration d’Irénée,
les deux Apologies de Justin, le Protreptique de Clément
d’Alexandrie, 'Apologétique de Tertullien, et méme les Institu-
tions de Lactance, dont le soin que celui-ci avait pris d’expliquer
et de justifier la nouveauté et l'originalité de I'entreprise se voit
ainsi méconnu! Bel exemple de divergence entre un point de
vue auctorial (celui de auteur) et un point de vue lectorial
(celui du lecteur)! La distinction entre écrits pro Christianis (ou
ad nationes) et écrits contra gentes n'a guere de pertinence 2 ses
yeux, d’oll sous sa plume quelques indécisions. La caractéris-
tique commune majeure de ces ouvrages est d’avoir les paiens
pour destinataires et adversaires. C’est ce critere classificatoire,
indépendamment des réalisations textuelles, que Jérome retient.
Ce point de vue lui est naturellement dicté par son époque.



APOLOGETIQUE LATINE PRE-CONSTANTINIENNE 55

Il rejette sur le passé une situation contemporaine. Le temps
parait désormais éloigné, ou les chrétiens rédigeaient des
amohoyton Omep Tev Xprotiavidy pour reprendre la classification
d’Eusebe de Césarée, mais celles-ci empruntaient en réalité a
divers genres, institutionnels ou littéraires, leur mode d’expres-
sion défensif, tant il est vrai que nos apologistes ne désignent
pas par ce terme leurs propres ouvrages. Le contexte politique et
religieux fait que les &moroyior cédent ouvertement la place aux
warnyoptar. Se multiplent alors discours et contre-discours.
Alors que Tertullien y avait renoncé,'® sans doute pour des rai-
sons d’opportunité et d’efficacité, le précédent, dt & Origene
avec son Contre Celse, fait école.!” La cible des auteurs chrétiens
se resserre et sindividualise. Le Kata Xptotiavév de Porphyre
appelle des répliques de Méthode d’Olympe, d’Eustbe de Césa-
rée, d’Apollinaire de Laodicée, de Diodore de Tarse — répliques
connues au demeurant de fagon fragmentaire, comme du reste
'ouvrage de Porphyre, ou seulement par leur titre. De la méme
fagon, le Contre les Galiléens et/ou la personnalité de 'Empereur
Julien suscitent de vigoureuses réactions, d’Apollinaire de Lao-
dicée, de Grégoire de Nazianze, de Théodore de Mopsueste,
d’Alexandre de Hiérapolis, etc. On a donc affaire a des contre-
discours, dont les liens avec la premiere apologétique sont sans
doute partiellement thématiques, mais dont le contexte, la rai-
son d’étre, la conception, et la finalité, ne sont plus exactement
identiques.

En un sens, on retrouve la tradition des polémiques engagées
par les philosophes entre eux, a laquelle avaient déja fait suite
les controverses avec les hérétiques depuis le II¢ siecle. Le délai

16 Les répliques au Discours de vérité de Celse relevées dans I'Apologeticum (cf.
J.-M. VERMANDER, “De quelques répliques 3 Celse dans 'Apologeticum de Ter-
tullien”, in REAug 16 [1970], 205-225) montrent, en effet, que Tertullien aurait
pu écrire un Contre Celse.

17 Cf. G. DORIVAL, art.cit., p. 29; 40: I'ouvrage, caractérisé par Origene lui-
méme comme “apologie”, portait vraisemblablement pour titre [Tpog tov Emiye-
veapuévoy Kéhoov drndi rdyov, lintitulé Kerd Kéroou étant une innovation tar-
dive pour l'insérer dans une série bien représentée a partir du IVe siecle.



56 JEAN-CLAUDE FREDOUILLE

assez long qui s’écoule parfois entre I'attaque paienne et la
riposte chrétienne n’'a rien de surprenant. Si soixante-dix ans
séparent le Contre les Galiléens de Julien du Contre Julien de
Cyrille d’Alexandrie, comme déja le Contre Celse d’Origene du
Discours véritable de Celse, on constate par exemple, a 'époque
moderne, et dans des conditions certes différentes, a peu pres le
méme écart entre les Essais de Montaigne et les Pensées de Pas-
cal ou les Pensées de Pascal et les critiques de Voltaire. Ce sont
moins, en effet, les individus qui sont en cause, que les idées ou
les théses qu'ils incarnent, et celles-ci demeurent toujours
actuelles.

Mais cette nouvelle apologétique s'associe ou s'étend égale-
ment & d’autres formes littéraires, 2 d’autres genres, comme la
poésie ou l'histoire. Je ne prendrai que deux exemples: le Contre
Symmagque de Prudence, dont I'occasion fut la fameuse affaire de
autel de la Victoire, ou, plus significatif encore, les Histoires
d’Orose, dont le titre, pour le moins singulier, est tout un pro-
gramme, Historiae aduersus paganos: en I'espece, c’est donc I'his-
toire, depuis la création, sans délimitation de temps ni d’espace,
qui est, en soi, ‘apologie’.

Une autre caractéristique de cette apologétique constanti-
nienne et post-constantinienne est 'ampleur matérielle et doc-
trinale que les auteurs donnent volontiers a leurs ouvrages.
Songeons aux /[nstitutions divines, 3 la Cité de Dieu, 2 la Théra-
peutique des maladies helléniques. Ces titres originaux et expli-
qués témoignent déja de lambition des auteurs, qui prennent
soin de rendre compte de leur projet et qui sont conscients de
loriginalité des ‘sommes’ qu'ils écrivent. Mais ces ouvrages sont
identifiés génériquement comme des /ibri contra gentes: par I'au-
teur lui-méme, comme Théodoret de Cyr, présentant son
ouvrage comme un Bifroc o’ ExifAvev; par Possidius, I'ami
et disciple d’Augustin, sinon par Augustin lui-méme, assimilant
aussi la Cité de Dieu 3 un liber contra paganos; quant au premier,
chronologiquement, les Institutions divines, nous avons rappelé
que Jérdme le rangeait, purement et simplement, dans la caté-
gorie des apologies antérieures qu'il définissait globalement



APOLOGETIQUE LATINE PRE-CONSTANTINIENNE 57

comme des écrits anti-paiens sans prendre en compte la nou-
veauté revendiquée par Lactance. De maniere comparable, plus
tard, Photius (f - 895) portera sur la Préparation évangélique
d’Eusebe un jugement réducteur en la définissant comme un
Ereyyoc tév ‘ExMAiveov — une simple réfutation des erreurs
paiennes.

Il n’en reste pas moins quune analogie structurelle avec
les apologies précédentes demeure perceptible: la topique
bipartie du discours de la défense'® demeure volontiers res-
pectée. Si Lactance s'est efforcé de construire ses Institutions
divines sur un jeu subtil de relations thématiques entre les sept
livres, on constate que les trois premiers livres sont négatifs et
défensifs, les quatre suivants, positifs et démonstratifs; cette
méme topique est également respectée dans la Cité de Dieu:
les dix premiers livres, nous dit Augustin, sont destinés a réfu-
ter les paiens, les douze suivants, a présenter la doctrine
chrétienne; elle l'est aussi dans la derniere des apologies
antiques, la Thérapeutique des maladies helléniques, a I'intérieur

des livres I a XII.1°

Cette incursion dans la période constantinienne et post-
constantinienne, si breve et lacunaire soit-elle, nous parait utile,
car elle permet de jeter un regard rétrospectif sur la période
antérieure et fait apparaitre avec plus de relief le rapport de
dépendance qu'entretient I'apologétique avec le contexte histo-
rique et en méme temps certaines constantes structurelles. La
mutation constantinienne ne rend pas sans objet I'apologétique,
mais, en modifiant le statut de 'auteur et de la cause dont il se
fait le héraut, elle la libere en quelque sorte des contraintes anté-
rieures, et lui permet de se diversifier en annexant par exemple

18 ]l va sans dire que,  partir de la ‘Paix de 'Eglise’, un motif ‘apologétique’
(et un seul) est devenu caduc: la dénonciation de I'injustice des persécutions.

19 On pourrait citer également le Adyoc xare ‘ExrAvov d’Athanase (335-337),
dont la premiere partie est négative (polémique anti-idolatrique), la seconde, posi-
tive (existence de Dieu).



58 JEAN-CLAUDE FREDOUILLE

la poésie ou 'histoire. Le rapprochement entre 'Ad Demetria-
num et la Cité de Dien, que sépare un siecle et demi, est ins-
tructif: les deux ouvrages ont été écrits pour répondre aux vio-
lentes critiques adressées aux chrétiens, rendus responsables
d’une situation contemporaine douloureuse: la ‘peste’ au milieu
du III¢ siecle, la chute de Rome en aofit 410. Mais si les cir-
constances qui expliquent la geneése des deux ouvrages sont
comparables, le parallele ne saurait étre prolongé. L'élaboration

d’un ouvrage tel que la Cizé de Dieu est A peu prés impensable
en 250.

En terminant, et pour étayer notre conclusion, nous vou-
drions dire un mot des raisons qui nous ont conduit a écarter
de ce panorama deux écrits que 'on identifie souvent comme
des ‘apologies’, en se plagant, sans bien s’en rendre compte, & un
point de vue moderne plus qu’a un point de vue ancien.

Le premier est le De testimonio animae?® En effet, dans ce
célebre opuscule, Tertullien développe longuement, non sans
extrapolation, une ‘preuve’ naturelle de I'existence de Dieu qu'il
avait déja brievement énoncée dans I'Apologeticum, et qu'il
reprendra dans le De anima. Par son objet et son caractere phi-
losophiques, le De testimonio est, en réalité, la premiere piece
d’une trilogie, dont les deux autres sont le De censu animae (dont
nous ne possédons que quelques fragments) et le De anima.”!

20 A vrai dire, nous avons nous-méme, par conformisme, identifié parfois cet
opuscule comme ‘apologie’. Récemment, H. TRANKLE, in HLL 4 (Miinchen
1997), 443-457, a classé parmi les “Apologetische Schriften” de Tertullien, non
seulement le De testimonio animae et I Aduersus Iudaeos, mais aussi le De pallio:
nous nous expliquons ici sur les raisons qui nous font écarter les deux premiers
(test.anim. et adv.lud.); quant au troisitme (pall.), il parait aller de soi que cet
opuscule pro uita sua n'a guere sa place a coté de I'Ad nationes, de I Apologeticum
et de 1’Ad Scapulam.

2t Son intitulé complet (De omni statu animae) fait apparaitre mieux que le
titre abrégé (De anima) le lien entre les trois traités: la présentation de 'ensemble
de la doctrine de 'dme a été précédée de deux exposés partiels. Ces trois traités



APOLOGETIQUE LATINE PRE-CONSTANTINIENNE 59

Le second ouvrage est 'Ad Donatum. Quand il écrit a son
ami Donat, récemment converti comme lui, Cyprien veut sti-
muler la foi un peu tiede de ce néophyte, et, pour ce faire, il n’hé-
site pas 2 retracer un peu longuement son propre cheminement
intellectuel et spirituel. Cautobiographie répond a une préoccu-
pation d’édification. Mais précisément le caractere autobiogra-
phique, ici accentué, qui fait de cet écrit une annonce des Confes-
sions d’Augustin, contraste avec la discrétion manifestée tres
généralement par les apologistes sur leur propre itinéraire. Déja
conseillée par les rhéteurs aux avocats, cette réserve était aussi res-
pectée, culturellement ou spontanément, par saint Paul quand
il s’adressait aux paiens. On percevra peut-étre mieux la distinc-
tion que nous suggérons, si I'on prend I'exemple de 'hagiogra-
phie: on admettra, certes, que dans la mesure ot elles proposent
des modeles d’'imitation, les Vies de saints sont, en un sens, ‘apo-
logétiques’; elles ne sont pas, pour autant, des ‘apologies’.

Apparue dans une sorte d’anonymat générique, naturellement
tributaire de son contexte culturel et historique, I'apologétique
est un genre polymorphe et évolutif; comme tel, il laisse au point
de vue du lecteur une marge assez large d’appréciation, selon
que celui-ci se montre plus ou moins sensible a tel ou tel trait,
telle ou telle composante de I'oeuvre. Plus que d’autres genres,
apologétique est soumise a une diversité identificatoire, en fonc-
tion des criteres retenus, et elle court le risque d’étre assimilée a
une sorte de genre ‘attrape-tout’ (z catch-all genre). Cependant,
en dépit des difficultés rencontrées pour en proposer une défi-
nition univoque et compréhensive, elle n'en a pas moins consti-
tué, A 'époque qui nous occupe, une catégorie littéraire.

Les textes de 'époque pré-constantinienne que nous venons
d’analyser trop brievement offrent en effet une homogénéité au
moins relative. Quelle que soit la facture littéraire empruntée, ils
sont des plaidoyers fictifs. Ils se substituent aux plaidoyers que

ont été A juste titre réunis en un volume par J.H. WASZINK, Zertullian. Uber die
Seele (Ziirich-Miinchen 1990) (Introd., trad. et comm.).



60 JEAN-CLAUDE FREDOUILLE

les chrétiens sont dans 'impossibilité de prononcer devant un
tribunal. Ces textes conservent donc, a des degrés divers sans
doute, ce caractere originel d“apologies en faveur des chrétiens”,
comme les identifiait a juste titre Eusebe de Césarée, en pensant
plus aux grecs quaux latins. Cet ancrage dans le discours judi-
ciaire de la défense se manifeste en particulier dans la structure
bipartie adoptée, parfois aménagée, presque toujours respectée,
méme, en certains cas, au-dela de notre période, lorsque I'apo-
logétique, changeant de statut rhétorique, se sera faite ouverte-
ment accusatrice, cest-a-dire se sera muée en xatnyopie.

Il ne s'agit pas, on l'aura compris, d’enfermer, par réaction,
lapologétique dans une définition rigide ou restrictive, qui ne
correspondrait pas aux réalisations textuelles, mais d’esquisser
une typologie qui tienne compte de leur diversité formelle et de
leur adaptation aux situations qui les ont suscitées. Nos auteurs
des TI¢ et III¢ siecles ne disposaient pas d’une lex generis qu’ ils
se seraient efforcés de respecter; ils recouraient aux moyens les
plus propres a assurer la défense des chrétiens et du christia-
nisme dans des circonstances données; ils donnaient naissance
a un nouveau genre: pour l'essentiel, en structurant des genres
existants par un schéma emprunté a la rhétorique de type judi-
ciaire et en leur adaptant une thématique. Des les premieres
années du IV© siecle, dés lors que 'apologiste n’était plus astreint
a écrire des plaidoyers destinés 4 demeurer muets (mais qui,
paradoxalement, n’avaient jamais été clandestins), les liens avec
les schémas de la rhétorique judiciaire, sauf exceptions, se dis-
tendront, le genre ne pourra qu'évoluer et se diversifier, en pre-
nant en compte, plus encore que par le passé, les circonstances
et les destinataires.



DISCUSSION

L. Perrone: E possibile parlare del messaggio cristiano come
‘immutabile’, ‘senza variazioni in se stesso’? Vedo qui una diffi-
colta di ordine epistemologico (non esiste un messaggio ‘in sé,
ma esso ¢ sempre condizionato dall’'interpretazione) e anche di
ordine storico, perché la dottrina cristiana conosce di fatto
un’evoluzione storica.

J.-Cl. Fredouille: Je me suis sans doute mal fait comprendre:
je n'ai pas dit que 'immutabilité du donné révélé excluait 'ap-
profondissement et le développement du dogme.

E. Heck: Wie verhalten sich Tertullians Apologeticum und Ad
nationes zu einander? Nach C. Becker (Zertullians Apologeticum.
Werden und Leistung [Miinchen 1954]) ist Ad nationes nur Vor-

arbeit zu Apologeticum. Halten Sie Ad nationes fir ein autono-

mes Werk?

J.-Cl. Fredouille: Oui, les deux ouvrages, me semble-t-il,
répondent 4 deux intentions différentes, leur visée n'est pas iden-
tique, méme si Tertullien reprend dans le second des dévelop-
pements et méme des expressions du premier. Les quelques mois
qui séparent seulement leur rédaction ne sont pas une objec-
tion. Tertullien a choisi, entre-temps, une autre perspective,
jugée nécessaire et complémentaire de la précédente. Mme Wlo-
sok me parait partager mon sentiment.

L. Perrone: Se U'Ad Scapulam ¢ un libellus, cioe uno scritto
da intendere “nel suo senso istituzionale” di richiesta o
supplica, possiamo ancora parlare dell’opera di Tertulliano
come di un ‘plaidoyer fictif’? Il destinatario, personaggio



62 DISCUSSION

storicamente noto, non rende problematica I'idea di una ‘fin-
zione letteraria?

J.-Cl. Fredouille: Dans la mesure ol 'on range, 4 juste titre,
I’Ad Scapulam dans la classe des ‘apologies’ entendues stricto
sensu, il ne me semble pas qu'il y ait contradiction. Tertullien
accommode sa ‘défense’ 4 un genre de substitution, en I'espece
le libellus. Cet écrit tient lieu d’apologie. C'était déja le cas de
la Seconde apologie de Justin.

L. Perrone: Riguardo al problema della conversione, mi sem-
bra che non si possa ridurre la dinamica della missione cristiana
ad una forma di proselitismo condotta attraverso i clan familiari
o i rapporti di vicinato. Senza escludere questi contesti, bisogna
tenere presente che le fonti piti antiche — in particolare gli Az
degli Apostoli — ci offrono un’'immagine diversa. La sede privi-
legiata inizialmente sembre essere la rete delle comunita giudai-
che. D’altra parte, c’¢ anche la scena del discorso di Paolo all’A-
reopago che fa pensare ad una modalitd pubblica di annuncio,
per la quale non mancano altri esempi (penso al Discorso vero di
Celso). Infine, vorrei aggiungere la testimonianza delle ‘scuole’
cristiane, da Giustino ad Origene, che svolgono anch’esse una
funzione missionaria nei confronti dei pagani.

J.-Cl. Fredouille: Vous avez certainement raison, mais ce sont
d’autres probleémes, qu’il ne m’était pas possible d’aborder dans
le cadre strict de ma communication. Je ferai seulement quelques
observations. Le contexte des discours de Paul est tout autre que
celui de nos apologistes latins (il serait d’ailleurs préférable de
distinguer les divers contextes de ses discours, car ils condition-
nent leur thématique, comme jai essayé de le montrer il y a une
quinzaine d’années). D’autre part, les apologies contiennent sou-
vent un développement aduersus Iudaeos, destiné a préciser aux
paiens tout ce qui distingue le judaisme du christianisme. Enfin,
intentionnalité ‘missionnaire’, plus ou moins discrete, n'en est
pas non plus absente, souvent dans I'exhortation finale.



APOLOGETIQUE LATINE PRE-CONSTANTINIENNE 63

E. Heck: Auch Cyprians Ad Demetrianum ist ein ‘offener
Brief’: anfangs redet er Demetrianum im Singular (7), spiter
zunehmend #os (also die Heiden) an.

J.-Cl. Fredouille: En réalité, c’est moins I'individu Démétrien
que le porte-parole des paiens qui intéresse Cyprien. Et méme
lorsque Cyprien utilise la deuxieme pesonne du singulier (tu)
il ne vise pas nécessairement Démétrien, mais ‘le paien’ en
général.

L. Perrone: A che cosa ¢ dovuta la ‘singolaritd’ dell’Ad Deme-
trianum col suo uso dell’Antico Testamento? Possiamo spie-
garla, ad esempio, ipotizzando che il destinatario dello scritto
di Cipriano avesse una certa cognizione della Bibbia? Inoltre,
si deve tenere conto di come la situazione della meta del III
secolo fosse cambiata rispetto a quella del secondo precedente,
proprio sotto questo profilo. Torno a insistere sul problema
del rapporto fra letteratura apologetica e Bibbia, perche lo
ritengo centrale: da Celso in avanti perché non pensare che il
mondo pagano guardasse al cristianesimo anche alla luce dei
suol scritti sacri?

J.-Cl. Fredouille: Je me suis, encore récemment, expliqué sur
l'utilisation que faisait Cyprien des citations scripturaires dans
V'Ad Demetrianum (cf. 'introduction de mon édition, SChr
467). Mais il me parait trés improbable que Démétrien ait eu
quelque connaissance précise de la Bible. Celse, de ce point de
vue, fait figure d’exception a son époque.

E. Heck: Dass Cyprian die Bibel als testimonium gegeniiber

Demetrianus benutzt, habe ich (MH @EOMAXEIN, 1987,
184 f.) damit erklirt, dass Cyprian mit dem Tod des Decius (44
Demetrianum 17) das Bibelwort mihi uindictam et ego retribuam
erfiillt siecht und daher die Chance sieht, seinen Gegner auch
mit anderen Prophetenzitaten zu Folgen der Idololatrie und zur
Endzeit zu iiberzeugen.



64 DISCUSSION

M. Alexandyre: 1l serait nécessaire d’étudier les citations scrip-
turaires chez chaque apologiste: par exemple, si Aristide ne fait
pas de citations, Justin présente un dossier néotestamentaire
pour les vertus et un dossier prophétique. De toute maniere, les
apologistes finissent toujours par exhorter le lecteur a lire les
textes sacres.

E. Heck: Wieso haben Sie Quod idola di non sint nicht
berticksichtigt?

J.-Cl. Fredouille: 1l y a deux raisons a cette mise a I'écart: son
(in)authenticité problématique et son genre ‘littéraire’ (si I'on
peut dire!).

Chr. Riedweg: Welche sind genau die Griinde, dass die anti-
jidischen Werke nicht den apologetischen Schriften zugerech-
net werden? Allgemein sollten rhetorische Form und Inhalt
unterschieden werden. Auch antijiidische Schriften kénnen in
Form einer Apologie gestaltet sein.

J.-Cl. Fredouille: Sans doute les écrits adressés aux Juifs sont-
ils également, en un sens, des défenses du christianisme. Mais
ni la situation des auteurs et de leurs destinataires, ni 'argu-
mentation qu’ils développent ne permettent de rapprocher ces
écrits des ouvrages adressés aux paiens. Il s'agit, en effet, de
débats internes, entre gens qui ont en commun I'Ancien Testa-
ment, portant essentiellement sur l'interprétation des Ecritures,
et visant beaucoup plus 2 montrer la vérité du christianisme qu'a
défendre les chrétiens, alors que, dans les apologies destinées aux
paiens, l'effort des apologistes est plutdt inverse: leur but est
prioritairement de défendre les chrétiens accusés de toutes sortes
de maux, et secondairement d’exposer sommairement et par-
tiellement la vérité chrétienne. De sorte que, en réalité, les écrits
aduersus Iudaeos seraient, par leur conception et leur inten-
tionnalité, & ranger A coté des écrits aduersus haereticos. Dans
le livre III de son Aduersus Marcionem, Tertullien est conduit a



APOLOGETIQUE LATINE PRE-CONSTANTINIENNE 65

reprendre, entierement ou partiellement, plusieurs chapitres de
son Aduersus ludaeos.

Chr. Riedweg: Ich vermisse in unseren Diskussionen etwas
den rhetorischen Hintergrund, dessen Bedeutung angesichts der
Verankerung der Rhetorik im damaligen Schulbetrieb nicht
hoch genug eingeschitzt werden kann. Jeder einigermassen
Gebildete wird sich bei der Abfassung einer Rede iiberlegt
haben, wie diese in das seit Aristoteles klassisch gewordene
Dreierschema einzuordnen sei. Grundsitzlich sollte nicht ver-
gessen werden, dass man eine &rorovyio (als Teil des genus fudi-
ciale) natiirlich auch schreiben kann, ohne ‘Apologie’ als Titel
zu verwenden.

J.-Cl. Fredouille: De fait, c’est bien ce que 'on constate. J'ai
d’ailleurs émis des doutes, en diverses occasions, sur I'authenti-
cité du titre de 'Apologeticum (-cus) de Tertullien.

M. Alexandre: A propos de la construction bipartie des apo-
logies, il me semble que 'on retrouve une structure analogue
dans les apologies juives. Les Hypothetica de Philon, dans la
mesure ou 'on peut restituer un plan (a partir des fragments
d’Eusebe, Praep.ev. 8,6-7 et 11), comportent d’abord une réfuta-
tion des calomnies sur ' Exode, puis un exposé de la constitution
mosaique et une notice sur le groupe d’excellence que représen-
tent les Esséens. Dans le Contre Apion, le livre I traite de I'anti-
quité des Hébreux, puis réfute les calomnies sur I Exode; dans le
livre II, on a d’abord la réfutation des calomnies d’Apion, puis,
apres 'énoncé des accusations d’Apollonios, Molon et Lysimaque,
I &moroyia (2,147) qui est exposé de la mohrela de Moise, jus-
qua la conclusion marquant 'achévement de la réfutation des
calomnies. De sorte que l'on a une structure en chiasme: Livre
I: affirmation-réfutation; livre II: réfutation-affirmation.

A. van den Hoek: With regard to whether the works listed by
Eusebius were actually entitled ‘Apology’: an analysis of the



66 DISCUSSION

terminology he uses to describe the works and activities of the
so-called apologists in hist.eccl. (4,3; 4,12; also perhaps praep.ev.
1,3, 2-4) may help to determine how he viewed them as a group
and also how he reconstructed their ‘historical’ development. In
the hist.eccl. Eusebius brought them up in the context of his
chronology.

M. Alexandpre: Je crois avoir remarqué qu'en un autre cadre,
celui de la Praep.ev. 10, Eusebe saura citer longuement Tatien.
Reste le probleme de 'omission d’Athénagore, de I Epitre & Dio-
gnete, me semble-t-il, et la présentation de Théophile, Ad Auto-
lycum, comme introductif (crouyercddng).

J.-Cl. Fredouille: Comme nous I'avons rappelé, il y a chez
Lactance des omissions comparables, que nous avons essayé d’ex-
pliquer. Certaines de ces explications sont peut-étre également
applicables a4 Eusebe.

L. Perrone: Nell'ottica della Storia ecclesiastica di Eusebio gli
scrittori di opere apologetiche compaiono spesso in relazione ad
una produzione letteraria pitt ampia e varia, che comprende
scritti antigiudaici e antiereticali. Mi chiedo se questo non
imponga una categoria meno rigida di ‘apologetica’. Inoltre, sa-
rebbe importante esaminare il profilo di questi scrittori nell’ ottica
di una sociologia letteraria, per capire meglio la loro produzione,
la compresenza di istanze definibili come ‘apologetiche’ a pil
vasto raggio, 'esigenza di proporre un’argomentazione in difesa
del ‘cristianesimo’ sotto profili diversi: nei confronti non solo di
pagani, ma anche di giudei e eretici.

J.-Cl. Fredouille: Nous avons, comme je l'ai indiqué, des rai-
sons qui invitent & distinguer les écrits adressés aux paiens de
ceux qui sont adressés aux juifs et aux hérétiques, et, autant que
je m'en souvienne, Eustbe lui-méme ne désigne pas ces deux
dernieres catégories d’ouvrages comme étant des droroyiot. Mais
si d'une optique littéraire, on passe & une optique sociologique



APOLOGETIQUE LATINE PRE-CONSTANTINIENNE 67

comme celle A laquelle vous pensez, on pourra sans doute dire
que toute la littérature patristique est apologétique!

A. Birley: The Octavius may give some insight into the pur-
pose and intended audience or readership of Apologies: here,
exceptionally, we have a Christian convincing a pagan friend by
his apologia. In 1996 the American sociologist Rodney Stark
published a book (7he Rise of Christianity) with important
reflections on how early Christian converts were made, based on
his research into modern sects (Mormons, ‘Moonies’). Mem-
bers of these sects converted above all their own relations, their
friends and their neighbours. Just so, one might infer, the
conversion of Caecilius by his friend Octavius, as described by
Minucius (no doubt in a largely fictional version) could have
served as a model for Christians, giving them arguments with
which to seek to convert those close to them. In other words
Apologies as a whole could have been composed, if not exclusi-
vely for this purpose, at least partly to provide less eloquent
Christians with material.

J.-Cl. Fredouille: Ce type de rapprochement, par-dela les
siecles et les cultures, peut étre effectivement suggestif, en par-
ticulier dans le domaine religieux. On a signalé, il y a quelques
décennies, une analogie entre la décision d’'un quaker et celle de
Tertullien, relatée dans le De pallio. Plus généralement, il est
vraisemblable que les ‘apologies’ aient pu servir de modeles ou
de canevas. La traduction en grec de |’Apologeticum, effectuée
trés tot, serait interprétable en ce sens. On pourrait penser, bien
que la pratique ait eu, de toute fagon, une tout autre ampleur,
aux Sermons d’Augustin qui, jusqu’au Moyen Age, ont été uti-
lisés, imités, retouchés par les prédicateurs.






	L'apologétique latine pré-constantinienne (Tertullien, Minucius Felix, Cyprien) : essai de typologie

