Zeitschrift: Entretiens sur I'Antiquité classique
Herausgeber: Fondation Hardt pour I'étude de I'Antiquité classique
Band: 51 (2005)

Artikel: Die christliche Apologetik griechischer und lateinischer Sprache bis zur
konstantinischen Epoche : Fragen, Probleme, Kontroversen

Autor: Wlosok, Antonie

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-660644

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-660644
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ANTONIE WLOSOK

DIE CHRISTLICHE APOEOGE TIK
GRIECHISCHER UND LATEINISCHER SPRACHE
BIS ZUR KONSTANTINISCHEN EPOCHE.
FRAGEN, PROBLEME, KONTROVERSEN

Vorbemerkung

Die Planung der Entretiens 2004 iiber Lapologétique chréti-
enne grecque et latine jusquia ['époque constantinienne hat sich
relativ lange hingezogen. Der erste Anstof§ erfolgte 1997, als
Thema war seit 1998 die frithchristliche Apologetik in den Blick
gefallt, aber zur Prizisierung und dem Beginn der gezielten Vor-
bereitung kam es erst um 2001/2002. In dieser kurzen Zeit-
spanne ist — vorbereitet durch stimulierende Einzelpublikatio-
nen und kritische Editionen der 90ger Jahre! — eine ganze Serie
von interdiszipliniren Sammelbinden zum Gegenstand erschie-
nen mit Einzelbeitrigen von verschiedenen Autoren, deren Fra-
gestellungen zum Teil ein neues, von aktuellen gesellschaftlichen

! Es sei nur an die beeindruckende Reihe der von M. MARCOVICH besorgten
Textausgaben frither griechischer Apologeten in den PTS (Patristische Texte und
Studien) erinnert: ATHENAGORAS (PTS 31, 1990); Ps.-JusTiNus, Cohortatio ad
Graecos, De monarchia, Oratio ad Graecos (PTS 32, 1990); JUSTINUS, Apologiae pro
Christianis (PTS 38, 1994) und Dialogus cum Tryphone (PTS 47, 1997); TATIANUS
und THEOPHILUS (PTS 43/44, 1995). Als Beispiel solider wissenschaftlicher Kom-
mentierung und Textanalyse, durch welche die Forschung neue Impulse erhilc,
nenne ich Chr. RIEDWEG, Ps.-Justin (Markell von Ankyra?) Ad Graecos de vera reli-
gione (bisher Cohortatio ad Graecos). Einleitung und Kommentar, 2 Bde. (Basel
1994). Eingehende Kommentare zu patristischen Texten sind immer noch ein
dringendes Desiderat.



2 ANTONIE WLOSOK

Problemen geleitetes Interesse an der altkirchlichen Apologetik
erkennen lassen.?

Zur Kenntnis gekommen sind mir bisher die folgenden Publi-
kationen: Les apologistes chrétiens et la culture grecque, sous la direc-
tion de B. Pouderon et J. Doré (Paris 1998); Apologetics in the
Roman Empire. Pagans, Jews, and Christians, ed. by M.]. Edwards,
M.Goodman, ez alii (Oxford 1999); J.W. Hargis, Against the Chri-
stians. The Rise of Early Anti-Christian Polemic (New York, etc.
1999; 22001); Rom und das himmlische Jerusalem. Die frithen Chri-
sten zwischen Anpassung und Ablehnung, hrsg. von R. v. Haehling
(Darmstadt 2000); Mirtyrer und Mirtyrerakten, hrsg. von
W. Ameling (Stuttgart 2002); vgl. auch Philosophia togata 11. Ed.
by J.Barnes and M.Griffin (Oxford 1997) (Beitrige von M. Frede
zu Celsus und E Millar zu Porphyrios).

Den Hohepunkt bildet die im Jahr 2000 in 1. Auflage und
2001 bereits in 2. Auflage erschienene umfassende Monogra-
phie von Michael Fiedrowicz Apologie im friihen Christentum
mit dem spezifizierenden, in der Durchfiihrung konsequent
beachteten Untertitel Die Kontroverse um den christlichen
Wahrbeitsanspruch in den ersten Jahrbunderten. Diese als
Gesamtleistung imponierende Arbeit ist vom Verlag als ‘Nach-
schlagewerk’ angepriesen, sollte also verlifiliche Informatio-
nen bringen. Das ist jedoch, zumal im historischen Bereich,
oft nicht der Fall, da Fiedrowicz dazu neigt, fragwiirdige
Hypothesen der neuesten, oft recht kombinations- und kon-
struktionsfreudigen Forschung als gesicherte Ergebnisse zu
{ibernehmen.

Bei dieser Lage fillt, so meine ich, diesen Entretiens auch die
Aufgabe zu, die Rolle eines Korrektivs zu iibernehmen und
durch kritische Priifung und Stellungnahme Fragwiirdigkeiten
aufzudecken und Problematisches zu benennen und, falls erfor-
derlich, auch unangemessene Aktualisierungen zuriickzuweisen.

2 Es geht vor allem um Probleme des Neben-, Gegen- oder Miteinanders ver-
schiedener Kulturen und Religionen, um Maoglichkeiten und Grenzen religioser
Toleranz und gesellschaftlicher Integration.



FRAGEN, PROBLEME, KONTROVERSEN 3

Daher habe ich mich, wenn auch nicht gerade freudigen Her-
zens, entschieden, mich in diesem Einfithrungsvortrag mit sol-
cher Arbeit zu befassen: Fragen, Probleme, Kontroversen zur
christlichen Apologetik der vorkonstantinischen Zeit.

. Zur Lage der Christen im Rimischen Reich im friihen
2. Jahrbundert

Das Autkommen einer apologetischen christlichen Literatur?
im frithen 2.Jh. oder, priziser gesagt, die Abfassung von Apolo-
gien des Christentums (seiner Lehren und Gemeinden sowie
des Christseins) hingt mit der bedrohlichen Lage zusammen,
in der sich die Christen im romischen Reich befanden. Bedroh-
lich war sie in doppelter Hinsicht, in rechtlicher, aber auch
— und das war eigentlich das Primire — in gesellschaftlicher.
Denn von Trajan war eine paradoxe Rechtslage geschaffen wor-
den, die die Christen der Willkiir ihrer ihnen meist nicht wohl
gesinnten Umwelt auslieferte.

Spitestens? im Jahr 113 hatte er in einem Reskript, das auf
eine mit einem eingehenden Untersuchungsbericht verbundene
Anfrage des als Statthalter in der Provinz Bithynia und Pontus

3 Vgl. meine ausfiihrlicheren Darstellungen in: Handbuch der lateinischen Lite-
ratur der Antike = HLL 4 (Miinchen 1997), 436-438 und HLL 5 (1989), 363-
404; franzosische Ausgabe: Nouvelle histoire de la littérature latine 4 (Turnhout
2000), 387-391 und 5 (1993), 413-459. Weiter: “Christliche Apologetik gegen-
iiber kaiserlicher Politik bis zu Konstantin” (1974), Nachdruck in A.WLOSOK,
Res humanae — res divinae. Kleine Schriften (Heidelberg 1990), 137-156; “Zur
lateinischen Apologetik der constantinischen Zeit”, in Gymnasium 96 (1989),
133-148 (= Res humanae, wie oben, 217-232).

4 Zur Datierung der Anfrage des Plinius siche A.N. SHERWIN-WHITE, 7he
Letters of Pliny (Oxford 1966), 80-84, 532; R. FREUDENBERGER, Das Verhalten
der romischen Behirden gegen die Christen im 2. Jahrbundert, dargestellt am Brief
des Plinius an Trajan und den Reskripten Trajans und Hadrians (Miinchen 1967),
17-23.Vgl. MOLTHAGEN (wie Anm.9), 17; A. WLOSOK, Rom und die Christen.
Zur Auseinandersetzung zwischen Christentum und rimischem Staat (Stuttgart
1970), 27. Zur Karriere des Plinius R. SYME, Tacitus (Oxford 1958), 75-85,
hier: 81.



4 ANTONIE WLOSOK

erstmals mit Christenprozessen konfrontierten jiingeren Plinius
antwortete, das blofle Christsein indireke fiir straffillig erklirt.
Dem kaiserlichen Bescheid zufolge verfiel ein Christ der Todes-
strafe, falls gegen ihn regelrecht Anzeige erstattet wurde und er
beim amtlichen Verhor sein Christsein bekannte und darin ver-
harrte, indem er die ihm gewihrte Moglichkeit einer Umkehr
ablehnte, die sich in Verneinung des Christseins und Vollzug
eines Opfers an die amtlichen rémischen Gétter zu manifestie-
ren hatte, also Wiedereingliederung in die herkdmmliche Ord-
nung und Religionsausiibung bedeutete. Gefahndet werden
sollte jedoch von seiten der Behorden nach den Christen nicht:
conquirendi non sunt. Si deferantur et arguantur, puniendi sunt,
ita tamen ut qui negauerit se Christianum esse idque re ipsa mani-
festum fecerit... wueniam ex paenitentia impetret (Plin. epist.
10,97,1). Die Initiative, gegen Christen gerichtlich vorzugehen,
war somit der Bevolkerung iiberlassen.>

Und damit kommen wir zu dem zweiten Aspekt der bedroh-
lichen Situation der Christen. Durch diese Regelung waren sie
in eine fiir sie beingstigende Abhingigkeit von ihrer paganen
Umgebung geraten, die dieser in ihrem Verhalten andersartigen,
in vielerlei Hinsichten suspekten und Anstof§ erregenden Min-
derheit mit MifStrauen, Unverstindnis und Ablehnung bis zu
offenem Hafd begegnete. Konflikte der Christen mit der grie-
chisch-romischen Welt, in der sie lebten, gehorten aber von
Anfang an zu ihrem gesellschaftlichen Alltag. Aufgrund ihres
exklusiven Monotheismus und der rigorosen Ablehnung jegli-
cher Teilnahme an heidnischen Kulthandlungen mufsten sie sich
so weit wie moglich vom offentlichen Leben fernhalten, z.B.
Besuche von Theater und Spielen und die Teilnahme an den
groflen Festen und Aufziigen vermeiden. Ihre strengen sittlichen

> Forschungsliteratur zu beiden Schreiben zuletzt bei K. THRAEDE, “Noch
einmal: Plinius d.J. iiber die Christen”, in ZNTW 95 (2004), 102f. u. passim.
Hinzugefiigt sei meine Behandlung in Rom und die Christen (wie Anm.4), 27-39;

rechtsgeschichtlich ausgerichtete Kommentierung gibt FREUDENBERGER (wie
Anm.4).



FRAGEN, PROBLEME, KONTROVERSEN 5

Gebote wiederum legten ihnen Zuriickhaltung im privaten
Bereich auf. Das machte sie unbeliebt und brachte sie immer
wieder in Schwierigkeiten, oft kam es zu Stérungen im Fami-
lien- und Eheleben.® Die Folge waren alle méglichen Schika-
nen und Bedringungen und die Verfestigung von Vorurteilen
und Vorwiirfen wie dem schwerwiegenden und politisch rele-
vanten des Atheismus.

In der altertumswissenschaftlichen und theologischen For-
schung wurde immer wieder nach Vorstufen der von Trajan
sanktionierten Regelung der Christenfrage gesucht, fiir die die
Anzeige und Hinrichtung der Christen als Christen charakte-
ristisch ist. Plinius hatte, als er im zweiten Jahr seiner Amts-
zeit den Ostlichen Teil seiner Provinz, also Pontus, bereiste, sol-
che Anzeigen erhalten (epist. 10,96,2: qui ad me tamquam
Christiani deferebantur) — was doch wohl die zumindest mog-
liche Strafbarkeit des Christseins und vermutlich auch bereits
erfolgte Bestrafungen von Christen als in der Bevdlkerung
bekannt voraussetzt. Auch Plinius selbst wufite, dafl es Chri-
stenprozesse (cognitiones de Christianis, 10,96,1) gab, aber was
an Christen iiberhaupt strafbar war und wie man gegen sie
vorzugehen hatte, war ihm unbekannt. Das impliziert, dafl
ihm keine diesbeziiglichen Anordnungen oder Instruktionen
vorlagen.

Die altkirchliche Uberlieferung weiff von zwei Christenver-
folgungen in der zweiten Hilfte des 1. Jahrhunderts, von der
auch durch die nichtchristliche Geschichtsschreibung bezeug-
ten neronischen,” nach Tacitus im Zusammenhang mit dem

Brand Roms im Jahre 64 stehenden, bei der Nero die durch

¢ Vgl. den von JUST. 2 apol.2,1-8 geschilderten Fall. In einem von AUG. ciz.
19,23 angefiihrten Orakel (aus PORPH. De phil. ex oraculis haur. 343 F Smith) geht
es ebenfalls um eine zum Christentum konvertierte Ehefrau, deren Ehemann sie
davon abbringen méchte und bei dem Orakel des Apollo Rat sucht. Siehe RIED-
WEG (unten S.164 Anm.48; 171 Anm.72).

7 Die wichtigsten Quellentexte (mit deutscher Ubersetzung) bei P. GuyoT —
R. KLEIN, Das friihe Christentum bis zum Ende der Verfolgungen 1 (Darmstadt
1993), 16-23.



6 ANTONIE WLOSOK

Schandtaten verhaflten ‘Chrestianer’ als angebliche Brandstifter
unterschob und als solche hinrichten lief},® und von einer Ver-
folgung aus den letzten Regierungsjahren Domitians. In der For-
schung hat man beide Vorkommnisse in unterschiedlicher Weise
mit den Christenprozessen des Plinius verkniipft oder aber von
diesen abgesetzt. Fiir ]. Molthagen z.B. gibt es eine direkte Linie
von Nero zu Trajan, deren Ausgangspunke eine einem Chri-
stenverbot gleichkommende Verfiigung Neros an die stadtro-
mischen Behorden gewesen sein miisse, die in der Folgezeit zu
reichsweiter Geltung gelangt sei, indem sie eine allgemeine Kri-
minalisierung der Christen bewirkt habe.” Auf die domitianische
Zeit geht Molthagen in dieser frithen Arbeit nicht ein. Inzwi-
schen glaubt er aber, Domitian die entscheidende Initiative zur
generellen Kriminalisierung der Christen zuweisen zu kénnen.
(Dazu weiter unten).

Von einer Christenverfolgung unter Domitian ist explizit nur
in christlichen Quellen die Rede.!? In der altkirchlichen Uber-
lieferung gilt Domitian seit Melito von Sardes!! als Christen-
verfolger, der zweite in der mit Nero beginnenden Reihe. In der
Kirchengeschichte blieb das bis weit in das 20.Jahrhundert

8 TAC. ann. 15,44,2: subolendo rumori Nero subdidit reos et quaesitissimis poe-
nis affecit quos per flagitia inuisos uulgus Chrestianos appellabat. Zu meiner Auf-
fassung des Textes sieche Rom und die Christen (wie Anm.4), 7-26.

9 ]J. MOLTHAGEN, Der rimische Staat und die Christen im zweiten und drit-
ten Jahrhundert (Goéttingen 1970; 21975),1. Aufl. 19f.; 121f. Als Ergebnis sei-
ner Untersuchungen konstatiert er: “Grundlage fiir alle Verfolgungsmafinah-
men, denen sich die Kirche in den ersten zweieinhalb Jahrhunderten ausgesetzt
sah, war Neros Mandat aus dem Jahre 64, das die Christiani als politische Feinde
von Kaiser und Reich unter Strafe stellte. Urspriinglich nur an die stadtrémi-
schen Magistrate erlassen, um die Hinrichtung der Christen als angeblicher
Brandstifter zu erméglichen, wurde es in der Folgezeit auf das ganze Reich aus-
gedehnt. Trajan bestitigte es grundsitzlich und modifizierte die Einzelhei-
ten”(121).

10 Hauptquelle ist Eus. hist.eccl. 3,14-20. Dazu jetzt ]J. ULRICH, “Euseb,
HistEccl 111, 14-20 und die Frage nach der Christenverfolgung unter Domitian”,
in ZNTW 87 (1996), 269-289, dessen besonnen kritische Uberpriifung der Quel-
lenzitate und Gewihrsleute bei Euseb zu dem Ergebnis fiihrt, dafl sich keine
Stiitze fiir die These einer domitianischen Christenverfolgung finde.

11 Bei Eus. hist.eccl. 4,26,9.



FRAGEN, PROBLEME, KONTROVERSEN Z

hinein seine feste Rolle, wenn sich auch hin und wieder ver-
einzelte kritische Stimmen meldeten.!?

Diese nahmen zu, nachdem sich die Althistoriker, also Nicht-
theologen intensiver mit der Materie zu beschiftigen begannen.
Die nun emsig betriebene kritische Uberpriifung der Quellen
fiihrte zu dem unter Historikern heute weitgehend anerkannten
Ergebnis, dafl es eine von Domitian angeordnete Christenver-
folgung nicht gegeben hat. Doch rechnen viele damit, daff es
wihrend seiner Regierung in Rom und Kleinasien zu Repressa-
lien und selbst Hinrichtungen von Christen, vermutlich wegen
maiestas oder Atheismus, gekommen ist.!3

Am festesten verankert blieb die gewohnlich in die Jahre 94
bis 96 verlegte Christenverfolgung Domitians in der neutesta-
mentlichen Wissenschaft, wo sie fiir eine Reihe jiingerer Schrif-
ten (wie die Johannesapokalypse, den 1. Petrus- und 1. Clemens-
brief), welche Anspielungen auf gegenwirtige Drangsalierungen
von Christen enthalten, fraglos zur Datierung herangezogen
worden ist'* (obwohl dieselben Schriften zugleich zur Bezeu-
gung von Verfolgungen unter Domitian in Anspruch genommen

12 Verwiesen wird gewdhnlich auf die schwer zugingliche Studie von
L.H. CANFIELD, “The Early Persecutions of the Christians”, in Studies in History,
Economics and Public Law 45,2 (New York 1913), 72-85; vgl. J. VoaT, “Chri-
stenverfolgung I”, in RAC 2 (1954), 1167-1170, hier: 1168. Im Nachkriegs-
deutschland fand die Bestreitung einer domitianischen ‘Christenverfolgung’ erst
durch die Publikationen von J. MOREAU (in Nouwvelle Clio 5 [1953], 29; La per-
sécution du christianisme dans 'Empire romain [Paris 1956]; erweiterte deutsche
Version: Die Christenverfolgung im rimischen Reich [Berlin 1961]) Beachtung und
zunichst erwartungsgemifl auch Widerspruch. Vgl. z.B. H. KRAFT, in Gromon
34 (1962), 488-492; ].VOGT, a.0.; grundsitzlich zustimmend Th. KLAUSER, in
JbAC 4 (1961), 172-174.

13 Vgl z.B. K. CHRIST, “Zur Herrscherauffassung und Politik Domitians.
Aspekte des modernen Domitianbildes”, in SZG 12 (1962), 187-213, hier: 199-
206; = ID., Rimische Geschichte und Wissenschafisgeschichte 11 (Darmstadt 1983),
1-27; ID., Geschichte der rémischen Kaiserzeit (Miinchen 1988;21995), 283;
H. BELLEN, Grundziige der romischen Geschichte 11 (Darmstadt 1998), 94f.; radi-
kaler ablehnend B.W. JONES, The Emperor Domitian (London 1992), 114-119.
Unergiebig fiir diesen Themenbereich. Ch. URNER, Kaiser Domitian im Urteil
antiker literarischer Quellen und moderner Forschung (Diss. phil. Augsburg 1993).

4 So in den meisten Einleitungen zum Neuen Testament, auch noch der

jingsten Zeit. Vgl. die Aufzihlung bei REICHERT (wie unten), 227 Anm.3. Speziell



8 ANTONIE WLOSOK

werden). Von daher vor allem kommt nun auch die jiingste,
noch in Gang befindliche Rebellion gegen diese Verfolgung. Ein
fester Bestandteil der Argumentation ist dabei die Berufung auf
die Revision des traditionellen negativen Domitianbildes oder
— wie es auch formuliert wurde — der “Paradigmenwechsel
im Domitianbild”, der die bisherigen Datierungen hinfillig wer-
den lasse.!®

Ich gehe nun iiber zu einer notgedrungen sehr knappen
Besprechung zweier neuer Forschungsbeitrige, die die Fachwelt
mit kontriren Losungsvorschligen konfrontieren. Dabei mufl
in diesem Rahmen auf eingehende Kritik oder Widerlegung ver-
zichtet werden. Meine primire Absicht ist, auf die Bewegungen
im Bereich der Forschung aufmerksam zu machen und die pri-
sentierten Ergebnisse zur allgemeinen Diskussion zu stellen.

1. Forschungsbeitrag: Angelika Reichert, “Durchdachte Kon-
fusion. Plinius, Trajan und das Christentum”, in ZN7TW 93
(2002), 227-250. In dieser Untersuchung liegt der Akzent auf
dem Pliniusbrief, der nach Meinung der Verfasserin primir als
literarisches Dokument zu behandeln sei. Dann erweise er sich
als ein rhetorisches Meisterstiick, in dem der Autor Plinius sei-
nen Adressaten Trajan durch literarisches Arrangement der mit-
geteilten Fakten so geschickt lenke, dafl der Kaiser das ginzlich
originelle Konzept seines Statthalters fir den Umgang der
romischen Behérden mit den Christen akzeptiere. Kern des
Konzeptes sei die Zuriickdringung des Christentums durch
“rechtliche Festlegung der Strafbarkeit des nomen ipsum” (237)

zur Datierung der Johannesapokalypse: J. MOLTHAGEN, in Historia 44 (1995), 425
Anm.17; O. BOCHER, in ANRW II 25,5 (1988), 3850; 3879.

15 K. ERLEMANN, “Die Datierung des ersten Klemensbriefes. Anfragen an eine
communis opinio”, in N7§ 44 (1998), 591-607, hier: 595. URNER (wie Anm.13)
schlief8t ihre Untersuchung mit dem Ergebnis: “Das Domitianbild unterliegt
einem Wandel. Aus dem grausamen, habgierigen Tyrannen, dem haltlosen Liist-
ling und feigen Versager im Kriege wurde inzwischen ein strenger, konsequenter,
auf Provokationen hart reagierender Herrscher, ein gerechter und umsichtiger
Staatsmann, ein sittenstrenger Verfechter altromischer Werte und fihiger Feld-
herr mit Augenmaf3 fiir Realititen”(321). Vgl. REICHERT, 246f.; ULRICH (wie
Anm.10).



FRAGEN, PROBLEME, KONTROVERSEN 9

einerseits und ein “Verzeihungsangebot an Abgefallene” ande-
rerseits (238). Es handele sich um einen Neuansatz ohne Vor-
stufen, soll heiflen, es habe vorher kein Vorgehen gegen Chri-
sten als solche gegeben. Das Hauptargument ist fiir A. Reichert
das neue Domitianbild. Domitian scheide “als Inaugurator einer
christenfeindlichen Praxis romischer Behorden” aus (248). Als
Konsequenz ergebe sich fiir Neutestamentler, daf§ die Frage nach
der zeitlichen Einordnung von I Petr. und der Johannesapoka-
lypse neu zu stellen sei. Diese Schriften seien nicht mehr auf-
grund der darin erwihnten Bedringnisse von Christen in
domitianische Zeit zu verlegen und “vielleicht sogar besser ver-
stindlich ... auf dem Hintergrund der von Trajan und Plinius
geschaffenen Situation” (249). Diese Ausfithrungen wurden von
K. Thraede!® bereits im iibernichsten Band der ZN7TW (2004)
begeistert begriift.

2.Forschungsbeitrag: Joachim Molthagen, “Die Lage der
Christen im rémischen Reich nach dem 1. Petrusbrief. Zum
Problem einer Domitianischen Verfolgung”, in Historia 44
(1995), 422-458. Wihrend A. Reichert jeden Zusammenhang
zwischen den von Plinius gefithrten Christenprozessen mit
fritherem, unter welchem Rechtstitel auch immer erfolgtem
Einschreiten gegen Christen unter Domitian bestreitet, tritt
Molthagen in konsequenter Wahrung seiner oben (S.6) darge-
legten Position entschieden fiir Kontinuitit ein, die er stirker
zu stiitzen versucht. Sein bisheriger Beweisgang hatte noch eine
empfindliche Liicke, thm fehlte die Erklirung, wie das an die
stadtromischen Behorden gerichtete neronische Mandat zu
reichsweiter Geltung gelangt sei und eine generelle Kriminali-
sierung der Christen bewirken konnte. Diese Erklirung glaubt
er nun mit Hilfe des /. Petrusbriefes gefunden zu haben. Da

16 THRAEDE (wie Anm.5), 103f. Gerade die von ihm so geriithmte Unter-
scheidung zwischen Tatsachen- und Darstellungsebene ist problematisch. Sie ver-
fithrt dazu, — zumal die Tatsachen ja weitgehend aus dem Text ermittelt werden
miissen — Angaben, die nicht in das eigene Deutungskonzept passen (wie die
tiber Renegaten aus fritheren Zeiten in PLIN. epist. 10,96,6), als rhetorische Aus-
gestaltung oder eben literarische Fiktion abzutun.



10 ANTONIE WLOSOK

seiner Einschitzung nach die I Petr. vorausgesetzte Lage der
Christen neu sei, insofern Christen wie bei Plinius und Trajan
“allein wegen ihres Christseins gerichtlich angeklagt und verur-
teilt werden konnten” (8.455), miisse eine Verfiigung Domiti-
ans erfolgt sein — (Molthagen denkt an eine Verwaltungsan-
ordnung fiir die Statthalter, die an das von ihm postulierte, fiir
die stadtromischen Behorden bestimmte Mandat Neros aus
dem Jahr 64 ankniipft) —, eine Verfiigung, “die in rechtlich
wirksamer Weise das Christsein reichsweit strafbar machte”,
womit die generelle Kriminalisierung der Christen vollzogen
war. Diese kaiserliche Initiative sei “der wesentliche Inhalt des-
sen, was man als domitianische Verfolgung bezeichnen kann”
(455). Die von Domitian mit seiner Maflnahme verfolgte
Absicht sei gewesen, die sich hidufenden “lokalen Konflikte um
die Christen zu lésen und dadurch friedliche Verhiltnisse im
Reich zu fordern”(767d.). Eben darum sei es spiter auch Trajan
gegangen. Das Domitianbild bleibt somit auch in diesem Fall
positiv.l”

So fragwiirdig diese Hypothesen sein mégen, die Untersu-
chung hat das grofle Verdienst, den 1. Petrusbrief als Doku-
ment herangezogen und mit Blick auf die darin thematisierte
bedrohliche Situation der angeschriebenen Christen (in Pon-
tus, Galatia, Kappadokien, Asia und Bithynien — in dieser
Zusammenstellung und Abfolge!) analysiert zu haben. Diese
Christen haben Schwierigkeiten mit der nichtchristlichen
Bevélkerung, unter der sie als zerstreute Minderheit, wie
Fremdlinge, leben und durch eine seit ihrer Zugehorigkeit zum
Christentum verinderte Lebensweise, die die Teilnahme am
alltdglichen gesellschaftlichen Leben empfindlich einschrinkt,
auffallen. Wegen dieses verinderten Lebensstils, der die Absage
an “das heidnische Treiben” mit seinem “ausschweifenden
Leben” und “unerlaubtem Goétzendienst”, wie es im Text heifdt
(4,3), voraussetzt, werden sie beschimpft und angefeindet (4,4).

7 Eine Inkonsequenz, die REICHERT 248f. treffend als zirkelschlufSnahe Argu-

mentation charakterisiert.



FRAGEN, PROBLEME, KONTROVERSEN 11

Sie sind Verleumdungen ausgesetzt (3,16) und — wie schon zu
Neros Zeiten — gesellschaftlich als Ubeltiter (xaxomotof 2,12)
diffamiert.

Dariiber hinaus ist aber auch die Rede von akuter Bedrohung
und von Leiden, die als Priifung bestanden werden miissen (1,6;
4,12). In diesem Zusammenhang wird gesagt: “Wenn ihr
geschmiht werdet wegen des Namens Christi (&v dvépor Xptorob),
seid ihr selig zu preisen” (4,14). Und danach wird das im Falle
eines Christen besonders anstofige und beschimende Leiden
bei einer Bestrafung wegen tatsichlicher krimineller Delikte
konfrontiert mit einem Leiden é&¢ Xpiotiavég (pati ut Christia-
nus), dessen sich ein Christ nicht schimen solle, “sondern Gott
verherrlichen in diesem Namen” (4,16). Solche Formulierun-
gen haben natiirlich viel Aufmerksamkeit gefunden.'® Dafd es
sich in diesen Fillen bereits um Christenprozesse im strikten
Sinn handelt, geht aus dem Text nicht eindeutig hervor. Daf3
aber an die duflerste Bedrohung gedacht ist (unter welchem
Rechtstitel auch immer, man denke an die im Text erwihnten
Verleumdungen!), ist zumindest sehr wahrscheinlich.

Unter den an die Adressaten des Briefes erteilten Ermah-
nungen und Ratschligen, die Vorurteile der heidnischen Seite
gegen die Christen abzubauen, erscheint auch die Bereitschaft
zur Apologie’: “Seid stets bereit zur apologia gegeniiber jedem,
der von euch Rechenschaft fordert tiber die Hoffnung in
euch”(3,15).1 Diese Aufforderung steht in engem Bezug zu

18 Dazu MOLTHAGEN, 445-450, in Auseinandersetzung mit den theologischen
Kommentatoren, deren grofitenteils abweichende Auffassungen angefiihrt wer-
den. (Hinzu kommt jetzt J.H. ELLIOT, 7 Peter. A new translation with introduc-
tion and commentary [The Anchor Bible 2000], 778ff. (780 zu 4,16: “because of
Christ”, “because of being associated with Christ”). Bei 1 Petr. 4,14 (v dvopar
Xpto7ol) macht Molthagen 445f. geltend, dafl die Formulierung im NT singulir
sei und man ihrer Besonderheit nicht gerecht werde, wenn man sie, wie iiblich,
mit den sonstigen Leidens- und Verfolgungsworten (zusammengestellt in
Anm.120 und 121) verbinde und im Sinne des “um meinetwillen” (évexev 2u.ob)
aus Mz. 5,11 (vgl. Le. 6,22) erklire (weitere Belege dafiir in Anm.122).

19 Erowol el mpdg dmoloylay wavtl T6 alrolvre e Abyov mepl THg &v DULY
eAmtidoc.



12 ANTONIE WLOSOK

den Ausfiihrungen tiber die neue, aus heidnischer Sicht drger-
liche und anstéfige, weil gesellschaftsfeindliche Lebensweise
der Christen. Der Fortsetzung ist zu entnehmen, an welche
Art von Apologie gedacht ist: “Aber antwortet bescheiden und
ehrfiirchtig, damit die, die euch beschimpfen, weil ihr in <der
Gemeinschaft mit> Christus ein rechtschaffenes Leben fiihrt,
sich wegen ihrer Verleumdungen schimen miissen”. Verleum-
dungen, die den Lebenswandel der Christen, und dazu gehort
auch das Gemeindeleben, betreffen — das waren die den
Christen anhaftenden flagitia, Verbrechen und Schindlich-
keiten, die es einem Nero ermdglichten, die derart diskrimi-
nierte Gruppe gegeniiber der stadtromischen Bevolkerung als
Brandstifter plausibel zu machen, und nach denen auch Pli-
nius bei seinem Verhor in der Provinz Bithynia-Pontus
forschte.

Unter solchen Umstinden war den Christen eine geduldige
und vielseitige Aufklirungsarbeit geboten. Es galt, gefihrliche
Verleumdungen zu widerlegen, falsche Vorstellungen zu korri-
gieren, Miflverstindnisse richtig zu stellen, Unverstindliches zu
erkliren, Ungewohnliches zu rechtfertigen, etwas von der eige-
nen Lehre verstindlich zu machen und schliefflich auch werbend
dafiir einzutreten. Befragt werden konnten sie von verschiedenen
Seiten und aus unterschiedlichem Anlaf}, etwa im tiglichen
Zusammenleben, im privaten Kreis, in der Offentlichkeit, von
offizieller Seite, auch vor Gericht, von interessierten oder
mifStrauischen Nachbarn, Verwandten, Freunden und von Fein-
den. Was hier erteilt wird, ist der Auftrag zu einer umfassenden,
einer, wie wir heute sagen, multifunktionalen Apologetik.

In diesem Sinne, als apostolisches Gebot zu einer weit gefafl-
ten Apologetik, hat auch Euseb die Bibelstelle in seiner praepa-
ratio euangelica verstanden. Er zitiert sie in der Einleitung zu
diesem Werk, das er im Vorwort zu einem spiteren Buch als
apologia bezeichnet,?® zweimal®! mit Blick auf das vorliegende

20 praep.eu. 11 praef:s.
2L praep.eu. 1,3,6; 1,5,2.



FRAGEN, PROBLEME, KONTROVERSEN 13

umfangreiche und vielfiltige apologetische Schrifttum, das sich
ihm als eine Antwort auf diesen biblischen Auftrag darstellt.?2

I1. Petitionen, Legationen — als “Sitz im Leben” der Apologie in
der alten Kirche?

Euseb verwendet den Begriff dmohoyia auch in einem engeren
Sinn, der dem technischen Gebrauch des Wortes in Rhetorik und
Gerichtswesen entspricht. Da meint apologia die personliche Ver-
teidigungsrede vor Gericht?® — eine Mdglichkeit, die den Chri-
sten in dem seit der Statthalterschaft des Plinius iiblichen Ver-
fahren gegen sie nicht mehr offen stand. Bei der Behandlung der
Zeit von Trajan bis zu Marc Aurel im 4. Buch seiner Kirchenge-
schichte bezeichnet Euseb die apologetischen Schriften, die eine
Kaiseradresse haben, das heifdt an die jeweils regierenden Kaiser
als die hochste richterliche Instanz gerichtet sind, als apologia.?*
(Das betrifft Quadratus, Aristides, Justin, Melito von Sardes, Mil-
tiades und Apollinaris; Athenagoras und seine Gesandtschafts-
rede/presbeia werden von FEuseb merkwiirdigerweise nicht
erwihnt.) Dafl das Wort auch Bestandteil des urspriinglichen
Titels dieser Schriften war, ist nicht sicher.?> Der Form nach

22 Vgl. M. FREDE, “Eusebius’ Apologetic Writings”, in Apologetics in the Roman
Empire, ed. by M.]. EDWARDS, M.GOODMAN, et alii (Oxford 1999), 228f.

23 In den Definitionen der rhetorischen Lehrbiicher (seit ARIST. rbet. 1, 3,
1358 b 11) ist die dmohoyia (lateinisch: defensio, depulsio) gewohnlich mit der
Anklage (xatnyopla/accusatio, intentio) zusammengestellt und wie diese als eines
der beiden officia des genus iudiciale (vévoc Sixavixév) bestimmt, z.B. QUINT. znst.
3,9,1. Vgl. W. KiNzIG, “Der “Sitz im Leben” der Apologie in der Alten Kirche”,
in ZKG 100 (1989), 298-300; FIEDROWICZ, 18-21; FREDE (wie Anm.22), 225ff;
E. YOUNG, “Greek Apologists of the Second Century”, in Apologetics ...(wie
Anm.22), 90f.

24 Es sei darauf hingewiesen, daf} Euseb diese ‘Apologien’ nicht als eine
geschlossene Schriftengruppe prisentiert. Vielmehr werden sie sukzessiv, in der
chronologischen Abfolge ihrer Verfasser unter deren Gesamtoeuvre aufgezihlt.
Eus. hist.eccl. 4,3,1: Quadratus; 4,3,3: Aristides; 2,13,2 und 4,11,11: Justin, /
apol.; 4,16,1: Justin, 2 apol.; 4,26,1: Melito und Apollinaris; 5,17,5: Miltiades.

2 Gegen KINZIG (wie Anm.23), 298. Die Apologeten selbst verwenden,
jedenfalls in den erhaltenen Texten, fiir ihre diesbeziiglichen Schriften andere



14 ANTONIE WLOSOK

handelt es sich bei diesen Apologien um Gesuche (Petitionen) an
den Kaiser mit der Bitte um rechtlichen Schutz fiir die Christen.

Die Einreichung einer direkt an den Kaiser gerichteten Bitt-
schrift, eines /ibellus, war die spezifische Form, in der Privat-
personen einen kaiserlichen Bescheid zu erlangen versuchten.?¢
Unter Hadrian, der zu Beginn seiner Regierung die kaiserlichen
Zentralkanzleien umgestaltet und mit hochrangigen und kom-
petenten, fiir die Beantwortung der /ibelli zustindigen Juristen
besetzt hatte,?” nahmen die privaten Petitionen zu?® und das
ganze Verfahren der Eingabe eines /7bellus, seiner Beantwortung
und der Bekanntmachung der Antwort erhielt feste Formen.?
Die Bearbeitung erfolgte in der kaiserlichen Kanzlei, die Beant-
wortung durch bloffen (doch wohl dem Kaiser vorgelegten und
von ihm abgezeichneten)?® Aktenvermerk (subscriptio) am Ende
des eingereichten Originalexemplars und die Bekanntmachung,

Bezeichnungen, z.B. JUST. 2 apol. 14,1: BuBASiov; 1 apol. 1,1 in der Adresse:
npocpmvnals xal #vrevéic; am Schlufl 68,3: mposodvnois xal sinmm«;, 56,3:
&Etwoic. Bei Eusebs ziemlich stereotyper Bezelchnung apologia Hmep tig Totews
/pro fide oder dhnlich handelt es sich eher um eine rubrizierende Formulierung.

2% Siehe E MILLAR, The Emperor in the Roman World (London 1977), 240-
252; 537-549. Als grundlegend gilt immer noch U. WILCKEN, “Zu den Kaiser-
reskripten”, in Hermes 55 (1920), 1-42. Dazu jetzt W. WiLLIAMS, “The Libellus
Procedure and the Severan Papyri”, in JRS 64 (1974), 86-103; D. NORR, “Zur
Reskriptionspraxis in der hohen Prinzipatszeit”, in ZRG 98 (1981), 1-46; vgl.
P. HERRMANN, “Hilferufe aus rémischen Provinzen”, Berichte aus den Sitzungen
der J.Jungius-Gesellschaft der Wissenschaften Hamburg 8,4 (Géttingen 1990).

27 D. LigsS, in HLL 4 (Miinchen 1997), 83f.; 88f.; 91-93 (mit weiterer For-
schungsliteratur). — Ich danke D.Liebs fiir sachkundige Auskiinfte und hilfrei-
che Literaturhinweise.

28 LIEBS (wie Anm.27), 93. Die Praxis bestand schon vor Hadrian, ist aber erst
vom 2.Jhdt. an reicher bezeugt. Siche MILLAR (wie Anm.26), 240-252. Ein Bei-
spiel aus trajanischer Zeit findet sich bei PLIN. episz. 10,107; ein Fall ist aus der
Zeit des Augustus durch Inschriftenfund bekannt geworden.

29 Dazu knapp und instruktiv P. HERRMANN (wie Anm.26), 51f. am Beispiel
der inschriftlich erhaltenen, von ihm mit deutscher Ubersetzung wiedergegebe-
nen Bittschriften von Skaptopara in Thrakien an Gordian III. von 238 und
von Kolonen in Phrygien an Philippus Arabs und seinen Sohn von ca. 244-247
(= Texte Nr.4 und 6).

30 Vgl. den Vermerk Rescripsi. Recognovi, Sig/nja in Text Nr.4, Z.168 und dazu
HERRMANN, 52; ferner A. v. PREMERSTEIN, IN RE XIII 1 (1926), 39f.



FRAGEN, PROBLEME, KONTROVERSEN 15

auch fiir den Bittsteller selbst, durch offentlichen Aushang (pro-
positio) des ganzen Dokuments®® an einem dafiir bestimmten
gut zuginglichen Ort, in Rom z.B. im 2.Jh. am Apollotempel
auf dem Palatin, im 3.Jh. in der Porticus der Trajansthermen.??

Theoretisch war fiir die Christen eine solche Eingabe das
einzige ithnen verbliebene Rechtsmittel. Dafl die christlichen
Apologeten tatsichlich davon Gebrauch gemacht haben, also
ihre Apologien nicht nur als Gesuche stilisiert haben, sondern
sie wirklich dem Kaiser tiberreicht oder gar vorgetragen haben,
ist in der gegenwirtigen Forschung eine besonders unter Histo-
rikern und Juristen verbreitete Meinung. Fiedrowicz (§.37) z.B.
gibt sie bereits ohne jede Diskussion als Tatsache wieder:3?
“Die Christen nutzten sofort diesen Amtsweg, um nicht nur
den Kaiser auf ihre Lage aufmerksam zu machen, sondern
zugleich durch die erhoffte Publikation ihrer Schriften an
jenem stark frequentierten Ort breitere Resonanz in der
Offentlichkeit zu finden”. In seiner anschliefenden, auf Euseb
(hist.eccl. 4,3,1) gestiitzten Darstellung hat dann der erste
christliche Apologet, von dem wir wissen, Quadratus, seine
Apologie “um 125/126 bei Kaiser Hadrian anlifllich seines
Aufenthaltes in Athen als Bittschrift fiir den christlichen Glau-
ben eingereicht”, Aristides die seine “eventuell sogar miindlich
vorgetragen” (S.38).

Hier spitestens beginnen die Fragen, Zweifel und Probleme.34
Wie sollen wir uns den Ablauf praktisch vorstellen? Haben
Gesuche pro Christianis ihre kaiserlichen Adressaten oder wenig-
stens deren Kanzlei iiberhaupt erreicht? Falls ja, was geschah

31 Ob (immer) das ganze Dokument, also auch die langen Bittschriften pro-
poniert wurden (so z.B. WILCKEN, wie Anm.26), ist in der Forschung umstrit-
ten. Nach D. NORR (wie Anm.26), 20-32 wurde nur die subscriptio ausgehingt.

32 W. WiLLiaMs, “Two Imperial Pronouncements Reclassified”, in ZPE 22
(1976), 235-240; LiEBS (wie Anm.27), 93.

3 Lediglich unter Verweis auf KINZIG (wie Anm.23), 302f.; 309f.

3 Vel.die kritischen Fragen und Gegenargumente von S.-P. BERGJAN, Der fiir-
sorgende Gott. Der Begriff der PRONOIA Gottes in der apologetischen Literatur der
Alten Kirche (Berlin/New York 2002), 93-98.



16 ANTONIE WLOSOK

dann mit ihnen? Gesetzt den Fall, sie kamen an: war ein posi-
tives Reskript iiberhaupt denkbar? Und sollte es je erfolgt sein:
wire es dann von den Christen nicht bejubelt und verbreitet
worden? Die Uberlieferung weif§ nichts, gar nichts davon. War
der Bescheid negativ, so mufite er, z.B. im Falle Justins, mit-
samt dem langen Text seines libellus (biblidion bei Just. 2 apol.
14,1) am palatinischen Apollotempel ausgehingt werden, und
jeder konnte davon Kenntnis nehmen. Das konnte nur fiir Chri-
stenfeinde wie den Kyniker Crescens erwiinscht sein und den
Stadtpraefekten Urbicus, iiber dessen Ungerechtigkeiten Justin
Beschwerde gefiihrt hatte (2 apol. 1-2), triumphieren lassen.
Ahnliche Schwierigkeiten ergeben sich, wenn man sich den
Weg einer christlichen Gesandtschaftsrede zum Kaiser vorzu-
stellen versucht, einer presbeia oder legatio also, als welche die
Apologie des Athenagoras gestaltet und benannt ist. (Hinweise
auf die Sprechsituation finden sich auch im Text, z.B. 16,2).
Durch eine Gesandtschaft wandten sich (im Unterschied zu
einer schriftlich eingereichten Petition einer Privatperson)
Kommunen und Kérperschaften mit Gesuchen an die Kaiser,
denen sie ihr Anliegen durch Vortrag einer entsprechenden
Rede, fiir deren Abfassung in der Rhetorik unter der Rubrik
presbeutikos logos®> die Regeln bereit gestellt waren, unterbrei-
teten. (Auch diese Rede wurde wie eine Petition anschliefend

3 Vgl. MENANDER Rhetor aus Traktat II mepl émieucriniy 423,6-424,2 (edd.
D.A. RUSSELL/N.G. WILSON); hinzuzunehmen sind weitere Rubriken wie basili-
kos logos (368,1-377,30) und stephanikos logos (422,5-423,5); vgl. ferner D. KIEN-
AST, “Presbeia”, in RE Suppl.-Bd. XIII (1973), 593-594. Die Kenntnis und
Anwendung antiker Rhetorik durch Athenagoras, vor allem die Aufnahme panegy-
rischer Formelemente aus dem basilikos logos hat vor allem W.R. SCHOEDEL
(“In Praise of the King. A Rhetorical Pattern in Athenagoras”, in Disciplina nostra.
Essays in memory of Robert F Evans, ed.by D.E WINSLOW (Cambridge, Mass.
1979),69-90) nachgewiesen, hier noch ohne Riickschliisse auf eine konkrete
Gebrauchssituation, wiewohl MILLAR (wie Anm.26), 564; 565 die Zuordnung
des Textes zur “standard form” der Gesandtschaftsrede bereits vorgenommen hatte.
Weiter ging dann R.M. GRANT (hauptsichlich in “Forms and occasions of the
Greek apologists”, in SMSR 10 (1986), 213-226 und “Five apologists and Mar-
cus Aurelius”, in VChr 42 [1988],1-17); vgl BERGJAN (wie Anm.34), 93f. Siehe
auch unten Anm.41.



FRAGEN, PROBLEME, KONTROVERSEN 57

eingereicht und durch eine epistula schriftlich beantwortet.)
Zum Vortrag gehorte eine Audienz, und fiir diese wiederum
gab es Zulassungsvoraussetzungen, die ein Athenagoras gar
nicht erfiillen konnte, es sei denn, hinter ihm stand eine christ-
liche Kirche oder Synode, die den rechtlichen Status einer Kér-
perschaft erlangt hatte, was in der damaligen Lage unvorstell-
bar ist und im ibrigen seinen Auftritt iiberfliissig gemacht
hitte. Selbst wenn Athenagoras die Zulassung irgendwie
erreicht hitte, das Zeremoniell und das religisse Umfeld eines
Kaiserbesuches3¢ hitten ihn als Christen in einen unldsbaren
Konflikt gebracht.

Trotzdem wurde die presbeia des Athenagoras, hauptsichlich
in der historischen Forschung, nach anfinglicher Vorsicht®”
immer zuversichtlicher, am intensivsten von R.M. Grant3® als
historisches Ereignis behandelt und mit Hilfe chronologischer
Hinweise in der Kaiseradresse (wie Konstellation und Titulatur)
und zeitgeschichtlicher Anspielungen (z.B. auf gegenwirtigen
Frieden im Reich, /eg. 1,2 — ein Topos?) datiert und unter
Beriicksichtigung des Kaiseritinerars sogar lokalisiert. Danach
fand der Auftritt des Athenagoras entweder im September 176
bei dem Kaiserbesuch Marc Aurels und seines Sohnes Commo-
dus in Athen statt oder?® nach Beginn der gemeinsamen Regie-
rung beider 177 bis etwa Mitte 178 in Rom.

Es fillt auf, daf} die meisten Behauptungen der Historizitit
der einzelnen Petitionen, fiir die die christlichen Apologien
geschrieben worden seien, eine Vorsichtsklausel enthalten, etwa
des Inhaltes: selbst wenn diese Texte in der Praxis nicht zur

3 Siehe H. HALEMANN, [tinera principum (Stuttgart 1996), 111-124; BERG-
JAN (wie Anm.34), 94ff. Ferner G. ZIETHEN, Gesandte vor Kaiser und Senat. Stu-
dien zum rimischen Gesandtschaftswesen zwischen 30 v.Chr. und 117 n.Chr. (St.Kat-
harinen 1994), 148ff.

37 Vgl. MILLAR (wie Anm.26), 564f.

38 Zuletzt: Greek apologists of the second century (Philadelphia 1988), 100-111;
Vgl. T.D. BARNES, “The Embassy of Athenagoras”, in /755 26 (1975), 111-114.
Beide datieren den Vorgang auf September 176.

3 So MILLAR (wie Anm.26), 564 und M. MARCOVICH in seiner Edition der
Legatio pro Christianis (Berlin 1990), 1f.



18 ANTONIE WLOSOK

Anwendung gekommen sein sollten, das heifSt weder eingereicht
noch vorgetragen wurden, seien sie doch zumindest fiir einen
Gebrauch als Eingabe abgefafdt worden. Ich zitiere ein auf-
schluflreiches Votum, das fiir die formgeschichtliche Betrach-
tung, die die Entstehung einzelner literarischer Gattungen und
Formen aus ithrem “Sitz im Leben” d.i. dem konkreten histori-
schen Anlafi, erklirt, reprisentativ ist. Es stammt von W. Kin-
zig:*® “Es gibt daher meines Erachtens keinen zwingenden
Grund, die Historizitit dieser Petitionen anzuzweifeln ... Zwar
wissen wir nicht, ob sie auch tatsichlich eingereicht wurden.
Aber es kann wohl kein Zweifel daran bestehen, dafs sie zumin-
dest als echte Petitionen konzipiert wurden”.

Was sind echte Petitionstexte, die gar nicht als solche ver-
wendet werden konnten? Auf der skeptischen Gegenseite, die
die Historizitit der fraglichen Petitionen doch anzweifelt, arbei-
tet man mit dem Begriff der literarischen Fiktion*! und meint
damit, dafy der Verfasser seine Apologie nach dem formalen
Muster einer Petition bzw. Gesandtschaftsrede gestaltet hat,
unter Beachtung der dafiir geltenden rhetorischen Regeln und
Konventionen. Dabei ist er im Grunde nicht anders verfahren
als der Verfasser einer ‘echten’ Petition. Die Anlehnung gerade
an die Form des Gesuchs (in den beiden Varianten Petition und
Presbeia) lag nahe, denn sie war der Lage der Christen ange-
messen und entsprach ihren Bediirfnissen und Intentionen. Fin-
giert ist letztlich nur die Realisierung der den Texten zugrun-
degelegten Situation. Eine gute Fiktion aber hatte nach dem in

40 KINZIG (wie Anm.23), 312f.

4 Vgl. P. Lorraine BUCK, “Athenagoras’ Embassy: A Literary Fiction”, in
HThHR 89 (1996), 209-226, mit eingehender und iiberzeugender Auseinander-
setzung mit W.R. SCHOEDEL, “Apologetic Literature and Ambassadorial Activities”,
in HThR 82 (1989), 55-78. Vgl. auch BERGJAN (wie Anm.34), 94; 97f., fer-
ner eine weitere skeptische Stimme: A. DIHLE, Die griechische und lateinische
Literatur der Kaiserzeit (Miinchen 1989), 311 schreibt mit Blick auf die Kaiser-
adressen: “Es ist mehr als zweifelhaft, daf diese Widmungen wortlich zu nehmen
sind oder die Schriften gar ihre Adressaten erreichten. Vermutlich handelt es sich
nur um eine Form, den Anspruch zu unterstreichen, den diese Biicher auf 6ffent-

liches Gehor erheben”.



FRAGEN, PROBLEME, KONTROVERSEN 19

der antiken Asthetik geltenden Gesetz der Wahrscheinlichkeit
lebensecht auszufallen, die Apologien also so, daf§ sie auch hit-
ten gehalten werden konnen.

Weil die Realisierung solcher Eingaben an den Kaiser offen-
bar nicht méoglich war, wurde sie fingiert. Dem Text mufSte man
das gar nicht anmerken. Aber die Verfasser hatten mehr Spiel-
raum fiir die Gestaltung. Sie konnten einen weiteren Leserkreis
ins Auge fassen als die genannten Kaiser und Beamte der romi-
schen Administration? und hypothetische Leser ihres (nie) pro-
ponierten /zbellus. Vor allem konnten sie ihre Themen freier und
ausfiihrlicher entfalten und die blof apologetische, damit meine
ich hier die rein defensive Aufgabe erweitern durch Instruktion,
Belehrung und Erklirung. Sie konnten stirker Werbung und
Protreptik einfliefen lassen und mufiten sich auch nicht vor
Polemik scheuen, die z.B. bei der Widerlegung des Atheismus-
vorwurfs, zu der die Gotter- und Mythenkritik gehérte, unver-
meidlich war. Sie konnten also Apologetik mit der ihr inhiren-
ten Vielfalt von Funktionen betreiben, so wie es die aktuelle
Gesamtlage verlangte.

Fiir wen aber schrieben sie? Wer las diese Apologien pro Chri-
stianis? In erster Linie doch wohl die betroffenen Christen selbst.
Sie brauchten in ihrer Lage Stirkung, Ermutigung und vor allem
Riistzeug (Argumente, Erklirungen und Begriindungen)® fiir
die miindliche Auseinandersetzung mit ihrer Umgebung im all-
tiglichen Leben. Andere Leser konnten sich unter gebildeten
am Christentum interessierten oder gar mit ihm sympathisie-
renden Nichtchristen finden, unter aufgeschlossenen oder wif3-
begierigen Zeitgenossen, in offiziellen Kreisen und auch unter

42 W. KiNziG, “Uberlegungen zum Sitz im Leben der Gattung Ilpdg “Eang-
vog/Ad nationes”, in Rom und das himmlische Jerusalem, hrsg.von R. v. HAEHLING
(Darmstadt 2000), 153; DERS. (wie Anm.23), 315; dazu BERGJAN (wie Anm.34),
97

3 Auch KINZIG (wie Anm.23), 315 gibt schlieflich neben dem “primiren
Zweck” der christlichen fbelli eine solche “sekundire nicht—administrative Ver-
wendung” von Seiten christlicher Leser zu. Vgl. die kritischen Bemerkungen von
BERGJAN (wie Anm.34), 97 Anm.70.



20 ANTONIE WLOSOK

Gegnern.* Zu Beginn des 4. Jhts., als Euseb seine Kirchenge-
schichte abfaflte, waren die meisten Apologien unter Christen
noch in Umlauf und konnten zum Gebrauch empfohlen wer-
den.® Sie gehéren fiir Euseb zu der Gesamtheit der in der kirch-
lichen Tradition vorgefundenen apologetischen Literatur, die er
am Anfang der praeparatio euangelica als Vorliufer nennt und
mit dem apostolischen Auftrag aus 7 Petr. 3,15 verkniipft.

III. War der von Lactanz (inst. 5,2,2ff.) geschilderte anonyme
Philosoph der Neuplatoniker Porphyrios?

In der Einleitung zum 5. Buch seiner diuinae institutiones
(5,2,2)% berichtet Lactanz, daff in Nicomedia zu Beginn der
groflen Verfolgung Ende Februar 303, deren Auftake die Zer-
storung des christlichen Kirchengebidudes war, prompt zwei Chri-
stengegner mit christenfeindlichen Propagandaschriften auftraten
und diese 6ffentlich verlasen. Der eine war ein hoher, an der Pla-
nung und Durchfithrung der Verfolgung als Ratgeber und Rich-
ter beteiligter Magistrat,’” eindeutig mit dem mortz.pers. 16,4
genannten Sossianus Hierocles zu identifizieren.%® Der andere war
ein Philosoph und wartete mit drei Biichern contra religionem

44 Ahnlich auch MILLAR (wie Anm.26), 561: “The very fact that these works
passed into the Christian tradition shows that the emperor did not form their only
intended readership, and that they were designed also for edification and fortifi-
cation of Christians and perhaps for the instruction of educated pagans”.

4 Eus. hist.eccl. 4,18,11f. 8. 10. Die Empfehlung bezieht sich hier auf die von
Euseb aufgezihlten Schriften Justins, unter denen die apologetischen iiberwiegen.
Siehe auch 7bid. 4,3,1 u.3 iiber Quadratus und Aristides.

4 Im Folgenden zitiert nach der Ausgabe von S. BRANDT, CSEL 19 (1890).
Vgl. HECK, unten $.205 Anm.4.

47 inst. 5,2,12: qui erat tum e numero iudicum et qui auctor in primis faciendae
persecutionis fuit; 13: composuit ... libellos duos, non contra Christianos, ... sed ad
Christianos; 5,3,22: ausus est libros suos nefarios ac dei hostes ouhadknd<ic adnotare.

S mort.pers. 16,4: Hieroclem ex uicario Pmesz'dem (sc.Bithyniae), qui auctor et
consiliarius ad faciendam persecutionem fuit. Uber ihn . MOREAU, in SChr 39 (Paris
1954), 292-294; vgl. PLRE 1 432. Zu seiner unter dem Titel “Philalethes” publi-
zierten Polemik gegen die Christen siche M. FORRAT, SChr 333 (Paris 1986),
Introduction 11ff.; 18-20 (Eusébe de Césarée. Contre Hiérocles, ed. Ed. DES PLA-
CES).



FRAGEN, PROBLEME, KONTROVERSEN 21

nomenque Christianum auf.®® Nach der Darstellung des Lactanz
(5,2,8f.) hatte er von der Sache keine Ahnung (im Gegensatz zu
dem vergleichsweise gut informierten iudex). Er war abstoffend
opportunistisch und sparte nicht mit Lob der Herrscher und ihrer
‘frommen’ und ‘fiirsoglichen’ MafSnahmen.* Er selbst nannte sich
“Meister” oder gar “Priester” der Philosophie (antistes philosophiae),
sei aber so lasterhaft gewesen, dafl er seine in den Lehrveranstal-
tungen (in schola) gehaltenen Tugendpredigten durch seine
Lebensfithrung selbst desavouierte. Die Diskrepanz von Lehre und
Leben ist zwar ein Topos der Philosophenschelte. Doch findet
sich hier unter den einzelnen Beispielen fiir seine Untugenden ein
eindeutig individuelles mit unverkennbar personlicher Note: die
Habgier des Philosophen wird damit belegt, daf§ er sich zum
Zweck der Bereicherung erstaunlich geschickt gute Beziehungen
zu hohen, Jurisdiktion ausiibenden Magistraten zu verschaffen
wuflte, um sie dann zu seinen Gunsten auszunutzen und nach
unrechtmifliger Aneignung von Grundbesitz in der Nachbarschaft
die Betroffenen von Riickforderungen abzuschrecken (5,2,3).%!
Das kann sich nur in der Region abgespielt haben und zeigt, dafl

9 inst 5,2,3f.: quorum alter antistitem se philosophiae profitebatur, uerum ita
uitiosus, ut continentiade Mmagister non MInus auaritia quam libidinibus arderet, in
uictu tam sumptuosus, ut in schola uirtutis adsertor, parsimoniae paupertatisque lau-
dator, in palatio peius cenaret quam domi. tamen uitia sua capillis et pallio et, quod
maximum est uelamentum, diuitiis praetegebat; quas ut augeret, ad amicitias iudi-
cum miro ambitu penetrabat eosque sibi repente auctoritate falsi nominis obligabat,
non modo ut eorum sententias wenderet, uerum etiam ut confines suos, quos sedibus
agrisque pellebat, a suo repetendo hac potentia retardaret. Hic uero qui suas disputa-
tiones moribus destruebat uel mores suos disputationibus arguebat, ipse aduersum se
grauis censor et accusator acerrimus, eodem ipso tempore quo iustus populus nefarie
lacerabatur tres libros enomuit contra religionem nomenque Christianum.

50 inst. 5,2,7: ut autem appareret cuius rei gratia opus illut elaborasset, effusus est
in principum laudes, quorum pietas et prouidentia, ut quidem ipse dicebat, cum in
ceteris rebus tum praecipue in defendendis deorum religionibus claruisset... 10: omnes
tamen id arguebant, quod illo potissimum tempore id operis esset adgressus quo fure-
bat odiosa crudelitas. o philosophum adulatorem ac tempori seruientem!

51 Zur Erklirung von §3 siehe T.D. BARNES, “Porphyry Against the Christi-
ans. Date and the Attribution of Fragments”, in JThS 24 (1973), 439; vgl. auch
W. WINGER, Personalitit durch Humanitit. Das ethikgeschichtliche Profil christli-
cher Handlungslehre bei Lactanz (Bern, Frankfurt, u.a. 1999), I 129-131, und
E. HECK bei WINGER, 130 Anm.847.



22 ANTONIE WLOSOK

der Mann dort Grundbesitz hatte.>> Demnach mufite es sich um
einen anonym belassenen ortsansifligen Kollegen des Lactanz han-
deln, “une gloire locale de la philosophie” (P. Monat).>

Die Anonymitit dieses Philosophen hat natiirlich zu Identi-
fizierungsversuchen gereizt. Als erster wurde, soweit wir sehen,
der Name des Neuplatonikers und Plotinschiilers Porphyrios,
der als der schirfste intellektuelle Christengegner der Antike in
die Kirchengeschichte eingegangen ist, ins Spiel gebracht. Das
geschah gegen Ende des 16. Jhts. durch Baronius in den Anna-
les ecclesiastici, stiefd aber bald auf Widerspruch von seiten eines
Porphyriosbiographen, wie man im Autorenapparat bei Brandt
z.St. lesen kann.>* Doch Porphyrios ist, zumal ein ernsthafter
Konkurrent nicht zu ermitteln war, nicht mehr aus dem Blick
geraten. Der einmal gewagte Identifizierungsvorschlag wurde
dadurch prisent gehalten, dafy man ihn mit kritischer Stellung-
nahme als abzulehnende oder doch héchst unwahrscheinliche
Hypothese gewissenhaft erwihnte und auf diese Weise durch
die Jahrhunderte transportierte.

Das vollzog sich hauptsichlich im Rahmen der Erforschung
der Biographie Porphyrs und der Erklirung seines dafiir wich-
tigen Briefes an seine Frau Marcella. Diese hatte er erst im Alter
als Witwe mit sieben Kindern geheiratet und zehn Monate nach
der Hochzeit wegen einer plotzlich aus nicht klar erkennbaren
Griinden notwendig gewordenen langen Reise verlassen.>> Diese

52 Diese Folgerung aus der Darstellung des Lactanz zog schon BARNES (wie
Anm.51), 438f. und erneut in “Scholarship or Propaganda? Porphyry Against the
Christians and its historical setting”, in BICS 39 (1994), 58f.

53 Kommentar zur Stelle, in SChr 205 (Paris 1973), 38.

54 “Porphyrium significari a Lactantio putauit Baronius, Annal. eccl. I 853
ed. a. 1738ss., quam sententiam refutat Holstenius, De uita et scriptis Porphyrii,
1630, p. 89.” (Mir leider nicht zuginglich.) Vgl. PL 6, 553; J. BIDEZ, Vie de Por-
phyre (Paris 1913), 112 Anm.2.

> PORPH. ad Marc. 1-4 = 31 T. SMITH; vgl.10 T. SMITH. Dazu BIDEZ (wie
Anm.54), 111-116; H. CHADWICK, The Sentences of Sextus (Cambridge 1959),
141-143; bemerkenswert die neue Gesamtinterpretation der Schrift von Helene
WHITTAKER, “The Purpose of Porphyry’s Letter to Marcella”, in SO 76 (2001),
150-168. Ausgaben mit Ubersetzung und Kommentar: Porphyrios. Pros Markellan.
Griechischer Text. Hrsg., iibersetzt, eingeleitet und erklirt von W. POTSCHER



FRAGEN, PROBLEME, KONTROVERSEN 23

nicht datierte Reise des alten Porphyrios (geb. 234), die in die
Zeit um 300 fallen konnte, und der von Lactanz geschilderte
Auftritt eines namentlich nicht genannten christenfeindlichen
Philosophen in Nicomedia im Jahr 303 wurden nun — nach
Ausrdumung einiger Storfaktoren — derart miteinander ver-
kniipft, dafl sie sich gegenseitig erginzten und zu einer schein-
bar plausiblen, weiter ausbaufihigen Geschichte zusammen-
schlossen. Zur Zeit lautet ihre von Fiedrowicz (S.72) erstellte
Summa so: “Im Vorfeld der diokletianischen Christenverfolgung
begab sich Porphyrius Ende 302 an den kaiserlichen Hof von
Nikomedien, um an den Beratungen teilzunehmen. Sehr wahr-
scheinlich diirfte er hier in der Reichshauptstadt als “Priester
der Philosophie” (antistes philosophiae) Passagen seiner “Philo-
sophie aus Orakeln” vorgetragen haben, um eine christenfeind-
liche Stimmung zu schiiren und angesichts des religiosen Tra-
ditionsbruches jegliche Toleranzforderung abzulehnen”. Und
etwas weiter (S.76): “Porphyrius’ antichristliche Propaganda, die
er am Vorabend der diokletianischen Verfolgung am Kaiserhof
vortrug, fand einen unverkennbaren Niederschlag bei Laktanz,
der moglicherweise®® selbst Ohrenzeuge jener Polemik war (inst.
5,2,2-11) und sich in seinem apologetischen Hauptwerk mit
der porphyrianischen Interpretation der Gestalt Jesu ..., der
Mboglichkeit verschiedener Wege zum Heil ... sowie der Ableh-

nung religidser Toleranz kritisch auseinandersetzte”.>’

(Leiden 1969), hier: 6-9; 66f.; Porphyre. Vie de Pythagore. Letire & Marcella. Texte
établi et traduit par Ed. DES PLACES (Paris 1982), hier: 89-91; 105f,; 157; Porphyry
the Philosopher to Marcella. Text & transl. with introd. & notes by K. O’BRIEN
WICKER (Atlanta 1987). Die dnigmatische Begriindung der Reise lautet: xahotorg
8¢ tiig Tév EaMivey ypeelag xol tév dedv cuvererybvrwy adtoic (ad Marc. 4). Pot-
scher (S.9) iibersetzt wenig gliicklich: “Da aber der Nutzen der Hellenen rief und
die Gorter mit veranlafiten”; des Places (S.106):”Mais bien que le besoin des Helle-
nes se fit pressant et que les dieux joignissent leurs instances aux leurs”; O’Brien
Wicker (S.47): “When the needs of the Greeks summoned me and the gods joi-
ned in their request”. — Sieche auch RIEDWEG unten S.153f. Anm.9.

56 Méglicherweise? Er war! Man lese nur etwas weiter im Text, znst. 5,4,1 sagt
Lactanz: praesente me et dolente. ..

57 Fiedrowicz beruft sich vor allem auf Arbeiten von PE BEATRICE, “ANTISTES
PHILOSOPHIAE. Ein christenfeindlicher Propagandist am Hofe Diokletians nach



24 ANTONIE WLOSOK

Hier ist einiges passiert. Aus der hypothetischen ‘story’ ist
Historie geworden. Am auffilligsten diirfte jedoch sein, daf}
als aktuelles christenfeindliches Werk Porphyrs die iiblicher-
weise in seine Jugend datierte Orakelphilosophie fungiert und
das fiinfzehnbindige Hauptwerk Gegen die Christen verdringt
zu sein scheint. (Wie es dazu gekommen ist und was das
bedeutet, werden wir, so nehme ich an, von Herrn Riedweg
erfahren.®) Weiter vernimmt man mit Staunen, dafd der fast
70jdhrige Philosoph, aus weiter Ferne herbeigeholt, an den offi-
ziellen Beratungen teilgenommen hat, die vor der Entschei-
dung der Regierung zur Verfolgung der Christen in Nicome-
dia stattfanden. Und schliefdlich iiberrascht das Ausmaf$, mit
dem Lactanz in den nun entstehenden diu.inst. auf die nach
seiner deutlich erklirten Meinung (5,2,8-11) lippische und
nichtssagende Kritik an den Grundlagen der christlichen Reli-
gion (religionis rationem) eingegangen sein soll, obwohl er deren
Widerlegung gerade nicht zu seinen apologetischen Aufgaben
zihlt.>?

Die verschlungenen Wege der Forschung nachzuzeichnen,
die zu diesen Umschichtungen und Neubewertungen gefiihrt
haben,® ist im Rahmen dieses Vortrags nicht moglich. Hier
beschrinke ich mich darauf, die Argumente anzufithren, die
einer Identifizierung des bei Lactanz geschilderten Philoso-
phen mit Porphyrios widersprechen, und auch solche, die die

dem Zeugnis des Laktanz”, in Augustinianum 33 (1993), 32-47 und E. DEPALMA
DIGESER, “Lactantius, Porphyry, and the Debate over Religious Toleration”, in
JRS 88 (1998), 129-146, die in der Nachfolge von R.L. WILKEN steht: “Pagan
Criticism of Christianity: Greek Religion and Christian Faith”, in Early Christian
Literature and the Classical Intellectual Tradition. In honorem Robert M. Grant,
ed. by W.R.SCHOEDEL & R.L.WILKEN (Paris 1979), 117-134. -Vgl. die Kritik von
RIEDWEG unten 155-161 und passim, und, zumal an Digeser, von HECK unten
S.209 und 237 mit Anm.15 und 143.

58 Diese Erwartungen sind mitsamt der erhofften Widetlegung reichlich erfiille
worden, siche unten S.184ff.

59 inst. 5,4,1: non ut contra hos scriberem qui paucis uerbis obteri poterant.

% Siehe jetzt R. GOULET, “Hypotheses récentes sur le traité de Porphyre Con-
tre les Chrétiens”, in Hellénisme et christianisme, éd. par M. NARCY & E. REBIL-
LARD (Villeneuve d’Ascq 2004), 62-109; s. dazu unten S.28.



FRAGEN, PROBLEME, KONTROVERSEN 25

Aktivititen, die dem Philosophen Porphyrios infolge seiner
Identifizierung mit dem laktanzischen Anonymus zuge-
schrieben werden, in Frage stellen oder ausschlieffen, womit
dann auch der vermeintliche Anlafl und Zweck seiner Reise
entfillt.

Die iltesten, schon im 17.Jh. von Holstenius®! gegen Baro-
nius vorgebrachten, in der Folgezeit regelmiflig wiederholten
Einwinde betreffen 1) die von Lactanz genannte Zahl der von
dem Philosophen verlesenen Biicher contra religionem nomen-
gue Christianum und 2) die Beschreibung des Philosophen
durch Lactanz.

Zu 1): Lactanz nennt drei Biicher, das Werk Porphyrs Adver-
sus Christianos dagegen bestand aus 15 Biichern. Also kénne
der Philosoph nicht Porphyrios gewesen sein. Vorausgesetzt ist
bei dieser Argumentation, daf§ Porphyrios — wenn er da gewe-
sen wire — in Nicomedia a) sein Werk Gegen die Christen und
b) alle 15 Biicher davon vorgetragen oder zumindest vorge-
stellt hitte. Diese Primisse ist anfechtbar. Denn es ist durch-
aus denkbar, daf§ Porphyrios aus dem groflen Werk eine Aus-
wahl von oder in drei Biichern zusammengestellt hitte oder
aus einem anderen (unbekannt gebliebenen), méglicherweise
sogar ad hoc geschriebenen Dreibiicherwerk contra religionem
nomenque Christianum vorgelesen hitte. Hilt man trotzdem
an der Annahme fest, Porphyrios hitte in Nicomedia sein
15bindiges Gegen die Christen verwendet, und erklirt die
Biicherzahl im Text des Lactanz fiir falsch, z.B. infolge eines
(‘Jberlieferungsfehlers,62 dann ergeben sich andere Schwierig-
keiten. Denn die Annahme impliziert ja auch, dafl Porphyrios

61 Siehe oben Anm.54. BIDEZ, 112 Anm.2 verweist ausdriicklich auf Holstes
Gegenargumente und erkldrt mit Blick auf diese: “'identification n’est pas
prouvée”.

62 Das hat allen Ernstes CHADWICK (wie Anm.55), 143 Anm.1 erwogen und
dadurch, obwohl er wiederholt erkliirt, daff die Identifizierung nicht sicher ist
(“remains uncertain” und “we cannot be sure that Lactantius was referring to Por-
phyry”), der weiteren Hypothesenbildung Vorschub geleistet. Vgl. die Kritik von
BARNES (wie Anm.52), 58f.



26 ANTONIE WLOSOK

im Jahr 303 in Nicomedia mit einem lingst publizierten Werk
aufgetreten wire. Aber dagegen steht nun wieder die klare
Angabe des Lactanz — worauf iibrigens schon Bidez®® hinge-
wiesen hat — daff der opportunistische Philosoph am Hof sein
Dreibiicherwerk direkt zu Anfang der Verfolgung geschrieben
hatte und beim Beginn gerade der grausam blutigen Phase der-
selben vortrug. Lactanz inst. 5,2,4: eodem ipso tempore quo
iustus populus nefarie lacerabatur tres libros ewomuit; 5,2,7: cuius
rei gratia opus illur elaborasset; 5,2,10: illo potissimum tempore
id operis esset adgressus quo furebat odiosa crudelitas. Diese Anga-
ben sind mit dem Verfasser von Gegen die Christen — ganz
unabhingig von der Datierung dieses Werkes — nicht verein-
bar; sie passen auch nicht auf einen von auswirts angereisten
Philosophen.

Als Resultat der hier angestellten Uberlegungen mochte ich
festhalten, dafl die divergierende Biicherzahl kein brauchbares
Argument gegen die Identifizierung ist und aus der Diskussion
endgiiltig ausgeschieden werden sollte. Der Weg dahin hat uns
aber zu der Quelle fiir die beweiskriftigen Einwinde gefiihrt: zu
der Beschreibung des Philosophen durch Lactanz.

Zu 2): Diese Beschreibung, so lautet der Einwand, passe
nicht auf Porphyrios, denn sie widerspreche, ob “portrait ou
caricature” (Bidez a.0.) dem, was wir iiber die Lebensweise
(strenge Askese, Vegetarismus usw.) und Moral dieses Philoso-
phen wissen. Dieses Argument l4{3t sich bei genauer Analyse des
Lactanztextes sehr viel weiter ausbauen, sodafd es zu einer zwin-
genden Gegeninstanz wird.

Die wichtigsten Hinweise ergaben sich bereits bei der Bespre-
chung des Textes. Den Ausschlag geben die Ausfiihrungen des
Lactanz iiber die Art, wie der Philosoph seine Habgier betitigte.
Er pflegte gute Bezichungen zu den fiir die Gegend zustindigen
Richtern und nutzte diese zur unbehinderten Aneignung von
Grundstiicken seiner Grenznachbarn. Das bedeutet, wie schon

63 In 1913 (wie Anm.54), 112.



FRAGEN, PROBLEME, KONTROVERSEN 27

Barnes 1973 klar gesehen hat,% daf§ er ein Landbesitzer in der
Region war. Da er auch eine Lehrtitigkeit ausiibte und Kon-
takt zum Palast hatte, muf§ er ortsansiflig gewesen sein. Als Phi-
losoph, im zur Schau gestellten Philosophenhabit, war er ein im
weiteren Sinne zum Hof gehoriger Kollege des Laktanz. Sein
Opportunismus wirkte auch auf andere Anwesende abstof8end,
und er fand bei seinem Auftritt mit seinen Lesungen insgesamt
wenig Resonanz.%> Man kénnte noch weitere Angaben aus dem
Bericht des Lactanz gegen eine Identifizierung mit Porphyr gel-
tend machen, etwa die sachliche Inkompetenz und das niedrige
geistige Niveau oder die so ganz unporphyrianische Lebensweise
des “Priesters der Philosophie”, aber das ist nach dem bereits
Vorgebrachten nicht mehr nétig.

Dagegen ist noch etwas gegen die anfinglich als vorsichtige
Hypothese®® und inzwischen mit grofiter GewifSheit vorgetragene

64 BARNES (wie Anm.51 und 52).

65 Vgl. oben S.21 und Anm.50 sowie LACT. inst. 5,2,11: uerum hic pro sua
inanitate contemptus est, qui et gratiam quam sperauit non adeptus est et gloria quam
captauit in culpam reprehensionemque conuersa est.

6 Hier die wichtigsten Beispiele iiberwiegend zuriickhaltender Stellungnah-
men: BIDEZ (wie Anm.54), 116 erwigt, nachdem er zu der Einsicht gelangt ist,
dafl der Marcellabrief ein Alterswerk ist, ernsthaft die Moglichkeit, daf§ die so
kryptisch begriindete Reise Porphyrs in Zusammenhang mit einer politischen
Mission im Rahmen der offiziellen Beratungen vor Ausbruch der Verfolgung stehe,
belifit es aber mangels eindeutiger Bezeugung bei einem non liquet, zumal er der
Identifizierung des lactanzischen Anonymus mit Porphyrios skeptisch, wenn nicht
ablehnend gegeniibersteht (112). CHADWICK (wie Anm.55), 141f. geht insofern
weiter, als er die beiden ‘Hypotheser’, iiber den Zweck der Reise Porphyrs und
iiber die Identitit des in Nicomedia 303 aufgetretenen Philosophen zusammen
diskutiert und dadurch die beiden Stringe zusammenfiihrt. Doch setzt er bei
jeder Vermutung das gebiihrliche Warnzeichen (vgl. oben Anm.62). Die Begriin-
dung der Reise “by affairs of the Greeks” (ad Marc. 4) kommentiert er: “a strange
and cryptic phrase which may perhaps mean that he had been invited to attend
the confidential deliberations...” (142). POTSCHER (wie Anm.55), 66f. referiert
hauptsichlich BIDEZ und CHADWICK, um festzustellen: “Es ist betriiblich, daf§
Sicherheit nicht zu erreichen ist”. DES PLACES (wie Anm.55) schlief8lich versieht
die Vermutung iiber den Zweck der Reise mit einem “peut-étre” (S.89) oder Fra-
gezeichen (S.157), die Identifizierung des Philosophen bei Lactanz erklirt er lako-
nisch fiir “nicht sicher” (5.157). Die Umwilzung begann dann, soweit ich sehe,
1979 mit WILKEN (wie Anm.57). Bereits A. SMITH ist in seiner Edition der



28 ANTONIE WLOSOK

Behauptung zu sagen, dafl Porphyr an den geheimen Beratun-
gen Diocletians vor Beginn der Verfolgung teilgenommen habe.
Lactanz berichtet dariiber in morz.pers. 11,6 und nennt als zuge-
lassene Teilnehmer 7udices pauci et pauci militares. Philosophen
gehorten nicht dazu, also auch nicht Porphyrios. Damit l6st sich
der angebliche Zweck seiner mysteriosen Reise in Nichts auf.®”
Es wire schon, wenn daraus auch die notwendigen Konse-
quenzen gezogen wiirden.*

*Postskript: Der Anfang scheint gemacht, wie die gerade
erschienene, mir erst wihrend dieser Entretiens 2004 durch die
Freundlichkeit von Christoph Riedweg zuginglich gewordene
eingehende Auseinandersetzung von R. Goulet®® mit den ‘neu-
erlichen’, um nicht zu sagen ‘wilden’ Hypothesen zeigt, und
nicht zuletzt der erfreuliche Konsens unter den mit dem Thema
befaf§ten Referenten (Riedweg, Heck und Wlosok).

In meiner hier vertretenen forschungskritischen Position fiihle
ich mich bestirkt durch die die Situation treffend erfassende
Schluflbemerkung von R. Goulet, die ich gerne wiederhole: “Les
études classiques agonisant sous la masse des interprétations gra-
tuites et invérifiées qui servent parfois a élaborer des théories
encore plus aventureuses et n'ont guere a affronter que le silence

de la critique”. (S.104)

Porphyrii Fragmenta (Stuttgart/Leipzig 1993), §.23 auf ihn eingegangen; anders
noch ID., in ANRWII 36,2 (1987), 721.

67 Bei WHITTAKER (wie Anm.55), 156 Anm.24 findet sich sogar der Gedanke,
die ganze Reise konnte auch fingiert sein, “invented to provide the setting for the
letter”.

68 (GOULET (wie oben Anm.60).



DISCUSSION

A. Birley: All three parts of Frau Wlosok’s paper are convinc-
ing. On the articles by Molthagen and Reichert, which she dis-
cusses in part I, a few comments may be offered.

a) To an ancient historian the claim that there has been a
recent change in the ‘Domitianbild’ is surprising. Modern re-
assessments of Domitian began many decades ago (cf. the paper
in /RS 1930 by Ronald Syme).

b) Reichert’s argument, that Pliny in effect created the proce-
dure for sentencing Christians, is surely a case of special pleading.
Pliny clearly knew that Christians had to be executed, and acted
accordingly. Only after carrying out the sentences, being alarmed
by the numbers who were accused and having made an investi-
gation, did he begin have doubts. Of course, his letter is ‘literary’:
he prided himself on being a writer, and he probably had the assis-
tance of another writer, his protégé Suetonius, in composing it.

c¢) The old question still remains, of course: when and how
was the equation “Christianus = person to be executed” estab-
lished? Molthagen’s thesis, in his monograph, that it went back
to ‘administrative Anweisungen’, a mandatum, of Nero addressed
to the praefectus urbi who conducted hearings in AD 64, has
much to commend it. As to the extension of the mandatum
from Rome itself to the empire at large, if this is a difficulty, the
answer may be that the identity of the prefect in AD 64 played
a part. This was T. Flavius Sabinus. His brother and nephews,
as emperors, may understandably have put into general practice
what Sabinus had done. Sabinus’ own son and grandsons were
also prominent throughout the Flavian period.

d) On the claim that Hadrian changed the system for pre-
senting /ibelli caution is required. Is there any direct evidence for
such a change? Or is it merely an inference from the Digesz, in



30 DISCUSSION

which the selection of imperial replies to petitioners largely
neglects pre-Hadrianic cases? However this may be, Frau
Wlosok’s view, that Apologies in the form of petitions were a
kind of literary fictions and that their real intended readership
was fellow Christians, is convincing. As she points out, Eusebius
recommended them for edification.

A. Wlosok: Zu a): In meinem Kontext geht es zunichst um die
in der Tat erstaunlich spite Rezeption der althistorischen, also
nicht-theologischen Forschung zu Domitian durch die betrof-
fenen theologischen Disziplinen, voran die neutestamentliche
Wissenschaft. — (Ahnlich ist {ibrigens unter englischsprachigen
Theologen der mit der Frage einer Christenverfolgung unter
Domitian eng verkniipfte Diskurs iiber die Datierung der Apoc.
verlaufen; cf. J.C. Wilson, “The Problem of the Domitianic
Date of Revelation”, in N75 39 [1993], 587-605.) — Die Althi-
storiker waren sicherlich auf dem Laufenden. Der von Herrn
Birley erwihnte Aufsatz von Syme aus dem Jahr 1930 (“The
Imperial Finances under Domitian, Nerva and Trajan”) scheint
allerdings, zumindest in Deutschland (vermutlich zeitbedingt)
kaum Beachtung gefunden zu haben, obwohl er mit einer Beru-
fung auf das positive Urteil Mommsens iiber Domitian schlief3t.
Jedenfalls fehlt er in den Bibliographien der RAC-Artikel “Chri-
stenverfolgung” (J. Vogt) und “Domitian” (K. Gross). Selbst
J. Moreau nennt ihn nicht (s.oben S.7 mit Anm.12).

Zu b): Ich kann mir schwer vorstellen, daf Plinius, der doch
zu den fithrenden Literaten seiner Zeit zihlte (vgl.episz. 9,23,2;
7,20), bei der Abfassung seiner Briefe auf die Hilfe eines Sue-
ton angewiesen war. Doch mag R. Syme (Zacrtus [Oxtord 1958],
779; 660) mit seiner Vermutung recht haben, daff Sueton zum
Stab des Plinius in Bithynien gehorte und sich dann um dessen
nachgelassene Briefe gekiimmert hat.

Zu c): Die nicht zur Ruhe kommende Kontroverse iiber die
Existenz eines rechtlich verbindlichen, reichsweit zur Anerken-
nung gelangten neronischen Christenverbotes kann hier unmég-
lich aufgerollt werden. Sie ist schon vor reichlich 30 Jahren an



FRAGEN, PROBLEME, KONTROVERSEN 31

diesem Ort im Rahmen der Entretiens iiber Le culte des souve-
rains dans ['Empire romain (1973) verhandelt worden, ohne eine
Anniherung der Standpunkte zu erreichen. Vgl. die Diskussio-
nen zu den Vortrigen von J. Beaujeu (“Les apologetes et le culte
du souverain”) und E Millar (“The imperial cult and the pers-
ecutions”). Nachdriicklich verweisen méchte ich jedoch auf die
von E Millar (zbid., 168; 174) vorgetragenen Argumente und
Bedenken gegen dieses, wie er es nennt, “hypothetical manda-
tum” neronischer Provenienz. Wir wissen einfach nicht genug
iiber die damaligen Vorginge. Alle weiteren Kombinationen mit
dieser hypothetischen Gréfle miissen, solange die Quellenlage
sich nicht dndert, ebenfalls unsicher bleiben. Daher kann m.E.
auch der so kompetente Hinweis von Herrn Birley auf die
Zugehorigkeit des derzeitigen (iibrigens 69 ermordeten) prae-
fectus urbi 'T. Flauius Sabinus zum flavischen Haus nicht wei-
terfiihren, ganz abgesehen davon, daff Nero auch den mit rich-
terlichen Befugnissen ausgestatteten praefectus praetorio Ofonius
Tigellinus mit der Angelegenheit befalt haben konnte.

Zu d): Die Moglichkeit, sich mit einem Gesuch an den Kai-
ser zu wenden, gab es fiir Privatpersonen auch vor Hadrian. Die
Neuerung unter dessen Regierung bestand hauptsichlich in der
Umgestaltung und kompetenten Besetzung der kaiserlichen
Kanzleien, was offensichtlich den Ausbau und die Reglemen-
tierung des ganzen Verfahrens nach sich zog und dieses effekti-

ver machte, sodafl auch die Haufigkeit von Petitionen zunahm.
(Vgl. oben S.14 und Anm. 27 und 28).

E. Heck: a) Seit wann cognitiones de Christianis als solche
bezeichnet wurden, ist nicht zu kliren. Erste de facto bezeugte
cognitio gegen einen Anhinger Jesu, d.h. einen Christen, ist die
gegen Paulus acta 24-26, wohl rubriziert als cognitio de Saulo
qui et Paulus Tarseno ciue Romano seditioso (vgl. acta 24,5). Seit-
dem gab es sicher mehr solche Fille, die man irgendwann als
cognitiones de Christianis zu rubrizieren begann; das setzt Pli-
nius voraus (gegen K. Thraede, in ZNTW 95 [2004], 113f. mit
Anm.30).



32 DISCUSSION

b) 1 Petr. 4,16 kann man nicht datieren; &g Xprotiavée tritt
nur an die Stelle von 3ux 6 vopd pov (Mz 10,22; Le. 21,17
u.6.; vgl. auch Mz 5,10f; Le. 6,22); terminus post ist Bezeich-
nung der Anhinger Christi als Christiani/Xoiotiavol, vor 64.

A. Wlosok: Zu b) Den Entstehungszeitraum fiir den 1. Petrus-
brief darf man wohl noch etwas genauer abgrenzen. Als termi-
nus post gilt wegen der Verwendung des Decknamens Babylon
fiir Rom in 5,13 die Zerstorung Jerusalems, also das Jahr 70; der
terminus ante ist die literarische Bezeugung durch den (zweiten)
Polykarpbrief um 130 oder spiter; vgl. J. Molthagen (1995),
433f.; 437ff. Alle anderen Ansitze bleiben spekulativ, auch
Molthagens Eingrenzung der Abfassung von 1 Petr. auf die Zeit
zwischen 70 und 100 n. Chr. und schlieffliche Datierung in die

Regierungszeit Domitians.

L. Perrone: Ritengo opportuno accostarsi allo studio della
prima letteratura apologetica cristiana tenendo presente I'attuale
dibattito storiografico riguardo alla nascita dell’identita cristiana.
Una posizione diffusa tra gli storici del giudaismo e delle origini
cristiane difende I'idea che si possa parlare di ‘cristianesimo’ solo
in epoca relativamente tarda. Qualcuno suggerisce addirittura
una data dopo il 135. Che cosa pud insegnarci questa discus-
sione per meglio situare le testimonianze piu antiche della let-
teratura apologetica e inquadrare la stessa lettera di Plinio a
Traiano? Personalmente non concordo con la tesi dell’ identita
cristiana tardiva, ma propendo comunque per il riconoscimento
di una situazione ‘complessa’ delle prime comunita cristiane (tra
‘ciudaismo’ ed ‘eresia’), e non solo per il periodo che va da
Nerone a Traiano, ma in parte anche per il periodo successivo
(almeno nella misura in cui la ‘Grande Chiesa’ non ¢ ancora
arrivata a formarsi pienamente tracciando i confini con giudeo-
cristiani, gnostici e marcioniti).

A. Wlosok: Diese Frage lif3t sich kaum oder auf jeden Fall nicht

einheitlich beantworten. Dazu war, wie Sie selbst bemerken, die



FRAGEN, PROBLEME, KONTROVERSEN 33

historische Situation viel zu komplex; Umstinde, Entwicklungen,
Erkenntnisprozesse konnten regional und zeitlich sehr verschieden
sein. Denn wenn ich die Bezeichnung ‘christliche Identitdt” hier
richtig verstehe, geht es einerseits um die Ausprigung des Selbst-
verstindnisses der christlichen Gemeinden der ersten Genera-
tion(en) in Abgrenzung von ihrem herkdmmlichen Judentum und
zunehmend auch in Auseinandersetzung mit der paganen helle-
nistischen Welt; andererseits geht es um die Wahrnehmung und
Einschitzung dieser neuen religiosen Bewegung durch eben diese
ihre alten Nachbarn. Dieser zweite Aspekt hat in unserem Zusam-
menhang die groflere Relevanz, und da steht am Anfang die bela-
stende Einstufung der Jesus-Anhinger von seiten der Vertreter des
offiziellen Judentums als eine hiretische jiidische Sekte, die blas-
phemische Lehren verbreitet und unter den Juden Unruhe stiftet
(vgl. die Anklagen gegen Stephanus acra 6,11-14 und gegen Pau-
lus acta 22,5f. u.6.). Spitestens mit dem Prozef§ des Paulus in
Caesarea unter den Prokuratoren Felix 58 n.Chr. (actz 25) und
Festus 60 n.Chr. (acta 25; dazu Heike Omerzu, Der ProzefS des
Paulus [Berlin/New York 2002]) erreichte diese Beurteilung romi-
sche Behérden. Fiir diese handelte es sich jedoch um eine inner-
jidische Angelegenheit, d.h. die Christen galten noch als “Teil
der jiidischen Religion” (G. Stemberger, in RAC 19 [1998], 230).
Eine klare Abgrenzung zeigte sich wenig spiter in Rom bei der
neronischen Verfolgung. Der folgende jiidische Krieg hat den Pro-
zefd weiter vorangetriecben. Mit der Trennung verloren die Chri-
sten ihr jiidisches ‘Schutzdach’ (vgl. Tert. apol. 21,1: sub umbra-
culo insignissimae religionis certe licitae) und standen vor der
Aufgabe, sich als Religion neu zu definieren. Das geschah zu
einem guten Teil im Rahmen der Apologetik.

Chr. Riedweg: a) Ich habe Miithe mit der vorhin geduflerten
Annahme, Tacitus verbinde in ann. 15,44 das Christentum spe-
ziell mit dem Judentum. M.E. handelt es sich um eine ‘neu-
trale’ Beschreibung des Ursprungsortes und der weiteren Ver-
breitung des Christentums.

b) Welche Rolle spielt bei Plinius/Trajan das Hetairienverbot?



34 DISCUSSION

A. Wlosok: Zu a) Die Verbindung liuft tiber das Stichwort
Iudaea. Tacitus teilt seinen Lesern mit: das Ursprungsland die-
ser als Chrestiani bezeichneten Sekte ist Iudaea, ihr Stifter, Chri-
stus, ein von dem romischen Statthalter der Provinz Iudaea hin-
gerichteter (jiidischer) Verbrecher. Diese Angaben, die mit
harten negativen Werturteilen durchsetzt sind (exitiabilis super-
stitio, id malum, atrocia aut pudenda), wie sie Tacitus in den
Historien (5,5,1. 5; 5,8,2f.) zum Teil gleichlautend iiber Religion
und Sitten der Juden gefillt hat, konnten weder im weiteren
Kontext des Werkes (dazu R. Syme, Zacitus [Oxford 1958],
I 449, I1 467-469) noch auf dem aktuellen politischen Hinter-
grund zur Abfassungszeit der letzten Biicher der Annalen (gegen
Ende der Regierungszeit Trajans oder gar erst unter Hadrian)
gelesen werden, ohne daf3 sich zumindest bei romischen Lesern
die Assoziation Iudaea/unruhige, aufriihrerische Provinz ein-
stellte. Die Ursprungsangabe ist also nicht untendenziés, denn
sie trigt zur Diffamierung der Gruppe bei, indem sie diese nahe
an das rebellische Judentum der Zeit heranriickt.

Zu b) Dariiber informieren am besten die Briefe des Plinius
und Trajan selbst, zumal ein Passus in dem Christenbrief
(10,96,7). Danach hatte Plinius von Trajan den Auftrag erhal-
ten, in der als unruhig geltenden Provinz das Vereinswesen zu
tiberwachen und illegale Kérperschaften zu unterdriicken.
Er hatte daher per Edikt derartige Hetairien verboten, und es
gab Christen, die aussagten, daf sie darauthin den Gemeinde-
versammlungen fern geblieben waren (guod ipsum facere desisse
post edictum meum, quo secundum mandata tua hetairias esse uetu-
eram). Dafd Trajan selbst in lizenzierten Verbinden oder Genos-
senschaften potentielle Unruheherde sah, zeigen die Briefe 10,33
und 34: Er lehnt den Vorschlag des Plinius, in Nicomedia nach
einem verheerenden Brand ein als Feuerwehr einsetzbares colle-
gium fabrorum einzurichten, mit der Begriindung ab, daf$ aus
derartigen factiones doch in Kiirze Hetairien entstiinden.

M. Alexandre: a) Vous avez privilégié la liste d’Eusebe, Hist.eccl.
IV (Quadratus, Aristide, Justin, Méliton, Apollinaire), tout en



FRAGEN, PROBLEME, KONTROVERSEN 35

ajoutant, en dehors d’Eusebe, Athénagore (presbeia), dont on
pourrait rapprocher par ex. Legatio ad Gaium de Philon. Mais
vous auriez peut-étre pu faire un sort a Tatien, Discours aux Grecs
(destinaire collectif), & Théophile, A Autolycos, et A la Lettre &
Diognéte (destinaires individuels), le genre apologétique étant
polymorphe! (Cf. larticle de J.-C. Fredouille concernant la nais-
sance du genre apologétique.) b) Vous avez évoqué le lectorat
chrétien auquel étaient destinés ces textes fournissant un “outil-
lage pour des échanges oraux avec I'entourage dans la vie quoti-
dienne”. Que sait-on de ces échanges avec les paiens? Seules les
apologies (Théophile, Lettre & Diognéte, Minucius Felix) et, me
semble-t-il, peut-tre aussi certains Actes des martyrs (Apollonios)
nous donnent des exemples de communication paiens/chrétiens.
Pour le judaisme, on a 'exemple des dialogues de Philon avec son
neveu ‘converti’ au paganisme, cest-a-dire “ayant renié les cou-
tumes ancestrales” (Flavius Josephe): De providentia, De anima-
libus — exemples littéraires mais qui ont une certaine vraisem-
blance; pour Josephe, on a I'exemple du Contre Apion dédié a
l'affranchi paien Epaphrodite. A-t-on connaissance de conver-
sions dues 2 la lecture des Apologies (cf. Aristide, Justin, Tatien)?

A. Wlosok: Zu a) Hier liegt offenbar ein Mif$verstindnis vor. In
meinem Text geht es um die Apologien mit Kaiseradresse, die die
Form von Petitionen, d.h. eines /ibellus oder einer legatio, haben.
Die von lhnen angemahnten Schriften gehéren nicht dazu.

Zu b) Belege fiir den miindlichen Austausch zwischen Chri-
sten und Heiden im alltiglichen Zusammenleben kénnen wir
kaum erwarten. Aber die von Thnen angefiihrte Literatur enthilt
geniigend Hinweise auf Lebenssituationen, die ein Gesprich
herausfordern mufSten (z.B. Thphl. Auzol. 2,1,1£.; s. auch oben
S.5 Anm.6). Erinnert sei zudem an die Andeutungen im
1. Petrusbrief- Zeugnisse iiber Bekehrungen aufgrund der Lek-
tiire von Apologien sind mir nicht bekannt.

Chr. Riedweg: Worauf griindet sich die Sicherheit, dafl die
Christen — als ‘jiidische Sekte’, die sich erst mit der Zeit stirker



36 DISCUSSION

von der Synagoge geldst hat — nicht ebenfalls als eine Kérper-
schaft eine Eingabe bei den Kaisern machen konnten (vgl. Philo,
Leg.)? Im tibrigen wire es im romischen Reich grundsitzlich
ohne weiteres denkbar gewesen, daf$ sich das Christentum als
eine der vielen ‘associations religieuses’ organisiert und in die

damalige Gesellschaft eingegliedert hitte.

A. Wlosok: Zu den Voraussetzungen fiir die Tolerierung einer
fremden Religion durch den rémischen Staat gehorte, dafd
diese schon bestanden hatte, als die betreffende Nation unter
romische Herrschaft kam. Den Juden war, nicht nur in ihrem
Stammland, sondern auch in der Diaspora, die Ausiibung ihrer
altiiberlieferten Religion und die dazugehorige Lebensweise
‘nach den Gesetzen ihrer Viter' rechtlich garantiert. Solange
die Christen nach auflen als zum Judentum gehérige religiose
Gruppierung in Erscheinung traten, galt der rechtliche Schutz
auch fiir sie. Mit der Trennung verloren sie ihn und konnten
sich weder als Nation noch als althergebrachte Religionsge-
meinschaft ausweisen, wegen ihres exklusiven Monotheismus
aber auch nicht einfach in die polytheistische Gesellschaft ein-
gliedern. Die Lage der Juden war iiberhaupt nicht vergleich-
bar: Philo konnte als Sprecher der Gesandtschaft der alexan-
drinischen Juden das hohe Alter der jiidischen Religion
beschworen und auf das den Juden unter Caesar und Augustus
zugestandene Versammlungsrecht in den Synagogen und son-
stige ihnen gewihrten Privilegien hinweisen (leg. 311-317;
152-158).

L. Perrone: Una domanda ulteriore che ci si pud porre con-
cerne lo sfondo istituzionale dei primi scritti apologetici. Quale
¢ 'ambiente comunitario che esse ci fanno intravedere? I'im-
pressione ¢ che, pur indirizzandosi alle autorita, essi rappresen-
tino in sostanza iniziative di carattere personale (anche se non
ignorano le forme di vita delle comunita ecclesiali). Ma cid non
dipende a sua volta proprio dal fatto che un preciso quadro isti-
tuzionale ¢ ancora in fieri e non c’¢ dunque una cornice



FRAGEN, PROBLEME, KONTROVERSEN 37

comunitaria precisa a cui fare appello? Penso, in particolare
— com’¢ ovvio —, alla situazione di Giustino a Roma: siamo
nell’'ambito di una ‘scuola’, che si affianca ad altre, e 'apologista
non pud quindi parlare a nome di ‘una’ comunita.

A. Wlosok: Zu der Frage lif3t sich kaum anderes sagen als Sie
schon angedeutet haben: Die frithen Apologeten sind, wie ihre
Personalangaben in den Adressen zeigen, in eigener Person auf-
getreten und haben fiir die Gesamtheit der Christen (pro Chri-
stianis) gesprochen. Selbstverstindlich miissen sie Verbindungen
zu christlichen Gemeinden gehabt haben, aber dariiber erfahren
wir nichts Konkretes. Im Fall Justins, der seine Philosophenrobe
auch als Christ trug, wird soviel deutlich, daf er in Rom als
freier philosophischer Lehrer titig war — unter Einschluff christ-
licher Unterweisung, wie aus der Mirtyrerakte (lust. 2,3; 3,4;
4,5; 4,7) hervorgeht — und auch Kontakte, besonders Ausein-
andersetzungen mit anderen philosophischen Richtungen hatte.

A. van den Hoek: The fact that some ‘apologies’ have survived
the passage of time is perhaps important in its own right. One
might ask what their function was for the Christian communi-
ties between the time of their composition and Eusebius?

A. Wlosok: Die Apologien’ hatten vermutlich keine Gemein-
defunktion im eigentlichen Sinn. Aber sie konnten von einzelnen
Christen und auch von Amtstrigern der Gemeinden zu den oben
(5.19 mit Anm.44) genannten Zwecken verwendet werden. Bis
zur Zeit Eusebs war die Verfolgungsgefahr fiir Christen unver-
mindert aktuell, ja zuletzt von grauenvoller Prisenz, und mit der
Lizenzierung der Christen durch Galerius im Jahr 311 horte die
Auseinandersetzung mit dem Heidentum keineswegs auf.



B ST T




	Die christliche Apologetik griechischer und lateinischer Sprache bis zur konstantinischen Epoche : Fragen, Probleme, Kontroversen

