
Zeitschrift: Entretiens sur l'Antiquité classique

Herausgeber: Fondation Hardt pour l'étude de l'Antiquité classique

Band: 51 (2005)

Artikel: Die christliche Apologetik griechischer und lateinischer Sprache bis zur
konstantinischen Epoche : Fragen, Probleme, Kontroversen

Autor: Wlosok, Antonie

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-660644

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-660644
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


I

Antonie Wlosok

DIE CHRISTLICHE APOLOGETIK
GRIECHISCHER UND LATEINISCHER SPRACHE

BIS ZUR KONSTANTINISCHEN EPOCHE.
FRAGEN, PROBLEME, KONTROVERSEN

Vorbemerkung

Die Planung der Entretiens 2004 über L'apologetique chreti-

enne grecque et latine jusqu'h l'epoque constantinienne hat sich
relativ lange hingezogen. Der erste Aaistoß erfolgte 1997, als

Thema war seit 1998 die frühchristliche Apologetik in den Blick
gefaßt, aber zur Präzisierung und dem Beginn der gezielten
Vorbereitung kam es erst um 2001/2002. In dieser kurzen

Zeitspanne ist — vorbereitet durch stimulierende Einzelpublikationen
und kritische Editionen der 90ger Jahre1 — eine ganze Serie

von interdisziplinären Sammelbänden zum Gegenstand erschienen

mit Einzelbeiträgen von verschiedenen Autoren, deren

Fragestellungen zum Teil ein neues, von aktuellen gesellschaftlichen

1 Es sei nur an die beeindruckende Reihe der von M. MARCOV1CH besorgten
Textausgaben früher griechischer Apologeten in den PTS (Patristische Texte und
Studien) erinnert: ATHENAGORAS (PTS 31, 1990); PS.-JUSTINUS, Cohortatto ad
Graecos, De monarchia, Oratio ad Graecos (PTS 32, 1990); JUSTINUS, Apologiaepro
Christianis (PTS 38, 1994) und Dialogus cum Tryphone (PTS 47, 1997); Tatianus
und THEOPHILUS (PTS 43/44, 1995) Als Beispiel solider wissenschaftlicher

Kommentierung und Textanalyse, durch welche die Forschung neue Impulse erhalt,
nenne ich Chr. RlEDWEG, Ps -Justin (Marked von Ankyra Ad Graecos de vera reli-

gione (bisher Cohortatio ad Graecos) Einleitung und Kommentar, 2 Bde. (Basel
1994). Eingehende Kommentare zu patnstischen Texten sind immer noch ein
dringendes Desiderat.



2 ANTONIE WLOSOK

Problemen geleitetes Interesse an der altkirchlichen Apologetik
erkennen lassen.2

Zur Kenntnis gekommen sind mir bisher die folgenden
Publikationen: Les apologistes chretiens et la culture grecque, sous la direction

de B. Pouderon et J. Dore (Paris 1998); Apologetics in the

Roman Empire. Pagans, Jews, and Christians, ed. by M.J. Edwards,

M.Goodman, et alii (Oxford 1999); J.W. Hargis, Against the
Christians. The Rise ofEarly Anti-Christian Polemic (New York, etc.

1999; 22001); Rom und das himmlischeJerusalem. Diefrühen Christen

zwischen Anpassung undAblehnung, hrsg. von R. v. Haehling
(Darmstadt 2000); Märtyrer und Märtyrerakten, hrsg. von
W. Ameling (Stuttgart 2002); vgl. auch Philosophia togata II. Ed.

by J.Barnes and M.Griffin (Oxford 1997) (Beiträge von M. Frede

zu Celsus und F. Miliar zu Porphyrios).
Den Flöhepunkt bildet die im Jahr 2000 in 1. Auflage und

2001 bereits in 2. Auflage erschienene umfassende Monographie

von Michael Fiedrowicz Apologie im frühen Christentum
mit dem spezifizierenden, in der Durchführung konsequent
beachteten Untertitel Die Kontroverse um den christlichen
Wahrheitsanspruch in den ersten Jahrhunderten. Diese als

Gesamtleistung imponierende Arbeit ist vom Verlag als

'Nachschlagewerk' angepriesen, sollte also verläßliche Informationen

bringen. Das ist jedoch, zumal im historischen Bereich,
oft nicht der Fall, da Fiedrowicz dazu neigt, fragwürdige
Hypothesen der neuesten, oft recht kombinations- und
konstruktionsfreudigen Forschung als gesicherte Ergebnisse zu
übernehmen.

Bei dieser Lage fällt, so meine ich, diesen Entretiens auch die

Aufgabe zu, die Rolle eines Korrektivs zu übernehmen und
durch kritische Prüfung und Stellungnahme Fragwürdigkeiten
aufzudecken und Problematisches zu benennen und, falls
erforderlich, auch unangemessene Aktualisierungen zurückzuweisen.

2 Es geht vor allem um Probleme des Neben-, Gegen- oder Miteinanders
verschiedener Kulturen und Religionen, um Möglichkeiten und Grenzen religiöser
Toleranz und gesellschaftlicher Integration.



FRAGEN, PROBLEME, KONTROVERSEN 3

Daher habe ich mich, wenn auch nicht gerade freudigen
Herzens, entschieden, mich in diesem Einführungsvortrag mit
solcher Arbeit zu befassen: Fragen, Probleme, Kontroversen zur
christlichen Apologetik der vorkonstantinischen Zeit.

I. Zur Lage der Christen im Römischen Reich im frühen
2. Jahrhundert

Das Aulkommen einer apologetischen christlichen Literatur3
im frühen 2 Jh. oder, präziser gesagt, die Abfassung von Apologien

des Christentums (seiner Lehren und Gemeinden sowie
des Christseins) hängt mit der bedrohlichen Lage zusammen,
in der sich die Christen im römischen Reich befanden. Bedrohlich

war sie in doppelter Hinsicht, in rechtlicher, aber auch

— und das war eigentlich das Primäre — in gesellschaftlicher.
Denn von Trajan war eine paradoxe Rechtslage geschaffen worden,

die die Christen der Willkür ihrer ihnen meist nicht wohl
gesinnten Umwelt auslieferte.

Spätestens4 im Jahr 113 hatte er in einem Reskript, das auf
eine mit einem eingehenden Untersuchungsbericht verbundene

Anfrage des als Statthalter in der Provinz Bithynia und Pontus

3 Vgl. meine ausführlicheren Darstellungen in: Handbuch der lateinischen
Literatur der Antike HLL 4 (München 1997), 436-438 und HLL 5 (1989), 363-
404; franzosische Ausgabe: Nouvelle histoire de la htthature latine 4 (Turnhout
2000), 387-391 und 5 (1993), 413-459. Weiter: "Christliche Apologetik gegenüber

kaiserlicher Politik bis zu Konstantin" (1974), Nachdruck in A.WLOSOK,
Res humanae — res divinae Kleine Schriften (Heidelberg 1990), 137-156; "Zur
lateinischen Apologetik der constantimschen Zeit", in Gymnasium 96 (1989),
133-148 Res humanae, wie oben, 217-232).

4 Zur Datierung der Anfrage des Plinius siehe A.N. Sherwin-White, The
Letters ofPhny (Oxford 1966), 80-84, 532; R. Freudenberger, Das Verhalten
der romischen Behörden gegen die Christen im 2.Jahrhundert, dargestellt am Brief
des Plinius an Trajan und den Reskripten Trajans und Hadrians (München 1967),
17-23.Vgl MOLTHAGEN (wie Anm.9), 17; A. WLOSOK, Rom und die Christen.
Zur Auseinandersetzung zwischen Christentum und romischem Staat ("Stuttgart
1970), 27. Zur Karriere des Plinius R. Syme, Tacitus (Oxford 1958), 75-85,
hier: 81.



4 ANTONIE WLOSOK

erstmals mit Christenprozessen konfrontierten jüngeren Plinius

antwortete, das bloße Christsein indirekt für straffällig erklärt.
Dem kaiserlichen Bescheid zufolge verfiel ein Christ der Todesstrafe,

falls gegen ihn regelrecht Anzeige erstattet wurde und er
beim amtlichen Verhör sein Christsein bekannte und darin
verharrte, indem er die ihm gewährte Möglichkeit einer Umkehr
ablehnte, die sich in Verneinung des Christseins und Vollzug
eines Opfers an die amtlichen römischen Götter zu manifestieren

hatte, also Wiedereingliederung in die herkömmliche
Ordnung und Religionsausübung bedeutete. Gefahndet werden
sollte jedoch von Seiten der Behörden nach den Christen nicht:
conquirendi non sunt. Si deferantur et arguantur, puniendi sunt,
ita tarnen ut qui negauent se Christianum esse idque re ipsa

manifestum fecerit... ueniam ex paenitentia impetret (Plin. epist.
10,97,1). Die Initiative, gegen Christen gerichtlich vorzugehen,
war somit der Bevölkerung überlassen.5

Und damit kommen wir zu dem zweiten Aspekt der bedrohlichen

Situation der Christen. Durch diese Regelung waren sie

in eine für sie beängstigende Abhängigkeit von ihrer paganen
Umgebung geraten, die dieser in ihrem Verhalten andersartigen,
in vielerlei Hinsichten suspekten und Anstoß erregenden
Minderheit mit Mißtrauen, Unverständnis und Ablehnung bis zu
offenem Haß begegnete. Konflikte der Christen mit der
griechisch-römischen Welt, in der sie lebten, gehörten aber von
Anfang an zu ihrem gesellschaftlichen Alltag. Aufgrund ihres
exklusiven Monotheismus und der rigorosen Ablehnung jeglicher

Teilnahme an heidnischen Kulthandlungen mußten sie sich

so weit wie möglich vom öffentlichen Leben fernhalten, z.B.
Besuche von Theater und Spielen und die Teilnahme an den

großen Festen und Aufzügen vermeiden. Ihre strengen sittlichen

5 Forschungsliteratur zu beiden Schreiben zuletzt bei K. THRAEDE, "Noch
einmal: Plinius d.J. über die Christen", in ZNTW 95 (2004), 102f. u. passim.
Hinzugefugt sei meine Behandlung in Rom und die Christen (wie Anm.4), 27-39;
rechtsgeschichthch ausgerichtete Kommentierung gibt FREUDENBERGER (wie
Anm.4).



FRAGEN, PROBLEME, KONTROVERSEN 5

Gebote wiederum legten ihnen Zurückhaltung im privaten
Bereich auf. Das machte sie unbeliebt und brachte sie immer
wieder in Schwierigkeiten, oft kam es zu Störungen im Familien-

und Eheleben.6 Die Folge waren alle möglichen Schikanen

und Bedrängungen und die Verfestigung von Vorurteilen
und Vorwürfen wie dem schwerwiegenden und politisch
relevanten des Atheismus.

In der ahertumswissenschaftlichen und theologischen
Forschung wurde immer wieder nach Vorstufen der von Trajan
sanktionierten Regelung der Christenfrage gesucht, für die die

Anzeige und Hinrichtung der Christen als Christen charakteristisch

ist. Plinius hatte, als er im zweiten Jahr seiner Amtszeit

den östlichen Teil seiner Provinz, also Pontus, bereiste, solche

Anzeigen erhalten (epist. 10,96,2: qui ad me tamquam
Christiani deferebantur) — was doch wohl die zumindest mögliche

Strafbarkeit des Christseins und vermutlich auch bereits

erfolgte Bestrafungen von Christen als in der Bevölkerung
bekannt voraussetzt. Auch Plinius selbst wußte, daß es

Christenprozesse {cognitiones de Christianis, 10,96,1) gab, aber was

an Christen überhaupt strafbar war und wie man gegen sie

vorzugehen hatte, war ihm unbekannt. Das impliziert, daß
ihm keine diesbezüglichen Anordnungen oder Instruktionen
vorlagen.

Die altkirchliche Überlieferung weiß von zwei Christenverfolgungen

in der zweiten Hälfte des 1. Jahrhunderts, von der
auch durch die nichtchristliche Geschichtsschreibung bezeugten

neronischen,7 nach Tacitus im Zusammenhang mit dem
Brand Roms im Jahre 64 stehenden, bei der Nero die durch

6 Vgl. den von Just. 2 apol.2,1-8 geschilderten Fall. In einem von Aug. ciu.
19,23 angefahrten Orakel (aus Porph. Dephil. ex oraculis haur 343 F Smith) geht
es ebenfalls um eine zum Christentum konvertierte Ehefrau, deren Ehemann sie
davon abbringen mochte und bei dem Orakel des Apollo Rat sucht. Siehe RlED-

WEG (unten S.164 Anm.48; 171 Anm.72).
7 Die wichtigsten Quellentexte (mit deutscher Ubersetzung) bei P. GUYOT —

R. KLEIN, Das frühe Christentum bis zum Ende der Verfolgungen I (Darmstadt
1993), 16-23.



6 ANTONIE WLOSOK

Schandtaten verhaßten 'Chrestianer' als angebliche Brandstifter
unterschob und als solche hinrichten ließ,8 und von einer
Verfolgung aus den letzten Regierungsjahren Domitians. In der
Forschung hat man beide Vorkommnisse in unterschiedlicher Weise

mit den Christenprozessen des Plinius verknüpft oder aber von
diesen abgesetzt. Für J. Molthagen z.B. gibt es eine direkte Linie
von Nero zu Trajan, deren Ausgangspunkt eine einem
Christenverbot gleichkommende Verfügung Neros an die
stadtrömischen Behörden gewesen sein müsse, die in der Folgezeit zu
reichsweiter Geltung gelangt sei, indem sie eine allgemeine
Kriminalisierung der Christen bewirkt habe.9 Auf die domitianische
Zeit geht Molthagen in dieser frühen Arbeit nicht ein. Inzwischen

glaubt er aber, Domitian die entscheidende Initiative zur
generellen Kriminalisierung der Christen zuweisen zu können.
(Dazu weiter unten).

Von einer Christenverfolgung unter Domitian ist explizit nur
in christlichen Quellen die Rede.10 In der altkirchlichen
Überlieferung gilt Domitian seit Melito von Sardes11 als Christenverfolger,

der zweite in der mit Nero beginnenden Reihe. In der

Kirchengeschichte blieb das bis weit in das 20.Jahrhundert

8 Tac. ann. 15,44,2: subolendo rumort Nero subdtdit reos et quaesitisstmis poems

affecit quos per flagitia mutsos uulgtts Chrestianos appellabat. Zu meiner
Auffassung des Textes siehe Rom und die Christen (wie Anm.4), 7-26.

9 J. MOLTHAGEN, Der römische Staat und die Christen im zweiten und dritten

Jahrhundert (Gottingen 1970; 21975), 1. Aufl. 19f.; 121 f. Als Ergebnis seiner

Untersuchungen konstatiert er: "Grundlage fur alle Verfolgungsmaßnahmen,
denen sich die Kirche in den ersten zweieinhalb Jahrhunderten ausgesetzt

sah, war Neros Mandat aus dem Jahre 64, das die Christiani als politische Feinde
von Kaiser und Reich unter Strafe stellte. Ursprunglich nur an die stadtrömischen

Magistrate erlassen, um die Hinrichtung der Christen als angeblicher
Brandstifter zu ermöglichen, wurde es in der Folgezeit auf das ganze Reich
ausgedehnt. Trajan bestätigte es grundsatzlich und modifizierte die Einzelhei-
ten"(121).

10 Hauptquelle ist Eus. hist.eccl. 3,14-20. Dazu jetzt J. ULRICH, "Euseb,
HistEccl III, 14-20 und die Frage nach der Christenverfolgung unter Domitian",
in ZNTW87 (1996), 269-289, dessen besonnen kritische Überprüfung der
Quellenzitate und Gewahrsleute bei Euseb zu dem Ergebnis fuhrt, daß sich keine
Stutze fur die These einer domitianischen Christenverfolgung finde.

11 Bei EUS. hist.eccl. 4,26,9.



FRAGEN, PROBLEME, KONTROVERSEN 7

hinein seine feste Rolle, wenn sich auch hin und wieder
vereinzelte kritische Stimmen meldeten.12

Diese nahmen zu, nachdem sich die Althistoriker, also Nicht-
theologen intensiver mit der Materie zu beschäftigen begannen.
Die nun emsig betriebene kritische Uberprüfung der Quellen
führte zu dem unter Historikern heute weitgehend anerkannten
Ergebnis, daß es eine von Domitian angeordnete Christenverfolgung

nicht gegeben hat. Doch rechnen viele damit, daß es

während seiner Regierung in Rom und Kleinasien zu Repressalien

und selbst Hinrichtungen von Christen, vermutlich wegen
maiestas oder Atheismus, gekommen ist.13

Am festesten verankert blieb die gewöhnlich in die Jahre 94
bis 96 verlegte Christenverfolgung Domitians in der neutesta-
mentlichen Wissenschaft, wo sie für eine Reihe jüngerer Schriften

(wie die Johannesapokalypse, den 1. Petrus- und 1. Clemensbrief),

welche Anspielungen auf gegenwärtige Drangsalierungen
von Christen enthalten, fraglos zur Datierung herangezogen
worden ist14 (obwohl dieselben Schriften zugleich zur Bezeugung

von Verfolgungen unter Domitian in Anspruch genommen

12 Verwiesen wird gewöhnlich auf die schwer zugängliche Studie von
L.H. CANFIELD, "The Early Persecutions of the Christians", in Studies in History,
Economics and Public Law 45,2 (New York 1913), 72-85; vgl. J. VOGT,
"Christenverfolgung I", in RAC 2 (1954), 1167-1170, hier: 1168. Im Nachkriegsdeutschland

fand die Bestreitung einer domitianischen 'Christenverfolgung' erst
durch die Publikationen von J. Moreau (in Nouvelle Clio 5 [1953], 29; La
persecution du christianisme dans l'Empire romain [Paris 1956]; erweiterte deutsche
Version: Die Christenverfolgung im romischen Reich [Berlin 1961]) Beachtung und
zunächst erwartungsgemäß auch Widerspruch. Vgl. z.B. H. Kraft, in Gnomon
34 (1962), 488-492; J.Vogt, a.O.; grundsätzlich zustimmend Th. KLAUSER, m
JbAC 4 (1961), 172-174.

13 Vgl z.B. K. CHRIST, "Zur Herrscherauffassung und Politik Domitians
Aspekte des modernen Domitianbildes", in SZG 12 (1962), 187-213, hier: 199-
206; Id., Romische Geschichte und Wissenschaftsgeschichte II (Darmstadt 1983),
1-27; Id., Geschichte der romischen Kaiserzeit (München 1988;21995), 283;
H. BELLEN, Grundzuge der romischen Geschichte II (Darmstadt 1998), 94F.;
radikaler ablehnend B.W. JONES, The Emperor Domitian (London 1992), 114-119.
Unergiebig fur diesen Themenbereich. Ch. Urner, Kaiser Domitian im Urteil
antiker literarischer Quellen und moderner Forschung (Diss, phil Augsburg 1993)

14 So in den meisten Einleitungen zum Neuen Testament, auch noch der

jüngsten Zeit. Vgl. die Aufzahlung bei REICHERT (wie unten), 227 Anm.3. Speziell



8 ANTONIE WLOSOK

werden). Von daher vor allem kommt nun auch die jüngste,
noch in Gang befindliche Rebellion gegen diese Verfolgung. Ein
fester Bestandteil der Argumentation ist dabei die Berufung auf
die Revision des traditionellen negativen Domitianbildes oder

— wie es auch formuliert wurde — der "Paradigmenwechsel
im Domitianbild", der die bisherigen Datierungen hinfällig werden

lasse.15

Ich gehe nun über zu einer notgedrungen sehr knappen
Besprechung zweier neuer Forschungsbeiträge, die die Fachwelt
mit konträren Fösungsvorschlägen konfrontieren. Dabei muß
in diesem Rahmen auf eingehende Kritik oder Widerlegung
verzichtet werden. Meine primäre Absicht ist, auf die Bewegungen
im Bereich der Forschung aufmerksam zu machen und die
präsentierten Ergebnisse zur allgemeinen Diskussion zu stellen.

1. Forschungsbeitrag: Angelika Reichert, "Durchdachte
Konfusion. Plinius, Trajan und das Christentum", in ZNTW 93
(2002), 227-250. In dieser Untersuchung liegt der Akzent auf
dem Pliniusbrief, der nach Meinung der Verfasserin primär als

literarisches Dokument zu behandeln sei. Dann erweise er sich
als ein rhetorisches Meisterstück, in dem der Autor Plinius
seinen Adressaten Trajan durch literarisches Arrangement der
mitgeteilten Fakten so geschickt lenke, daß der Kaiser das gänzlich
originelle Konzept seines Statthalters für den Umgang der
römischen Behörden mit den Christen akzeptiere. Kern des

Konzeptes sei die Zurückdrängung des Christentums durch
"rechtliche Festlegung der Strafbarkeit des nomen ipsum" (237)

zur Datierung der Johannesapokalypse-. J. MOLTHAGEN, in Historia 44 (1995), 425
Anm.17; O. Böcher, in ANRWW 25,5 (1988), 3850; 3879.

15 K. ERLEMANN, "Die Datierung des ersten Klemensbriefes. Anfragen an eine
communis opinio", in NTS 44 (1998), 591-607, hier: 595. Urner (wie Anm.13)
schließt ihre Untersuchung mit dem Ergebnis: "Das Domitianbild unterliegt
einem Wandel. Aus dem grausamen, habgierigen Tyrannen, dem haltlosen Lüstling

und feigen Versager im Kriege wurde inzwischen ein strenger, konsequenter,
auf Provokationen hart reagierender Herrscher, ein gerechter und umsichtiger
Staatsmann, ein sittenstrenger Verfechter altrömischer Werte und fähiger Feldherr

mit Augenmaß für Realitäten"(321). Vgl. REICHERT, 246f.; ULRICH (wie
Anm.10).



FRAGEN, PROBLEME, KONTROVERSEN 9

einerseits und ein "Verzeihungsangebot an Abgefallene"
andererseits (238). Es handele sich um einen Neuansatz ohne
Vorstufen, soll heißen, es habe vorher kein Vorgehen gegen Christen

als solche gegeben. Das Hauptargument ist fur A. Reichert
das neue Domitianbild. Domitian scheide "als Inaugurator einer
christenfeindlichen Praxis romischer Behörden" aus (248). Als

Konsequenz ergebe sich fur Neutestamentier, daß die Frage nach
der zeitlichen Einordnung von 1 Petr. und der Johannesapokalypse

neu zu stellen sei. Diese Schriften seien nicht mehr
aufgrund der darin erwähnten Bedrängnisse von Christen in
domitianische Zeit zu verlegen und "vielleicht sogar besser

verstandlich auf dem Hintergrund der von Trajan und Plinius
geschaffenen Situation" (249). Diese Ausfuhrungen wurden von
K. Thraede16 bereits im übernächsten Band der ZNTW (2004)
begeistert begrüßt.

2.Forschungsbeitrag: Joachim Molthagen, "Die Lage der
Christen im romischen Reich nach dem 1. Petrusbrief. Zum
Problem einer Domitianischen Verfolgung", in Historia 44
(1995), 422-458. Während A. Reichert jeden Zusammenhang
zwischen den von Plinius geführten Christenprozessen mit
früherem, unter welchem Rechtstitel auch immer erfolgtem
Einschreiten gegen Christen unter Domitian bestreitet, tritt
Molthagen in konsequenter Wahrung seiner oben (S.6) dargelegten

Position entschieden fur Kontinuität ein, die er starker

zu stutzen versucht. Sein bisheriger Beweisgang hatte noch eine

empfindliche Lücke, ihm fehlte die Erklärung, wie das an die
stadtromischen Behörden gerichtete neronische Mandat zu
reichsweiter Geltung gelangt sei und eine generelle Kriminalisierung

der Christen bewirken konnte. Diese Erklärung glaubt
er nun mit Hilfe des 1. Petrusbriefes gefunden zu haben. Da

16 Thraede (wie Anm.5), 103f Gerade die von ihm so gerühmte
Unterscheidung zwischen Tatsachen- und Darstellungsebene ist problematisch. Sie
verfuhrt dazu, — zumal die Tatsachen ja weitgehend aus dem Text ermittelt werden

müssen — Angaben, die nicht in das eigene Deutungskonzept passen (wie die
über Renegaten aus früheren Zeiten in PlIN. epist. 10,96,6), als rhetorische
Ausgestaltung oder eben literarische Fiktion abzutun



10 ANTONIE WLOSOK

seiner Einschätzung nach die 1 Petr. vorausgesetzte Lage der
Christen neu sei, insofern Christen wie bei Plinius und Trajan
"allein wegen ihres Christseins gerichtlich angeklagt und verurteilt

werden konnten" (S.455), müsse eine Verfügung Domitians

erfolgt sein — (Molthagen denkt an eine Verwaltungsanordnung

für die Statthalter, die an das von ihm postulierte, für
die stadtrömischen Behörden bestimmte Mandat Neros aus
dem Jahr 64 anknüpft) —, eine Verfügung, "die in rechtlich
wirksamer Weise das Christsein reichsweit strafbar machte",
womit die generelle Kriminalisierung der Christen vollzogen
war. Diese kaiserliche Initiative sei "der wesentliche Inhalt dessen,

was man als domitianische Verfolgung bezeichnen kann"
(455). Die von Domitian mit seiner Maßnahme verfolgte
Absicht sei gewesen, die sich häufenden "lokalen Konflikte um
die Christen zu lösen und dadurch friedliche Verhältnisse im
Reich zu fördern"{ibid.). Eben darum sei es später auch Trajan

gegangen. Das Domitianbild bleibt somit auch in diesem Fall

positiv.17
So fragwürdig diese Hypothesen sein mögen, die Untersuchung

hat das große Verdienst, den 1. Petrusbrief als Dokument

herangezogen und mit Blick auf die darin thematisierte
bedrohliche Situation der angeschriebenen Christen (in Pon-

tus, Galatia, Kappadokien, Asia und Bithynien — in dieser

Zusammenstellung und Abfolge!) analysiert zu haben. Diese
Christen haben Schwierigkeiten mit der nichtchristlichen
Bevölkerung, unter der sie als zerstreute Minderheit, wie
Fremdlinge, leben und durch eine seit ihrer Zugehörigkeit zum
Christentum veränderte Lebensweise, die die Teilnahme am
alltäglichen gesellschaftlichen Leben empfindlich einschränkt,
auffallen. Wegen dieses veränderten Lebensstils, der die Absage
an "das heidnische Treiben" mit seinem "ausschweifenden
Leben" und "unerlaubtem Götzendienst", wie es im Text heißt
(4,3), voraussetzt, werden sie beschimpft und angefeindet (4,4).

17 Eine Inkonsequenz, die REICHERT 248f. treffend als zirkelschlußnahe
Argumentation charakterisiert.



FRAGEN, PROBLEME, KONTROVERSEN 11

Sie sind Verleumdungen ausgesetzt (3,16) und — wie schon zu
Neros Zeiten — gesellschaftlich als Übeltäter (xaxo7ro«H 2,12)
diffamiert.

Darüber hinaus ist aber auch die Rede von akuter Bedrohung
und von Leiden, die als Prüfung bestanden werden müssen (1,6;
4,12). In diesem Zusammenhang wird gesagt: "Wenn ihr
geschmäht werdet wegen des Namens Christi (sv ovopocu Xptcrroü),
seid ihr selig zu preisen" (4,14). Und danach wird das im Falle
eines Christen besonders anstößige und beschämende Leiden
bei einer Bestrafung wegen tatsächlicher krimineller Delikte
konfrontiert mit einem Leiden coc Xpumavoi; (pati ut Christianus),

dessen sich ein Christ nicht schämen solle, "sondern Gott
verherrlichen in diesem Namen" (4,16). Solche Formulierungen

haben natürlich viel Aufmerksamkeit gefunden.18 Daß es

sich in diesen Fällen bereits um Christenprozesse im strikten
Sinn handelt, geht aus dem Text nicht eindeutig hervor. Daß
aber an die äußerste Bedrohung gedacht ist (unter welchem
Rechtstitel auch immer, man denke an die im Text erwähnten

Verleumdungen!), ist zumindest sehr wahrscheinlich.
Unter den an die Adressaten des Briefes erteilten Ermahnungen

und Ratschlägen, die Vorurteile der heidnischen Seite

gegen die Christen abzubauen, erscheint auch die Bereitschaft

zur Apologie': "Seid stets bereit zur apologia gegenüber jedem,
der von euch Rechenschaft fordert über die Hoffnung in
euch"(3,15).19 Diese Aufforderung steht in engem Bezug zu

18 Dazu MOLTHAGEN, 445-450, in Auseinandersetzung mit den theologischen
Kommentatoren, deren größtenteils abweichende Auffassungen angeführt werden

(Hinzu kommt jetzt J.H ELLIOT, I Peter A new translation with introduction

and commentary [The Anchor Bible 2000], 778ff (780 zu 4,16: "because of
Christ", "because of being associated with Christ") Bei 1 Petr 4,14 (sv övöjxari
Xpicrxoü) macht Molthagen 445f. geltend, daß die Formulierung im NT singular
sei und man ihrer Besonderheit nicht gerecht werde, wenn man sie, wie üblich,
mit den sonstigen Leidens- und Verfolgungsworten (zusammengestellt in
Anm 120 und 121) verbinde und im Sinne des "um meinetwillen" (svsxsv sjroü)
aus Mt. 5,11 (vgl. Lc 6,22) erklare (weitere Belege dafiir in Anm 122).

19
etoifxoi (xe£ none aTroXoyiav tiav-u tU aixoüvTi Xoyov rapi T'/jc ev ujxtv

sXmSoi;



12 ANTONIE WLOSOK

den Ausführungen über die neue, aus heidnischer Sicht ärgerliche

und anstößige, weil gesellschaftsfeindliche Lebensweise
der Christen. Der Fortsetzung ist zu entnehmen, an welche
Art von Apologie gedacht ist: "Aber antwortet bescheiden und
ehrfürchtig, damit die, die euch beschimpfen, weil ihr in <der
Gemeinschaft mit> Christus ein rechtschaffenes Leben führt,
sich wegen ihrer Verleumdungen schämen müssen". Verleumdungen,

die den Lebenswandel der Christen, und dazu gehört
auch das Gemeindeleben, betreffen — das waren die den
Christen anhaftenden flagitia, Verbrechen und Schändlichkeiten,

die es einem Nero ermöglichten, die derart diskriminierte

Gruppe gegenüber der stadtrömischen Bevölkerung als

Brandstifter plausibel zu machen, und nach denen auch Pli-
nius bei seinem Verhör in der Provinz Bithynia-Pontus
forschte.

Unter solchen Umständen war den Christen eine geduldige
und vielseitige Aufklärungsarbeit geboten. Es galt, gefährliche
Verleumdungen zu widerlegen, falsche Vorstellungen zu
korrigieren, Mißverständnisse richtig zu stellen, Unverständliches zu
erklären, Ungewöhnliches zu rechtfertigen, etwas von der eigenen

Lehre verständlich zu machen und schließlich auch werbend
dafür einzutreten. Befragt werden konnten sie von verschiedenen
Seiten und aus unterschiedlichem Anlaß, etwa im täglichen
Zusammenleben, im privaten Kreis, in der Öffentlichkeit, von
offizieller Seite, auch vor Gericht, von interessierten oder
mißtrauischen Nachbarn, Verwandten, Freunden und von Feinden.

Was hier erteilt wird, ist der Auftrag zu einer umfassenden,
einer, wie wir heute sagen, multifunktionalen Apologetik.

In diesem Sinne, als apostolisches Gebot zu einer weit gefaßten

Apologetik, hat auch Euseb die Bibelstelle in seiner praepa-
ratio euangelica verstanden. Er zitiert sie in der Einleitung zu
diesem Werk, das er im Vorwort zu einem späteren Buch als

apologia bezeichnet,20 zweimal21 mit Blick auf das vorliegende

20
praep.eu. 11 praef.'b.

21
praep.eu. 1,3,6; 1,5,2.



FRAGEN, PROBLEME, KONTROVERSEN 13

umfangreiche und vielfältige apologetische Schrifttum, das sich

ihm als eine Antwort auf diesen biblischen Auftrag darstellt.22

II. Petitionen, Legationen — als "Sitz im Leben" der Apologie in
der alten Kirche?

Euseb verwendet den Begriff dtTtoXoyta auch in einem engeren
Sinn, der dem technischen Gebrauch des Wortes in Rhetorik und
Gerichtswesen entspricht. Da meint apologia die persönliche
Verteidigungsrede vor Gericht23 — eine Möglichkeit, die den Christen

in dem seit der Statthalterschaft des Plinius üblichen
Verfahren gegen sie nicht mehr offen stand. Bei der Behandlung der

Zeit von Trajan bis zu Marc Aurel im 4. Buch seiner Kirchengeschichte

bezeichnet Euseb die apologetischen Schriften, die eine
Kaiseradresse haben, das heißt an die jeweils regierenden Kaiser
als die höchste richterliche Instanz gerichtet sind, als apologia.24

(Das betrifft Quadratus, Aristides, Justin, Melito von Sardes, Mil-
tiades und Apollinaris; Athenagoras und seine Gesandtschaffs-

tzddpresbeia werden von Euseb merkwürdigerweise nicht
erwähnt.) Daß das Wort auch Bestandteil des ursprünglichen
Titels dieser Schriften war, ist nicht sicher.25 Der Form nach

22 Vgl M. Frede, "Eusebius' Apologetic Writings", m Apologetics in the Roman

Empire, ed. by M.J. Edwards, M Goodman, et ahi (Oxford 1999), 228f.
23 In den Definitionen der rhetorischen Lehrbucher (seit ARIST, rhet 1, 3,

1358 b 11) ist die dmoAoyia (lateinisch: defensio, depulsio) gewöhnlich mit der
Anklage (y.a.rrrflop'i.aJacciisatio, intentio) zusammengestellt und wie diese als eines
der beiden officia des genus mdiciale (yevot; Sixavixov) bestimmt, z.B. QUINT, inst
3,9,1. Vgl. W. KINZIG, "Der "Sitz im Leben" der Apologie in der Alten Kirche",
inZKG 100 (1989), 298-300; Fiedrowicz, 18-21, Frede (wie Anm.22), 225fF.;
F. YOUNG, "Greek Apologists of the Second Century", in Apologetics ...(wie
Anm.22), 90f.

24 Es sei darauf hingewiesen, daß Euseb diese Apologien nicht als eine
geschlossene Schriftengruppe präsentiert. Vielmehr werden sie sukzessiv, in der
chronologischen Abfolge ihrer Verfasser unter deren Gesamtoeuvre aufgezahlt.
EUS. hist eccl 4,3,1: Quadratus; 4,3,3: Aristides; 2,13,2 und 4,11,11: Justin, 1

apol., 4,16,1: Justin, 2 apol.\ 4,26,1- Melito und Apollinaris; 5,17,5: Miltiades.
25 Gegen KINZIG (wie Anm.23), 298. Die Apologeten selbst verwenden,

jedenfalls in den erhaltenen Texten, fur ihre diesbezüglichen Schriften andere



14 ANTONIE WLOSOK

handelt es sich bei diesen Apologien um Gesuche (Petitionen) an
den Kaiser mit der Bitte um rechtlichen Schutz für die Christen.

Die Einreichung einer direkt an den Kaiser gerichteten
Bittschrift, eines libellus, war die spezifische Form, in der

Privatpersonen einen kaiserlichen Bescheid zu erlangen versuchten.26

Unter Hadrian, der zu Beginn seiner Regierung die kaiserlichen
Zentralkanzleien umgestaltet und mit hochrangigen und

kompetenten, für die Beantwortung der libelli zuständigen Juristen
besetzt hatte,27 nahmen die privaten Petitionen zu28 und das

ganze Verfahren der Eingabe eines libellus, seiner Beantwortung
und der Bekanntmachung der Antwort erhielt feste Formen.29
Die Bearbeitung erfolgte in der kaiserlichen Kanzlei, die

Beantwortung durch bloßen (doch wohl dem Kaiser vorgelegten und
von ihm abgezeichneten)30 Aktenvermerk (subscriptio) am Ende
des eingereichten Originalexemplars und die Bekanntmachung,

Bezeichnungen, z.B Just. 2 apol. 14,1: ßißAlSiov; 1 apol 1,1 in der Adresse'
TcpoatptivTjau; xai evxeu^i«;; am Schluß 68,3: 7rpocr<pcüVY)crt? xal 56,3'
fx^icoaiq. Bei Eusebs ziemlich stereotyper Bezeichnung apologia ünip rfj<; Tua-rscop

/pro fide oder ähnlich handelt es sich eher um eine rubrizierende Formulierung
26 Siehe F. MILLAR, The Emperor in the Roman World (London 1977), 240-

252; 537-549. Als grundlegend gilt immer noch U. WlLCKEN, "Zu den Kaiser-
resknpten", in Hermes 55 (1920), 1-42 Dazu jetzt W WILLIAMS, "The Libellus
Procedure and the Severan Papyri", in JRS 64 (1974), 86-103; D. NöRR, "Zur
Resknptionspraxis in der hohen Pnnzipatszeit", in ZRG 98 (1981), 1-46; vgl
P. HERRMANN, "Hilferufe aus romischen Provinzen", Berichte aus den Sitzungen
der J Jungius-Gesellschaft der Wissenschaften Hamburg 8,4 (Gottingen 1990)

27 D Liebs, in HLL 4 (München 1997), 83f., 88f; 91-93 (mit weiterer For-
schungshteratur) — Ich danke D.Liebs fur sachkundige Auskünfte und hilfreiche

Literaturhinweise
28 Liebs (wie Anm.27), 93. Die Praxis bestand schon vor Hadrian, ist aber erst

vom 2.Jhdt. an reicher bezeugt Siehe MlLLAR (wie Anm 26), 240-252. Ein
Beispiel aus trajamscher Zeit findet sich bei PLIN epist 10,107; ein Fall ist aus der
Zeit des Augustus durch Inschriftenfund bekannt geworden.

29 Dazu knapp und instruktiv P. HERRMANN (wie Anm.26), 51f. am Beispiel
der inschrifthch erhaltenen, von ihm mit deutscher Ubersetzung wiedergegebenen

Bittschriften von Skaptopara in Thrakien an Gordian III. von 238 und
von Kolonen in Phrygien an Philippus Arabs und seinen Sohn von ca. 244-247

Texte Nr.4 und 6).
30 Vgl den Vermerk Rescripsi Recognovi, Sig[n]a in Text Nr.4, Z 168 und dazu

Herrmann, 52, ferner A v. Premerstein, in ÄEXIII 1 (1926), 39f.



FRAGEN, PROBLEME, KONTROVERSEN 15

auch für den Bittsteller selbst, durch öffentlichen Aushang (pro-
positio) des ganzen Dokuments31 an einem dafür bestimmten

gut zugänglichen Ort, in Rom z.B. im 2.Jh. am Apollotempel
auf dem Palatin, im 3.Jh. in der Porticus der Trajansthermen.32

Theoretisch war für die Christen eine solche Eingabe das

einzige ihnen verbliebene Rechtsmittel. Daß die christlichen
Apologeten tatsächlich davon Gebrauch gemacht haben, also

ihre Apologien nicht nur als Gesuche stilisiert haben, sondern
sie wirklich dem Kaiser überreicht oder gar vorgetragen haben,
ist in der gegenwärtigen Forschung eine besonders unter Historikern

und Juristen verbreitete Meinung. Fiedrowicz (S.37) z.B.

gibt sie bereits ohne jede Diskussion als Tatsache wieder:33
"Die Christen nutzten sofort diesen Amtsweg, um nicht nur
den Kaiser auf ihre Lage aufmerksam zu machen, sondern
zugleich durch die erhoffte Publikation ihrer Schriften an
jenem stark frequentierten Ort breitere Resonanz in der
Öffentlichkeit zu finden". In seiner anschließenden, auf Euseb

(,bist.eccl. 4,3,1) gestützten Darstellung hat dann der erste
christliche Apologet, von dem wir wissen, Quadratus, seine

Apologie "um 125/126 bei Kaiser Hadrian anläßlich seines

Aufenthaltes in Athen als Bittschrift für den christlichen Glauben

eingereicht", Aristides die seine "eventuell sogar mündlich
vorgetragen" (S.38).

Hier spätestens beginnen die Fragen, Zweifel und Probleme.34

Wie sollen wir uns den Ablauf praktisch vorstellen? Haben
Gesuche pro Christianis ihre kaiserlichen Adressaten oder wenigstens

deren Kanzlei überhaupt erreicht? Falls ja, was geschah

31 Ob (immer) das ganze Dokument, also auch die langen Bittschriften pro-
poniert wurden (so z.B. WlLCKEN, wie Anm.26), ist in der Forschung umstritten.

Nach D. NöRR (wie Anm.26), 20-32 wurde nur die subscriptio ausgehängt.
32 w. Williams, "Two Imperial Pronouncements Reclassified", in ZPE 22

(1976), 235-240; Liebs (wie Anm.27), 93.
33 Lediglich unter Verweis auf Kinzig (wie Anm.23), 302f.; 309f.
34 Vgl.die kritischen Fragen und Gegenargumente von S.-P. BERGJAN, Derfiir-

sorgende Gott. Der Begriffder PRONOIA Gottes in der apologetischen Literatur der
Alten Kirche (Berlin/New York 2002), 93-98.



16 ANTONIE WLOSOK

dann mit ihnen? Gesetzt den Fall, sie kamen an: war ein positives

Reskript überhaupt denkbar? Und sollte es je erfolgt sein:
wäre es dann von den Christen nicht bejubelt und verbreitet
worden? Die Uberlieferung weiß nichts, gar nichts davon. War
der Bescheid negativ, so mußte er, z.B. im Falle Justins,
mitsamt dem langen Text seines libellus (biblidion bei Just. 2 apol.
14,1) am palatinischen Apollotempel ausgehängt werden, und
jeder konnte davon Kenntnis nehmen. Das konnte nur fur
Christenfeinde wie den Kyniker Crescens erwünscht sein und den

Stadtpraefekten Urbicus, über dessen Ungerechtigkeiten Justin
Beschwerde geführt hatte (2 apol. 1-2), triumphieren lassen.

Ähnliche Schwierigkeiten ergeben sich, wenn man sich den

Weg einer christlichen Gesandtschaftsrede zum Kaiser vorzustellen

versucht, einer presbeia oder legatio also, als welche die
Apologie des Athenagoras gestaltet und benannt ist. (Hinweise
auf die Sprechsituation finden sich auch im Text, z.B. 16,2).
Durch eine Gesandtschaft wandten sich (im Unterschied zu
einer schriftlich eingereichten Petition einer Privatperson)
Kommunen und Körperschaften mit Gesuchen an die Kaiser,
denen sie ihr Anliegen durch Vortrag einer entsprechenden
Rede, für deren Abfassung in der Rhetorik unter der Rubrik
presbeutikos logos35 die Regeln bereit gestellt waren, unterbreiteten.

(Auch diese Rede wurde wie eine Petition anschließend

35 Vgl. MENANDER Rhetor aus Traktat II rapl £7uSeixTixcöv 423,6-424,2 (edd.
D.A. Russell/N.G WILSON); hinzuzunehmen sind weitere Rubriken wie basilt-
kos logos (368,1-377,30) und stephamkos logos (422,5-423,5); vgl. ferner D. KlEN-
AST, "Presbeia", in RE Suppl.-Bd. XIII (1973), 593-594. Die Kenntnis und
Anwendung antiker Rhetorik durch Athenagoras, vor allem die Aufnahme panegyrischer

Formelemente aus dem basilikos logos hat vor allem W.R. SCHOEDEL

("In Praise of the King. A Rhetorical Pattern in Athenagoras", in Disciplina nostra.
Essays in memory of Robert F. Evans, ed.by D.F. WlNSLOW (Cambridge, Mass.
1979),69-90) nachgewiesen, hier noch ohne Rückschlüsse auf eine konkrete
Gebrauchssituation, wiewohl MlLLAR (wie Anm.26), 564; 565 die Zuordnung
des Textes zur "standard form" der Gesandtschaftsrede bereits vorgenommen hatte.
Weiter ging dann R.M. GRANT (hauptsächlich in "Forms and occasions of the
Greek apologists", in SMSR 10 (1986), 213-226 und "Five apologists and Marcus

Aurehus", in VChr 42 [1988],1-17); vgl Bergjan (wie Anm.34), 93f. Siehe
auch unten Anm.4l.



FRAGEN, PROBLEME, KONTROVERSEN 17

eingereicht und durch eine epistula schriftlich beantwortet.)
Zum Vortrag gehörte eine Audienz, und für diese wiederum
gab es Zulassungsvoraussetzungen, die ein Athenagoras gar
nicht erfüllen konnte, es sei denn, hinter ihm stand eine christliche

Kirche oder Synode, die den rechtlichen Status einer
Körperschaft erlangt hatte, was in der damaligen Lage unvorstellbar

ist und im übrigen seinen Auftritt überflüssig gemacht
hätte. Selbst wenn Athenagoras die Zulassung irgendwie
erreicht hätte, das Zeremoniell und das religiöse Umfeld eines
Kaiserbesuches36 hätten ihn als Christen in einen unlösbaren
Konflikt gebracht.

Trotzdem wurde die presbeia des Athenagoras, hauptsächlich
in der historischen Forschung, nach anfänglicher Vorsicht37
immer zuversichtlicher, am intensivsten von R.M. Grant38 als

historisches Ereignis behandelt und mit Hilfe chronologischer
Hinweise in der Kaiseradresse (wie Konstellation und Titulatur)
und zeitgeschichtlicher Anspielungen (z.B. auf gegenwärtigen
Frieden im Reich, leg. 1,2 — ein Topos?) datiert und unter
Berücksichtigung des Kaiseritinerars sogar lokalisiert. Danach
fand der Auftritt des Athenagoras entweder im September 176
bei dem Kaiserbesuch Marc Aurels und seines Sohnes Commo-
dus in Athen statt oder39 nach Beginn der gemeinsamen Regierung

beider 177 bis etwa Mitte 178 in Rom.
Es fällt auf, daß die meisten Behauptungen der Historizität

der einzelnen Petitionen, für die die christlichen Apologien
geschrieben worden seien, eine Vorsichtsklausel enthalten, etwa
des Inhaltes: selbst wenn diese Texte in der Praxis nicht zur

36 Siehe H. HALFMANN, Itinera principum (Stuttgart 1996), 111-124; BerG-
JAN (wie Anm.34), 94ff. Ferner G. ZIETHEN, Gesandte vor Kaiser und Senat.
Studien zum römischen Gesandtschaftswesen zwischen 30 v.Chr. und 117n.Chr. (St.Kat-
harinen 1994), l48ff.

37 Vgl. Millar (wie Anm.26), 564f.
38 Zuletzt: Greek apologists ofthe second century (Philadelphia 1988), 100-111;

Vgl. T.D. BARNES, "The Embassy of Athenagoras", in JThS 26 (1975), 111-114.
Beide datieren den Vorgang auf September 176.

39 So Millar (wie Anm.26), 564 und M. Marcovich in seiner Edition der
Legatiopro Christianis (Berlin 1990), lf.



18 ANTONIE WLOSOK

Anwendung gekommen sein sollten, das heißt weder eingereicht
noch vorgetragen wurden, seien sie doch zumindest für einen
Gebrauch als Eingabe abgefaßt worden. Ich zitiere ein
aufschlußreiches Votum, das für die formgeschichtliche Betrachtung,

die die Entstehung einzelner literarischer Gattungen und
Formen aus ihrem "Sitz im Leben" d.i. dem konkreten historischen

Anlaß, erklärt, repräsentativ ist. Es stammt von W.
Kinzig:40 "Es gibt daher meines Erachtens keinen zwingenden
Grund, die Historizität dieser Petitionen anzuzweifeln Zwar
wissen wir nicht, ob sie auch tatsächlich eingereicht wurden.
Aber es kann wohl kein Zweifel daran bestehen, daß sie zumindest

als echte Petitionen konzipiert wurden".
"Was sind echte Petitionstexte, die gar nicht als solche

verwendet werden konnten? Auf der skeptischen Gegenseite, die
die Historizität der fraglichen Petitionen doch anzweifelt, arbeitet

man mit dem Begriff der literarischen Fiktion41 und meint
damit, daß der Verfasser seine Apologie nach dem formalen
Muster einer Petition bzw. Gesandtschaftsrede gestaltet hat,
unter Beachtung der dafür geltenden rhetorischen Regeln und
Konventionen. Dabei ist er im Grunde nicht anders verfahren
als der Verfasser einer 'echten' Petition. Die Anlehnung gerade
an die Form des Gesuchs (in den beiden Varianten Petition und
Presbeia) lag nahe, denn sie war der Lage der Christen
angemessen und entsprach ihren Bedürfnissen und Intentionen.
Fingiert ist letztlich nur die Realisierung der den Texten
zugrundegelegten Situation. Eine gute Fiktion aber hatte nach dem in

40 Kinzig (wie Anm.23), 312f.
41 Vgl. P. Lorraine Buck, "Athenagoras' Embassy: A Literary Fiction", in

HThR 89 (1996), 209-226, mit eingehender und uberzeugender Auseinandersetzung

mit W.R. Schoedel, "Apologetic Literature and Ambassadorial Activities",
in HThR 82 (1989), 55-78. Vgl. auch Bergjan (wie Anm.34), 94; 97£, ferner

eine weitere skeptische Stimme: A. DlHLE, Die griechische und lateinische
Literatur der Kaiserzeit (München 1989), 311 schreibt mit Blick auf die
Kaiseradressen: "Es ist mehr als zweifelhaft, daß diese Widmungen wörtlich zu nehmen
sind oder die Schriften gar ihre Adressaten erreichten. Vermutlich handelt es sich

nur um eine Form, den Anspruch zu unterstreichen, den diese Bucher auf öffentliches

Gehör erheben".



FRAGEN, PROBLEME, KONTROVERSEN 19

der antiken Ästhetik geltenden Gesetz der Wahrscheinlichkeit
lebensecht auszufallen, die Apologien also so, daß sie auch hätten

gehalten werden können.
Weil die Realisierung solcher Eingaben an den Kaiser offenbar

nicht möglich war, wurde sie fingiert. Dem Text mußte man
das gar nicht anmerken. Aber die Verfasser hatten mehr Spielraum

für die Gestaltung. Sie konnten einen weiteren Leserkreis
ins Auge fassen als die genannten Kaiser und Beamte der römischen

Administration42 und hypothetische Leser ihres (nie) pro-
ponierten libellus. Vor allem konnten sie ihre Themen freier und
ausführlicher entfalten und die bloß apologetische, damit meine
ich hier die rein defensive Aufgabe erweitern durch Instruktion,
Belehrung und Erklärung. Sie konnten stärker Werbung und
Protreptik einfließen lassen und mußten sich auch nicht vor
Polemik scheuen, die z.B. bei der Widerlegung des Atheismusvorwurfs,

zu der die Götter- und Mythenkritik gehörte,
unvermeidlich war. Sie konnten also Apologetik mit der ihr inhärenten

Vielfalt von Funktionen betreiben, so wie es die aktuelle
Gesamtlage verlangte.

Für wen aber schrieben sie? Wer las diese Apologien pro
Christianis7.1 In erster Linie doch wohl die betroffenen Christen selbst.

Sie brauchten in ihrer Lage Stärkung, Ermutigung und vor allem

Rüstzeug (Argumente, Erklärungen und Begründungen)43 ftir
die mündliche Auseinandersetzung mit ihrer Umgebung im
alltäglichen Leben. Andere Leser konnten sich unter gebildeten
am Christentum interessierten oder gar mit ihm sympathisierenden

Nichtchristen finden, unter aufgeschlossenen oder
wißbegierigen Zeitgenossen, in offiziellen Kreisen und auch unter

42 W. KINZIG, "Überlegungen zum Sitz im Leben der Gattung Lipo? "EXXyj-
vap/Ad nationes", in Rom und das himmlische Jerusalem, hrsg.von R. v. HaeHLING
(Darmstadt 2000), 153; Ders. (wie Anm.23), 315; dazu BERGJAN (wie Anm.34),
97.

43 Auch KINZIG (wie Anm.23), 315 gibt schließlich neben dem "primären
Zweck" der christlichen libelli eine solche "sekundäre nicht-administrative
Verwendung" von Seiten christlicher Leser zu. Vgl. die kritischen Bemerkungen von
Bergjan (wie Anm.34), 97 Anm.70.



20 ANTONIE WLOSOK

Gegnern.44 Zu Beginn des 4. Jhts., als Euseb seine Kirchengeschichte

abfaßte, waren die meisten Apologien unter Christen
noch in Umlauf und konnten zum Gebrauch empfohlen
werden.45 Sie gehören für Euseb zu der Gesamtheit der in der
kirchlichen Tradition vorgefundenen apologetischen Literatur, die er

am Anfang der praeparatio euangelica als Vorläufer nennt und
mit dem apostolischen Auftrag aus 1 Petr. 3,15 verknüpft.

IIb War der von Lactanz (Inst. 5,2,2ffJ geschilderte anonyme
Philosoph der Neuplatoniker Porphyrios?

In der Einleitung zum 5. Buch seiner diuinae institutiones
(5,2,2)46 berichtet Lactanz, daß in Nicomedia zu Beginn der

großen Verfolgung Ende Februar 303, deren Auftakt die

Zerstörung des christlichen Kirchengebäudes war, prompt zwei

Christengegner mit christenfeindlichen Propagandaschriften auftraten
und diese öffentlich verlasen. Der eine war ein hoher, an der

Planung und Durchführung der Verfolgung als Ratgeber und Richter

beteiligter Magistrat,47 eindeutig mit dem mort.pers. 16,4

genannten Sossianus Hierocles zu identifizieren.48 Der andere war
ein Philosoph und wartete mit drei Büchern contra religionem

44 Ähnlich auch MlLLAR (wie Anm.26), 561: "The very fact that these works
passed into the Christian tradition shows that the emperor did not form their only
intended readership, and that they were designed also for edification and fortification

of Christians and perhaps for the instruction of educated pagans".
45 EUS. hist.eccl. 4,18, Iff. 8. 10. Die Empfehlung bezieht sich hier auf die von

Euseb aufgezählten Schriften Justins, unter denen die apologetischen überwiegen.
Siehe auch tbid. 4,3,1 u.3 über Quadratus und Aristides.

46 Im Folgenden zitiert nach der Ausgabe von S. BRANDT, CSEL 19 (1890).
Vgl. Heck, unten S.205 Anm.4.

47 inst. 5,2,12: qui erat tum e numero tudicum et qui auctor inprimis faciendae
persecutionis fiat, 13: composuit libellos duos, non contra Christianos, sed ad
Chnstianos; 5,3,22: ausus est libros suos nefarios ac dei hostes <piAaA7)llEL5 adnotare.

48
mort.pers. 16,4: Hieroclem ex uicario praesidem (sc.Bithymae), qui auctor et

consilianus adfaciendam persecutionem fiuit. Uber ihn J.MOREAU, in SChr 39 (Paris

1954), 292-294; vgl. PLREI 432. Zu seiner unter dem Titel "Philalethes"
publizierten Polemik gegen die Christen siehe M. Forrat, SChr 333 (Paris 1986),
Introduction 11 ff.; 18-20 (Eusibe de Cisaree. Contre Hterocles, ed. Ed. DES

PLACES).



FRAGEN, PROBLEME, KONTROVERSEN 21

nomenque Christianum auf.49 Nach der Darstellung des Lactanz
(5,2,8f.) hatte er von der Sache keine Ahnung (im Gegensatz zu
dem vergleichsweise gut informierten iudex). Er war abstoßend

opportunistisch und sparte nicht mit Lob der Herrscher und ihrer
'frommen' und 'fürsoglichen Maßnahmen.50 Er selbst nannte sich

"Meister" oder gar "Priester" der Philosophie (antistesphilosophiae),
sei aber so lasterhaft gewesen, daß er seine in den Lehrveranstaltungen

{in schola) gehaltenen Tugendpredigten durch seine

Lebensführung selbst desavouierte. Die Diskrepanz von Lehre und
Leben ist zwar ein Topos der Philosophenschelte. Doch findet
sich hier unter den einzelnen Beispielen für seine Untugenden ein

eindeutig individuelles mit unverkennbar persönlicher Note: die

Habgier des Philosophen wird damit belegt, daß er sich zum
Zweck der Bereicherung erstaunlich geschickt gute Beziehungen
zu hohen, Jurisdiktion ausübenden Magistraten zu verschaffen

wußte, um sie dann zu seinen Gunsten auszunutzen und nach

unrechtmäßiger Aneignung von Grundbesitz in der Nachbarschaft
die Betroffenen von Rückforderungen abzuschrecken (5,2,3).51
Das kann sich nur in der Region abgespielt haben und zeigt, daß

49 inst 5,2,3f.: quorum alter antistitem se philosophiae profitebatur, uerum ita
uitiosus, ut continentiae magister non minus auantia quam hbidinibus arderet, m
uictu tarn sumptuosus, ut in schola uirtutis adsertor, parsimoniaepaupertatisque
laudator, in palatio peius cenaret quam domi. tarnen uitia sua capillis etpallio et, quod
maximum est uelamentum, diuitus praetegebat, quas ut augeret, ad amicitias tudi-
cum miro ambitu penetrabat eosque sibi repente auctoritate falsi nomims obltgabat,
non modo ut eorum sententias uenderet, uerum etiam ut confines suos, quos sedibus

agrisque pellebat, a suo repetendo hac potentia retardaret. Hie uero qui suas disputa-
tiones moribus destruebat uel mores suos disputationibus arguebat, ipse aduersum se

grams censor et accusator acemmus, eodem ipso tempore quo lustus populus nefarte
lacerabatur tres libros euomuit contra religionem nomenque Christianum.

50 inst. 5,2,7: ut autem appareret cuius rei gratia opus illut elaborasset, ejjusus est

in principum laudes, quorum pietas et prouidentia, ut quidem ipse dicebat, cum m
ceteris rebus tumpraecipue in defendendis deorum religiombus claruisset 10: omnes

tarnen id arguebant, quod illo potissimum tempore id opens esset adgressus quo fure-
bat odiosa crudelitas o philosophum adulatorem ac tempon seruientem!

51 Zur Erklärung von §3 siehe T.D. BARNES, "Porphyry Against the Christians.

Date and the Attribution of Fragments", in JThS 24 (1973), 439; vgl. auch

W. WINGER, Personalität durch Humanität. Das ethikgeschichtltche Profil christlicher

Handlungslehre bei Lactanz (Bern, Frankfurt, u.a. 1999), I 129-131, und
E. Heck bei Winger, 130 Anm.847.



22 ANTONIE WLOSOK

der Mann dort Grundbesitz hatte.52 Demnach mußte es sich um
einen anonym belassenen ortsansäßigen Kollegen des Lactanz
handeln, "une gloire locale de la philosophic" (P. Monat).53

Die Anonymität dieses Philosophen hat natürlich zu
Identifizierungsversuchen gereizt. Als erster wurde, soweit wir sehen,
der Name des Neuplatonikers und Plotinschülers Porphyrios,
der als der schärfste intellektuelle Christengegner der Antike in
die Kirchengeschichte eingegangen ist, ins Spiel gebracht. Das

geschah gegen Ende des 16. Jhts. durch Baronius in den Annales

ecclesiastici, stieß aber bald auf Widerspruch von Seiten eines

Porphyriosbiographen, wie man im Autorenapparat bei Brandt
z.St. lesen kann.54 Doch Porphyrios ist, zumal ein ernsthafter
Konkurrent nicht zu ermitteln war, nicht mehr aus dem Blick
geraten. Der einmal gewagte Identifizierungsvorschlag wurde
dadurch präsent gehalten, daß man ihn mit kritischer Stellungnahme

als abzulehnende oder doch höchst unwahrscheinliche
Hypothese gewissenhaft erwähnte und auf diese Weise durch
die Jahrhunderte transportierte.

Das vollzog sich hauptsächlich im Rahmen der Erforschung
der Biographie Porphyrs und der Erklärung seines dafür wichtigen

Briefes an seine Frau Marcella. Diese hatte er erst im Alter
als Witwe mit sieben Kindern geheiratet und zehn Monate nach
der Hochzeit wegen einer plötzlich aus nicht klar erkennbaren
Gründen notwendig gewordenen langen Reise verlassen.55 Diese

52 Diese Folgerung aus der Darstellung des Lactanz zog schon Barnes (wie
Anm.51), 438f. und erneut m "Scholarship or Propaganda2 Porphyry Against the
Christians and its historical setting", in BICS 39 (1994), 58f.

53 Kommentar zur Stelle, in SChr 205 (Paris 1973), 38
54 "Porphyrium significari a Lactantio putauit Baronius, Annal. eccl. II 853

ed. a. 1738ss., quam sententiam refutat Holstenius, De uita et scriptis Porphyrn,
1630, p 89." (Mir leider nicht zugänglich.) Vgl. PL 6, 553; J. BlDEZ, Vie de

Porphyre (Paris 1913), 112Anm.2.
55 Porph. ad Marc 1-4 31 T Smith, vgl 10 T. Smith Dazu Bidez (wie

Anm.54), 111-116, H. Chadwick, The Sentences of Sextus (Cambridge 1959),
141-143; bemerkenswert die neue Gesamtmterpretation der Schrift von Helene
WhiTTAKER, "The Purpose of Porphyry's Letter to Marcella", in SO 76 (2001),
150-168 Ausgaben mit Ubersetzung und Kommentar- Porphyrtos Pros Markellan
Griechischer Text Hrsg, ubersetzt, eingeleitet und erklart von W. PöTSCHER



FRAGEN, PROBLEME, KONTROVERSEN 23

nicht datierte Reise des alten Porphyrios (geb. 234), die in die

Zeit um 300 fallen könnte, und der von Lactanz geschilderte
Auftritt eines namentlich nicht genannten christenfeindlichen
Philosophen in Nicomedia im Jahr 303 wurden nun — nach

Ausräumung einiger Störfaktoren — derart miteinander
verknüpft, daß sie sich gegenseitig ergänzten und zu einer scheinbar

plausiblen, weiter ausbaufähigen Geschichte zusammenschlössen.

Zur Zeit lautet ihre von Fiedrowicz (S.72) erstellte
Summa so: "Im Vorfeld der diokletianischen Christenverfolgung
begab sich Porphyrius Ende 302 an den kaiserlichen Hof von
Nikomedien, um an den Beratungen teilzunehmen. Sehr
wahrscheinlich dürfte er hier in der Reichshauptstadt als "Priester
der Philosophie" (antistes philosophiae) Passagen seiner "Philosophie

aus Orakeln" vorgetragen haben, um eine christenfeindliche

Stimmung zu schüren und angesichts des religiösen
Traditionsbruches jegliche Toleranzforderung abzulehnen". Und
etwas weiter (S.76): "Porphyrius' antichristliche Propaganda, die

er am Vorabend der diokletianischen Verfolgung am Kaiserhof

vortrug, fand einen unverkennbaren Niederschlag bei Laktanz,
der möglicherweise56 selbst Ohrenzeuge jener Polemik war (inst.
5,2,2-11) und sich in seinem apologetischen Hauptwerk mit
der porphyrianischen Interpretation der Gestalt Jesu der

Möglichkeit verschiedener Wege zum Heil sowie der Ablehnung

religiöser Toleranz kritisch auseinandersetzte".57

(Leiden 1969), hier: 6-9; 66f., Porphyre. Vie de Pythagore. Lettre h Marcella Texte
etabli et traduit par Ed. DES Places (Paris 1982), hier. 89-91; 105f., 157, Porphyry
the Philosopher to Marcella. Text & transl. with mtrod & notes by K. O'BRIEN
WICKER (Atlanta 1987). Die anigmatische Begründung der Reise lautet: xxXouavjc;
8e tcöv 'EXAt)V<ov yoeiap xal tcöv 9-ecöv auveTtEiyovxcov auToip {adMarc 4). Pot-
scher (S 9) ubersetzt wenig glücklich "Da aber der Nutzen der Hellenen rief und
die Gotter mit veranlaßten", des Places (S.106):"Mais bien que le besoin des Hellenes

se fit pressant et que les dieux joigmssent leurs instances aux leurs"; O'Brien
Wicker (S.47): "When the needs of the Greeks summoned me and the gods
joined in their request" — Siehe auch RlEDWEG unten S 153f. Anm 9

56 Möglicherweise? Er war! Man lese nur etwas weiter im Text, inst 5,4,1 sagt
Lactanz: praesente me et dolente

57 Fiedrowicz beruft sich vor allem aufArbeiten von P.F. BEATRICE, "ANTISTES

PHILOSOPHIAE. Ein christenfeindhcher Propagandist am Hofe Diokletians nach



24 ANTONIE WLOSOK

Hier ist einiges passiert. Aus der hypothetischen 'story' ist
Historie geworden. Am auffälligsten dürfte jedoch sein, daß
als aktuelles christenfeindliches Werk Porphyrs die üblicherweise

in seine Jugend datierte Orakelphilosophie fungiert und
das fünfzehnbändige Hauptwerk Gegen die Christen verdrängt
zu sein scheint. (Wie es dazu gekommen ist und was das

bedeutet, werden wir, so nehme ich an, von Herrn Riedweg
erfahren.58) Weiter vernimmt man mit Staunen, daß der fast

70jährige Philosoph, aus weiter Ferne herbeigeholt, an den
offiziellen Beratungen teilgenommen hat, die vor der Entscheidung

der Regierung zur Verfolgung der Christen in Nicomedia

stattfanden. Und schließlich überrascht das Ausmaß, mit
dem Lactanz in den nun entstehenden diu.inst. auf die nach
seiner deutlich erklärten Meinung (5,2,8-11) läppische und
nichtssagende Kritik an den Grundlagen der christlichen Religion

(religionis rationem) eingegangen sein soll, obwohl er deren

Widerlegung gerade nicht zu seinen apologetischen Aufgaben
zählt.59

Die verschlungenen Wege der Forschung nachzuzeichnen,
die zu diesen Umschichtungen und Neubewertungen geführt
haben,60 ist im Rahmen dieses Vortrags nicht möglich. Hier
beschränke ich mich darauf, die Argumente anzuführen, die
einer Identifizierung des bei Lactanz geschilderten Philosophen

mit Porphyrios widersprechen, und auch solche, die die

dem Zeugnis des Laktanz", in Augustinianum 33 (1993), 32-47 und E. DePäLMA
DlGESER, "Lactantius, Porphyry, and the Debate over Religious Toleration", in
JRS 88 (1998), 129-146, die in der Nachfolge von R.L. Wilken steht: "Pagan
Criticism of Christianity: Greek Religion and Christian Faith", in Early Christian
Literature and the Classical Intellectual Tradition. In honorem Robert M Grant,
ed. by W.R.SCHOEDEL & R.L.WlLKEN (Paris 1979), 117-134. -Vgl. die Kritik von
RlEDWEG unten 155-161 und passim, und, zumal an Digeser, von HECK unten
S.209 und 237 mit Anm.15 und 143.

58 Diese Erwartungen sind mitsamt der erhofften Widerlegung reichlich erfüllt
worden, siehe unten S.184ff.

59 inst 5,4,1: non ut contra hos scriberem qui paucis uerbis obteri poterant.
60 Siehe jetzt R. GoULET, "Hypotheses recentes sur le traite de Porphyre Con-

tre les Chretiens", in Hellemsme et chnstianisme, ed. par M. NarCY & E. Rebil-
LARD (Villeneuve d'Ascq 2004), 62-109; s. dazu unten S.28.



FRAGEN, PROBLEME, KONTROVERSEN 25

Aktivitäten, die dem Philosophen Porphyrios infolge seiner

Identifizierung mit dem laktanzischen Anonymus
zugeschrieben werden, in Frage stellen oder ausschließen, womit
dann auch der vermeintliche Anlaß und Zweck seiner Reise

entfällt.
Die ältesten, schon im 17.Jh. von Holstenius61 gegen Baro-

nius vorgebrachten, in der Folgezeit regelmäßig wiederholten
Einwände betreffen 1) die von Lactanz genannte Zahl der von
dem Philosophen verlesenen Bücher contra religionem nomen-

que Christianum und 2) die Beschreibung des Philosophen
durch Lactanz.

Zu 1): Lactanz nennt drei Bücher, das Werk Porphyrs Adver-
sus Christianos dagegen bestand aus 15 Büchern. Also könne
der Philosoph nicht Porphyrios gewesen sein. Vorausgesetzt ist
bei dieser Argumentation, daß Porphyrios — wenn er da gewesen

wäre — in Nicomedia a) sein Werk Gegen die Christen und
b) alle 15 Bücher davon vorgetragen oder zumindest vorgestellt

hätte. Diese Prämisse ist anfechtbar. Denn es ist durchaus

denkbar, daß Porphyrios aus dem großen Werk eine
Auswahl von oder in drei Büchern zusammengestellt hätte oder
aus einem anderen (unbekannt gebliebenen), möglicherweise

sogar ad hoc geschriebenen Dreibücherwerk contra religionem

nomenque Christianum vorgelesen hätte. Hält man trotzdem
an der Annahme fest, Porphyrios hätte in Nicomedia sein

15bändiges Gegen die Christen verwendet, und erklärt die
Bücherzahl im Text des Lactanz für falsch, z.B. infolge eines

Überlieferungsfehlers,62 dann ergeben sich andere Schwierigkeiten.

Denn die Annahme impliziert ja auch, daß Porphyrios

61 Siehe oben Anm.54. BlDEZ, 112 Anm.2 verweist ausdrücklich auf Holstes

Gegenargumente und erklärt mit Blick auf diese: "('identification n'est pas
prouvee".

62 Das hat allen Ernstes CHADWICK (wie Anm.55), 143 Anm.l erwogen und
dadurch, obwohl er wiederholt erklärt, daß die Identifizierung nicht sicher ist
("remains uncertain" und "we cannot be sure that Lactantius was referring to
Porphyry"), der weiteren Hypothesenbildung Vorschub geleistet. Vgl. die Kritik von
Barnes (wie Anm.52), 58f.



26 ANTONIE WLOSOK

im Jahr 303 in Nicomedia mit einem längst publizierten Werk
aufgetreten wäre. Aber dagegen steht nun wieder die klare

Angabe des Lactanz — worauf übrigens schon Bidez63
hingewiesen hat — daß der opportunistische Philosoph am Hof sein

Dreibücherwerk direkt zu Anfang der Verfolgung geschrieben
hatte und beim Beginn gerade der grausam blutigen Phase
derselben vortrug. Lactanz inst. 5,2,4: eodem ipso tempore quo
iustus populus nefarie lacerabatur tres libros euomuit; 5,2,7: cuius
rei gratia opus illut elaborasset-, 5,2,10: illo potissimum tempore
id operis esset adgressus quo fiirebat odiosa crudelitas. Diese Angaben

sind mit dem Verfasser von Gegen die Christen — ganz
unabhängig von der Datierung dieses Werkes — nicht vereinbar;

sie passen auch nicht auf einen von auswärts angereisten
Philosophen.

Als Resultat der hier angestellten Überlegungen möchte ich
festhalten, daß die divergierende Bücherzahl kein brauchbares

Argument gegen die Identifizierung ist und aus der Diskussion

endgültig ausgeschieden werden sollte. Der Weg dahin hat uns
aber zu der Quelle für die beweiskräftigen Einwände geführt: zu
der Beschreibung des Philosophen durch Lactanz.

Zu 2): Diese Beschreibung, so lautet der Einwand, passe
nicht auf Porphyrios, denn sie widerspreche, ob "portrait ou
caricature" (Bidez a.O.) dem, was wir über die Lebensweise

(strenge Askese, Vegetarismus usw.) und Moral dieses Philosophen

wissen. Dieses Argument läßt sich bei genauer Analyse des

Lactanztextes sehr viel weiter ausbauen, sodaß es zu einer
zwingenden Gegeninstanz wird.

Die wichtigsten Hinweise ergaben sich bereits bei der Besprechung

des Textes. Den Ausschlag geben die Ausführungen des

Lactanz über die Art, wie der Philosoph seine Habgier betätigte.
Er pflegte gute Beziehungen zu den für die Gegend zuständigen
Richtern und nutzte diese zur unbehinderten Aneignung von
Grundstücken seiner Grenznachbarn. Das bedeutet, wie schon

63 In 1913 (wie Anm.54), 112.



FRAGEN, PROBLEME, KONTROVERSEN 27

Barnes 1973 klar gesehen hat,64 daß er ein Landbesitzer in der

Region war. Da er auch eine Lehrtätigkeit ausübte und Kontakt

zum Palast hatte, muß er ortsansaßig gewesen sein. Als
Philosoph, im zur Schau gestellten Philosophenhabit, war er ein im
weiteren Sinne zum Hof gehöriger Kollege des Laktanz. Sein

Opportunismus wirkte auch auf andere Anwesende abstoßend,
und er fand bei seinem Auftritt mit seinen Lesungen insgesamt
wenig Resonanz.65 Man konnte noch weitere Angaben aus dem
Bericht des Lactanz gegen eine Identifizierung mit Porphyr
geltend machen, etwa die sachliche Inkompetenz und das niedrige
geistige Niveau oder die so ganz unporphyrianische Lebensweise
des "Priesters der Philosophie", aber das ist nach dem bereits

Vorgebrachten nicht mehr notig.
Dagegen ist noch etwas gegen die anfanglich als vorsichtige

Hypothese66 und inzwischen mit größter Gewißheit vorgetragene

64 Barnes (wie Anm 51 und 52)
65 Vgl oben S 21 und Anm 50 sowie LACT inst 5,2,11 uerum hie pro sua

mamtate contemptus est, qui et gratiam quam sperauit non adeptus est et gloria quam
captauit in culpam reprehensionemque conuersa est

66 Hier die wichtigsten Beispiele uberwiegend zurückhaltender Stellungnahmen

BlDEZ (wie Anm 54), 116 erwagt, nachdem er zu der Einsicht gelangt ist,
daß der Marcellabrief ein Alterswerk ist, ernsthaft die Möglichkeit, daß die so

kryptisch begründete Reise Porphyrs m Zusammenhang mit einer politischen
Mission im Rahmen der offiziellen Beratungen vor Ausbruch der Verfolgung stehe,
belaßt es aber mangels eindeutiger Bezeugung bei einem non liquet, zumal er der

Identifizierung des lactanzischen Anonymus mit Porphynos skeptisch, wenn nicht
ablehnend gegenübersteht (112) CHADWICK (wie Anm 55), 141 f geht insofern

weiter, als er die beiden 'Hypothesen', über den Zweck der Reise Porphyrs und
über die Identität des in Nicomedia 303 aufgetretenen Philosophen zusammen
diskutiert und dadurch die beiden Strange zusammenfuhrt Doch setzt er bei

jeder Vermutung das gebührliche Warnzeichen (vgl oben Anm 62) Die Begründung

der Reise "by affairs of the Greeks" (adMarc 4) kommentiert er "a strange
and cryptic phrase which may perhaps mean that he had been invited to attend
the confidential deliberations " (142) PöTSCHER (wie Anm 55), 66f referiert
hauptsächlich Bidez und Chadwick, um festzustellen "Es ist betrüblich, daß
Sicherheit nicht zu erreichen ist" Des PLACES (wie Anm 55) schließlich versieht
die Vermutung über den Zweck der Reise mit einem "peut-etre" (S 89) oder
Fragezeichen (S 157), die Identifizierung des Philosophen bei Lactanz erklart er
lakonisch fur "nicht sicher" (S 157) Die Umwälzung begann dann, soweit ich sehe,

1979 mit WlLKEN (wie Anm 57) Bereits A Smith ist in seiner Edition der



28 ANTONIE WLOSOK

Behauptung zu sagen, daß Porphyr an den geheimen Beratungen

Diocletians vor Beginn der Verfolgung teilgenommen habe.

Lactanz berichtet darüber in mort.pers. 11,6 und nennt als
zugelassene Teilnehmer indices pauci et pauci militates. Philosophen
gehörten nicht dazu, also auch nicht Porphyrios. Damit löst sich
der angebliche Zweck seiner mysteriösen Reise in Nichts auf.67

Es wäre schön, wenn daraus auch die notwendigen
Konsequenzen gezogen würden.*

*Postskript: Der Anfang scheint gemacht, wie die gerade
erschienene, mir erst während dieser Entretiens 2004 durch die
Freundlichkeit von Christoph Riedweg zugänglich gewordene
eingehende Auseinandersetzung von R. Goulet68 mit den
'neuerlichen', um nicht zu sagen 'wilden' Hypothesen zeigt, und
nicht zuletzt der erfreuliche Konsens unter den mit dem Thema
befaßten Referenten (Riedweg, Heck und Wlosok).

In meiner hier vertretenen forschungskritischen Position fühle
ich mich bestärkt durch die die Situation treffend erfassende

Schlußbemerkung von R. Goulet, die ich gerne wiederhole: "Les
etudes classiques agonisant sous la masse des interpretations gra-
tuites et inverifiees qui servent parfois ä elaborer des theories

encore plus aventureuses et n'ont guere ä affronter que le silence
de la critique". (S.104)

Porphyrii Fragmenta (Stuttgart/Leipzig 1993), S.23 auf ihn eingegangen; anders
noch Id., in ANRWll 36,2 (1987), 721.

67 Bei Whittaker (wie Anm.55), 156 Anm.24 findet sich sogar der Gedanke,
die ganze Reise könnte auch fingiert sein, "invented to provide the setting for the
letter".

68 GOULET (wie oben Anm.60).



DISCUSSION

A. Birley. All three parts of Frau Wlosok's paper are convincing.

On the articles by Molthagen and Reichert, which she

discusses in part I, a few comments may be offered.
a) To an ancient historian the claim that there has been a

recent change in the 'Domitianbild' is surprising. Modern
reassessments of Domitian began many decades ago (cf. the paper
in JRS 1930 by Ronald Syme).

b) Reichert's argument, that Pliny in effect created the procedure

for sentencing Christians, is surely a case of special pleading.
Pliny clearly knew that Christians had to be executed, and acted

accordingly. Only after carrying out the sentences, being alarmed

by the numbers who were accused and having made an investigation,

did he begin have doubts. Of course, his letter is 'literary':
he prided himself on being a writer, and he probably had the
assistance of another writer, his protege Suetonius, in composing it.

c) The old question still remains, of course: when and how
was the equation "Christianus person to be executed"
established? Molthagen's thesis, in his monograph, that it went back

to 'administrative Anweisungen', a mandatum, of Nero addressed

to the praefectus urbi who conducted hearings in AD 64, has

much to commend it. As to the extension of the mandatum
from Rome itself to the empire at large, if this is a difficulty, the

answer may be that the identity of the prefect in AD 64 played
a part. This was T. Flavius Sabinus. His brother and nephews,
as emperors, may understandably have put into general practice
what Sabinus had done. Sabinus' own son and grandsons were
also prominent throughout the Flavian period.

d) On the claim that Hadrian changed the system for
presenting libelli caution is required. Is there any direct evidence for
such a change? Or is it merely an inference from the Digest, in



30 DISCUSSION

which the selection of imperial replies to petitioners largely
neglects pre-Hadrianic cases? However this may be, Frau
Wlosok's view, that Apologies in the form of petitions were a

kind of literary fictions and that their real intended readership
was fellow Christians, is convincing. As she points out, Eusebius

recommended them for edification.

A. Wlosok: Zu a): In meinem Kontext geht es zunächst um die
in der Tat erstaunlich späte Rezeption der althistorischen, also

nicht-theologischen Forschung zu Domitian durch die betroffenen

theologischen Disziplinen, voran die neutestamentliche
Wissenschaft. — (Ahnlich ist übrigens unter englischsprachigen
Theologen der mit der Frage einer Christenverfolgung unter
Domitian eng verknüpfte Diskurs über die Datierung der Apoc.
verlaufen; cf. J.C. Wilson, "The Problem of the Domitianic
Date of Revelation", in NTS 39 [1993], 587-605.) — Die
Althistoriker waren sicherlich auf dem Laufenden. Der von Herrn
Birley erwähnte Aufsatz von Syme aus dem Jahr 1930 ("The
Imperial Finances under Domitian, Nerva and Trajan") scheint

allerdings, zumindest in Deutschland (vermutlich zeitbedingt)
kaum Beachtung gefunden zu haben, obwohl er mit einer Berufung

auf das positive Urteil Mommsens über Domitian schließt.

Jedenfalls fehlt er in den Bibliographien der 7L4C-Artikel
"Christenverfolgung" (J. Vogt) und "Domitian" (K. Gross). Selbst

J. Moreau nennt ihn nicht (s.oben S.7 mit Anm.12).
Zu b): Ich kann mir schwer vorstellen, daß Plinius, der doch

zu den führenden Literaten seiner Zeit zählte (vgl.epist. 9,23,2;
7,20), bei der Abfassung seiner Briefe auf die Hilfe eines Sue-

ton angewiesen war. Doch mag R. Syme (Tacitus [Oxford 1958],
779; 660) mit seiner Vermutung recht haben, daß Sueton zum
Stab des Plinius in Bithynien gehörte und sich dann um dessen

nachgelassene Briefe gekümmert hat.
Zu c): Die nicht zur Ruhe kommende Kontroverse über die

Existenz eines rechtlich verbindlichen, reichsweit zur Anerkennung

gelangten neronischen Christenverbotes kann hier unmöglich

aufgerollt werden. Sie ist schon vor reichlich 30 Jahren an



FRAGEN, PROBLEME, KONTROVERSEN 31

diesem Ort im Rahmen der Entretiens über Le culte des souve-
rains dans l'Empire romain (1973) verhandelt worden, ohne eine

Annäherung der Standpunkte zu erreichen. Vgl. die Diskussionen

zu den Vorträgen von J. Beaujeu ("Les apologetes et le culte
du souverain") und F. Miliar ("The imperial cult and the
persecutions"). Nachdrücklich verweisen möchte ich jedoch auf die

von F. Miliar {ibid., 168; 174) vorgetragenen Argumente und
Bedenken gegen dieses, wie er es nennt, "hypothetical manda-
tum" neronischer Provenienz. Wir wissen einfach nicht genug
über die damaligen Vorgänge. Alle weiteren Kombinationen mit
dieser hypothetischen Größe müssen, solange die Quellenlage
sich nicht ändert, ebenfalls unsicher bleiben. Daher kann m.E.
auch der so kompetente Hinweis von Herrn Birley auf die

Zugehörigkeit des derzeitigen (übrigens 69 ermordeten) prae-
fectus urbi T. Flauius Sabinus zum flavischen Haus nicht
weiterführen, ganz abgesehen davon, daß Nero auch den mit
richterlichen Befugnissen ausgestatteten praefectus praetorio Ofonius
Tigellinus mit der Angelegenheit befaßt haben konnte.

Zu d): Die Möglichkeit, sich mit einem Gesuch an den Kaiser

zu wenden, gab es für Privatpersonen auch vor Hadrian. Die
Neuerung unter dessen Regierung bestand hauptsächlich in der

Umgestaltung und kompetenten Besetzung der kaiserlichen
Kanzleien, was offensichtlich den Ausbau und die Reglementierung

des ganzen Verfahrens nach sich zog und dieses effektiver

machte, sodaß auch die Häufigkeit von Petitionen zunahm.

(Vgl. oben S. 14 und Anm. 27 und 28).

E. Heck: a) Seit wann cognitiones de Christianis als solche
bezeichnet wurden, ist nicht zu klären. Erste de facto bezeugte

cognitio gegen einen Anhänger Jesu, d.h. einen Christen, ist die

gegen Paulus acta 24-26, wohl rubriziert als cognitio de Saulo

qui et Paulus Tarseno ciue Romano seditioso (vgl. acta 24,5). Seitdem

gab es sicher mehr solche Fälle, die man irgendwann als

cognitiones de Christianis zu rubrizieren begann; das setzt Pli-
nius voraus (gegen K. Thraede, in ZNTW95 [2004], 113f. mit
Anm.30).



32 DISCUSSION

b) 1 Petr. 4,16 kann man nicht datieren; wc; Xpicruavoi; tritt
nur an die Stelle von Sia to ovopa (too (Mt. 10,22; Lc. 21,17
U.Ö.; vgl. auch Mt. 5,1 Of.; Lc. 6,22); terminus post ist Bezeichnung

der Anhänger Christi als Christiani/XpiGTiotvol, vor 64.

A. Wlosok: Zu b) Den Entstehungszeitraum für den 1. Petrusbrief

darf man wohl noch etwas genauer abgrenzen. Als terminus

post gilt wegen der Verwendung des Decknamens Babylon
für Rom in 5,13 die Zerstörung Jerusalems, also das Jahr 70; der
terminus ante ist die literarische Bezeugung durch den (zweiten)
Polykarpbrief um 130 oder später; vgl. J. Molthagen (1995),
433£; 437ff. Alle anderen Ansätze bleiben spekulativ, auch

Molthagens Eingrenzung der Abfassung von 1 Petr. auf die Zeit
zwischen 70 und 100 n. Chr. und schließliche Datierung in die

Regierungszeit Domitians.

L. Perrone-. Ritengo opportuno accostarsi alio studio della

prima letteratura apologetica cristiana tenendo presente l'attuale
dibattito storiografico riguardo alla nascita delfidentitä cristiana.
Una posizione diffusa tra gli storici del giudaismo e delle origini
cristiane difende l'idea che si possa parlare di 'cristianesimo' solo

in epoca relativamente tarda. Qualcuno suggerisce addirittura
una data dopo il 135. Che cosa puö insegnarci questa discus-

sione per meglio situare le testimonianze piü antiche della
letteratura apologetica e inquadrare la stessa lettera di Plinio a

Traiano? Personalmente non concordo con la tesi dell' identitä
cristiana tardiva, ma propendo comunque per il riconoscimento
di una situazione 'complessa' delle prime comunitä cristiane (tra
'giudaismo' ed 'eresia'), e non solo per il periodo che va da

Nerone a Traiano, ma in parte anche per il periodo successivo

(almeno nella misura in cui la 'Grande Chiesa non e ancora
arrivata a formarsi pienamente tracciando i confini con giudeo-
cristiani, gnostici e marcioniti).

A. Wlosok-, Diese Frage läßt sich kaum oder auf jeden Fall nicht
einheitlich beantworten. Dazu war, wie Sie selbst bemerken, die



FRAGEN, PROBLEME, KONTROVERSEN 33

historische Situation viel zu komplex; Umstände, Entwicklungen,
Erkenntnisprozesse konnten regional und zeitlich sehr verschieden
sein. Denn wenn ich die Bezeichnung 'christliche Identität' hier
richtig verstehe, geht es einerseits um die Ausprägung des

Selbstverständnisses der christlichen Gemeinden der ersten Genera-
tion(en) in Abgrenzung von ihrem herkömmlichen Judentum und
zunehmend auch in Auseinandersetzung mit der paganen
hellenistischen Welt; andererseits geht es um die Wahrnehmung und
Einschätzung dieser neuen religiösen Bewegung durch eben diese

ihre alten Nachbarn. Dieser zweite Aspekt hat in unserem
Zusammenhang die größere Relevanz, und da steht am Anfang die
belastende Einstufung der Jesus-Anhänger von Seiten der Vertreter des

offiziellen Judentums als eine häretische jüdische Sekte, die blas-

phemische Lehren verbreitet und unter den Juden Unruhe stiftet
(vgl. die Anklagen gegen Stephanus acta 6,11-14 und gegen Paulus

acta 22,5f. u.ö.). Spätestens mit dem Prozeß des Paulus in
Caesarea unter den Prokuratoren Felix 58 n.Chr. (acta 25) und
Festus 60 n.Chr. (acta 25; dazu Heike Omerzu, Der Prozeß des

Paulus [Berlin/New York 2002]) erreichte diese Beurteilung römische

Behörden. Für diese handelte es sich jedoch um eine
innerjüdische Angelegenheit, d.h. die Christen galten noch als "Teil
der jüdischen Religion" (G. Stemberger, in RAC 19 [1998], 230).
Eine klare Abgrenzung zeigte sich wenig später in Rom bei der
neronischen Verfolgung. Der folgende jüdische Krieg hat den Prozeß

weiter vorangetrieben. Mit der Trennung verloren die Christen

ihr jüdisches 'Schutzdach' (vgl. Tert. apol. 21,1: sub umbra-
culo insignissimae religionis certe licitae) und standen vor der

Aufgabe, sich als Religion neu zu definieren. Das geschah zu
einem guten Teil im Rahmen der Apologetik.

Chr. Riedweg: a) Ich habe Mühe mit der vorhin geäußerten
Annahme, Tacitus verbinde in ann. 15,44 das Christentum
speziell mit dem Judentum. M.E. handelt es sich um eine 'neutrale'

Beschreibung des Ursprungsortes und der weiteren
Verbreitung des Christentums.

b) Welche Rolle spielt bei Plinius/Trajan das Hetairienverbot?



34 DISCUSSION

A. Wlosok\ Zu a) Die Verbindung läuft über das Stichwort
Iudaea. Tacitus teilt seinen Lesern mit: das Ursprungsland dieser

als Chrestiani bezeichneten Sekte ist Iudaea, ihr Stifter, Christus,

ein von dem römischen Statthalter der Provinz Iudaea

hingerichteter (jüdischer) Verbrecher. Diese Angaben, die mit
harten negativen Werturteilen durchsetzt sind (exitiabilis super-
stitio, id malum, atrocia aut pudenda), wie sie Tacitus in den
Historien (5,5,1. 5; 5,8,2f.) zum Teil gleichlautend über Religion
und Sitten der Juden gefällt hat, konnten weder im weiteren
Kontext des Werkes (dazu R. Syme, Tacitus [Oxford 1958],
I 449, II 467-469) noch auf dem aktuellen politischen Hintergrund

zur Abfassungszeit der letzten Bücher der Annalen (gegen
Ende der Regierungszeit Trajans oder gar erst unter Hadrian)
gelesen werden, ohne daß sich zumindest bei römischen Lesern
die Assoziation Iudaea/unruhige, aufrührerische Provinz
einstellte. Die Ursprungsangabe ist also nicht untendenziös, denn
sie trägt zur Diffamierung der Gruppe bei, indem sie diese nahe

an das rebellische Judentum der Zeit heranrückt.
Zu b) Darüber informieren am besten die Briefe des Plinius

und Trajan selbst, zumal ein Passus in dem Christenbrief
(10,96,7). Danach hatte Plinius von Trajan den Auftrag erhalten,

in der als unruhig geltenden Provinz das Vereinswesen zu
überwachen und illegale Körperschaften zu unterdrücken.
Er hatte daher per Edikt derartige Hetairien verboten, und es

gab Christen, die aussagten, daß sie daraufhin den
Gemeindeversammlungen fern geblieben waren (quod ipsum facere desisse

post edictum meum, quo secundum mandata tua hetairias esse uetu-
eram). Daß Trajan selbst in lizenzierten Verbänden oder
Genossenschaften potentielle Unruheherde sah, zeigen die Briefe 10,33
und 34: Er lehnt den Vorschlag des Plinius, in Nicomedia nach
einem verheerenden Brand ein als Feuerwehr einsetzbares

collegium fabrorum einzurichten, mit der Begründung ab, daß aus

derartigen factiones doch in Kürze Hetairien entstünden.

M. Alexandre: a) Vous avez privilegie la liste d'Eusebe, Hist.eccl.

IV (Quadratus, Aristide, Justin, Meliton, Apollinaire), tout en



FRAGEN, PROBLEME, KONTROVERSEN 35

ajoutant, en dehors d'Eusebe, Athenagore {presbeia), dont on
pourrait rapprocher par ex. Legatio ad Gaium de Philon. Mais
vous auriez peut-etre pu faire un sort ä Tatien, Discours aux Grecs

(destinaire collectif), ä Theophile, Ä Autolycos, et ä la Lettre ä

Diognete (destinaires individuels), le genre apologetique etant
polymorphe\ (Cf. l'article de J.-C. Fredouille concernant la nais-

sance du genre apologetique.) b) Vous avez evoque le lectorat
chretien auquel etaient destines ces textes fournissant un "outil-
lage pour des echanges oraux avec l'entourage dans la vie quoti-
dienne". Que sait-on de ces echanges avec les pai'ens? Seules les

apologies (Theophile, Lettre ä Diognete, Minucius Felix) et, me
semble-t-il, peut-etre aussi certains Actes des martyrs (Apollonios)
nous donnent des exemples de communication pa'iens/chretiens.
Pour le judaisme, on a l'exemple des dialogues de Philon avec son

neveu 'converti' au paganisme, c'est-ä-dire "ayant renie les cou-
tumes ancestrales" (Flavius Josephe): De Providentia, De anima-
libus — exemples litteraires mais qui ont une certaine vraisem-
blance; pour Josephe, on a l'exemple du Contre Apion dedie ä

l'affranchi pai'en Epaphrodite. A-t-on connaissance de conversions

dues ä la lecture des Apologies (cf. Aristide, Justin, Tatien)?

A, Wlosok: Zu a) Hier liegt offenbar ein Mißverständnis vor. In
meinem Text geht es um die Apologien mit Kaiseradresse, die die
Form von Petitionen, d.h. eines libellus oder einer legatio, haben.

Die von Ihnen angemahnten Schriften gehören nicht dazu.

Zu b) Belege für den mündlichen Austausch zwischen Christen

und Heiden im alltäglichen Zusammenleben können wir
kaum erwarten. Aber die von Ihnen angeführte Literatur enthält
genügend Hinweise auf Lebenssituationen, die ein Gespräch
herausfordern mußten (z.B. Thphl. Autol. 2,l,l£; s. auch oben
S.5 Anm.6). Erinnert sei zudem an die Andeutungen im
1. Petrusbrief. Zeugnisse über Bekehrungen aufgrund der Lektüre

von Apologien sind mir nicht bekannt.

Chr. Riedweg: Worauf gründet sich die Sicherheit, daß die
Christen — als 'jüdische Sekte', die sich erst mit der Zeit stärker



36 DISCUSSION

von der Synagoge gelöst hat — nicht ebenfalls als eine Körperschaft

eine Eingabe bei den Kaisern machen konnten (vgl. Philo,
Leg.)? Im übrigen wäre es im römischen Reich grundsätzlich
ohne weiteres denkbar gewesen, daß sich das Christentum als

eine der vielen 'associations religieuses' organisiert und in die

damalige Gesellschaft eingegliedert hätte.

A. Wlosok-. Zu den Voraussetzungen für die Tolerierung einer
fremden Religion durch den römischen Staat gehörte, daß
diese schon bestanden hatte, als die betreffende Nation unter
römische Herrschaft kam. Den Juden war, nicht nur in ihrem
Stammland, sondern auch in der Diaspora, die Ausübung ihrer
altüberlieferten Religion und die dazugehörige Lebensweise
'nach den Gesetzen ihrer Väter' rechtlich garantiert. Solange
die Christen nach außen als zum Judentum gehörige religiöse
Gruppierung in Erscheinung traten, galt der rechtliche Schutz
auch für sie. Mit der Trennung verloren sie ihn und konnten
sich weder als Nation noch als althergebrachte Religionsgemeinschaft

ausweisen, wegen ihres exklusiven Monotheismus
aber auch nicht einfach in die polytheistische Gesellschaft
eingliedern. Die Lage der Juden war überhaupt nicht vergleichbar:

Philo konnte als Sprecher der Gesandtschaft der alexan-
drinischen Juden das hohe Alter der jüdischen Religion
beschwören und auf das den Juden unter Caesar und Augustus
zugestandene Versammlungsrecht in den Synagogen und
sonstige ihnen gewährten Privilegien hinweisen {leg. 311-317;
152-158).

L. Perrone-. Una domanda ulteriore che ci si puö porre con-
cerne lo sfondo istituzionale dei primi scritti apologetici. Quale
e l'ambiente comunitario che esse ci fanno intravedere? L'im-
pressione e che, pur indirizzandosi alle autoritä, essi rappresen-
tino in sostanza iniziative di carattere personale (anche se non
ignorano le forme di vita delle comunitä ecclesiali). Ma ciö non
dipende a sua volta proprio dal fatto che un preciso quadro
istituzionale e ancora in fieri e non c'e dunque una cornice



FRAGEN, PROBLEME, KONTROVERSEN 37

comunitaria precisa a cui fare appello? Penso, in particolare
— come owio —, alia situazione di Giustino a Roma: siamo
nell'ambito di una 'scuola, che si affianca ad altre, e l'apologista
non puö quindi parlare a nome di 'una' comunitä.

A. Wlosok: Zu der Frage läßt sich kaum anderes sagen als Sie

schon angedeutet haben: Die frühen Apologeten sind, wie ihre
Personalangaben in den Adressen zeigen, in eigener Person

aufgetreten und haben für die Gesamtheit der Christen {pro
Christianis) gesprochen. Selbstverständlich müssen sie Verbindungen
zu christlichen Gemeinden gehabt haben, aber darüber erfahren
wir nichts Konkretes. Im Fall Justins, der seine Philosophenrobe
auch als Christ trug, wird soviel deutlich, daß er in Rom als

freier philosophischer Lehrer tätig war — unter Einschluß christlicher

Unterweisung, wie aus der Märtyrerakte (lust. 2,3; 3,4;
4,5; 4,7) hervorgeht — und auch Kontakte, besonders

Auseinandersetzungen mit anderen philosophischen Richtungen hatte.

A. van den Hoek\ The fact that some 'apologies' have survived
the passage of time is perhaps important in its own right. One
might ask what their function was for the Christian communities

between the time of their composition and Eusebius?

A. Wlosok: Die 'Apologien' hatten vermutlich keine
Gemeindefunktion im eigentlichen Sinn. Aber sie konnten von einzelnen
Christen und auch von Amtsträgern der Gemeinden zu den oben

(S.19 mit Anm.44) genannten Zwecken verwendet werden. Bis

zur Zeit Eusebs war die Verfolgungsgefahr für Christen
unvermindert aktuell, ja zuletzt von grauenvoller Präsenz, und mit der

Lizenzierung der Christen durch Galerius im Jahr 311 hörte die

Auseinandersetzung mit dem Heidentum keineswegs auf.



sNr.H

»«ist

äftr£('i*&ti%-safe aX idiflp? fit
äm Jjßr® (Wggc&vfft f .ii^M noib:

OTHrt \&yt <.
*

-. •

Ni^pteM
5'= TNft&em. JH»I& jlk<*k&$^b^iy£- ?&%«?:" ''":ad

ÄÄÄ«ii§mm$' "
sir««" &&£>&*

qpßp$tt&'pvfamm% (M.owiA mn 1J£|
«ft tew. wha«3 &£ tai*

4Ä®
.«$. «tet'sMIe wikmBi;&£cMx-tfm j

V\. '' ' ' v.- ^ä---?v-;,; -
-

.'. x^^'''-::;b„.^\-V ;>''•'=v_ _;

' '
• ..or --O^r^rV-' \ /


	Die christliche Apologetik griechischer und lateinischer Sprache bis zur konstantinischen Epoche : Fragen, Probleme, Kontroversen

