
Zeitschrift: Entretiens sur l'Antiquité classique

Herausgeber: Fondation Hardt pour l'étude de l'Antiquité classique

Band: 50 (2004)

Artikel: Seneca in der Musik der Neuzeit

Autor: Schubert, Werner

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-660885

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-660885
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


VIII

Werner Schubert

SENECA IN DER MUSIK DER NEUZEIT

Quid illi, <qui> in componendis audiendis discendis canticis operati
sunt, dum vocem, cuius rectum cursum natura et optimum et sim-
plictssimum fecit, in flexus modulationis ineptissimae torquent,
quorum digiti aliquod intra se carmen metientes semper sonant,
quorum, cum ad res serias, etiam saepe tristes adhibiti sunt, exau-
ditur tacita modulatio? non habent isti otium sed iners negotium.
(Sen. brev. 12, 4)

Wenn sich jemand so abfällig über Musik und Musikausübende
äußert, wie es Seneca in seiner Schrift De brevitate vitae tut,
braucht man sich eigentlich nicht zu wundern, dass dem
Themenkreis "Seneca in der Musik der Neuzeit" bislang wenig bis

gar keine Aufmerksamkeit gewidmet wurde. Zwar bietet
immerhin ausgerechnet Seneca vielleicht den ersten Beleg für
die Verwendung des Begriffs instrumentum in musikalischem
Sinn,1 und das Gewandhausorchester Leipzig hatte keinerlei
Bedenken, ein senecanisches Wort zu seinem Motto zu wählen;2

ja sogar ikonographisch findet sich Seneca in der Musikwelt
wieder: Die bekannte antike Doppelherme, die Sokrates und

1 Ad effectum pertinent instrumenta, tibiae et organa et chordae, ad artem ipsam
non pertinent (SEN. epist. 87,14). Vgl. hierzu E. HlCKMANN, "Instrumentum musi-

cum, Begrifflichkeit und Funktionalität", in Musica Instrumentalis. Zeitschriftfür
Organologie 1 (1998), 16—23, hier 16 mit Verweis auf G. WILLE, Musica Romana
(Amsterdam 1967), 428. Zur abweichenden Interpretation von J. LUQUE
MORENO siehe Diskussion.

2 Vgl. W. SEIDEL, '"Res severa verum gaudium': Uber den Wahlspruch des
Gewandhauses in Leipzig", in Die Musikforschung 50 (1997), 1-9.



370 WERNER SCHUBERT

Seneca zeigt und beispielsweise Marion Giebels kleine Seneca-

Monographie ziert,3 hat auf die Bruckner-Büsten von Victor
Tilgner eingewirkt.4 Dennoch: Wenn wir nach Seneca im
Bereich der neuzeitlichen Musikgeschichte fragen, erhalten wir
nur spärliche Antworten. Für die Antike hat J. Luque Moreno
ein unübertreffliches Kompendium mit seiner Studie "Seneca
musicus" zusammengestellt.5 Ich versuche hier einen Beitrag zu
Seneca in der Musik der Neuzeit zu leisten. Das Thema soll von
zwei Seiten her erschlossen werden. Zunächst geht es darum,
inwieweit Senecas Wirken generell in der Musikgeschichte und
von der Musikwissenschaft zur Kenntnis genommen wurde und
wird. Dabei wird vor allem — aber nicht nur — das generische
Segment 'Musiktheater' als Teilmenge der Gattung Drama
insgesamt ins Blickfeld rücken.6

Der zweite Aspekt verfolgt von der spezifischen Warte des

Klassischen Philologen aus komplementär dazu, inwieweit
konkrete antike Texte, die sich entweder mit Seneca beschäftigen
oder ihn selbst zum Verfasser haben, in der Musik der Neuzeit
eine Rolle spielen.7

3 M. Giebel, Seneca (Reinbek bei Hamburg 1997).
4 L. SCHULTES, "Ein zweiter Seneca: Die Bruckner-Buste Victor Tilgners im

Rahmen des neuzeitlichen Geniekults", in Bruckner-Symposion (1990 [1993]),
47-56. Tilgner modellierte eine Bruckner-Buste anlasslich der Ehrenpromotion
des Komponisten — deshalb wohl die Anlehnung an den Philosophen Seneca;

Tilgner und F. Zerritsch schufen auf dieser Büste fußend zwei weitere Werke fur
Steyr (1898) und Wien (1899).

5 J. LUQUE Moreno, "Seneca Musicus", in Seneca dos mil anos despuis. Actos
del Congreso Internacional Conmemoratwo del Bimilenario de su Nacimiento,
Cordoba 1996 (Cordoba 1997), 77-115.

6 Man miisste, obwohl diese Musiksorte sich terminologisch vom Musiktheater

explizit abgrenzt, auch das "Oratorium" heranziehen, weil sich in der Anlage
eines oratorientypischen textlichen Vorwurfes eine wichtige Schnittstelle zur Oper
in der Textsorte "Libretto" findet. Diesen speziellen Blickwinkel habe ich hier
ausgeblendet, da sich das, was über das Oratoriumhbretto zu sagen ist, bereits am
Opernhbretto exemplifizieren lasst.

7 J. DRAHEIM hat vor rund 25 Jahren ein umfangreiches Kompendium
zusammengestellt: J. DRAHEIM, Vertonungen antiker Texte vom Barock bis zur Gegenwart
(Amsterdam 1981). Unter der Rubrik "Lateinische Autoren" ist auch Seneca



SENECA IN DER MUSIK DER NEUZEIT 371

1. Trotz des erstaunlichen Phänomens, dass Seneca immerhin

in der frühen Operngeschichte, in L'incoronazione di Popped

(1642) von Claudio Monteverdi auf einen Text von Gian
Francesco Busenello, eine in doppeltem Sinne tragende Rolle
spielt — einerseits gehört er zu den dramatis personae, andererseits

ist das Libretto von Busenello ohne die Seneca zugeschriebene

Tragödie Octavia nicht denkbar8 — scheint Seneca wenig
Spuren in der Musikgeschichte hinterlassen zu haben, wenn
man nach den Lemmata und Indizes der einschlägigen
Handbücher geht.9

Da die Beschäftigung mit dem antiken Drama insgesamt als

eines der wirkungsreichsten Phänomene in der Musikgeschichte
der Neuzeit zu gelten hat, könnte man vermuten, dass Seneca

beispielsweise im Zusammenhang mit der Librettologie eine

erfasst. Man muss mittlerweile davon ausgehen, dass dieses verdienstvolle Buch
dringend der Ergänzung bedarf. Denn gerade in der zweiten Hälfte des 20. Jh.
hat die Verwendung antiker Texte, Stoffe und Motive im Vergleich zu früher eher

zugenommen.
8 Das wurde allerdings recht spät konstatiert; vgl. K. VON FISCHER, "Eine

wenig beachtete Quelle zu Busenellos 'L'incoronazione di Poppea'", in Claudio
Monteverdi e ilsuo tempo (Milano 1969), 75-80. Von Fischer schließt nicht aus,
"daß Busenello durch die Lektüre des alteren Werkes erst zu seiner Incoronaziont

angeregt worden ist" (80).
9 In der alten Ausgabe von Musik in Geschichte und Gegenwart MGG) ist

Seneca kein eigener Artikel gewidmet. Der Personenteil der neuen MGG ist noch
nicht bis zum Buchstaben S gediehen, kann also hier noch nicht überprüft werden.

Im Index der alten MGG findet sich Seneca gelegentlich; aber die Verweise
fuhren zumeist nur zu pauschalen Namenketten, in denen auch Seneca erwähnt
wird. Eine individuellere Rolle spielt Seneca in den Artikeln "Nero" (MGG 1.

Ausg. 9,1376) und "Rom" (MGG 1. Ausg. 11,681), beide bezeichnenderweise
besorgt von dem Klassischen Philologen G. WILLE. Als instrumentenkundliche
Quelle taucht Seneca im Artikel "Klarinette" von H. Hickmann auf (MGG 1.

Ausg. 7,1003), wo Seneca neben Sueton als Zeuge herangezogen wird, dass man
in der römischen Kaiserzeit bereits den Dudelsack (tibia utricularis) gekannt habe.

Allerdings findet sich weder bei Seneca noch bei Sueton ein solcher Nachweis.
In SuET. Nero 54 wird Nero als utricularius bezeichnet. Die Form tibia utricularis.,

die auch sonst in Instrumentengeschichten zitiert wird, scheint nicht antik zu
sein. Im englischen Standardwerk The New Grove Dictionary ofMusic and Musicians,

hrsg. von S. Sadie (London 22001), sucht man vergeblich ein Lemma
"Seneca". Im Dizionano de la Musica e dei Musicisti. I titoli e ipersonaggi (1985ff)
wird immerhin zum Argonautenstoff und zur Herculessage auf Seneca verwiesen.



372 WERNER SCHUBERT

Rolle spielt, zumal Seneca als einer der wichtigsten Vertreter des

antiken Dramas zugleich der einzige Repräsentant vollständiger
antiker lateinischer Tragödien ist und damit für ein wichtiges
Segment der antiken Literatur allein zuständig ist.

Als 'Libretti' wurden seit ihrem Aufkommen entweder eigens
verfasste Dichtungen oder bereits bestehende Originaltexte
ebenso wie deren Ubersetzungen oder Paraphrasen, Nachdichtungen

oder Umdichtungen herangezogen. Auch wenn ein
Libretto nicht fundamental neu ist, sondern von einem Prätext
mehr oder weniger stark abhängt, bildet es eine Textsorte sui
generis, für deren Eigentümlichkeiten die spezifische Bindung
an die Musik so konstitutiv ist, dass sie bei einer literaturkritischen

Betrachtung nicht vernachlässigt werden darf.
Im Selbstverständnis der Oper10 hat sich — wenn auch

unberechtigterweise — die mittlerweile unausrottbare Ansicht
gefestigt, sie sei aus den Bemühungen entstanden, das antike Drama
in seiner ursprünglichen Verbindung von Wort und Musik wieder

für die Bühne zu beleben.11 Hier werden zwei unterschiedliche,

allerdings zeitgleiche Tendenzen im Nachhinein vermengt:
Es existierten in der Renaissance und im Frühbarock vier
Hauptformen dramatischer Gattungen: Tragödie und Komödie,
wie in der Antike, dazu kamen noch die 'Historie' und die
'Pastorale'. Die Oper in ihrer frühesten Form war nichts anderes

als eine musikalische Ausgestaltung der Pastorale. Dies lässt

sich an den Stoffen der frühesten Opern erkennen: Keine antiken

Tragödienhelden, geschweige denn der Wortlaut einer antiken

Tragödie, sondern Gestalten aus der Welt der Hirten und
Sänger beherrschten die Bühne des sich entwickelnden

10 Die beiden folgenden Abschnitte orientieren sich an meiner Studie "Das
antike Drama im Musikschaffen des 19. und 20. Jh.", in Das antike Theater.

Aspekte seiner Geschichte, Rezeption undAktualität, hrsg. von G. BINDER, B. EFFE,

Bochumer Altertumswissenschaftliches Colloquium 33 (Trier 1998), 385^122.
11 Gegen diese Vorstellung wendet sich vor allem C. DAHLHAUS, "Euripides,

das absurde Theater und die Oper. Zum Problem der Antikenrezeption in der

Musikgeschichte", in Ders., Vom Musikdrama zur Literaturoper, überarb.
Neuausgabe (München 1989), 228-266.



SENECA IN DER MUSIK DER NEUZEIT 373

Musiktheaters. Orpheus und Daphne etwa sind als die

Hauptexponenten zu nennen: Gestalten, von denen man zugeben
wird, dass sie in der antiken Tragödie keine prominente Rolle
gespielt haben.

Die mit dem Aufkommen der Oper als Gattung zeitgleich
sich vollziehende Wiederaufführung antiker Dramen hat
hingegen seit dem Ende des 16. Jh. zur Komposition von
Schauspielmusiken geführt. Dieses fast unüberschaubare und schlecht
dokumentierte, weil oft nur ephemer bestellte Feld der
Schauspielmusiken, die mit einem Dramentext mehr oder weniger
verflochten sind, ohne dass es zu einer grundsätzlichen und
unauflöslichen Verbindung von Wort und Musik kommt, ist im
Gegensatz zur Oper von Anfang an mit den Wiederaufführungen

antiker Dramen verbunden. Erhalten sind Vertonungen der
Chorlieder aus dem Oidipus Tyrannos des Sophokles durch
Andrea Gabrieli anlässlich der ersten neuzeitlichen Aufführung
eines antiken Dramas am 3.3.1585 im Teatro Olimpico zu
Vicenza. Insofern muss man vor allem dieses Genre und nicht
die Oper als bewusstes Anknüpfen an die Aufführungspraxis
antiker Dramen betrachten. In der Folgezeit etablierte sich ein
typischer Formenkanon für Schauspielmusiken, der im Bereich
antiker Dramen in der Regel die Vertonung der Chorlieder
vorsieht, daneben instrumentale Vor- und Zwischenspiele enthält,
wozu noch die Sonderform der musikalischen Unterlegung
gesprochener Texte tritt: das Melodram.

Beide Formen — Oper und Schauspielmusik — konvergierten

allerdings im Laufe der Musikgeschichte immer stärker, vor
allem nach dem Aufschwung, den die sogenannte Literaturoper
seit der Mitte des 19. Jh. nahm, so dass man in einer
Rückprojektion die Konvergenz dieser beiden Wege immer weiter in
die Vergangenheit verlegte, bis ihre ursprüngliche Zweigleisigkeit

ganz verdunkelt wurde, was verständlich ist, zumal man sich
zumindest phasenweise — Stichwort: 'Reformoper' des 18. Jh.

— sowohl in der Stoffwahl als auch in der formalen und
literarischen Gestaltung eines Operntextes gerne an antiken und
zeitgenössisch-klassizistischen Dramen orientierte. Insofern ist, ob



374 WERNER SCHUBERT

wir das wollen oder nicht, das antike Drama einschließlich
Seneca bei dieser Thematik zumindest latent präsent. Fragen
wir uns im folgenden, ob wir diese latente Präsenz sichtbar
machen können.

Nach nicht sehr wirkungsmächtigen Ansätzen zu Beginn des

20. Jh.12 hat man erst in den letzten 25 Jahren innerhalb der
Literaturwissenschaft begonnen, das Libretto als eigenes Genus
wahrzunehmen.13 Eine 'Librettologie' existierte bis vor wenigen
Jahren nur in Ansätzen. 1998 erschien A. Giers grundlegendes
Buch zum Libretto.14 Wichtig und bezeichnend ist auch, dass in
der noch nicht abgeschlossenen Neuausgabe des Standardwerkes

Musik in Geschichte und Gegenwart der Artikel 'Libretto' im
Vergleich zur ersten Ausgabe (MGG, 1. Ausg. 8, 708—732)
auf das Sechsfache erweitert ist {MGG, 2. Ausg. 5,
1116-1259).15 Bei der Vorbereitung dieser Studie hoffte ich, in
Giers Werk Informationen über einen möglichen Einfluss Sene-

cas auf das Musiktheater der Neuzeit zu erhalten, was Gehalt
und Gestalt zumindest derjenigen Opern betrifft, die sich an
der Antike orientieren und in einer Zeit entstanden sind, in der

man die Kenntnis Senecas im Bildungswesen der Zeit voraussetzen

kann. Das betrifft vor allem die Zeit vom Entstehen der

12 E. ISTEL, Das Libretto. Wesen, Aufbau und Wirkung des Opernbuchs nebst

einer dramaturgischen Analyse des Libretto von "Figaros Hochzeit" (Berlin/Leizpig
1914).

13 Vgl. K. HONOLKA, Kulturgeschichte des Librettos. Erw. u. ergänzte Neuauflage

(Wilhelmshaven 1979); Oper und Operntext, hrsg. von J.M. FISCHER

(Heidelberg 1985); Oper ab Text. Romanistische Beitrage zur Libretto—Forschung, hrsg.
von A. Gier (Heidelberg 1986). Eine Pioniertat leistete die Dissertation von
K. ACHBERGER, Literatur ab Libretto Das deutsche Opernbuch seit 1945 (Heidelberg

1980). Anregend ist die bereits erwähnte Aufsatzsammlung von C. DAHLHAUS,

Vom Musikdrama zur Literaturoper (1989).
14 A. Gier, Das Libretto. Theorie und Geschichte einer musikliterarischen

Gattung (DztmstiAt 1998).
15 Verwiesen sei vor allem auf die Beiträge zur Textform von D. BORCHMEYER

(1116-1123) und zum italienischen Libretto der Anfangszeit von S. LEOPOLD

(1123-1131); vgl. ferner D. Altenburg zur Schauspielmusik in MGG, 2. Ausg.
8,1040.



SENECA IN DER MUSIK DER NEUZEIT 375

Oper zumindest bis zur sogenannten 'Reformoper' Glucks (seit
Orfeo ed Euridice 1762) und dem allmählichen Verschwinden
der Opera seria. Erstaunlicherweise wird Seneca in Giers Buch

jedoch weder in seiner Eigenschaft als Dichter noch als

Prosaschriftsteller erwähnt, obwohl zahlreiche von Giers Ausführungen

zum Libretto von den Anfängen bis zum Beginn des 19. Jh.,
als die lange Zeit tonangebende Opera seria16 immer mehr durch
andere Opernformen abgelöst wurde, der Gedankenwelt Sene-

cas in seiner Eigenschaft als Philosoph und Dichter gleichermaßen

nahekommen. Ganz unabhängig von einzelnen Stoffen,
die in jener Zeit in der Regel eher von zeitgenössischen bzw.

noch nicht allzu weit zurückliegenden Prätexten abhingen, die
indes selbst wieder z.T. massiv von Seneca beeinflusst sind,
betrifft dies vor allem die zentrale Rolle der Affekte auf der
Bühne des Musiktheaters. Vieles, was Seneca beispielsweise in
De im zu den Affekten sagt oder was er seine Dramengestalten
in ihren Affekten und über ihre Affekte sagen lässt, ließe sich
ohne große Schwierigkeiten mit der prominenten Rolle in
Verbindung bringen, die die Affekte auf der Opernbuhne spielen:
eine Rolle, die gewissermaßen neben der Musik die Oper vom
Schauspiel bis heute am deutlichsten unterscheidet.

16 Zur Begrifflichkeit Opera ist als Sammelbezeichung seit 1639 belegt; am
treffendsten fur den generischen Sachverhalt ist die Bezeichnung Dramma per
musica. In der franzosischen Operngeschichte entstand zunächst die sog Tragedte

lyrique, die unter dem Einfluss der klassischen franzosischen Tragödie stand In der

zweiten Hälfte des 18 Jh. sah man hier einen Reformbedarf, fur den stoffge-
schichtlich die Ruckkehr zu Antik-Mythischem kennzeichnend werden sollte. Vor
allem wurde hier auch die Rolle des Chores wieder aufgewertet Im Italienischen
entwickelten sich Opera seria (und Opera buffa) mit normativem dramatischen
Aufbau Im 19 Jh. losten sich die Grenzen auf; es entstanden neue Operntypen,
die z.T. formal (italienische Oper mit ihrer bis Verdi reichenden Orientierung an

Opera seria und buffa vs. "durchkomponierte" Opern des Wagnerschen Typus),
z.T. inhaltlich (Revolutions-, Schreckens- oder Rettungsoper) charakterisiert werden

können In Frankreich war die aufwendige Grand Opera von der Mitte des

19 Jh an beliebt. Vgl. hierzu den kurzen Abnss von S Kunze und C. DAHLHAUS

in Das große Lexikon der Musik, hrsg. von M HONEGGER, G. Massenkeil
(Freiburg/Basel/Wien 1987), VI 105-119.



376 WERNER SCHUBERT

Die Dominanz der Opera seria in der italienischen und
italienisch beeinflussten internationalen Musikszene über Jahrzehnte
hinweg ist einer überragenden Librettistenpersönlichkeit zu
verdanken: Pietro Trapassi (1698-1782), Mitglied der römischen

Dichtergruppe "Arcadia", der seinen Namen zu Metastasio grä-
zisierte. Seine fundamentale klassische Bildung bedingte eine

Orientierung an moralischen und ästhetischen Werten, die die
moderne Aufklärung mit antiken Elementen der Menschenbildung

verbinden. Bei Metastasio wird als Gegensteuerung zu dem
bunten Opern typ, der sich während des 17. Jh. entwickelte, wieder

Wert gelegt auf eine Einheit von Ort, Zeit und Handlung.
Er ist es, der den Chören eine neue Rolle zuweist und bei dem
es keine prinzipielle Trennung gibt zwischen dem Ethos mythischer

und historischer Gestalten. Handlungen und
Personenkonstellationen sind vergleichsweise schematisch. Die Handlung
kommt immer wieder in sogenannten Abgangsarien' zum
Stillstand, in denen Affekte oder zumindest Emotionen, gelegentlich
auch kommentierende Reflexionen dominieren. Tugenden und
Laster werden einander scharf gegenübergestellt. Ein lieto fine
ist die Regel. Seine Libretti wurden z.T. Dutzende Male vertont.
Metastasios Kenntnis der Anforderungen der Musik an den Text
und des Textes an die Musik wurde über die Maßen geschätzt;
Kurt Honolka schreibt in seiner Kulturgeschichte des Librettos:

"Calsabigi, Glucks Reform-Librettist, stellte Metastasio über
Corneille und Racine, der deutsche Singspielkomponist Joh. Ad. Hiller

gar über Sophokles und Euripides."17

Inwieweit es formale Konvergenzen des senecanischen Dramas
zu den Opernlibretti vor allem des 18. Jh. gibt, werde ich noch
ausführlich thematisieren. Bleiben wir zunächst bei den
philosophisch-weltanschaulichen Analogien: Ein paar Zitate aus Giers
Buch sollen diese implizite Nähe verdeutlichen: Im
Zusammenhang mit Monteverdis L'Orfeo auf einen Text von Ales-
sandro Striggio schreibt Gier:

17 K. HONOLKA, Kulturgeschichte des Librettos (1979), 24.



SENECA IN DER MUSIK DER NEUZEIT ill
"Striggios Orfeo zeigt besonders deutlich, daß die Affektdarstellung

nur Mittel zum übergeordneten Zweck der Affektkontrolle
ist." (S. 48)

Dass dies eine Absicht für Seneca bei seiner Abfassung der Tragödien

gewesen sein könnte — ohne dass man diese Tragödien
deshalb gleich als Lehrstücke bezeichnen müsste —, liegt nahe,

wenn man dies als Pendant zu den dezidiert als Abschreckung
verstandenen Schilderungen des verheerenden Einflusses von
Affekten in Senecas De ira versteht. Das muss wohlgemerkt
nicht der Intention des Autors entsprechen; es gibt ja auch das

Phänomen des produktiven Missverständnisses. Ein gravierender
Unterschied zu Senecas Dramen besteht allerdings darin, dass in
L'Orfeo und anderen Opern diejenigen, die ihre eigenen Affekte
darstellen, auch diejenigen sind, die ihre Affekte letztlich wieder
unter Kontrolle bekommen, während bei Seneca diese beiden
Ebenen zumeist aufgeteilt sind auf die Dramenpersonen, die
sich zuweilen in ihren Affekten förmlich verlieren, und die
Zuschauer, die an diesen negativen Beispielen lernen sollen; aber

auch bei den Dramenpersonen selbst kommt es manchmal zu
einem vernunftreflektierten Abwägen der Affekte, auch wenn
man sich dann für ein deteriora sequi entscheidet. Was bei Seneca

eher explizit, in L'Orfeo implizit zum Ausdruck kommt, ist der

Gedanke, dass alle Affekte, auch die scheinbar guten wie die
Liebe etc., schädlich sind, wenn man sich ihnen überlässt.

An anderer Stelle heißt es bei Gier:

"Während [...] der Primat der Vernunft in Florenz und Venedig
karnevalisierend aufgehoben, in Paris und Versailles problemati-
siert wurde, propagiert die Opera seria die rationale Kontrolle der
Affekte und bestätigt damit die Norm. Bilder und Vergleiche
veranschaulichen abstrakte Sachverhalte und tragen so dazu bei, den

Gesprächspartner auf der Bühne oder das Publikum zu überzeugen.

Viele Arien können durchaus als Lebensregeln gelesen (oder
gehört) werden." (70f.)

Zum einen ist es das sozusagen 'stoische' Anliegen, das die

Opera seria mit Senecas eigenen Vorstellungen und Vorschlägen

zur Affektkontrolle verbindet; zum anderen ist es die teils



378 WERNER SCHUBERT

bildkräftige, teils sentenziöse Diktion, die in der Oper vor allem
den Arien die Möglichkeit kräftiger Reliefierung mittels verbaler

und musikalischer Rhetorik verleiht.
Ein weiteres Zitat bei Gier könnte mit Senecas Gedankenwelt

in Verbindung gebracht werden:

"Die Arie ist der Ort der Affekt-Darstellung, während das Rezitativ

der Aifekt-Begründung dient." (42)

Hier gibt es m.E. Verbindungen zum senecanischen Drama

sogar in formaler Hinsicht, dessen Eigentümlichkeit im
Vergleich zur griechischen Tragödie darin hegt, dass Monologe und
in sich geschlossene Einzelszenen sowie selbständige und
zugleich metrisch recht einfach strukturierte Chorlieder mehr
Raum einnehmen als 'echte' Dialoge bzw. die Verschränkung
von Chor- und Einzelrolle sowie formal kunstvoll ausbalancierte

Chorlieder, wie dies für die attische Tragödie kennzeichnend ist.

In Senecas Monologen wird der Darstellung von bereits
bestehenden und sich sozusagen in konzentrischen Kreisen
intensivierenden Affekten weiter Raum gewidmet, während in den

Dialogpartien, die gerne zu einem verbalen Schlagabtausch geraten,

die Weichen für die Entwicklung sowohl des Geschehens
als auch der Affekte gestellt werden, die dort oft von zwei
unterschiedlichen Seiten beleuchtet werden und wo die Gestalt, die

von Affekten befallen wird, die Gründe dafür erklärt.
Was die Frage nach formalen Analogien betrifft, finden sich

weitere Berührungen vor allem zwischen der Opera seria und
Senecas Dramen:

"Das zentrale Thema der Opera seria, der Antagonismus von
Vernunft und Affekt, spiegelt sich in der Struktur des Librettos.
Moralische Lehren werden nicht begrifflich, sondern über eine
Reihe von Affektäußerungen vermittelt." (72)

Hier entspricht die sog. Opera seria mit der Reihe von
Affektäußerungen der typischen Anlage eines senecanischen Dramas.
Es bleibt allerdings dann dem Zuschauer überlassen, aus der

Bühnenhandlung die Lehre zu destillieren. Die Vermittlung von
moralischen Lehren über eine Reihe von Affektäußerungen hat



SENECA IN DER MUSIK DER NEUZEIT 379

sogar Parallelen zu Senecas diatribennahen philosophischen
Schriften, wo das theoretische Element hinter die Kumulation
wirkungsvoller Beispiele, die in Reihe geschaltet werden, oft
zurücktritt.

Was Senecas Prosaschriften in diesem Kontext betrifft, so gibt
es weitere Verbindungen mit dem Opernschaffen bis zum Ende
des 18. Jh., die mit der Rolle der Affekte und der Affekt-
bekämpfung zusammenhängen: Eine Unzahl musikalischer
Bühnenwerke, deren Aufführung oft dem Auftrag eines adligen
Hofes verpflichtet war, wurde mit der Zielsetzung geschrieben,
die Bedeutung der Herrschertugenden herauszustellen, sei es in
adulatorischer Absicht (vor allem in oft von der Handlung
abgesetzten Prologen und Vorspielen), sei es in einer vorsichtig
verbrämten paränetischen Zielsetzung der Gesamtkonzeption: eine

Sparte oft 'kommandierter' Werke, deren Wirkungsmacht
mindestens bis zu Mozarts Spätwerk La clemenza di Tito18 zu
verfolgen ist. Die dort vertretenen Maximen sind, teils direkt, teils
auf Umwegen, letztlich alle Senecas Fürstenspiegelschriften
verpflichtet. Zu denken ist an De dementia principis ebenso wie an

entsprechende Passagen aus der Consolatio ad Polybium oder aus
De constantia sapientis. Diese Verbindung zwischen Seneca und
diesem Charakteristikum wird nur selten wahrgenommen.19

18 Vgl. W. SEIDEL, "Seneca-Corneille-Mozart: Ideen- und Gattungsge-
schichtliches zu La clemenza dt Tito", in Musik in Antike und Neuzeit, hrsg. von
M. von Albrecht und W Schubert (Frankfurt/M. etc. 1987), 109-128; dort
wird vor allem herausgearbeitet, wie Metastasios Libretto in seinem Furstenspie-
gelcharakter direkt auf Seneca zurückgeht. Vgl. ferner D. BORCHMEYER,

"Herrschergute versus Staatsraison- Politik und Empfindsamkeit in Mozarts La
clemenza di Tito", in FS Bernbach (Baden-Baden 1998), 345-366, der auf die
geänderte Konzeption verweist, die Mozarts Version des Librettos von Metasta-
sio darstellt. Vgl. ferner C. QUESTA, "Roma neH'immaginario openstico", in
Lo spazio letterario di Roma antica, hrsg. von G. Cavallo, P. Fedeli, A. Giardina,
IV: L'attualizzazione del testo (Roma 1991), 307-358, hier 325-337 (freundlicher
Hinweis von E. Malaspina).

19 "Selbstbeherrschung — das ist ein antiker Gedanke, dem Seneca seinen
klassischen Ausdruck gegeben hat — das Zeichen und die Tugend des Monarchen."

G. Seidel — W. Seidel, "'Alceste' und 'Alkestis'' Lullys Oper und das

Drama des Euripides", in Musik und Dichtung. Neue Forschungsbeitrage, Viktor



380 WERNER SCHUBERT

Widmen wir uns nun dem formalen Aspekt! Wir wissen
zumindest von der griechischen Tragödie, dass sie aus musikalischen

Formen entstanden ist und in der Folge stets mit Musik
verbunden war.20 Zwar lasst sich zur Frage nach der Rolle der
Musik fur die Tragödien bzw. in den Tragödien Senecas G. Wil-
les monumentales Buch Musica Romana kaum befragen (Wille
I67f.). Aber aus allem, was Wille ansonsten fur die Musikpraxis

bei der Auffuhrung romischer Tragödien generell erschließt,
müssen wir davon ausgehen, dass die Aufführung einer seneca-
nischen Tragödie, gleich, in welchem Rahmen sie stattfand

— wenn sie denn stattfand21 — mit Instrumentalteilen ("Tibia-
Ouverture" vor dem Prolog, Zwischenaktmusiken) ausgestattet
war und fur die Darbietung zumindest eines Teils des Gesamttextes

eine musikalisierte Form mit und ohne Instrumentenbegleitung

einfach erwartet wurde.22

Wie sieht es mit den anderen Dramenteilen aus? Kann man
beispielsweise einzelne Monologe oder Dialoge — sei es der
griechischen, sei es der römischen Tragödie — mit neuzeitlichen

Poschlzum80 Geburtstag gewidmet, hrsg von M VON AlbRECHT, W SCHUBERT

(Frankfurt/M etc 1990), 273—288, hier 288
20 Diesem Umstand ist bekanntlich der Titel von Nietzsches Schrift Die

Geburt der Tragödie aus dem Geiste der Musik verpflichtet Zur griechischen Tragödie

bietet bequem Informationen J LaTACZ, Einfuhrung in die griechische Tragödie

(Gottingen 1993)
21 Kürzlich hat N THURN einen uberzeugenden Kompromiss gefunden

"Im Unterschied zu Euripides, der fur die Aufführung geschrieben harte und
dennoch danach auch gelesen werden wollte, war man es in Senecas Zeit wohl umgekehrt

gewohnt, etwas zu schreiben, was auch aufgeführt werden konnte "

N THURN, "Die Medea Senecas und die Medeia Euripides'. Kein Wechsel des

Mediums'", in Wechsel des Mediums Zur Interdependenz von Form und Inhalt,
hrsg von H J WENDEL, W BERNARD, S MÜLLER, Rostocker Studien zur
Kulturwissenschaft 5 (Rostock 2001), 87—115, hier 114

22 Dabei konnten spezifisch musikalische Gegebenheiten einen produktiven
Umschlag in poetischer Hinsicht bewirken Vgl hierzu W-L LlEBERMANN,
"Musikalische Elemente als Mittel poetischer Gestaltung in antiker Dichtung", in
Musik und Dichtung Neue Forschungsbeitrage, Viktor Poschl zum 80 Geburtstag
gewidmet, hrsg von M. VON ALBRECHT, W SCHUBERT (Frankfurt/M etc 1990),
63-86, speziell zu Sen Phaedr 1-84 ibid 81-86



SENECA IN DER MUSIK DER NEUZEIT 381

Arien bzw. musikalischen Ensembles vergleichen? Offensichtlich

ja; zumindest verwendet A. Lesky ganz unbefangen den

Begriff "Schauspielerarie" im Zusammenhang mit Euripides;23
ähnlich verfährt M. Giebel bei der Charakterisierung der

Aufführungspraxis in der Kaiserzeit, wenn sie von "Opernszenen"
spricht.24 Was die Chorlieder betrifft, hat jüngst Jacqueline Dangel

folgende Charakterisierung vorgenommen: "Leur place est
ä vrai dire moins encore sur une scene de theatre que sur celle
de Fun de nos plus beaux operas".25 Und es ist in der Tat

erwägenswert, den Analogien zwischen der antiken Tragödie und der
neuzeitlichen Oper etwas intensiver nachzugehen. Es scheint
mir naheliegend, die senecanischen Dramen als grundsätzlich
für Musik gedacht zu betrachten, zumal in der Kaiserzeit darauf

offensichtlich ein noch größerer Wert gelegt wurde als in
der klassischen Zeit. Daraus ergibt sich umgekehrt, dass die
genretypische Musikalisierung Einfluss auf die Genese der Form
des spezifischen senecanischen Dramas gehabt hat: einen
Einfluss, der dafür verantwortlich ist, dass sich Analogien zum
neuzeitlichen Musikdrama erkennen lassen — ganz unabhängig
davon, ob das Opernlibretto als literarische Gattung von Seneca

geprägt worden ist oder nicht. Ein paar dieser Analogien möchte
ich am Beispiel der Medea zumindest skizzieren, die sich als

'Referenztext' insofern anbietet, als sie 1) in Aufbau und Stil
repräsentativ für die anderen Dramen Senecas steht, 2) zu
denjenigen Dramen Senecas gehört, die einen direkten Vergleich
mit einer attischen Tragödie erlauben, 3) ihr Sujet von allen
senecanischen Dramenstoffen das lebhafteste Interesse auf der
Musikbühne der Neuzeit — Oper, Ballett und Melodram —
gefunden hat.

23 A. Lesky, Geschichte der griechischen Literatur, 3., neu bearb. u. erw. Aufl.
(München 1999), 555.

24 M. Giebel (1997), 82f.
25 J. DaNGEL, "Senkque, poeta fabricator. Lyrique chorale et evidence tragi-

que"; in Le poite architecte. Arts metriques et artpoetique latins, hrsg. von J. Dan-
GEL (Louvain, Paris, Sterling,Virginia 2001), 185-292, hier 290f.



382 WERNER SCHUBERT

Was antike Tragödie und Oper über die Jahrtausende
miteinander verbindet, ist ein relativ unbekümmerter Umgang
mit ihren schriftlich fixierten Fassungen in der Aufführungspraxis.

Neben den integralen Aufführung einer Oper etc. als

Bühnenwerk stehen im heutigen Kulturbetrieb auch musikalische

Veranstaltungen, die nicht von den darzubietenden
Werken, sondern von einzelnen Künstlern bestimmt sind, die
dann in der Regel konzertant, also ohne Bühnenapparat,
Highlights aus Opern etc. darbieten. Was für die Konzertpraxis

zu konstatieren ist, gilt ebenso für die medial vermittelte

Musikpraxis per Radio und Fernsehen. Derlei eklektische

Darbietungen gab es im Rezitations-, Musizier- und Bühnenwesen

vor allem der Kaiserzeit ebenfalls. Bereits zu Euripides'
Zeit kannte man das, was man heute unter Starwesen
versteht; und die Zuschauer warteten sowohl auf die Präsentation

bekannter Ausschnitte aus Dramen als auch auf Schnitzer

bei den Darbietungen genauso, wie heute mancher auf
den Glanz oder die Patina eines hohen C bei einem Startenor
lauert.

Unter dem Aspekt, dass das Publikum solche Einzelnummern
bevorzugte, laden Senecas Dramen aufgrund ihrer Struktur
förmlich dazu ein, einzelne Szenen herauszugreifen und für sich

zu präsentieren, ohne dass dies gegen eine integrale
Aufführungsmöglichkeit spricht; es spricht aber dafür, dass eine

Einzelpräsentation solcher Szenen von vornherein intendiert war.26

Der Chor spielt in Senecas Dramen zwar von der Handlung
her eine weniger wichtige Rolle als in der attischen Tragödie; oft
ist gar nicht klar, welche Personengruppe durch ihn repräsentiert
wird — was notabene eine Parallele weniger in der Oper als im
Oratorium hat. Dafür dienen Chöre deutlicher als dort zur
Gliederung bzw. Rhythmisierung des gesamten Dramas und zur
gedanklichen Abrundung; sie selbst sind formal vergleichsweise

26 Vgl. hierzu A. DlHLE, "Seneca und die Auffuhrungspraxis der romischen

Tragödie", in A&A 29 (1983), 162-171.



SENECA IN DER MUSIK DER NEUZEIT 383

einfacher und — wegen des fast ständigen Fehlens der
Chorführerrolle — kompakter sowie mit der Handlung loser
verbunden als ihre griechischen Pendants. Dass diese Chöre für
den Gesang gedacht waren, zeigt sich vor allem dort, wo in
einem Chorlied selbst auf Gesang verwiesen wird. Das gilt
beispielsweise für das erste Chorlied und den Beginn der zweiten
Szene in Senecas Medea ebenso wie für das erste Chorlied der
Troades. Beide sind als Anlassgesänge gestaltet: im einen Fall als

Hochzeitslied, im anderen Fall als Klagegesang.
Neben den Chorliedern gibt es aber auch sonst Partien, in

denen kein typischer Sprechvers verwendet wird und wir zumindest

formal gesehen Lyrisches vor uns haben. Auch dort kann man
davon ausgehen, dass eine musikalische Darbietung zumindest
intendiert ist. Das betrifft etwa die große Zauberszene der Medea,
die metrisch vergleichsweise komplex ist. Diese fünf Abschnitte
wurden bei einer Aufführung sicherlich nicht nur sprachrhythmisch,

sondern auch musikalisch differenziert gestaltet.
Ein weiteres Beispiel für lyrische Partien außerhalb chorischen

Kontexts ist mindestens genauso exponiert: die Eröffnungspartie
der Phaedra, in der Hippolytus mit einem Lied in anapästischen

Dimetern auftritt, das in der Sekundärliteratur
bezeichnenderweise — entweder unbefangen oder provokativ — als

"Arie" bezeichnet wird.27

Insgesamt lässt sich bei den unter dem Namen Seneca
überlieferten Dramen feststellen, dass neben dem Chor auch immer
wieder Einzelpersonen in exponierten Situationen (vor allem in
Visionen, bei Beschwörungen oder der Einbindung in Chorgesänge)

lyrische Partien in den Mund gelegt werden. Wenn wir
einmal diejenigen Sprechpartien abziehen, die im iambischen
Trimeter verfasst sind, kommen wir auf folgende gerundete
Prozentsätze lyrischer Metren:28 Herc.f.: 22 %; Pro.: 22 %; Med.:

27 M.M. Staehli-Peter (Hrsg.), Die Arte des Hippolytus. Kommentar zur Em-
gangsmonodie in der Phaedra des Seneca (Zürich 1974); vgl. ferner W.-L. Li
EBERMANN (1990), 81-86.

28 Die Phoen. stellen einen Sonderfall dar und bleiben deshalb hier
ausgeklammert.



384 WERNER SCHUBERT

34 %; Phaedr.: 25 %; Oed.-. 31 %; : 30 %; Thy.\ 31 %;
Herc.O.: 29 %; Ort.: 29 %.29 Bei den reinen Sprechpartien ist
zusätzlich zu unterscheiden zwischen einem ausgeprägten
Monologstil, der nach formaler Geschlossenheit bei einem sehr

hohen Einsatz rhetorischer Klangfiguren strebt und dadurch von
einer inneren Musikalität bzw. klanglicher Intensität geprägt ist,
und einem dem griechischen Streitgespräch entwachsenen
Dialogstil, in dem rhetorische Mittel verwendet werden, die einer
antithetischen Zuspitzung dienen. Hier wird, wenn nicht die

Handlung, so doch der Gedankengang vorangetrieben; solche

Partien könnte man am ehesten mit Rezitativen in einer Oper
oder einem Oratorium vergleichen. Zwar gibt es all das auch in
den attischen Tragödien. Doch wenn man allein die Verhältnisse

von lyrischen zu Sprechpartien in den vkfc/ifß-Dramen von
Euripides und Seneca überprüft und davon ausgeht, dass zumindest

die lyrischen Partien mit Musik versehen waren, müssen
wir bei Seneca einen höheren Musikanteil vermuten als bei
Euripides. Wenn man zusätzlich die monologischen Partien
gegeneinander hält, die vielleicht auch musikalisch unterlegt wurden
bzw. sich durch besonders pointierte poetische Gestaltung
auszeichnen, ist auch hierin ein ähnliches Verhältnis zumindest
hinsichtlich Euripides und Seneca festzustellen.

Bei Euripides (z.B. Alkestis, Hippolytos, Hekabe, Troades, Ion
und Bakchen), und bei Seneca finden wir die Praxis des von der

Handlung mehr oder weniger isolierten Prologs als besonderes

Charakteristikum. Die Prologe sind bei Seneca in der Regel in
der Form des Monologs einer Dramenfigur gehalten und von
einer ausgesprochen konzentrierten Geschlossenheit.30 Der
vergleichsweise isolierte Charakter der senecanischen Prologe, in
denen die Handlung — natürlich vor dem Hintergrund, dass

der Leser/Zuschauer den Plot ohnehin kennt — angedeutet

29 Vgl. hierzu auch die Ubersicht bei J. ÖANGEL, "Sen£que, poeta fabricator"
(2001), 292.

30 Gelegentlich tritt diese Figur dann nicht weiter als handelnde Person auf;
vgl. Juno im Herc.f, den Schatten des Thyest im Ag. oder die Furie im Thy.



SENECA IN DER MUSIK DER NEUZEIT 385

wird bzw. Anspielungen fallen, von denen nicht klar ist, wie sie

sich auf die Handlung beziehen lassen und dadurch eine neue
Spannung erzeugen, hat im dramatischen Schaffen der Neuzeit
an Attraktivität zunehmend verloren; er findet sich jedoch
gelegentlich in verwandelter Form im Musiktheater: in der Ouvertüre

bzw. zumindest in einem spezifischen Ouverturentyp, in
dem sowohl die musikalischen als auch die dramatischen Motive

vorweggenommen werden und in ein noch offenes Wechselver-
haltnis zueinander treten (können), das dann im Verlaufe der

Oper geklart wird.31

31 Eine Ouvertüre ist in der Regel zunächst ein hors-d'oeuvre, das mehrere
Funktionen haben kann Rein pragmatisch hat die Ouvertüre Signalwirkung Das
Stuck beginnt1 Es gibt einen Ouverturentyp, der sich gleichsam auf diese Funktion

beschrankt, mit der sich anschließenden Musik der Oper thematisch nichts
zu tun hat und allenfalls von seinem musikalischen Charakter demjenigen des

ganzen Werkes nahesteht Eine solche Ouvertüre ist in gewissem Sinne
austauschbar Die Toccata, die Monteverdis L'Orfeo einleitet — und die er selbst spater

bei der Eröffnung seiner Martenvesper wiederverwendet —, ist ebenso hierzu

zu zahlen wie der Beginn von Strawinskys The Rake's Progress Viele Rossini-
Ouverturen zahlen dazu, aber auch die Ouvertüre zu Glucks Orfeo ed Eurtdtce

ware hier zu nennen
Thematisch-musikalisch kann sie mit der Handlung verknüpft sein Em

solcher zweiter Ouverturentyp kann gleichsam ein Potpourri aus verschiedenen Melodien

des sich anschließenden Werkes darstellen, als Beispiel hierfür ist die Ouvertüre

zu Verdis La forza del desttno zu nennen, ferner huldigen viele

Operettenouverturen diesem Typ Sie kann auch m die Handlung integriert sein,
wie wir das ansatzweise in Wagners Ring des Nibelungen, vor allem aber bei
R Strauss öfter finden Das Vorspiel zum Rosenkavaltex ist zugleich eine (unsichtbare)

Bettszene, die an musikalischem Realismus einschließlich etaculatio praecox
des unerfahrenen Octavian nichts zu wünschen übrig lasst Das Vorspiel zu seiner

Oper Capriccio ist zugleich dasjenige Streichsextett, mit dem der Komponist
Flamand um die Gunst der angebeteten Grafin wirbt und mit dessen konzertanter

Darbietung die Handlung der Oper auch beginnt
Schließlich kann eine Ouvertüre in Form einer Tondichtung die Handlung des

folgenden im Kleinen schon vorwegnehmen Hier einzuordnen waren die
Fretschutz-Ouvenure von Carl Maria von Weber, die sich allerdings auch mit dem

Potpourri-Typ berührt, oder die Dritte Leonoren-Ouvertüre von Ludwig
van Beethoven, die so autonom wurde, dass sie konsequenterweise aus der

Gesamtkomposition der Oper Fidelio ausgesteuert und durch die jetzige
Fidelio-Ou.vmu.ie ersetzt wurde Vollendet erscheint dieser Typus z B m Wagners
Fliegendem Hollander und dem Tannhauser



386 WERNER SCHUBERT

Die Eröffnung von Senecas Medea wie auch mancher seiner
anderen Werke lässr sich mit dem Typ der Ouvertüre vergleichen,
die mit der Handlung verknüpft ist, zugleich aber auch insofern
autonomen Charakter hat, als in ihr viele Motive angetönt werden,

die fur das eigentliche Drama konstitutiv sind. Die Handlung
wird, wie bereits erwähnt, in den Prologen zu Senecas Dramen oft
andeutungsweise vorweggenommen, wobei die Integration des

Prologs in die Handlung selbst unterschiedlich stark ist. In Medeas

Prolog werden bereits regelrechte 'Leitmotive' des Dramas
präsentiert: zunächst 'Ehebruch', 'Kinder' und 'Rache'; sie münden
nach einer Anrufung helfender und rächender Gottheiten sowie
einer Verfluchung Jasons in den Satz parta, iam parta ultio est:

/peperi (25f.), worin ftir den Eingeweihten eine Anspielung auf
den Kindermord liegt. Das Motiv des Sonnenwagens verklammert

den Prolog direkt mit dem Dramenende. Doch nicht nur in
die Zukunft verweisen die Andeutungen dieses Prologs, sondern
auch die Vorgeschichte wird mit verarbeitet, was thematisch nicht
in einer Sackgasse endet, sondern am Ende des Dramas in der
Vision von Medeas zentraler Schuld der Vorgeschichte, der Ermordung

ihres Bruders Absyrtus, ein wirkungsvolles Pendant hat.

Senecas ausgefeilte Sprachkunst ist überall in seinen Tragödien
auf einem hohen Niveau. Aber gerade in seinen Prologen legt er
besonderen Wert auf die klangliche Gestaltung, die von vornherein

die Aufmerksamkeit fesseln soll, d.h. eine Signalwirkung hat,
die mit der Intention einer musikalischen Ouvertüre vergleichbar
ist, wobei es gleichgültig ist, ob man sich Medeas Eröffnungsmonolog

gesungen, instrumental begleitet oder frei von externer
Musikalisierung vorstellen muss. Der Monolog — und damit das

Gesamtwerk — beginnt mit den Worten Di coniugales. Hier sind
in fünf Silben die fünf lateinischen Vokale a—e—i—o—u enthalten.
Die 'Ouvertüre' beginnt also gleich mit einem vollen 'Akkord',
und sie endet mit einem ebensolchen Vokalfünfklang: linquenda
est domus (55). Sogar rhythmisch scheint zumindest der Beginn
des Prologs auf eine akustische Signalwirkung zu zielen: Die ersten
vier Verse weisen eine identische metrische Struktur auf.



SENECA IN DER MUSIK DER NEUZEIT 387

Wenn man also mit dem Instrumentarium der Klanganalyse
sowohl unter philologischen als auch unter musikalischen
Aspekten an die Makro- und Mikrostruktur dieses und anderer
senecanischer Dramen herangeht, wird man bei allem
zugestandenen Anachronismus zumindest auf interessante Analogien
gestoßen, die ich nicht weiter strapazieren möchte; immerhin ist
es meine Absicht zu zeigen, dass eine solche Methode, "deren

Sprache sich metaphorisch an Musikanalysen orientiert, an der

Dichtung Stimmigkeit, Reichtum und Kunst sichtbar und hörbar

zu machen vermag", wie sie E.A. Schmidt seinerzeit für die

Erhellung von Ovids Kunst der Themenführung in den
Metamorphosen fruchtbar gemacht hat.32

Versuchen wir, mit dieser Methode noch ein Stückchen weiter

zu kommen: Sowohl in der fur Seneca typischen Dramenform
als auch in denjenigen Opernformen, für die eine Gliederung in
einzelne Nummern kennzeichnend ist, staut sich die Handlung
gerne in einzelnen Szenen, in denen die Personen ihre (affektische)

Befindlichkeit demonstrieren, sei es in Form einer Solo-
Arie', sei es in Form von Ensemblesätzen. Dieser Praxis zuliebe
kann die Stringenz der Handlung gelegentlich zurücktreten hinter

eine dramaturgische Kohärenz, die nicht so sehr von Exposition,

Peripetie und Katastrophe geprägt ist, sondern von der Art
und Weise, wie sich spannungs- und wirkungsvolle Passagen
plazieren lassen. Wenn Senecas Dramen dennoch keine Opern avant
la lettre sind, liegt dies daran, dass die Möglichkeit der
Komplementarität von Wort und Musik ebenso fehlt wie die Möglichkeit

zur simultanen Darstellung unterschiedlicher Befindlichkeiten,

die in der Oper nicht nur durch die Zweigleisigkeit von
Wort und Musik, sondern auch durch die Mehrgleisigkeit des

vielstimmigen Satzes und der Instrumentierung ermöglicht wird.

32 E.A. SCHMIDT, "Ovids Kunst der Themenfuhrung in den 'Metamorphosen'",

m Musik und Dichtung. Neue Forschungsbeitrage, Viktor Pöschl zum 80.

Geburtstag gewidmet, hrsg. von M. VON Albrecht, W. SCHUBERT (Frankfurt/M.
etc. 1990), 195-208.



388 WERNER SCHUBERT

2. Ich versuche ein Zwischenresümee des Bisherigen: Dass
Seneca im Kontext der theoretischen Beschäftigung mit dem
Libretto als Textsorte keine Erwähnung findet, scheint mir die

Konsequenz eines Rezeptionsprozesses zu sein, der sich sozusagen

gegen sein Objekt gerichtet hat und von dem eine ganze
Reihe vor allem römischer Autoren seit dem 18. Jh. betroffen
war. Im Gegensatz zu Vergil, Ovid, Horaz etc. hat sich Seneca

von diesem Pejorationsprozess nie so richtig erholt. Im Bereich
der abendländischen Bildung war Seneca indes bis zum 18. Jh.
stets präsent. Sein selbstverständlicher Sitz in der Allgemeinbildung

ließ es offensichtlich nicht notwendig erscheinen, auf ihn
als Quelle oder Spiritus rector dort zu verweisen, wo sein Einfluss
den Gebildeten ohnehin fühlbar war.33 Als Monteverdi in den

vierziger Jahren des 17. Jahrhunderts L'incoronazione di Poppen
schrieb — die dritte seiner großen Opern und zugleich die dritte
epochale Oper der frühen Geschichte dieses Genres —, hatte
das gebildete Publikum ein solches Werk auf jeden Fall vor dem

Hintergrund von Senecas Tragödie Octavia — die damals noch
für ein Werk dieses Autors gehalten wurde — und von Tacitus'
Annales rezipiert; gerade die Existenz dieser Oper ist ein
Indikator für den Sitz Senecas im Leben des Gebildeten; sonst wäre
die spezifische Gestaltung von Senecas Rolle in dieser Oper dem
Betrachter unverständlich geblieben.34 Zwar wurden seine Tragödien

bis zum Ende des 16. Jh. genauso selten aufgeführt wie

33 Wie umfassend Senecas impliziter Einfluss bis ins 18. Jh. war, bezeugt der

von E. LefEvre besorgte Sammelband Der Einfluß Senecas auf das europäische
Drama (Darmstadt 1978), wo in vielen Fällen die dramatische Vorgabe durch die
Muster Senecas so selbstverständlich ist, dass sie nicht eigens erwähnt wird. Auch
als Seneca aus dem Dramendiskurs zu schwinden begann, orientierten sich die
Dramenschreiber weiter an ihm; vgl. S. TRENTIN, "Seneca fönte di 'Mid^e' di
Luigi Cherubini", in Rivista Italiana di Musicologia 36 (2001), 25—63: "Anche se

nel corso del XVII secolo l'influenza di Seneca sul teatro in generale diminul, gli
autori del tempo continuarono a mostrare una notevole cultura senechista" (28).

34 Zum Bildungshintergrund der Zeit siehe auch W. Heller, "Tacitus
incognito: Opera as history in L'incoronazione di Poppea", in Journal ofthe American
Musicological Society 52 (1999), 39-96. Zu philosophisch-politischen Implikationen

vgl. I. Fenlon, P.N. Miller, The Song of the Soul. Understanding Poppea
(London 1992).



SENECA IN DER MUSIK DER NEUZEIT 389

andere antike Dramen, aber wir begegnen seinem Einfluss seit

Beginn der Neuzeit auf der Bühne des Jesuiten- bzw. später
generell des Schuldramas auf Schritt und Tritt;35 allerdings las

man ihn eher, als dass man ihn spielte. Dennoch scheint mir die

Seneca-Rezeption auf der Bühne des Musiktheaters neben der
Stoffwahl auch im Hinblick auf Formales gegeben, ebenso in
der Seneca zugeschriebenen oder zugetrauten Absicht, die er mit
seinen Dramen verfolgte: die Schädlichkeit der Affekte zu
dokumentieren, um damit im- oder explizit den rechten Einsatz der
Vernunft zu fordern. Was Analogien zwischen den typischen
Merkmalen der senecanischen Tragödien und zumindest einem
Teilbereich der Gattung Oper betrifft, so gehört hierzu der

musiknummernartige Charakter der senecanischen Dramen, der
hier am Beispiel der Medea exemplifiziert wurde, mit einer
'Ouvertüre', mit 'Arien' und 'Ensembles' und mit der im
Vergleich zur attischen Tragödie zu konstatierenden Entflechtung
von Chor- und Solopartien; ebenso gehört hierzu der
Nachdruck, der auf genau plazierte Klangwirkungen, seien sie lautlicher,

seien sie rhythmischer Natur, gelegt wird. Selbst wenn man
davon ausgeht, dass es keinen unmittelbaren Einfluss Senecas

auf die Librettoform gegeben hat, sondern sich diese historisch
aus dem Wechselspiel der Hierarchie von parole einerseits,
musica andererseits entwickelt hat, lassen jedoch die Analogien
vermuten, dass die Eigentümlichkeiten der senecanischen
Dramenform auch der Musikpraxis im Theater seiner eigenen Zeit
verpflichtet sind.

Senecas Dramen erfordern gleichsam ein Hören mit gespitzten

Ohren. Ihre vielen Klangwirkungen sprechen dafür, dass

man die Tragödien insgesamt als zumindest auf akustische
Realisierung zielende Werke sehen muss; pure Lesedramen, gar in
neuzeitlichem Sinne stumm zu lesen, waren sie wohl nicht. Bei
Seneca drängen die Musikalität seiner Sprache und deren
rhetorische Mittel geradezu danach, den dramatis personae Raum zu

35 Vgl. hierzu K.-G. HARTMANN, "Schuldrama", in MGG, 1. Ausg. 12, 229.



390 WERNER SCHUBERT

geben zur klanglich wirkungsvollen Entfaltung, für die
wiederum ein je einheitlicher Ton der einzelnen Sektionen
kennzeichnend ist. Zwar gibt es auch hier wieder einen
entscheidenden Unterschied zur Oper, der in der doch eher
beschränkten Art und Weise der Musikalisierungsmöglichkei-
ten von der Antike bis ins Mittelalter hinein beruht: Ein
Opernlibretto erfüllte lange Zeit dann seinen Zweck am besten, wenn
es zugleich defizitär war und eine externe Musikalisierung von
vornherein mitberücksichtigt wurde. Dennoch scheint es mir
legitim, Senecas Tragödien cum grano salis mit einer neuzeitlichen

Oper zumindest im Hinblick auf einzelne Parameter zu
vergleichen, das Charakteristikum eingeschlossen, dass die
Kohärenz der Handlung der Ausgestaltung wirkungsvoller
Einzelszenen geopfert werden konnte.

Auch die Art und Weise, wie sich die einzelnen Personen auf
der Bühne präsentieren, hat bei Seneca und zumindest in der

Opera seria Parallelen, wenn diese Gestalten hier wie dort, um
mit E. Lefevre zu reden, "aus sich heraustretend, von einem
geradezu 'objektiven' Standpunkt aus mit ihrem dolor oder ihrer
ira Gespräche führen und dem Hörer in alle Stadien der
Entwicklung ihrer Affekte Einblick gewähren, ihm sozusagen ihre
Seele offenlegen".36 Auf der Opernbühne vollzog sich ein solches

'Heraustreten' in der Tradition der Opera seria bis zum Beginn
des 19. Jh. ganz buchstäblich, indem der Sänger oder die
Sängerin an die Rampe trat, wenn er/sie — die eigentliche Handlung

gleichsam zum Stillstand bringend — seine/ihre Arie sang,
dann allerdings zunächst einmal von der Bühne abtrat, was für
Senecas Dramengestalten nicht gilt. Eine weitere Eigentümlichkeit

verbindet Senecas Bühnengestalten mit denen der Oper
— wobei sich Einflüsse der commedia dell'arte und des

Singspiels ebenfalls bemerkbar machen. Lefevre schreibt: "Senecas

Figuren [...] haftet unbeschadet der Durchformung ihres

36 Der Einfluß Senecas auf das europäische Drama, hrsg. von E. Lef£vre
(Darmstadt 1978), 7.



SENECA IN DER MUSIK DER NEUZEIT 391

Seelenlebens etwas Gleichförmiges, Typenhaftes an".37 Auch das

hat massive Entsprechungen in der Opera seria und setzt sich

— unabhängig von ethischen Aspekten — im Grunde bis heute
in in den Bezeichnungen wie 'Heldentenor' oder 'hochdramatischer

Sopran fort; Analoges gibt es allerdings auch im
Sprech theater. Weiter schreibt Lefevre: "Eine dramatische
Entwicklung fand nicht mehr statt: es dominierte die einzelne Szene

und in dieser wieder der einzelne Ausspruch oder die einzelne
Sentenz".38 Auch das findet sich in der Opera seria gelegentlich,
wenn eine Maxime zum Text einer Arie umgearbeitet wird.

Freilich ist nicht ausgeschlossen, dass diejenigen Dinge, die
ich hier angeführt habe und die zumindest für einen Teil der

Operngeschichte — einen gewichtigen allerdings — für
genretypisch gelten, sich nur zufällig mit den Eigentümlichkeiten
des senecanischen Dramas berühren. Die Absenz Senecas in den
theoretischen Schriften zur Librettologie könnte dafür sprechen.
Doch möchte ich zu bedenken geben, dass wir hinsichtlich der

Frühphase der Opern- und damit der Librettogeschichte, in der
es im übrigen keine Trennung zwischen Theaterstück und
Libretto gab, unbedingt davon auszugehen haben, dass die
dramatischen Werke Senecas und deren Faktur den Theaterdichtern
bekannt waren und insofern implizit die Stoffwahl ebenso wie
die Form bestimmten. Eine Trennung von Libretto und
Theaterstück vollzog sich, als die Musik die dominierende künstlerische

Rolle beanspruchte, auch wenn sie diese nicht immer
erhielt: eine Rolle, die kein geringerer als Mozart für seine Zeit
definierte: "Bey einer opera muss schlechterdings die Poesie der
musick gehorsame Tochter seyn".39 Die spezifischen Merkmale
eines Librettos, für welches nicht zuletzt auch eine gewisse
Umfangsbeschränkung kennzeichnend ist, haben sich sicherlich
erst im Lauf der Operngeschichte aus den Bedingungen des

37 E. LEFEVRE (1978), 8.
38 E. LEFEvre (1978), 10.
39 Zitiert nach A. GIER (1998), 116.



392 WERNER SCHUBERT

Genres heraus entwickelt. Aber interessant bleibt dennoch, dass

es zahlreiche formale Analogien gibt, zu denen beispielsweise
auch die im Vergleich zumindest zu Sophokles und Euripides
relative Kürze der senecanischen Dramen zu zählen ist; solche

Analogien können immerhin einen Umkehrschluss auf den
musikalischen Charakter der senecanischen Dramen zulassen,

wenn man davon ausgeht, dass eine Musikalisierung einen Ein-
fluss auf das Sprech- und Gesangstempo hat und damit die

Aufführungsdauer bestimmt. Wichtiger noch als all dies sind die
zahlreichen inhaltlichen, ja: weltanschaulichen Elemente, die
nicht notwendigerweise mit antiken Stoffen transportiert werden

müssen und die zumindest einen Teil der Opern des 17./18.
Jh. mit ihren oft fürstenspiegeltypischen Maximen und der
immens wichtigen Rolle der Affekte samt deren Uberwindung
mit den möglichen Zielsetzungen des senecanischen Dramas
verbinden.

3. Nach diesem Versuch, Senecas Präsenz in der früheren
Operngeschichte bis zum Beginn des 19. Jh. im Hinblick auf
Homologien hinsichtlich der Struktur, der Stoffe und auch der

möglichen Botschaft seiner Dramen nachzuspüren, möchte ich
im zweiten Teil, der sich selbst nochmals in zwei Sektionen
gliedert, der Person Seneca als Opernfigur und der Verwendung
senecanischer Texte in der Musik der Neuzeit nachgehen.

Senecas vielschichtige Persönlichkeit war und ist dazu angetan,

zu polarisieren: sowohl da, wo er dichtet, als auch da, wo
er philosophisch tätig ist. Die Ambivalenz seiner Persönlichkeit

war offensichtlich auch zu Beginn des 17. Jh. allgemeines
Bildungsgut. Nur so ist es verständlich, dass bereits in der frühen
Operngeschichte die Gestalt Senecas, die Monteverdi und
Busenello in L'incoronazione di Poppen zeichnen, als sehr

zwiespältig erscheint — was natürlich unter anderem der Art und
Weise verpflichtet ist, in der hier eine heikle, ja blutige Phase der
römischen Geschichte auf die Bühne des venezianischen
Karnevals gebracht wurde und man komische Akzente auch dort



SENECA IN DER MUSIK DER NEUZEIT 393

setzte, wo es der Ernst der Situation eigentlich nicht zulassen

sollte.
L'incoronazione di Poppea basiert — wie bereits erwähnt — auf

zwei Prätexten: auf der nach zeitgenössischem Wissen als von
Seneca stammend betrachteten fabula praetexta namens Octavia
einerseits, auf den Annales des Tacitus andererseits.40 An der Tragödie

Octavia orientiert sich das Personeninventar der Oper mit ihrer
markanten Doppelung der Ammenrolle.41 Nerone und Seneca

sind hier wie dort die beiden männlichen Protagonisten, dem Prae-

fectus bei Seneca entspricht ein Capitano bei Monteverdi. Was in
der Oper hinzukommt, ist der abgewiesene Liebhaber der Poppea:
Ottone. Aus Tacitus und Seneca stammt der historische Hintergrund;

die Darstellung von Senecas Tod, der die wirkungsvolle
Mitte der Oper bildet, ist eindeutig Tacitus' Annales verpflichtet.

Was den Text betrifft, folgt er allerdings weder Seneca noch
Tacitus in wörtlichem Sinne — wie das eben schon für ein
Libretto dieser Zeit typisch ist.42 Davon abgesehen, dass sich die

Verknüpfung von Seneca und Poppea bei Tacitus so nicht findet

und somit eindeutig durch die Octavia angeregt ist, scheinen

auch andere senecanische Dramen dem Librettisten
Busenello präsent gewesen zu sein.

In Monteverdis Oper ist Seneca das Haupthindernis für Pop-

peas Ehe- und Karrierepläne; folgerichtig ist es Poppea, die die

40 Des weiteren sind Sueton und Dio Cassius wohl ebenfalls als Quellen nicht
auszuschließen. Vgl. hierzu I. Fenlon, PN Miller, The Song ofthe Soul
Understanding Poppea (London 1992), 6-10.

41 Vgl hierzu auch C QüESTA, "Roma nell'immaginario operistico",
308-314.

42 V Kapp hat hierzu folgendes festgestellt "Es hat sich gezeigt, daß Busenello
in der Schuldfrage eindeutig Tacitus folgt, daß er Seneca zum Tacitisten macht,
daß er aber in der Deutung von Nerones Liebe sich dem Dichter der Octavia

verpflichtet fühlt. Die Umdichtung der Octavia in ein exemplum fur die Macht
Amors bringt zwar eine Veränderung der lateinischen Vorlage mit sich, doch ist
eine solche Umgestaltung des Stoffes in den Poetiken des Cinquecento als

Eingriff verstanden, der mit der historischen Wahrheit zu vereinbaren ist." V Kapp,
"Liebeswahn und Staatsräson in der Oper Umcoronazione di Poppea. Zur
Verarbeitung von Seneca und Tacitus durch Monteverdis Text-Dichter Giovanni Francesco

Busenello", in Festschrift H -L Scheel (Tubingen 1983), 213-224, hier 218



394 WERNER SCHUBERT

Initiative ergreift, Seneca aus dem Weg zu räumen. Seneca ist
hier — wie das ja auch historisch verbürgt ist — Nerones
Ratgeber. Poppea schwärzt nach einer Liebesnacht mit Nerone
Seneca an, er streue überall aus, die Herrschaft Nerones hänge

einzig und allein von ihm, Seneca, ab, der ja in der Tat zusammen

mit Afranius Burrus die Geschicke des römischen Reiches

lenkte, solange der junge Prinz noch unmündig war. Das ist der

Punkt, an dem Nerone keinen Spaß versteht. Er verhängt das

Todesurteil über Seneca — hier werden die historischen Fakten

geändert, dass Seneca im Zusammenhang mit der Pisonischen

Verschwörung zum Selbstmord gezwungen wurde — und
schickt einen seiner Leibgarde zu ihm, das Urteil zu übermitteln.

Seneca ist allerdings in dieser Oper auf sein Schicksal vorbereitet.

Die praemeditatio mortis, die er in seinen Schriften mehrfach

vollzieht, wird hier in allegorische Szenen gekleidet. Bereits

vor Poppeas Intrige erscheint Seneca die Göttin Pallas, die ihm
den nahen Tod prophezeit; unmittelbar bevor der Gardeoffizier
bei Seneca vorstellig wird, erscheint dem Philosophen der Psy-

chagoge Merkur und wappnet ihn für die bevorstehende letzte

Prüfung seines Lebens: den erzwungenen Selbstmord. Dieses
Sterben wird in enger Anlehnung an Tacitus' Beschreibung
dargestellt; besonders eindrucksvoll ist das harmonisch kühne Terzett

der Schüler Senecas, die ihn vom Sterben abhalten wollen.
Ich hatte schon angedeutet, dass Seneca, bevor er in würdevoller

Pose auf der Bühne sein Leben beendet, sehr ambivalent
gezeichnet wird, sowohl durch die Äußerungen anderer als auch
durch die Art, wie Monteverdi Senecas Worte vertont. So

unterhalten sich in der zweiten Szene des ersten Aktes zwei Soldaten
über Seneca, der hier zugleich Ratgeber der Noch-Kaiserin Otta-
via ist:

2. Soldat: Sol delpedante Seneca si fida.
1. Soldat: Di quel vecchion rapace.
2. S.: Di quel volpon sagace.
I.S.: Di quel reo cortigian,

che fonda il suo guadagno,
sul tradire il compagno.



SENECA IN DER MUSIK DER NEUZEIT 395

2. S.: Di quell'empio architetto,
che si fit casa sul sepolcro altrui.

Hier werden in durchaus genialer Kürze einzelne Punkte
zusammengestellt, die man Seneca immer wieder zum Vorwurf
gemacht hat: Er sei nichts anderes als ein reicher Höfling, der
sich sein großes Vermögen zum Teil durch dunkle Machenschaften,

einschließlich Beihilfe zum Mord — vermutlich ist hier

an das Komplott gegen Agrippina zu denken —, erworben habe.

Notwendigerweise ähnlich abfällig spricht Poppea in 1,10
über Seneca Nerone gegenüber, wobei immerhin sein Metier als

Philosoph in den Vordergrund tritt. Gerade diese entscheidende
Szene wird zum Scharnier, die andere Seite von Senecas
Charakter sichtbar werden zu lassen, auch wenn das Ganze hier nur
ironisch gemeint ist:

Poppea: Seneca il tuo maestro,
quello stoico sagace,
quelfilosofo astuto,
che sempre tenta persuader altrui,
che il tuo scettro dipenda sol da lui.

Diese negativen Charakterisierungen vor allem des

Philosophenstandes korrespondieren mit der Art und Weise, in der
Monteverdi Seneca musikalisch ausstattet. Am auffälligsten ist
dies in derjenigen Szene zu beobachten, in der Seneca versucht,
der Noch-Kaiserin Ottavia die negativen Seiten ihrer
Herrscherexistenz klarzumachen, um sie zum 'Loslassen' zu bewegen;

kaiserliche Würde sei nicht alles. Ais Philosoph ist er
gewohnt, die Dinge dialektisch zu betrachten. Aber noch ist er
selbst durchaus ein Karrierist, ein Machtmensch, wenn auch
auf dem absteigenden Ast. Die Art, wie Monteverdi diesen Passus

vertont, stellt nichts anderes als eine Interpretation von
Senecas Worten als Heuchelei dar: eine Interpretation, in der
die Musik den Charakter eines metasprachlichen Kommentars
erhält, der die tatsächlichen Worte Lügen straft. Das vollzieht
sich mit dem nachmals operntypischen Mittel der Koloratur.
Mit Koloraturen werden in der Regel besonders wichtige



396 WERNER SCHUBERT

Worte musikalisch unterstrichen. In dieser paränetischen
Passage, die Seneca an Ottavia richtet, ergeht sich Seneca in
Koloraturen, allerdings auf einem ganz und gar unwichtigen Wort:
auf dem Artikel la, wodurch der eigentliche Text, mit dem er
Ottavia eine stoische Distanzgewinnung nahelegen will, vor
lauter 'Tralala ganz in den Hintergrund tritt. Das ist ebenso

singular wie eindeutig humoristisch und wird von der
Forschung zur Senecagestalt in der Poppea denn auch entsprechend

gewürdigt.43
Aber von der nächsten Szene an fehlen derlei burleske

Elemente, wenn Seneca die Göttin Pallas erscheint. Daran schließt
sich die große Szene an, in der Seneca Nerone von seinem
Plan, Poppea zu ehelichen, abbringen will. Mehr noch als in
der antiken Octavia erscheint hier Nerone als purer
Machtmensch mit ziemlich infantilen Zügen. Wie auch bei Seneca

üblich, entwickelt sich in Monteverdis Oper ein stichomythi-
scher Schlagabtausch aus einem allmählich sich verdichtenden
Dialog.

Nach dem Erscheinen Merkurs preist Seneca seinen
bevorstehenden Tod als glückliches Los, da er ihm die Pforte zum
ewigen Leben aufstoße. Zugleich gibt er zu erkennen, dass dies

die Gelegenheit sein werde, durch sein Sterben das zu bekräftigen,

was er in seinen philosophischen Traktaten vertrete: Hör
confermo i miei scritti, / autentico i miei studi. Nach der
Übermittlung des Todesurteils durch den Kapitän der Prätorianer-
garde nimmt Seneca Abschied von den Freunden und verweist
nochmals darauf, dass jetzt die Stunde gekommen sei, die stoische

Theorie in die Praxis umzusetzen: Amici, e giunta l'hora /
di praticare in fatti / quella virtü che tanto celebrai.

Die famigliari haben diese Einstellung noch nicht gelernt und
teilen sie nicht, bringen aber auf Wunsch Senecas alles herbei,

um ihm das Bad, das er wünscht und in dem er sich die
Pulsadern aufschneiden wird, zu rüsten.

43 Vgl. W. OSTHOFF, Das dramatische Spätwerk Claudio Monteverdis (Tutzing
1960), 132.



SENECA IN DER MUSIK DER NEUZEIT 397

Danach wird Seneca kaum noch erwähnt; es sei noch darauf
verwiesen, dass diese Todesszene unmittelbar von dem
Liebesgeplänkel eines Buffopärchens konterkariert wird.44 Ein solcher
Wechsel von ernsten und heiteren Szenen wird fur den Typus
der venezianischen Oper im 17. Jh. konstitutiv. Nerone feiert
den Tod des Seneca — ausgerechnet — zusammen mit dessen

Neffen Lucano, der realiter ja recht bald nach Seneca ebenfalls

von Nerone in den Tod geschickt wurde.

4. Von weiteren Versuchen, Seneca als Person auf die Opernbühne

zu bringen, ist mir nichts bekannt. Fragen wir nun,
inwieweit Seneca in der Musikgeschichte sonst eine Rolle spielt.

In der frühen Oper haben sich typische Szenen entwickelt,
die einerseits von ursprünglich autonom-musikalischen Formen
(z.B. Tänzen) geprägt waren, die zu Balletten führten, die aber
auch im Sprechtheater zu Hause waren. Zumindest in einem
Fall können wir durch Kombination davon ausgehen, dass

Seneca für eine solche typische Szene Pate gestanden hat: Es

handelt sich um die musikalisch stets dankbare
Geisterbeschwörungsszene, ohne die seit der Mitte des 17. Jh. ftir längere
Zeit bald keine Oper mehr auskommen sollte.45 Eine solche

44 Zur möglichen Ambivalenz der Seneca-Gestalt bei Busenello sogar bis in
den Tod hinein — was Monteverdi modifiziert hat — vgl. E. ROSAND, "Seneca
and the Interpretation of L'incoronazione dl Poppea", in Journal of the American
Musicological Society 38 (1989), 34-71, 52 und 71. Senecas Tod ist in Busenellos
Text als Voraussetzung fur den moralischen 'Verfall' zu verstehen, dem die

Dramenpersonen in der zweiten Werkhalfte unterliegen. Ferner macht ROSAND darauf

aufmerksam, dass Busenello zwar Tacitus als Quelle erwähnt, die Octavia als

Pratext jedoch verschweigt (41 f.) Allgemeines zu Busenello bei F. Degrada,
"Glan Francesco Busenello e ll libretto dell' Incoronazione dl Poppea", m Claudio

Monteverdi e il suo tempo (Milano 1969), 81-102, vor allem 81-90, zur
Zusammenarbeit zwischen Busenello und Monteverdi ibid., 91-102.

45 Vgl. hierzu L BlANCONI, Francesco Cavalli und die Verbreitung der venezianischen

Oper in Italien (Diss masch Heidelberg 1974), 142 Vgl auch S.

LEOPOLD, "Herrin der Geister — tragische Heroine Medea in der Geschichte der

Oper", in Medeas Wandlungen Studien zu einem Mythos in Kunst und Wissenschaft,

hrsg. von A. KAMMERER, M. SCHUCHARD, A. Speck, Heidelberger Frauenstudien
5 (Heidelberg 1998), 129-142, hier 130.



398 WERNER SCHUBERT

Szene könnte natürlich auch durch andere Theaterdichter, z.B.

Shakespeare, angeregt sein; da diese Szene aber in Verbindung
mit einer ganz bestimmten Gestalt, Medea nämlich, erstmals
auf die Opernbühne gebracht wird, scheint mir hierin ein
unmittelbarer Rekurs auf Senecas Medea gegeben. Es handelt
sich dabei um die Oper Giasone von Francesco Cavalli auf ein
Libretto von Giacinto Cicognini.46 Wie viele der frühen Opern,
lehnt sie sich nicht an einen eindeutig bestimmbaren Prätext

an, auch nicht an ein bestimmtes 'Prä-Genus', wenn ich das so

nennen darf. Der Stoff löst sich sowohl von den antiken
epischen Argonautenerzählungen als auch von den dramatischen

Gestaltungen des Schicksals von Jason und Medea.
Nichtsdestoweniger war Cicognini in erster Linie Theaterdichter und als

solcher über die europäische Theaterszene seiner Zeit ebenso

informiert, wie er über die Kenntnis der antiken Literatur
verfügte. Pierre Corneilles Medee war wenige Jahre vor dieser Oper
uraufgeführt worden. Zwar enthält auch jenes französische
Drama eine Zauberszene; aber die Art und Weise, wie Cicognini

und Cavalli ihre Geisterbeschwörung in der Oper Giasone

gestalten, gemahnt viel stärker an Seneca als an Corneille. Schon
die knappen italienischen Verse — sog. Sdrucciolo-Verse —, die

man antik' betrachtet als daktylische Dimeter verstehen kann,
erinnern, auch wenn sie in der Operngeschichte bereits vor
Cicognini/Cavalli eine Tradition im Kontext von Hirten und
Geistern hatten, an Senecas anapästische Dimeter, von denen
das Zentrum der Zauberszene seiner Medea geprägt ist.

Seitdem gehören Beschwörungsszenen zum Szenenfundus der

Gattung. So findet sich eine solche Szene denn auch in der
Medee M.-A. Charpentiers, die rund fünfzig Jahre später
entstand. Deren Libretto ist in weiten Teilen Pierre Corneilles
Medee verpflichtet, was nicht verwundert, da es sich bei dem
Librettisten um dessen Bruder Thomas Corneille handelt. Aber

46 Hierzu erscheint m Kurze: W. SCHUBERT, '"Oh bell' imbroglio!' — Medea und

Hypsipyle als Rivalinnen in Ovids 'Heroides' und Francesco Cavalhs/Giacinto Cico-

gnmis Oper 'Giasone'", in FestschrtfiA. Setaiolt, hrsg. von C. Santini (Perugia 2005).



SENECA IN DER MUSIK DER NEUZEIT 399

die hier zu findende Zauberszene lässt in ihrer auch textlichen
Farbigkeit die eher spröden Verse Pierre Corneilles hinter sich
und gemahnt ebenfalls unmittelbar an Seneca. Die Form des

Librettos von Charpentiers Oper ist allerdings noch weit
entfernt von der sich im 18. Jahrhundert auch in Frankreich
durchsetzenden Form der Opera seria. Wir finden hier — im Gegensatz

zur italienischen Praxis, die gerne mit Kurzversen arbeitet

— einen ausgedehnten Einsatz des im französischen Drama
insgesamt außerordentlich beliebten Alexandriners: typisch für die

sog. Tragedie lyrique, deren Texte sich viel stärker als

eigenständige Dichtung verstanden als die gleichzeitig entstehenden
Libretti zu italienischen Opern. Das Verhältnis zu den antiken
Vorlagen ist zwar von Euripides und Seneca geprägt (wie auch
Pierre Corneilles Medee Seneca gelegentlich so stark verpflichtet

ist, dass man meinen könnte, es handle sich um eine direkte
Ubersetzung); doch ist die Zeichnung von Thomas Corneilles
Medea-Gestalt selbständig und nimmt Züge vorweg, die wir im
'Sturm und Drang' in Maximilian Klingers Medea-Dramen
wiederfinden werden. Lediglich der Schluss, wenn Medee, die
durch ihre Umwelt gegen ihren Willen zum Einsatz ihrer
Zaubermittel gezwungen wird, nicht mehr nur in einem von
Drachen gezogenen Wagen, sondern auf einem Drachen reitend
verschwindet, ist als Konzession an die antiken Versionen zu
verstehen, die mit den neuzeitlichen Modifikationen der Medea-
Gestalt und ihrer Affekte nicht mehr kongruieren, die indes dem
Bühnenmeister die Möglichkeit geben, das Ganze mit einem
grässlichen Spektakel enden zu lassen.47

Bevor ich zu einer dritten Medea-Oper: komme, muss aus
Gründen der Chronologie ein anderes Werk kurz betrachtet
werden. Es stammt aus dem Jahr 1775; es handelt sich dabei um
die zu jener Zeit experimentell gehandhabte Form des

Melodrams, das im Musiktheater eher unselbständigen Charakter

47 Vgl. hierzu S. Leopold, "Herrin der Geister — tragische Heroine. Medea
in der Geschichte der Oper" (1998), 138.



400 WERNER SCHUBERT

hatte und vornehmlich im Bereich der Schauspielmusik
Verwendung fand. Unter 'Melodram' versteht man die Unterlegung
von gesprochenen Passagen mit Musik — eine Form, die

heutzutage beliebter ist denn je, auch wenn man sie gar nicht als

solche erkennt; sie findet sich in modifizierter Form auf Schritt
und Tritt in der Gattung 'Filmmusik'. Der Hofarchivar
Friedrich Wilhelm Gotter verfasste das Libretto zu einem Melodram
Medea, zu der Jirf Antonin Benda die Musik schuf.48 Gotter
hatte den Stoff Medea in Korinth in eine acht-aktige — besser

wäre angesichts des knappen Umfangs die Bezeichnung: acht-

szenige — Bühnenhandlung gebracht, die relativ wenig Text
umfasst und bei der auch wortlose, pantomimenartige
Handlungsteile eine wichtige Rolle spielen, wie wir sie im Musiktheater

in Form von Aufzugsmärschen und Balletten öfter vorfinden.
Der Komponist hat Gotters Text wörtlich übernommen, also

nicht nochmals zu einem Libretto umgearbeitet. In dieser

Szenenfolge treten zwar mehrere Personen auf; der Schwerpunkt
ruht jedoch eindeutig auf Medea, der 90 % des Textes zufallen.
Medea taucht hier bereits zu Anfang auf ihrem Drachenwagen
auf in Drohgebärde — vielleicht eine Reminiszenz an Ovids
Behandlung dieses Mythologems in den Metamorphosen, wo
Medea den Drachenwagen schnell zur Hand hat, wann immer
sie ihn braucht.49 Die Sprache entspricht dem 'Sturm und
Drang', dessen Diktion ohnehin von Senecas Pathos beeinflusst
ist.50 Gotter orientiert sich in seiner Szenenfolge an Seneca,
wobei es allerdings zu gelegentlichen Text- bzw. sonstigen
Transpositionen kommt, wie sie ja auch Medeas Auftritt auf dem
Drachenwagen von Anfang an darstellt. Aber der senecanische

Prätext schimmert durch einzelne Passagen deutlich hindurch.
Ich habe hier ein paar Beispiele zusammengestellt:

48 Vgl. hierzu W.-L. LIEBERMANN, "Die deutsche Literatur", in Der Einfluß
Senecas auf das europäische Drama, hrsg. von E. LefEvre (Darmstadt 1978),
371-449, hier 436.

45 Vgl. W. SCHUBERT, "Medeas Gespann. Fährten von Euripides bis H.H.
Jahnn", in AAntHung 37 (1996/97), 331-346.

50 Vgl. W.-L. Liebermann (1978), 432.



SENECA IN DER MUSIK DER NEUZEIT 401

Gotter: "O du, des ehelichen Bundes Beschützerin, des Meineids
Rächerin, verlassner Waisen Mutter, allmächtige Juno."

Seneca: Di coniugales tuque genialis tori, / Lucina, custos [...]/ nunc,
nunc adeste sceleris ultrices deae. {Med. 1 f.; 13)

Gotter: "Leben soll er, aber sich zur Qual, Göttern und Menschen
verhasst, ein bleiches zitterndes Gespenst, von Land zu Land
fliehend."

Seneca: Vivat;per urbes erret ignotas egens / exulpavens invisus incerti
laris, / iam notus hospes limen alienum expetat. {Med. 20-23
ed. Zwierlein)

Gotter: "Dass er schon Kinder von Kreusa hätte!"
Seneca: Ex paelice utinam liberos hostis meus / aliquos haberet. {Med.

920f.)

Gotter: "Höre mich, Chaos der ewigen Nacht! Und ihr, des Orkus
fürchterliche Mächte! Ich rufe euch! Ich rufe euch! Pforten
der Höllen! Öffnet euch der bekannten Stimme Medeas!
Lasst sie widerhallen, unermessliche Felsenklüfte, dass das

Rad des Ixions stocke, und der Geier des Prometheus zu
martern vergesse."

Seneca: Comprecor vulgus silentum vosque ferales deos / et Chaos cae¬

cum atque opacam ditis umbrosi domum, / Tartari ripis ligatos

squalidae Mortis specus. / supplicis, animae, remissis currite
ad thalamos novos: / rota resistat membra torquens, tangat Ixion
humum, / Tantalus securus undas hauriat Pirenidas, / lubricus

per saxa retro Sisyphum solvat lapis. {Med. 740—746)

Die dritte Medea-Oper von Rang, die ich erwähnen möchte,
entstand rund hundert Jahre später. Wenn wir das Libretto von
Luigi Cherubinis Oper Medee aus der Feder von F.B. Hoffman
mit denen der Opern von Cavalli und Charpentier vergleichen,
lässt sich feststellen, dass — wie in Gotters Melodram — Sene-

cas Prätext neue Relevanz gewinnt.51 Zwar ist der Einfluss der

51 Vgl. hierzu jetzt die minutiöse und überzeugende Arbeit von S. Trentin,
"Seneca fönte di Medee di Luigi Cherubini", in Rivista Italiana di Musicologia 36
(2001), 25-63. Sie schreibt u.a.: "Lo studio approfondito del libretto originale e

della tragedia latina ha perö messo in luce una diversa economica di rapporti,
assegnando a Seneca non solo il ruolo di fönte diretta, ma anche quello di modello
di rilievo per quanto riguarda la concezione del libretto, la caratterizzazione dei

personaggi e la resa scenica". (27)



402 WERNER SCHUBERT

Corneilleschen Gestaltung auf das Libretto unverkennbar, wenn
wir allein das Personeninventar betrachten: Die Zofe Nerine bei
den beiden Corneille-Brüdern taucht hier als Neris wieder auf;
die Teilhabe der Glauce am dramatischen Geschehen ist genauso
aufgewertet wie bei den beiden Corneilles die Rolle der Creuse;
doch ist die bei Euripides wichtige Rolle des Aigeus, die wir bei

Charpentier verfremdet in der Gestalt des Oronte wiederfinden
und die nota bene auch bei Cavalli vertreten ist, eliminiert,
wodurch sich eine markante Annäherung an die senecanische

Personenkonstellation ergibt. Die Disposition der Handlung
weicht indes ab von den antiken und den neuzeitlichen Versionen.

So kennt Creon Medee überhaupt nicht, als sie zum ersten
Mal auftritt, was seinem Verdikt über die Unbekannte zusätzlich

das Odium einer Vorverurteilung verleiht; und es kommt
nicht nur zu einer, sondern zu zwei wirkungsvollen
Auseinandersetzungen zwischen Creon und Medee.

Eine Anlehnung an Seneca ist sowohl mittelbar als auch
unmittelbar gegeben; die mittelbare ist vielleicht die bedeutendere,

obwohl sie bislang offensichtlich weitgehend unerkannt
blieb oder ignoriert wurde. Sie beruht in der Art und Weise, in
der die Affektdarstellungen52 wie Liebe und Zorn in einzelnen
musikalischen, rhetorisch zugespitzten Monologen vor dem
Zuschauer ausgebreitet werden. Dies ist ein Brauch der Oper
seit dem 18. Jahrhundert, der sich aus der Monodie der frühen

Opern entwickelt hat, sich aber von ihr genauso unterscheidet,
wie sich ein senecanischer Monolog von einem euripideischen
durch gedankliche Zuspitzung und betonte Klangwirkung
unterscheidet, die in einer Oper zu einem Teil vom Text, zum
anderen Teil von der Musik getragen wird. Bei der Orientierung
an Prätexten, die im Falle der Medea-Opern außer Frage steht,
kommen den Erfordernissen einer solchen Praxis die Eigentümlichkeiten

des senecanischen Dramas sehr stark entgegen.
Bestimmte Zuspitzungen in stichomythischer Art kehren hier

52 Vgl. S. Trentin, ibid., 31.



SENECA IN DER MUSIK DER NEUZEIT 403

so nahe zu senecanischem Wortlaut zurück, dass es dazu kaum
ohne Blick in eine Textvorlage kommen konnte. Einzelne sene-
canische Passagen erscheinen — wie bei Gotter — gelegentlich
von ihrem Ort versetzt, was erst recht für eine Kenntnis der

Vorlage spricht. Beispielsweise tauchen Argumente des
Wortwechsels zwischen Amme und Medea bei Seneca im Disput
zwischen Jason und Medea bei Hoffman/Cherubini auf. Keinesfalls

ist die Seneca-Nähe nur das Ergebnis der geschickten
Kürzung bei der Adaptation der Corneilleschen Medee, die
natürlich ebenfalls Einfluss gehabt hat. Ich möchte das durch ein

paar Textvergleiche zwischen P. Corneille, EB. Hoffman und
Seneca veranschaulichen:

P. Corneille, Medee, 1045-1048:
Medee: Depeche seulement, et cours vers ma rivale

Lui porter de ma part cette robe fatale:
Mene-lui mes enfants, et fais-les, si tu peux,
Presenter par leur pere a l'objet de ses voeux.

Hoffman, Medee, 592-599:53
Medee: 0 toi! Mon esclave fidelle,

ecoute mesprojets, et seconde mes voeux:
ton coeur va s'ejfrayer, ma vengeance est cruelle,
mais il nest plus pour moi de crime assez affreux.
Ecoute. Tu prendras cette robe brillante,
cette riebe couronne, et tous ces ornemens
du soleil mon aieul, magnifiques present.
Mes fils les offriront et la nouvelle amante.

Seneca, Medea, 568-575:
Medea: Tu, fida nutrix, socia maeroris mei

variique casus, misera consilia adiuva.

Estpalla nobis, munus aetheriae domus

decusque regni, pignut Aeetae datum
a Sole generis, est et auro textili
monile fulgent quodque gemmarum nitor
distinguit aurum, quo solent cingi comae.

Haec nostra nati dona nubenti ferant.

53 Zitate aus Hoffmans Text hier und im folgenden nach S. TRENTIN.



404 WERNER SCHUBERT

Manche Seneca-Stellen erscheinen bei Hoffman transponiert.
Man vergleiche folgendes Beispiel, wobei auch hier wieder sichtbar

wird, dass die Nähe zu Seneca enger ist als zu Corneille:

P. Corneille, Medee, 325-338:
Nerine: L'impetueuse ardeur d'un courage sensible

A vos ressentiments figure tout possible:
Mais ilfaut craindre un roi fort de tant de sujets.

Medee: Mon pere, qui l'etait, rompit-il mes projets?
N.: Non; mais ilfut surpris, et Creon se dfiie.

Fuyez, qu'ä ses soupgons il ne vous sacrifie.
M.: Las! je n'ai que trop fui; cette infidelite

D'un juste chätiment punit ma lächete.

Si je n'eusse point fui pour la mort de Pelie,

Sij'eusse tenu bon dedans la Thessalie,

II n'eüt point vu Creuse, et cet objet nouveau
N'eüt point de notre hymen etoujfe le flambeau.

N.: Fuyez encore, de gräce. —
M.: Oui, je fuirai, Nerine;

Mais, avant, de Creon on verra la ruine.

Hoffman, Medee, 309-312:
Jason: D'un roi puissant, d'un roi, redoutez la colbe!
Medde: Mon pere aussi regnoit, et j'ai trahi mon psere.

J.: Vous courez h la mort. — M.: Mais avant de mourir,
je saurai te laisser un amere souvenir.

Seneca, Medea, 168—172:
Nutrix: Rex est timendus. — Medea: Rex meus fuerat pater.
N.: Non metuis arma? — M.: Sint licet terra edita.
N.: Monere. — M.: Cupio. — N.: Profuge. — M.: Paenituitfugae.
N.: Medea — M.: Fiam. — N.: Mater es. — M.: Cui sim vide.
N.: Profugere dubitas? — M.: Fugiam, at ulciscar prius.

Es gibt auch Stellen in Cherubinis Oper, die unmittelbar auf
Seneca verweisen und — soweit ich sehe — kein Pendant bei
Pierre Corneille haben. Man vergleiche Creos Worte bei Seneca:

Fraudibus tempus petis (Med. 290), und bei Hoffman: Vous

domandez un jour pour quelque nouveau crimeI (423). Auch
Medeas Worte Parumne miserae temporis lacrimis negas?

(Med. 293) haben meines Wissens kein Pendant bei Pierre
Corneille, wohl aber in Hoffmans Libretto zu Cherubinis Oper:



SENECA IN DER MUSIK DER NEUZEIT 405

Pouvez-vous refuser unjour ä ma douleurP4 Soweit man das heute
überblicken kann, ist Hoffmann einer der wenigen, der das

'Opernpotential' Senecas klar erkannte und fur seine Medee
fruchtbar machte.55

5. Zusammengenommen mit den Analogien zwischen den

typischen Elementen eines senecanischen Dramas und der Oper
des 17. und 18. Jh. lässt sich fiir Senecas Einfluss auf das
Opernlibretto bzw. auf die Opernform jener Zeit am Beispiel des

Medea-Stofifes vielleicht folgendes festhalten:
Es gibt keine explizite theoretische Auseinandersetzung mit

Senecas Tragödien im Zusammenhang mit der allmählichen
Konstitution der Textsorte 'Libretto'. Nichtsdestoweniger ist
Seneca mittelbar in diesem Sektor dadurch präsent, dass die

Entwicklung der neuzeitlichen Dramenformen einschließlich
des Musikdramas ohne ihn als Katalysator wohl nicht denkbar
wäre. Senecas Dramen gehörten zum Fundus des Allgemeinwissens

der Gebildeten. Dass man ihn kannte, musste man nicht
eigens dokumentieren; es lässt sich jedoch nachweisen. Für das

54 S. TRENTIN, ibid, bietet hierzu reiches Belegmatenal Es sei betont, dass

sie nicht ausschließt, dass sich direkter und indirekter Einfluss Senecas mischen
(ibid, 33): ein Phänomen, mit dem wir immer wieder rechnen müssen, das wir
aber nicht immer überprüfen können, wenn die fur den indirekten Einfluss
verantwortlichen vermittelnden Werke verschollen sind oder wir deren Kenntnis bei

spateren nicht nachweisen können. Dass die Medea-Dramen der Bruder Corneille
fur Hoffman eine Rolle gespielt haben, ist unverkennbar; aber dennoch meine ich,
dass S. TRENTIN den direkten Rekurs auf Senecas Drama plausibel gemacht hat
Dass bislang noch niemandem diese Nahe aufgefallen war, spricht einmal mehr
fur die Notwendigkeit gezielten Vergleiches

Auf mehrere senecanahe Passagen in der Oper Medea in Corinto von G S. Mayr
(Uraufführung Neapel 1813) auf ein Libretto von F Romani — und zwar nicht
nur auf der Basis von Senecas Medea, sondern auch der Phaedra — macht mich
liebenswürdigerweise H.M. HlNE aufmerksam Dort sind diese Reminiszenzen
sind zwar nicht so dicht gesät wie in Cherubims Oper, aber auch hier ware ein
intensiver Vergleich sicher ergiebig Auf jeden Fall ist fur die spezifische
Rezeptionsforschung zum Medea-Stoff hier einiges zu tun und zu finden

55 Vgl. S. TRENTIN: "Questi appaiono 1 parametri che guidano le scelte dl
Hoffman ll ngore dialettico, la verosimighanza, la spettacolantä, lo stile e il sen-
timento" (ibid., 63).



406 WERNER SCHUBERT

Sprechtheater ist dies von der Forschung häufig getan worden;
für das Musiktheater hat vor allem S. Trentin einen Anfang
gemacht.

Von den Stoffen, die Seneca gestaltet bzw. deren Gestaltung
Seneca zugeschrieben wurde, sind vor allem zwei auf der Bühne
des Musiktheaters recht früh rezipiert worden: der Medea-Stoff
und die Geschehnisse, die der Tragödie Octavia zugrunde liegen.
Während sich das Interesse an der Nerogestalt in Oper und Drama
in dem Maße gelegt hat, wie die in-tyrannos-Dramen insgesamt
anderen Stoffen wichen, hat der Medeastoff bis in die jüngste Zeit
immer wieder zur Adaptation für das Musiktheater gereizt.56

Am Beispiel der Medea-Opem bzw. -Melodramen von Cavalli
bis Cherubini lässt sich feststellen, dass mit der zunehmenden
Tendenz zu einem konzentrierten, knappen Libretto nicht nur
eine Annäherung an Senecas typische Dramenform verbunden
ist mit ihrem Wechsel von konzisen Dialog- und Monologpartien

sowie davon nochmals abgesetzten Chören, die sich in
einem Libretto, sei es einer Oper, sei es eines Oratoriums,57
vielleicht in der elementaren Dreiheit der Formen Rezitativ, Arie
und Chor spiegelt, wobei in den Monologen respektive den
Arien vor allem die Darstellung von Affekten eine wichtige Rolle

spielt, sondern dass man sich durchaus auch gelegentlich auf
den Wortlaut Senecas besonnen hat, vor allem, wenn es das zu
'rekondensieren' galt, was sowohl auf dem Sprech- als auch auf
dem Musiktheater zuvor vor allem in französischen Bühnenwerken

— und auch da wieder vor der Folie des senecanischen
Prätextes — entfaltet worden war. Die vorhin zitierten Passagen

aus Bendas und Cherubinis Werken sind insgesamt zu zahlreich,

56 Neueren Datums sind die Medea-Opern von Friedhelm Döhl (1989), Rolf
Liebermann (1995) und Volker Blumenthaler (1996). Wie bei den anderen von
Seneca behandelten Stoffen, die den Weg auf die Musikbühne gefunden haben,
bevorzugt man hier in jüngerer Zeit die Orientierung an neueren Versionen des

Stoffes, etwa von H.H. Jahnn oder von U. Haas, deren Roman Freispruch flir
Medea ursprünglich der Oper von Rolf Liebermann den Titel gegeben hatte.

57 Von der Kantate als sowohl musikalische als auch literarische Form soll hier
abgesehen werden, auch wenn gerade im Bereich des Oratoriums die Affinität
zur Kantate ein spannendes Thema ist.



SENECA IN DER MUSIK DER NEUZEIT 407

als dass deren Seneca-Nähe zufällig oder das Ergebnis einer
zweiten Unmittelbarkeit' sein könnte.

Das antike Drama hat aber musikgeschichtlich nicht nur
Beziehungen zur Oper. Sehr häufig wurde und wird für die
Auffuhrung eines Werkes im Bereich des Sprechtheaters eine
Schauspielmusik eingerichtet (aus vorhandenen Werken) oder eigens

komponiert. Aber viele Schauspielmusiken sind — vor allem
dann, wenn sie nicht von arrivierten, verlegerinteressengestützten
Komponisten stammen — ephemer geblieben und nach Absetzen

des jeweiligen Stücks im Orcus des Vergessens verschwunden.

So wäre es durchaus möglich, dass trotz des 'offiziellen'
Befundes von Draheim 1981 und Flashar 1985,58 der im Bereich
der Aufführungen senecanischer Dramen zu einer 'Fehlanzeige'
im Bereich 'Schauspielmusik' fuhrt, es tatsächlich solche

Kompositionen zu senecanischen Dramen gab (und gibt), die aber

nicht oder nur schwer ausfindig gemacht werden können.

6. Dies führt uns zur philologischsten aller hier zu
behandelnden Fragen: Wie sieht es mit der Verwendung von
Originaltexten Senecas in Musikwerken aus? Der Begriff 'Originaltext'
ist etwas heikel, sowie ein Text entweder nicht vollständig oder
nicht in der Originalsprache herangezogen wird. D.h. Unschär-
fen in der Adaptation antiker Texte ergeben sich generell da, wo
sie in sprachlicher oder inhaltlicher Hinsicht bearbeitet werden:
durch Raffung oder Erweiterung, durch Paraphrasierung, durch
Montage mit anderen Texten; ja, oft dienen antike Texte als

Katalysatoren neuer Texte, die einen Eigenwert besitzen und
sich gar nicht so häufig als eine echte Auseinandersetzung mit
einem bestimmten Prätext verstehen lassen, wie es die oft
verwendeten Untertitel wie "nach Sophokles", "nach Aristophanes"

58 "Der Anteil der antiken Dramen war relativ gering. Plautus und vor allem
Terenz wurden aufgeführt, dieser auch als Sprachmuster. Seneca war eher mittelbar

präsent; die griechische Tragödie wurde selten aufgeführt." H. FLASHAR

Inszenierung der Antike. Das griechische Drama aufder Buhne der Neuzeit 1585-1990
(München 1991), 35.



408 WERNER SCHUBERT

oder eben auch "nach Seneca" etc. suggerieren, wobei die antiken

Namen — immerhin! — lediglich als Werbeträger dienen.

Was Texte Senecas betrifft, so hat Joachim Draheim (bis
1978) folgende Spuren entdeckt:

1. Willy Giefer (geb. 1930): Eines Schattens Traum nach Epicur.
epist. 3,130 (vgl. Sen. epist. 14,17 [is maximus-]-[-indiget]).

2. Ludwig van Beethoven (1770-1827): Ars longa vita brevis

(Sen. brev. 1,1).
3. Manuel de Falk (1876-1946): Atlantida. Cantata scenica in

1 Prologo e 3 Parti etc. Opera postuma completata da Ernesto

Halffter (darin Sen. Med. 374—379).
4. Iannis Xenakis (geb. 1922): Medea Senecae für Männerchor

und Kammerorchester (1967) (darin Sen. Med. 105; 110f.;
301-336; 339-379; 668-669).

5. Emst Krenek (1900-1991): Non queror. In "Instant remembered

for soprano voice and instruments" (1967/8) (darin
Sen. Med. 422-425).

6. Jan Novak (1921-1984): Planctus Troadum (1969) (darin
Sen. Troad. 1-7; 14-21; 41-48; 56-58; 63-132; 136-146;
149-163).

Wenn wir die hier herangezogenen Texte betrachten, so ist eine
Tendenz festzustellen, die wir bereits bei der Rezeption seneca-
nischer Stoffe wahrgenommen haben: Das Drama Medea spielt
eine herausragende Rolle. Es bietet die Textgrundlage für drei
der sechs Kompositionen. Am zweitwichtigsten sind seine Tro-
ades — immerhin ebenfalls ein durch Aribert Reimanns Troa-
des nach Franz Werfel seit 1987 prominent gewordener Opernstoff.

Die anderen beiden Werke sind dagegen eher lose mit
Seneca verbunden; es handelt sich dabei um die Heranziehung
senecanischer Texte, die auf griechische Bezug nehmen und z.T.
als deren Ubersetzung erscheinen.

Ann bedeutendsten sind die beiden Werke von Xenakis und
Noväk. In Xenakis' Medea Senecae wird das Medea-Geschehen



SENECA IN DER MUSIK DER NEUZEIT 409

unter dem zivilisationskritischen Aspekt von Kühnheit und
Verblendung gerafft: insgesamt eine klanglich äußerst aggressive, ja
verstörende Vertonung.59 Das vom Umfang her mit Xenakis'
Medea Senecae vergleichbare Werk von Noväk hat seinerzeit eine

Einspielung durch den damaligen Süddeutschen Rundfunk
erfahren. Noväk hat sich so gut wie ausschließlich der Vertonung

lateinischer und griechischer Texte verschrieben.60 Das
Thema der Flucht durchzieht sein Werk nach seiner Emigration

1968 aus der damaligen Tschechoslowakei. In direktem
zeitlichen Zusammenhang mit der Emigration steht die 1969
entstandene Komposition für Altsolo, Frauenchor, acht Celli,
zwei Kontrabässe und Schlagzeug mit dem Titel Planctus Troa-
dum nach Versen aus der Eröffnungsszene Sen. Troad. Noväk
ging es bei seiner Textwahl darum, ein Stück "Dichtung" im
Sinne von "Verdichtung" zu finden. Er legte seiner Komposition
die ersten 163 w. des senecanischen Dramas zugrunde, aus
denen er eine konzentrierende Auswahl vornahm. In diesen Versen

haben wir gleichsam ein Kompendium aller Elemente vor
uns, die mit Vertreibung, Niederlage etc. zu tun haben. Noväk
hat den senecanischen Versen sehr düstere Klänge in freier Tona-
lität verliehen. Das Werk beginnt mit Partien aus dem
Eröffnungsmonolog der Hecuba, die sich selbst als Repräsentantin
für das Phänomen der Fallhöhe sieht. Darauf folgt der eigentliche

Planctus: ein Chorlied, dessen Chorführerin Hecuba selbst

59 Einen weiteren Hinweis auf Senecas Medea als Grundlage einer Vertonung
von Vic Hoyland, die mir nicht zugänglich war, bietet A. CLEMENTS, "Vic Hoy-
land. A report on progress", in Musical Times 128 (1987), 427-431. Ebenfalls
kennzeichnend ist, dass die meisten Werke nicht älter als das 20. Jh. sind.

00 Der am 8.4.1921 in Mähren geborene Komponist musste 1968 sein Land
verlassen; er wanderte zunächst nach Dänemark aus und ließ sich dort mit seiner

Familie nieder. Im folgenden Jahr zog er an den Gardasee und erhielt die
italienische Staatsbürgerschaft. Dort unterrichtete er drei Jahre lang in Rovereto.
1977 zog er um, wanderte wiederum aus, diesmal nach Deutschland, und wohnte
bis zu seinem frühen Tod 1984 in Neu-Ulm. Vgl. hierzu J. DRAHEIM, W. SCHUBERT,

"Iano Novaco Sexagenario", in Vox Latina 17 (1981), 98-99; J. DRAHEIM,

"Conspectus rerum omnium quae Ianus Novacus lingua Latina concinenda fecit",
in Vox Latina 17 (1981), 99-101.



410 WERNER SCHUBERT

ist. Am Ende dieses Chores, der der Vorlage entsprechend
zwischen Vorsängerin und Tutte wechselt, steht ein Preis der Toten,
die das Schicksal nicht mehr erleben müssen, das den Troerinnen

bevorsteht. Das Ganze gewinnt gegen Ende durch die
Verwendung gregorianisch anmutender Melodiefloskeln, die historisch

auf die Spätantike zurückgehen, einen leicht liturgischen
Charakter, wodurch antike und neuzeitliche Musik sehr subtil
aufeinander bezogen werden.

Einige spärliche Hinweise — der eine findet sich bei J. Dra-
heim unter der Rubrik "Bühnenmusiken" — führen zu zwei
Werken, die sich, was den Text betrifft, ausdrücklich auf Seneca

berufen. Beide stammen von dem katalanischen Komponisten
J. Soler, der offensichtlich auch sonst hauptsächlich literarische

Vorlagen als Libretti herangezogen hat. So gibt es von ihm die

Oper Agamemnon (I960)61 und die Oper Edipo y Yocasta,62 die
laut Internetrecherchen beide auf Senecas Text basieren; zudem
ist zumindest der Text von Edipo y Yocasta auf lateinisch.63 Diese
beiden Musikdramen, von denen zumindest eines auch als

Oratorium aufgeführt werden kann, waren mir bislang leider nicht
zugänglich. Es geht nicht klar hervor, ob Soler Originaltexte
oder Adaptationen verwendet hat.

Strawinsky/Cocteaus/Danielous Oedipus Rex — in ähnlicher
Weise als Opern-Oratorium bezeichnet — orientiert sich an
Sophokles; an einer einzigen Stelle findet sich eine Reminiszenz

61 Vgl A. Bruach Mench£n, "Agamemnon. Anälisi de la pnmera öpera de

Josep Soler", in Recerca musicolbgtca 13 (1998), 269—278 (von mir nicht eingesehen).

62 Vgl. J. SOLER, "Notas sobre la Opera 'Edipo y Yocasta'", in Recerca

musicolbgtca 2 (1982), 55-80 (von mir nicht eingesehen).
63 Zu Edipo y Yocasta findet sich zusätzlich unter http '//www nelsonal-

fonso.eom/sgae/autor/54/catalogo/5.asp folgender Vermerk: "Creön, Forbas, Tire-
sias y Anciano de Cormto pueden ser mterpretados por el mismo cantante. Tam-
bi/in se puede interpretar como oratorio. [...] Una parte de esta composiciön pasö

posteriormente a interpretarse como obra independiente bajo el tltulo Sinfonla de

'Edipo y Yocasta'."



SENECA IN DER MUSIK DER NEUZEIT 411

an den Wortlaut von Sen. Oed. 131f., wobei Senecas Text selbst
wieder eine Lukrez-Reminiszenz (6,1237) darstellt und es nicht
auszuschließen ist, dass Danielou, der das Libretto ins Lateinische

übersetzte, unmittelbar Lukrez vor Augen hatte.64

7. Damit hat es sich, was die Verwendung von Originaltexten
Senecas in der Musik betrifft, wobei ich die Einschränkung

machen muss, dass, wenn schon ein J. Draheim nicht alles

überblickt, ich das als Laie noch viel weniger kann.65 Aber wie
auch immer: Selbst wenn sich noch dies und das finden ließe,
würde sich der Bestand an entsprechenden Kompositionen nicht
auf eine Summe belaufen, die etwa derjenigen lyrischer Autoren

der Antike gleichkommen würde. Insofern ist das Ergebnis
meines Vortrages absolut gesehen einigermaßen mager, aber
doch nicht so mager, wie man das aufgrund bisheriger
Forschungen hätte erwarten müssen, sei es, was einen unmittelbaren,

sei es, was einen mittelbaren Einfluss Senecas auf die Musik
der Neuzeit betrifft. Gerade im Bereich des Musiktheaters kann
dies jedoch erst dann zu einer angemessenen Würdigung Senecas

führen, wenn die Librettologie methodisch und literaturgeschichtlich

mit der Dramentheorie insgesamt gleichgezogen hat.
Vielleicht muss dann auch einiges von dem, was ich hier gleichsam

'herausgezoomt' habe, wieder auf ein kleineres Format
zurückgeschnitten werden. Aber das gehört zu den

Pendelbewegungen des wissenschaftlichen Alltags.

Am Schluss soll Seneca nochmals zu Wort kommen, damit
er selbst das negative Bild, das er am Anfang meines Vortrags
von seinem Verhältnis zur Musik zeichnete, in eine positive
Richtung ergänze. In ben. 4,6,5 weist Seneca der Musik eine

64 Näheres hierzu in W. SCHUBERT, "Prima le parole, dopo la musica? Igor
Strawinsky, Sophokles und die lateinische Sprache im Oedipus Rex", in A&A 29
(1983), 1-25.

65 Der Dizionano de la Musica e del Musicisti. I titoli e ipersonaggi (1985ff.),
I 320 weist noch ein Werk von Ph. Glass aus, in dem senecanische Texte
verwendet werden: The Civil Wars.



412 WERNER SCHUBERT

besondere Stellung nicht nur in der condition humaine, sondern
auch in der condition divine zu. Und zumindest hier lässt er
erkennen, dass auch er selbst Musik nicht nur als lärmende
Nebensache, sondern auch als Gottesgabe empfinden konnte:

Ille deus est [...], qui non calamo tantum cantare et agreste atque
inconditum carmen ad aliquam tarnen observationem modulari
docuit, sed tot artes, tot vocum varietates, tot sonos alios spiritu nostro,
alios externo cantus edituros commentus est.



DISCUSSION

W.-L. Liebermann: Es ist Ihnen offenbar gelungen, gewissermaßen

aus dem Nichts heraus eine intensive Einwirkung Sene-

cas auf Oper und Musiktheater der Neuzeit (oder doch eine
latente Präsenz) wahrscheinlich zu machen, und zwar durch die

Feststellung einer allgemeinen Affinität im inhaltlichen
('philosophisch-weltanschaulichen') Bereich (insbes. Affektdarstellung
und -problematik), weiterhin von Analogien auf formalem Sektor,

was natürlich jeweils ein bestimmtes Senecaverständnis
voraussetzt. Um so überraschender ist es doch, dass Senecas Dramen

als Bezugstexte so gut wie gar nicht dokumentierbar sind.
Sie haben angedeutet, dass die Präsenz Senecas eine Bezugnahme
auf ihn überflüssig gemacht haben könnte. Sind tatsächlich
keine anderen Gründe für den — anders als im Falle der
griechischen Tragödie etwa — anscheinend unterschlagenen Rekurs
auf Seneca vorstellbar?

W. Schubert-. Es gibt vielleicht noch andere Gründe; aber
der Hauptgrund ist sicherlich der, dass Seneca vor allen anderen

antiken Dramendichtern die Dramenproduktion der Neuzeit

— in die auch die Textsorte 'Libretto' zu integrieren ist —
bestimmt hatte, bevor das Dramma per musica ins Leben trat.
Dazu kommt, dass man im theoretischen Dramendiskurs
seltener direkt auf antike Dramentexte als auf theoretische

Äußerungen über Dramen Bezug nahm (natürlich hauptsächlich
auf Aristoteles' Poetik und Horaz' Ars poetica); wenn man
darüber hinaus auf einzelne konkrete Autoren wie Sophokles,
Plautus etc. verwies, dann in der Hauptsache deshalb, weil
eben schon Aristoteles bzw. Horaz diese Autoren genannt hatten.

Unter "Präsenz Senecas" würde ich hier nicht das Wissen

um die Form und um den Gehalt der senecanischen Schriften,
seien sie dramatischer, seien sie poetischer Natur, verstehen,



414 DISCUSSION

sondern die bereits erfolgte Adaptation durch die der
Entwicklung der Oper vorausgehende zeitgenösssische dramatische

Produktion und die Adaptation seiner Fürstenspiegelschriften

in den staatstheoretischen Schriften seit Beginn der
Neuzeit.

]. Luque Moreno: Ante todo quiero felicitar al Prof. Schubert

por su conferencia y agradecerle todo cuanto en su excelente
estudio nos ha ensenado sobre una cuestiön tan importante
como la presencia de Seneca en la müsica moderna de Occi-
dente: dado el gran peso que el mundo cläsico (su historia, su
literatura: formas, temas, personajes, sus doctrinas musicales
etc.) tiene en dicha musica, era evidente la necesidad de anali-

zar y valorar la presencia de la obra y la figura de Seneca en
dicha tradicion musical; presencia que en cada momento histö-
rico es a la vez consecuencia y exponente de la recepcion de los

escritos senecanos en ese momento. Ahora, gracias al trabajo del
Prof. Schubert, conocemos perfectamente las lfneas fundamentales

de dicha presencia.
Ha abordado tambien el Prof. Schubert la cuestiön del com-

ponente musical de las tragedias de Seneca, cosa con la que
manifiesto mi total acuerdo: la forma musical de dichas tragedias,

con independencia de si fueron o no concebidas para la

representaciön o de si fueron o no representadas en su epoca, es

innegable; asi lo muestra, sin ir mäs lejos, la forma metrica.
A pesar de ello, frente a lo que sucedio con otros poetas, sobre
todo con Horacio, cuyas composiciones sabemos que no han

dejado de ser cantadas desde su muerte hasta ahora, en el caso
de Seneca no tenemos noticia alguna al respecto. ;Cree el Prof.
Schubert que esto puede ser indicio de que en realidad el tea-
tro de Seneca no fue representado en vida del autor?

W Schubert: Die Quellenlage lässt uns bei der Beantwortung
dieser Frage weitgehend im Stich. Was für die Frage nach
Aufführungen senecanischer Dramen gilt, betrifft die Dramenproduktion

generell seit der letzten Erwähnung einer öffentlichen



SENECA IN DER MUSIK DER NEUZEIT 415

Aufführung in frühaugusteischer Zeit. Wenn danach keine
Aufführung eines römischen Dramas ausdrücklich dokumentiert
ist, heißt das natürlich nicht, dass es keine Theateraufführungen
mehr gab. Dass Senecas dramatische Produktion nicht gänzlich
ignoriert wurde, ist zumindest der Tatsache zu entnehmen, dass

wohl spätestens im 2. Jh. n.Chr. die Octavia entstand, deren
Diktion so stark von Senecas Dramen geprägt ist, dass man sie

eben lange Zeit für ein Werk dieses Autors halten konnte. Wir
wissen zwar nichts über die Aufführungsgeschichte senecani-
scher Dramen durch die Zeitgenossen und unmittelbaren
Nachfolger. Wir können aber sowohl aus der Theaterpraxis allgemein
als auch aus der spezifischen Anlage der senecanischen Stücke
schließen — und das ist der Punkt, wo meine Ausführungen
vielleicht auch etwas für die Klassische Philologie hergeben —,
dass sie für eine Musikalisierung intendiert waren. Ob sie

tatsächlich zu Lebzeiten Senecas aufgeführt wurden, ist eine
andere Frage.

Cl. Wiek: Wie weit ging man bei der Vertonung von Chören
und Sprechversen in musikalisch-metrischer Hinsicht? Die
Komponisten des Humanismus und, in neuerer Zeit, Noväk
gingen ja so weit, dass sie auch metrische Schemata in ihre
Musik übernahmen. Lässt sich Ahnliches etwa bei Gabrieli, den
Sie erwähnten, auch beobachten, vielleicht in freier Form, oder
hat die Metrik in der Musik der Neuzeit, abgesehen von
Einzelfällen wie Noväk, keine Spuren hinterlassen?

W. Schubert: Was die ersten Vertonungen von Chören und
Sprechversen antiker Tragödien betrifft, so ist zu sagen, dass sie

zunächst nicht auf der Basis der Originalsprache, sondern in
italienischer Ubersetzung vorgenommen wurden. Zweitens adaptierte

man nicht die antiken Versformen, sondern verwendete

zeitgenössische versi sciolti zu sieben bzw. elf Silben in
unregelmässiger Folge. Bei Mendelssohns Schauspielmusiken zur
Antigone und dem Oedipus aufKolonos ist es anders, lag aber

dort nicht im Ermessen des Komponisten, da er sich der 1839



416 DISCUSSION

publizierten Übersetzungen J.J.C. Donners bediente, der die
metrischen Verhältnisse der griechischen Strophen im Deutschen

nachahmte. Prinzipiell hatte die Orientierung unmittelbar

an den metrischen Gegebenheiten antiker Texte keine
Tradition; die sogenannten Humanistenoden, die Sie angesprochen
haben — Vertonungen vor allem horazischer Lyrik in isorhythmischer

Form, dergestalt, dass auf eine lateinische lange Silbe
eine lange Note, auf eine kurze Silbe eine kurze Note zu singen
war —, hatten hauptsächlich didaktische, keine künstlerische
Funktion und stifteten insofern keine unmittelbare Tradition.
Vertonungen lateinischer Texte orientierten sich ansonsten
entweder an den Adaptationen antiker Strophenformen wie die der

Sapphischen Strophe im Kirchenlied (so sind die rhythmischen
Verhältnisse in F.F. Flemmings Vertonung des "Integer vitae"
Hör. carm. 1,22 die gleichen wie in J. Heermanns Choral
"Herzliebster Jesu, was hast du verbrochen?") oder behandelten diese

Texte wie Prosa. Meines Wissens ist Noväk tatsächlich der erste,
der ganz bewusst die antike Metrik in den Fundus rhythmischer
Möglichkeiten (und Regulierungen) im Bereich der zeitgenössischen

Musik aufnahm.
Um das Thema "Vertonungen senecanischer Texte" in den

Bereich des antiken Dramas generell zu integrieren, ist zu sagen,
dass es offensichtlich bis ins 20. Jh. hinein keine Ansätze dazu

gab, Partien aus Senecas Tragödien (Chorlieder etc.) zu vertonen,

wozu es im Bereich der Schauspielmusiken zu griechischen
Tragödien seit dem Ende des 16. Jh. gelegentlich kam. Obwohl
gerade die Anlage seiner Stücke hätte anregend sein können, ging
man bei den Bestrebungen, das antike Drama für die Bühne —
nicht nur die Musikbühne — der Neuzeit wiederzuentdecken,
lieber adfontes, d.h. zu den attischen Tragikern zurück. Vielleicht
hat man Seneca einfach als zu wenig 'altertümlich' empfunden.

E. Malaspina-. L'assenza di Seneca dal panorama bibliogra-
fico della librettologia dipende anche dal fatto che purtroppo
questi argomenti al confine tra discipline non trovano regolar-
mente posto nei rispettivi repertori bibliografici, come ho



SENECA IN DER MUSIK DER NEUZEIT 417

potuto sperimentare con la Bibliografia senecana del XX secolo.

Succede cioe che i contributi dei musicologi restano spesso
ignoti ai filologi e viceversa. E dunque fondamentale che ad

occuparsene siano persone in grado di muoversi con altrettanta
disinvoltura nei due ambiti, come Herr Schubert ha dimo-
strato, non da oggi, di saper fare (mi piace qui, un po' sciovi-
nisticamente, ricordare anche il nome del nostro Cesare

Questa). Quanto a Metastasio, ricordo che egli si e ormai rita-
gliato un posto stabile nella storia della letteratura italiana come

poeta tout court e non come librettista, a differenza per esem-

pio di un Da Ponte. La ragione sta nel fatto che i testi di
quest'ultimo si sono legati sin da subito in modo indissolubile
ad una Vertonung ben precisa e di livello assoluto, mentre i
drammi di Metastasio sono stati messi in musica infinite volte
e spesso con forti modifiche, tanto che oggi la loro circolazione
(ad esempio nella scuola e nell'editoria tascabile) e indipendente
dal dato musicale.

Una domanda: perche la presenza di Seneca, almeno consa-
pevole, e cosi scarsa nel dramma in musica, come Lei ha mo-
strato, mentre e cosi massiccia in quello di prosa? Dali' Ecerinide
al teatro inglese (pur con tutta la dovuta cautela sull'esistenza o

meno di un influsso diretto), dal dramma gesuitico al grand
Siecle francese ed al nostro Alfieri il teatro europeo non e

neppure pensabile senza Seneca!

W Schubert: Sie sprechen da ein wichtiges Problem an
und haben klar erkannt, dass es bei einer solchen Thematik
— bei deren Erschließung ich im übrigen zunächst etwas hilflos

war —, darauf ankommt, synergetische Effekte zu schaffen.

Die interdisziplinäre Vernetzung der Literaturwissenschaften

hat die Horizontverschmelzung mit dem literarischen
Feld der Musikwissenschaft noch weitgehend vor sich. Für
Ihren Hinweis auf Cesare Questa bin ich ebenso dankbar wie
für die Präzisierung, was die literarische Stellung Metastasios
betrifft, dessen Dramen in der Musikgeschichte zu wahren
Palimpsesten geworden sind, wenn man etwa Mozarts



418 DISCUSSION

Libretto zu La clemenza di Tito mit Metastasios ursprünglichem

Text vergleicht.
Was Ihre Frage betrifft, so kann ich nur nochmals auf das

verweisen, was ich bereits Herrn Liebermann geantwortet habe.

Es liegt wahrscheinlich zum großen Teil daran, dass eben das

Musikdrama in der Geschichte der dramatischen Gattungen ein
sehr junges Kind ist. Seine Entstehung war stark von der
griechischen Antike (Schäfer- und sonstige Lyrik, Schauspielmusiken

zu griechischen Dramen) bestimmt, während das

Sprechtheaterschaffen der Zeit durchaus sowohl von der
griechischen als auch von der lateinischen Dramenproduktion
geprägt war. D.h. im Sprechtheater bestand eine Kontinuität
zwischen Seneca und der zeitgenössischen Dramenproduktion,
die für das Musiktheater keine Geltung hatte. Da nun die

Bedingungen der Musik die Librettoform von sich aus prägten
und sich damit auch ohne direkten Einfluss Senecas Analogien
zu dessen Dramenform ergaben, wage ich den Umkehrschluss,
dass mutatis mutandis Senecas spezifische Dramenelemente von
der Musikpraxis seiner Zeit geprägt sind.

J. Dangel: Passionnante est cette histoire de la reception
lyrique des 'heritiers' modernes du theatre de Seneque. Je serais

tentee de dire que ces differentes 'musicalisations' ont ete
possibles parce qu'elles etaient des potentialites du texte meme de

Seneque. En tous les cas, l'epoque de Seneque les contenait
d'une maniere evidente, si bien qu'elles peuvent tenir lieu de

temoignages indirects. Je rappellerai quelques faits. L'epoque
neronienne est theätrale. Neron joue et chante sur scene des

roles, feminins et masculins, dans les deux registres de voix.
Les instruments se complexifient en effets varies et dans une
recherche des tonalites et sons extremes. Le verbe canere cede la

place ä l'intensif cantare. De fait la musique n'est plus rythmique
comme eile l'etait du temps d'Aristoxene de Tarente. Quintilien
le rappellera {inst. 1,10,31), meme s'il s'agit lä d'un topos dejä

evoque par Ciceron. Cette musique 'baroque' croise enfin la
derivation des metres d'un Caesius Bassus neronien, si bien que



SENECA IN DER MUSIK DER NEUZEIT 419

l'ecriture metrique semble suivre en mimesis les multiples
derivations et errances de l'emotion et de Faffect. Aussi la reception
des heri tiers pourrait-elle etre une forme de mise au jour d'im-
plicites senequiens?

W. Schubert: Ich meine auch, dass das Umfeld der Musikpraxis

zu Senecas Zeit für seine Art des Dichtens konstitutiv war.
Vor allem, wenn man berücksichtigt, dass sich die senecanische

Chorlyrik — bis auf die Ausnahme der wenigen polymetrischen
Lieder, denen Herr Luque Moreno so eindringliche Aufmerksamkeit

gewidmet hat — in ihrer formalen Schlichtheit und
ihrer Tendenz zu Kurzversen fundamental von den Chorliedern
der attischen Tragödie unterscheidet, glaube ich, dass dies einer
Tendenz entspricht — die Seneca natürlich nicht aus dem Ärmel
geschüttelt oder begründet haben muss —, aufTextmusikalisie-

rung und zugleich -Verständlichkeit Rücksicht zu nehmen. Wir
haben in der Entwicklung des Librettos in der Operngeschichte
ein ähnliches Phänomen vor uns, dass (auch syntaktisch) komplexe

Verse zugunsten von schlichteren, längere Verse zugunsten
von kürzeren aufgegeben werden, wenn man etwa die Entwicklung

innerhalb der französischen Tragedie lyrique betrachtet. Des

weiteren ist eine Tendenz zu ausgedehnt stichischem Gebrauch
festzustellen, was zur Wiederholung metrischer Muster bei allen
Lizenzen von Vers zu Vers führt, die eine einheitliche Rhythmisierung

bzw. Skandierung begünstigt. Ich vermute, dass dies ein

Zug der Zeit der Theaterszene in Senecas Umfeld war. Was die
actio betrifft, so kommen sicher vor allem die affektischen Szenen

Senecas einer Präsentation entgegen, die mit dem Einsatz
aller — gestischen und klanglichen — Mittel arbeitet.

Was die Rezeption Senecas in der Musik der Neuzeit betrifft,
so ist zu sagen, dass sich eben nur sehr, sehr wenige Komponisten

mit dem senecanischen Wortlaut beschäftigt haben. Eigentlich

kann man erst seit Gotters Melodram, das von Benda
vertont wurde, von einer mehr als nur punktuellen Orientierung
an senecanischem Wortlaut reden; doch hat man diesen Text
sicherlich nicht als Seneca-Adaptation in philologischer Manier



420 DISCUSSION

verstanden, sondern als eigenständiges literarisches Werk. Eine

Orientierung am senecanischen Wortlaut, die gleichsam auf eine
moderne Mimesis des antiken poetisch-musikalischen Potentials

hinausläuft, mag in Jan Novaks Planctus Troadum eher gegeben

sein als in Iannis Xenakis' Medea Senecae. Aber für beide ist
jeweils das eigene Kunstwollen verantwortlich, und wir sollten
davon absehen, hierin eine Aktualisierung oder Nichtaktuali-
sierung senecanischer Implikationen sehen.

M. Billerbeck-. Dass Senecas Tragödien als direkte Vorlage von
Opernlibretti kaum nachweisbar sind, ist in der Tat auffällig.
Sind die Hauptfiguren zu extrem und zu eindimensional
gezeichnet und daher für eine Oper, welche wechselnden

Gefühlen Ausdruck geben will, unbrauchbar? Corneilles Medee

mit den Doppelbeziehungen Jason / Medee / Creuse und Egee
/ Creuse / Medee war für den Bruder und Librettisten Thomas
Corneille wohl eine dankbarere Vorlage als die römische Medea,
obwohl, wie Sie aufzeigen, senecanische Elemente durchaus

aufgenommen wurden (z.B. Zauberszene).

W Schubert-. In der Tat scheint es mir ein wichtiges Erbe der
frühen Operngeschichte zu sein, dass wechselnde Gefühle eine
entscheidende Rolle spielen, die ein entsprechendes Mehr an
Personen nahelegen, als dies bei Seneca der Fall ist. Wenn wir
etwa Monteverdis/Busenellos L'incoronazione di Poppea im
Vergleich mit Senecas Octavia betrachten — wie gesagt einer der

ganz wenigen Fälle, wo wir von einer Beeinflussung durch
(Ps.-) Seneca ausgehen können —, finden wir dort nicht nur die
zusätzliche Figur des Ottone, des abgeblitzten Liebhabers der

Poppea, den Ottavia als Werkzeug verwenden will, Poppea zu
beseitigen, sondern auch noch buffoneske Gestalten. Eine
ähnliche Viererkonstellation gibt es im Giasone des Cavalli, wo zwei

sonstige Randfiguren des Geschehens, Aigeus und Hypsipyle,
zu Medea und Jason gleichwertigen Hauptpersonen werden.
Eine andere Sache möchte ich noch zu bedenken geben: Senecas

Texte sind dermaßen auf klangliche Phänomene bezogen,



SENECA IN DER MUSIK DER NEUZEIT 421

dass man offensichtlich keinen Bedarf gesehen hat, dazu in der

Seneca-Rezeption der Neuzeit noch etwas hinzuzutun, zumindest

bis in die Zeit, in der Komponisten ohnehin viel stärker auf
antike Originaltexte zurückgegriffen haben als zuvor. Was jedoch
als Tendenz festzustellen ist, ist die Wiederentdeckung Senecas

als Vorbild für neuzeitliche Adaptationen beispielsweise des

Medea-Stoffes für die Musikbühne, wo auf Grund der
Entwicklung bestimmter Eigentümlichkeiten des Opernlibrettos
prägnante Kürze gefragt war. Dies lassen die Libretti von Gotter
und Hoffman erkennen, ebenso die Medea-Opcm von Pacini
und Mayr, auf die Sie und Herr Hine mich aufmerksam
gemacht haben. Was den Einfluss senecanischer Szenen betrifft,
so meine ich glaubhaft gemacht zu haben, dass die von Cavalli
verwendete Beschwörungsszene direkt durch Seneca angeregt
ist. Alles in allem muss man sich jedoch damit bescheiden, dass

es keine Seneca-Rezeption in dem Sinne gibt, dass etwa ein
integrales Drama zur Basis einer Komposition wurde.

E. Malaspina: Eppure, quanto al problema posto da Margarethe

Billerbeck, bisogna ricordare che tragediografi, comme-
diografi e librettisti si sentivano assai liberi di modificare, anche

in modo radicale, il plot mitologico tradizionale. Si pensi, ad

esempio, alia 'moralizzazione' del tabu dell'incesto nelle varie
Fedre sulle scene francesi del Seicento: va nei dettagli G. Gar-
barino, "La Fedra di Seneca e alcune tragedie francesi del
Seicento", in QCTC 10 (1992), 277-89.

W Schubert-. Das ist richtig, gilt aber generell für
Mythenadaptationen.

H. Hine: Can I add to what E. Malaspina has just said, that,
rather as the incest theme is played down in modern versions of
the Phaedra myth, so in some operatic versions of Medea (for
example, Charpentier's), the murder of the children is given much
less prominence than the death of Creusa — murdering your rival
is fine, but murdering your children is quite another matter!



422 DISCUSSION

W. Schubert-, Immerhin wird der Kindermord auch in den

Opern nicht eliminiert oder durch etwas anderes substituiert;
aber es ist richtig, dass die Creusa-Gestalt in der Oper —
allerdings auch im Sprechtheater — seit den Brüdern Corneille
stärkeres Profil gewinnt und ihr Tod (oft auch der ihres Vaters)
plastischer realisiert wird als der Kindermord. Dass man
nichtsdestoweniger im Sprechtheater im Hinblick auf den
Kindermord vielleicht mehr 'Mut' hatte als im Musiktheater,
könnte auch daran liegen, dass der Autor eines Sprechdramas
nicht unbedingt mit einer Aufführung seines Werkes rechnen
konnte, während Texte zu Musikdramen zumeist anlassgebunden

entstanden.

H. Hine: You show very clearly how in L'Incoronazione di Pop-

pea there is tension between favourable and critical views of
Seneca. That this reflects contemporary debate about Seneca is

suggested by the early versions that contain additional material
that seems designed to enhance the nobility of Seneca's death

scene: there are further lines spoken by Seneca to his friends, and
then a chorus of personified Virtues appears (see T. Carter,
Monteverdi's Musical Theatre [New Haven/London 2002], 288-9).

W Schubert: Herzlichen Dank für den Hinweis; ich nehme
mit Freude zur Kenntnis, dass ich mit meinen Interessen hier in
diesem Kreise nicht allein bin!

H. Hine\ Can I add to Frau Billerbeck's observations, that the
later the opera, the more complicated the questions of sources and
influences become. In section 4 you give two striking examples of
how Hoffman's libretto for Cherubini's opera is closer to Seneca

than to Pierre Corneille. However, I believe that at least a dozen
Medea operas had been written by the time that Hoffman's libretto
appeared, so one needs to ask which, if any, of these earlier operas
they knew, and whether the apparently Seneca material also

appears in any of these earlier works; if so, the question obviously
arises whether the Senecan influence is direct or indirect.



SENECA IN DER MUSIK DER NEUZEIT 423

W. Schubert-. Ich glaube, direkter und indirekter Einfluss
mischen sich in der Tat. Die Arbeit von S. Trentin ist hierzu
erhellend. Aber ich glaube, es ist nicht notwendig, ein Stemma
der wörtlichen Seneca-Abhängigkeiten zu erstellen; es lässt sich
die Tendenz erkennen, dass Senecas Texte nicht als Ganzes adaptiert

wurden, sondern dann, wenn sie neben den aktuelleren
Versionen seiner 'Plots' ins Blickfeld rückten, komplementär
herangezogen und vor allem nach poetisch-griffigen Formulierungen

durchsucht wurden — ein Schicksal, das Seneca ja auch
heute noch erfährt, wenn man etwa die Beliebtheit von Anthologien

wie "Seneca für Manager" bedenkt.

H. Hine: Finally, can I ask for information on one point?
With regard to the possible role of music in ancient
performances of Seneca's plays, and its possible relevance to the

development of opera, it is important to ask what people thought at
the time, which may differ from what we think today. Early
musical theorists were very interested in the role of music in the

original performance of Greek tragedy, but did Seneca ever
feature in their discussions?

W. Schubert-, Soweit ich das beurteilen kann, spielt Seneca

hierin keine Rolle. Herr Fuque Moreno kann sicher bestätigen,
dass sich vor ihm selbst niemand umfassend mit dem Thema
"Seneca musicus" auch im Hinblick auf Musiktheorie beschäftigt

hat.

J. Luque Moreno: Quisiera anadir ademäs una pequena obser-
vaciön marginal: el termino instrumentum es bastante dudoso
(cf. "Seneca musicus", 81 ss.) que se usara en epoca de Seneca

con su sentido moderno; ello supondria que Organum ya signi-
ficaba entonces 'örgano', no 'instrumento'.

W. Schubert-. Es kommt darauf an, wann man diese

Bedeutungserweiterung oder -modifikation von Organum/'organa
ansetzt. Sie meinen in Ihrem Aufsatz, dass die Bedeutung von



424 DISCUSSION

Organum im Sinne von Orgel erst seit Augustinus belegt ist, aber

es spricht vieles dafür, schon bei Vitruv diese Bedeutung
anzunehmen, der von lingulae... organorum spricht (10,8,4) und sich
dabei auf die Wasserorgel bezieht; ferner ist bei Suet. Nero 41,2
bereits von organa hydraulica die Rede. Ich halte instrumenta bei
Seneca fur einen Uberbegriff für tibiae, organa und chordae und
glaube nicht, dass Seneca zwischen die konkreten musikalischen
termini technici tibiae und chordae dann ein vages organa im
Sinne von "diverse Instrumente" plaziert hat. Deshalb würde
ich weiterhin der Meinung Hickmanns folgen.

E.A. Schmidt: Auch ich habe den Eindruck, dass Senecas

Dramen im 16. und 17. Jh. mehr gelesen als gespielt wurden
— wenn man von den Schul- und Universitätsaufführungen,
an den Colleges in Frankreich, den Colleges in England absieht.

Die von Thomas Newton 1581 herausgebrachten Übersetzungen

aller zehn Stücke des senecanischen Dramencorpus stammen

von Autoren, die alle in Oxford oder Cambridge studiert
haben und Seneca also auch aus Aufführungen kennen. Diese

Aufführungen waren lateinisch. Es lässt sich wohl nicht
nachweisen oder auch nur vermuten, dass die Übersetzungen im
englischen Fourteener für die Bühne gedacht waren und das Repertoire

der öffentlichen Theater erweitern sollten; eher war wohl
der Leser im Blick.

Angesichts Ihres methodischen Ansatzes, Senecarezeption im
moralischen und psychologischen Gehalt, in der Struktur und
in Bauformen bzw. typischen Szenen (wie Zauberszene, Geisterund

Totenbeschwörung) aufzuspüren, frage ich, ob nicht auch
der Auftritt einer Allegorie, wie in Monteverdis L'Incoronazione
di Poppea, senecanischer Anregung zu verdanken ist, so wie etwa
Revenge in The Spanish Tragedy von Thomas Kyd.

W. Schubert-. Wir müssen zunächst im Auge behalten, dass

Auffuhrungen antiker Dramen in der Neuzeit ein vergleichsweise

spätes Phänomen sind und sich offensichtlich nicht allzu

großer Popularität erfreut haben. Das heißt aber natürlich nicht,



SENECA IN DER MUSIK DER NEUZEIT 425

wie Sie richtig sehen, dass man die antiken Dramen nicht
gekannt hätte. Nur spielten sie keine Rolle im öffentlichen
Theaterleben. Schule und Kollegien kümmerten sich darum,

genauso wie auch heute der Output an Inszenierungen antiker
Dramen an Schule und Universität denjenigen an 'öffentlichen'
Bühnen übertreffen dürfte. Aber gerade das könnte zur Folge
gehabt haben, dass die Wirkung Senecas für die eigene literarische

Produktion bei denjenigen, die Seneca selbst einmal gespielt
oder im Schultheater gesehen haben, nachhaltiger war als bei
denen, die Seneca nur aus ihrer Lektüre kannten.

Was die Frage nach Allegorien bzw. Göttererscheinungen in
Monteverdis L'incoronazione di Poppea betrifft, so ist es sicherlich

möglich, hierin einen Einfluss Senecas zu sehen; vielleicht hat die
Octavia mit ihrer Erscheinung der Agrippina sogar ganz konkret
dazu angeregt, überweltliche Phänomene mit einzubeziehen. Aber
das ist sicherlich nicht der Hauptgrund. Wir müssen bedenken,
dass die frühe Oper von ihren Sujets her einerseits sehr stark auch

von nichtdramatischen (antiken, aber auch neuzeitlichen) Textvorbildern,

andererseits von nichtantiken dramatischen Textvorbildern

geprägt ist. Nichtdramatisch-antike Vorbilder bietet der Bereich der

Hirtendichtung und des Epos, in welchem das Wirken und das

Auftreten von Göttern kennzeichnend ist. Nichtantik-dramatische
Textvorbilder sind die geistlichen Spiele des Mittelalters und der
Renaissance. Dazu kommt, dass allegorische Spiele oder Szenen

offensichtlich grundsätzlich sehr beliebt waren. Die drei großen
erhaltenen Monteverdi-Opern, um nur von ihnen zu reden, weisen
allesamt Prologe auf, in denen Personifikationen abstrakter Begriffe,
z.T. zusammen mit Gottheiten, auf die Bühne gebracht werden:
Musica in L'Orfeo, L'Umana Fragilitä, Tempo, Fortuna und Amore
in II ritorno d'Ulisse in patria und schließlich Fortuna, Virtü und
Amore in L'incoronazione di Poppea. Dies alles lässt ein
Zusammenwirken unterschiedlicher Traditionsstränge erkennen, von
denen derjenige der Mysterienspiele seit dem Mittelalter und der
Sacre Rappresentazioni seit dem Ausgang des 16. Jahrhunderts
sicherlich höher zu veranschlagen ist als unmittelbare Anregungen
aus senecanischen bzw. ps.-senecanischen Dramen.



•r«sy»w tva-wi,.:* Jtm y.i x »wax

-«rj^ÄÄ 'wb •'tgitr^^EK^KS/ba.^feti^ \*&.-J>w
:-&rmA m Vfcstetsfit$&db%

gmtt&fc- ski* wmÄsn&krf at.ii!it
4*läsm -Au :suaw»Qf*^«*k4-Ajeuriid!iwWsg

insdsöJfiB»^
rfikfä®. 3e-'fijs'-swKfe& -i&mmämp&k

^saÄrf:
^, is&tHtiit.t, aib «aaaab

ai «^miftbjfors^jsfsöö «ftts nshflgaSA dbsn sil» a.sW

rf-jä^.aii^^«T84%i...j&hjsö' i¥-mii^te^5.Vi^-ws»'SeM
*>&>»d'-j»k«aiy* linai» ;sbügfea
mJaodtxm% «tssgi» ä^s^jfesj&

*fea*-£h«i* t&» $&&&&&
mn^Uimk^brns,^.

kfe'HrÄnÄöb
uh-hmtX'-.M$$' &äx

.H&gäsrta^ära^ wseftkj'm.i'-saHi^jA
«fc-iafb*

adssbo^sU*' «db ,ifß.ffeaä'iissQ-..?iMi®öis^aH

ans
awanfie

«äe «feswas^äPs
•imssÄlsaft;

$Man£ Iii fsromA.

nw ^aihT^itöbifcstT isdriüB-sitfomii?« n*hbfa--m

'fß^tw^sisA $b^ibmr«M&i ^rfix^sibäfci&^'Äi^k-diä^-sa^ste
ff&Sitt,- «WiiiÄ&WRfc»


	Seneca in der Musik der Neuzeit

