
Zeitschrift: Entretiens sur l'Antiquité classique

Herausgeber: Fondation Hardt pour l'étude de l'Antiquité classique

Band: 50 (2004)

Artikel: Zeit und Raum in Senecas Tragödien : ein Beitrag zu seiner
dramatischen Technik

Autor: Schmidt, Ernst A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-660884

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-660884
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


VII

Ernst A. Schmidt

ZEIT UND RAUM IN SENECAS TRAGÖDIEN
EIN BEITRAG ZU SEINER DRAMATISCHEN

TECHNIK

1. Dramatische Zeit

1.1. Der Zeitcharakter der Tragödien Senecas

Eine fundamentale Eigenart der dramatischen Struktur kann

von Einsichten zweier Arbeiten her exponiert werden. Paul
Friedländer sagte in einem Vortrag auf Werner Jaegers Naumburger

Tagung über "Das Problem des Klassischen und die
Antike": "Bei Seneca ist schon im Prolog alles vorhanden, toxvtoc

opoö, chaotisch, in dunkeln und schwer beladenen Worten."1 Jo-
Ann Shelton hat erkannt, daß die Zeit der Eingangsszenen
weder des Hercules noch des Thyestes einen Teil der zeitlichen
Sequenz bildet, in der die folgenden Akte sich vollziehen, sowie,
daß, darüber hinaus, im Hercules die Ereignisse von Akt II2 sich

1 P. FRIEDLANDER, "Vorklassisch und Nachklassisch", in Das Problem des

Klassischen und die Antike, hrsg. von W. JAEGER (Leipzig und Berlin 1931), 33-46;
hier: 37. Der Kontext läßt nicht deutlich erkennen, ob Friedländer vom seneca-
nischen Drama allgemein oder nur von der Medea spricht.

2 Jo-Ann SHELTON, "Problems of Time in Senecas Hercules Furens and
Thyestes", in California Studies in ClassicalAntiquity 8 (1975), 257-269; hier: 258; sie

spricht (258 und 261) versehentlich von "Act 1", indem sie übersieht, daß die
"opening scene" selbst der erste Akt ist. Die weiteren Zitate und Verweise: 258-
263, 266f. Sie bemerkt im übrigen zu Recht, daß es sich bei Senecas "opening
scenes" gerade nicht um "expository prologues" handle (258). Daher ist überhaupt
der Terminus 'Prolog' von dem jeweils ersten Akt bzw. der ersten Szene des ersten



322 ERNST A. SCHMIDT

nicht in zeitlicher Folge an die Eröffnungsszene anschliessen,
ihr vielmehr vorausgehen. Sie spricht daher von "distortion of
time", von "two points of perspective of the dramatic events".
Seneca habe die Struktur des Stückes manipuliert', um gleichzeitige

Ereignisse 'linear zu beschreiben' und sie den Zuschauer

zu verschiedener Zeit zweimal, in verschiedener Perspektive, erleben

zu lassen.

Diese Beobachtungen lassen sich verbinden und verallgemeinern:

Die von Shelton als Simultaneität aufgefasste Beziehung
der beiden Eingangsszenen zu dem Geschehen in den Akten II-
V ist als Spezialfall und Spätform jener generellen Eigentümlichkeit

des senecanischen Dramas zu begreifen, die Friedländer
mit der Charakteristik dessen, was er Prolog nannte, als eines

toxvtoc öaoü des ganzen Dramas zu fassen versuchte. Sofern man
bei dem letzteren an die Ouvertüre einer Oper3 denken kann,
legt sich der Vorschlag nahe, die (von Shelton zeitlich verstandene)

Kongruenz der Handlungen in Eröffnungsszene und übrigem

Stück im Hercules und Thyestes, also den beiden spätesten4

vollständigen Dramen, bzw. das Nacheinander zweier Aspekte
einer einzigen Handlung im Ablauf des Stückes nicht so sehr als

Strukturmanipulation und Zeitverzerrung, geschweige als

"distortion of dramatic time"5 zu erklären, als vielmehr sowohl
für diese als auch für die anderen (und früheren) Tragödien eine
dem Nacheinander in der Musik und der Lyrik näherstehende

eigene Struktur anzunehmen und daher auch generell die
Bedeutung der natürlichen Zeit für das dramatische Geschehen
einzuschränken. Das Nacheinander von eröffnendem und den

Aktes fernzuhalten. Man missversteht Senecas Stücke bereits, wenn man die ersten
Akte bzw. Szenen nicht nur Prologe nennt, sondern auch wirklich meint, was
man sagt.

3 Vgl. dazu die präziseren Ausfuhrungen von Werner Schubert in diesem Band
S.393, bes. Anm.40.

4 Ich folge in der relativen Datierung der Stucke J.G. FlTCH, "Sense-pauses
and Relative Dating in Seneca, Sophocles and Shakespeare", in AJPh 102 (1981),
289-307 und betrachte sie im folgenden auch in der von ihm etablierten relativen

Folge.
5 So J.-A. SHELTON (o.Anm.2), 267, Anm.9; Hervorhebung EAS.



ZEIT UND RAUM IN SENECAS TRAGÖDIEN 323

weiteren Akten ist nicht chronologisch-kausale Handlungsfolge,
sondern ein Zuerst und ein Spater fur den miterlebenden und
verstehen sollenden Zuschauer: Akt I und die weiteren Akte
deuten sich gegenseitig, und zwar so, dass die Grundlegung den

Anfang bildet. Es stellt sich also die Frage nach der Weise der
'Präsenz' des ersten Akts oder der ersten Szene in den folgenden
Akten, wobei diese Präsenz nicht als koextensive Simultaneitat
zweier Handlungen in natürlicher Zeit aufzufassen ware.

Der erste Akt des frühesten Stuckes, des Agamemnon, steht
einerseits einem traditionellen Dramenprolog noch ganz nahe6

und ist doch andererseits vom ersten Akt des spaten Thyestes

nicht wirklich abzugrenzen. Der Schatten Thyests beschreibt
und erklart die Szene, gibt Aufschluss über die Vergangenheit,
stellt sich als verantwortlich fur das folgende Geschehen dar

(Zeugung des Aegisthus: Ag. 28-36 und 48b-49a) und stachelt

zu der entsprechenden Handlung an (v.49b-52); er kennt die
bevorstehenden Ereignisse, von denen er im Futur (v.43 f.) und
im Präsens spricht (v.39-43. 45b/46.48a). Er redet Aegisthus
geradezu im Augenblick vor der Mordtat an:

quidpudor vultus gravat?
quid dextra dubio trepida consilio labat?

quid ipse temet consults torques rogas,
an deceat hoc te? respice adpatrem decet (v.49b-52)

Die prasentischen Aussagen und die Apostrophe sind mit
Handlungsmomenten der folgenden Akte gleichzeitig bzw. waren dies,

wenn es sich um reale Prasentien in natürlicher Zeit und wirkliche

Anrede handelte. Doch als Äusserungen im Munde des

Totengeistes sind sie 'vergegenwartigtes' Zukunftswissen, bzw.,
besser, präsent ohne zeitliche Kategorien. So ist nicht nur die
folgende Handlung bereits hier präsent, sondern auch der Monolog

des Thyestschattens bleibt im Folgenden präsent, zumal in
der ersten Replik Ägisths (z.B. Ag. 226-238), in der einzigen

6 Vgl Kurt Anliker, Prologe und Akteinteilung in Senecas Tragödien, Noctes
Romanae 9 (Bern und Stuttgart 1960), 11-19 Vergleich (der freilich gerade auch
die Differenzen herausarbeitet) mit dem Prolog von Eur Hecuba



324 ERNST A. SCHMIDT

Szene, in der Agamemnon auftritt (v.782-807), und in der
visionären 'Mauerschau' Cassandras (v.873: video, wie Thyestis
Umbra v.46) in das hinterszenische Mordgeschehen (v. 867-909;
vgl. bes. v. 907a: est hie Thyestae natus und, zu v.50, v.890-1).
Aegisthus folgt auch darin seinem Vater, dass auch er von
zukünftigem Geschehen, dem Auftritt der Cassandra im
Schwärm trojanischer Frauen, einmal im Präsens spricht (v.253-
255), einem Ereignis, das erst in v.586-8 und 782-807 szenisch

geschieht. Schon für den Beginn des zweiten Akts ist der

Eingangsmonolog notwendiger Hintergrund. Denn auch nach dem

abrupten Einsatz Clytemestras mit Quid, segnis anime, tuta con-
silia expetis? (v.108) wird die Szene keinmal 'datiert' und gibt es

keine Anspielung auf eine Nachricht von Agamemnons Rückkehr.

Die Einordnung ergibt sich dem Zuschauer, weniger
chronologisch als thematisch, unmissverständlich vom Monolog des

Thyestschattens her.

Das Phaedra-Drama wird von einer Arie Hippolyts eröffnet,
einer Erfindung, deren Einzigartigkeit in Senecas tragischem
Werk sich im Horizont der Überlegungen dieses Abschnitts
relativiert. Sie exponiert das Stück weder wie ein traditioneller Prolog

noch im Sinn einer zeitlich-ursächlichen Voraussetzung,
sondern lyrisch-symbolisch. Hippolytus stellt sich so als Jäger dar,
dass die 'Lebensform' Jagd für seinen 'Charakter' steht.7 Indem
das lyrische Bild der attischen Landschaft als Jagdlebensform
und gesonderter Herrschaftsbereich der Diana verstanden wird,
ist der Abgang des Jünglings dorthin Aufbruch in eine symbolische

Gegenwelt zur Bühne, zu Palast und Stadt Athen. Die
dramatische Funktion von Hippolyts Auftritt besteht daher im
Grunde darin, seinen Abgang zu motivieren und zwar als

konstitutiv für das Drama insgesamt. Gegenüber dem die Stadt
Athen umgebenden Bergland als der Welt des Jägers Hippolytus,

seinem gleichsam natürlichen Ort, präsentieren Athen und

7 Vgl. Wolf-Luder LIEBERMANN, "Musikalische Elemente als Mittel poetischer
Gestaltung in antiker Dichtung", in Musik und Dichtung, hrsg. von M. VON
ALBRECHT und W. Schubert (Frankfurt am Main, etc. 1990), 63-86; hier: 81-86.



ZEIT UND RAUM IN SENECAS TRAGÖDIEN 325

insbesondere der Königspalast wesensfremde Welt. Auf diese
Weise bildet die Jagd- und Abgangsarie zuerst eine Folie für die
nächste Szene, den Auftritt der Königin, dann für alles weitere
Geschehen.8

Es ist unangemessen, sich als die Pointe der Szenenfolge
vorzustellen, Phaedra habe Hippolytus um Augenblicke verfehlt.
Die Gegenüberstellung der beiden Szenen im Nacheinander ist
keine pragmatisch-dramaturgische Folge im Zeitkontinuum
eines Handlungszusammenhangs, sondern emblematische
Antithese. So ist auch Hippolyts Jagd in Attikas Wäldern während
der folgenden Szenen kein Hintergrundsgeschehen; dem
Zuschauer ist allein die Unerreichbarkeit des Jägers für seine
Stiefmutter präsent. Wenn der Jüngling dann im zweiten Akt
(v.424 ff.) die Bühne betritt und an Dianas Altar betet, ist er
nicht von der Jagd zurückgekehrt, zu der er am Ende der ersten
Szene aufgebrochen ist, also nach weniger als einer Stunde von
Marathon und Sunion und all den anderen attischen Gegenden,

die die Jagdarie genannt hatte. Vielmehr ist der Diana-
Altar eine lakonische Formel für die in der Arie breit ausgeführte

Lebensform der Jagd; der Zusammenhang der beiden
Szenen ist semantischer Natur, kein zeitlicher Zusammenhang,
keine Handlungspragmatik.

Auch im Oedipus steht der erste Akt, zuerst ein Monolog des

Königs, dann Dialog zwischen ihm und Iocasta, ausserhalb des

eigentlichen dramatischen Geschehens. Das Wüten der Pest und
das ihm selbst geltende Orakel lasten schwer auf dem Herrscher
und verbinden sich ihm, in der Beobachtung eigener
Unversehrtheit inmitten allgemeinen Sterbens (v.32-34), zu Schuldbe-
wusstsein und Schicksalsangst.9 Unwissend-hellsichtig nehmen
seine Worte fecimus caelum nocens (v.36b) und linque [...] /

8 Vgl. Verf., "Der dramatische Raum der Tragödien Senecas. Untersuchungsprogramm

und Illustrationen zu Raumregie und Raumsemantik", in WS 114
(2001), 341-360; hier: 353-355.

9 Vgl. L. Annaeus Seneca. Oedipus. Lateinisch/Deutsch. Ubers, und hrsg. von
Konrad HELDMANN (Stuttgart 1974), Nachwort 131. Vgl. die ausgezeichnete
Analyse bei K. Anliker (o.Anm.6), 29-35; bes. 30 f.: "Die Absicht Senecas ist



326 ERNST A SCHMIDT

tabifica caeli vitia quae tecum invehis I infaustus hospes, profuge
tamdudum ocius — / vel adparentes (v.78b-8 la) das ganze Drama
und sein Ende, die Entscheidung des Wissenden, seine Blendung
als langsamen Tod, und seinen Weg in das Exil, vorweg, sind mit
diesen kongruent. Zu vergleichen sind insbes. i profuge vade

(v. 1051a) — mitior caeli status / posterga sequitur (v. 1054b-
1055a) — mortifera mecum vitia terrarum extraho (v.1058).

Der Sonderstatus des Eingangs der Medea ist von besonderer
Evidenz. Die den eröffnenden Monolog haltende Titelheldin ist
nicht die des gleich nach dem Chorlied folgenden zweiten Aktes,
geschweige denn in einem Zustand der Sorge und Angst, wie er
Akt II vorangeht, sondern die Medea des ganzen Stuckes; anders

gesagt: Die Medea des zweiten und der folgenden AJkte weiss
nichts von den Worten der Medea des Eingangsmonologs.10 Die
Überbietung aller bisherigen Verbrechen, der Tod der Braut
Iasons und des Schwiegervaters sind explizit präsent, der
Kindermord ominös impliziert in v.22a/23b-26a, bes. den Worten

parta iam, parta ultio est:! peperi (v.25b/ 26a), in v.50: maiora iam

me scelera post partus decent und, noch deutlicher in v. 53b/54a:

quo virum linques modo?! hoc quo secuta es: d.h. der Zerstückelung

des Bruders, dessen Leichenteile der eigene Vater auflesen

musste, auf der Flucht mit Iason, soll eine Tat entsprechen, wenn
sie von Iason scheidet, wozu v.957 zu vergleichen ist: fratripatri-
que quod sat est, peperi duos. Dieser Eingangsmonolog steht in
seiner Beziehung zu den Akten der Dramenhandlung in enger

nun ja diese, seinen Oedipus schon jetzt, im Prolog, wenn nicht zu einer Ahnung
der wahren Zusammenhange zu fuhren, so doch m einer Verfassung vorzufuhren,
welche die Einsicht in diese Zusammenhange beinahe vorauszusetzen scheint und
jedenfalls den Leser immer wieder daran erinnert." — "Die Furcht hat sich so sehr

intensiviert, daß das Gefurchtete sich zur Wirklichkeit verdichtet —, die es

tatsachlich langst geworden ist Die Grenze zwischen Erwartetem und tatsächlich
Eingetretenem verwischt sich. Oedipus steht als Angeklagter da, seine Verbrechen
haben die Luft verpestet. Wir erinnern uns hier an das Ineinanderfließen von
Jetzt und Bald im Prolog des Thyestes."

10 Vgl. K. Anliker (o.Anm.6), 35-44; bes. 35: "das Drama (beginnt) gleich
mit einem Fortissimo der Raserei [...] Eine allmähliche Steigerung im Stuck
gegenüber dem Prolog ist da allerdings nicht mehr möglich."



ZEIT UND RAUM IN SENECAS TRAGÖDIEN 327

Analogie zum Monolog der Juno im Herc.f. und dem Auftritt des

Tantalusschattens mit der Furie im Thy. und stellt also eine

Weiterentwicklung von Oedipus' eröffnendem Monolog hin zur
Form der ersten Akte der spatesten Dramen dar.11

Der Monolog der Hecuba in den Troades und der anschliessende

Kommos, ein Amoibaion zwischen dem Chor der gefangenen

Trojanerinnen und der Königinwitwe anstelle des ersten
Chorlieds, ähneln innerhalb des senecanischen Dramencorpus
der Eingangsarie des Hippolytus in der Phaedra dramaturgisch
am stärksten. Die Klage der Frauen gibt ein Situationsbild von
Troja nach der Eroberung, ohne jedoch die eigentliche dramatische

Handlung zu exponieren.12 Das geschieht erst mit dem Auftritt

des Boten, der von der Forderung des toten Achill berichtet.

Die Eingangsszene steht daher zu den folgenden Akten in
keinem festzulegenden Zeitverhältnis, sondern stellt an den

Beginn des Stückes ein Emblem13 und daher eine emblemati-
sche und nicht chronologisch-kausale Exposition der
Dramenhandlung. Die scheinbare Simultaneität einerseits eines länger
andauernden Zustands, andererseits eines kürzeren Ereignisses
zwischen dem Monolog am Anfang und Handlung wie Bericht
der folgenden Akte ist nicht Zeitzerlegung in zwei im
Nacheinander gezeigte Simultanstränge,14 sondern Hintergrund
und Vordergrund, doppelte Spiegelung aus zwei einander

11 Vgl. zur genaueren Analyse des Eingangs der Medea u. S.334f.
12 Vgl. William H. OWEN, "Time and Event in Seneca's Troades", in WS 83

N.F. 4 (1970), 118-137; hier: 118- "The prologue and the First Choral Ode
have only a tangential relationship to the action of the drama."

13 Vgl. W.H. OWEN (o.Anm.12), 128: "Seneca [...] has devised a formal
choral ode which freezes her (sc. Hecuba) in the attitude of abject bereavement
and total obliviousness to present and future. He leaves her as a touching symbol
of the social and moral condition of the remnant inhabitants ofTroy, totally helpless

for the initiation of action or the control of situation and consequently
irremediably submerged in the past. Thus it is essential to an appreciation of the

structure of the play to recognize that Hecuba is primarily an emblem for one of
two groups — Greeks and Trojans — polarized in temporal attitudes as well as

in ability to act."
14 Dies zumal in Absetzung von W.H. OWEN (o.Anm.12), der trotz seiner

Einsicht in den emblematischen Charakter der Eingangsszene an realzeitlichen

Beziehungen festhalt. Vgl. auch u S.330ff



328 ERNST A. SCHMIDT

gegenübergestellten Spiegeln. Troja brennt, jetzt, noch immer, in
v,16b-21; 40; 54b-56a. Troja brennt, jetzt, noch immer, in v.889.

Für die Eingangsakte des Hercules und des Thyestes brauchen

entsprechende Analysen nach den Beobachtungen Sheltons15

und der obigen Durchsicht aller anderen Stücke nicht mehr
durchgeführt zu werden. Aber auf ein Detail im Here.f. ist noch
einzugehen, das von Shelton nicht beachtet worden ist. Der
Widerspruch zwischen v. 520-523 (Amphitryon erkennt die sich

unter Erdbeben ankündigende Epiphanie des Hercules in Theben

aus der Unterwelt)16 und v.47-63a (Juno spricht von der
bereits erfolgten Rückkehr des Hercules und seinem Triumphzug

durch die Städte der Argolis).17 Die Vertauschung von
Früher und Später zwischen späterer und früherer Szene ist nach
dem Gesagten nicht mehr problematisch. Aber der Widerspruch
zwischen Theben als dem Ort der Erscheinung aus der Unterwelt

und dem Zug durch die Argolis, der eine andere Herauf-
kunft voraussetzt — das Hadestor am Taenarus nach dem
Bericht des Theseus in v.813-827a — bleibt bestehen. Seneca

hat ihn um der Theaterwirkung in Kauf genommen.18 An

15 Vgl. jedoch K. ANLIKER (o.Anm.6), 27 zum Thyestes: "Die Handlung des

Stücks wird nicht vorausgesagt, sondern vorauserlebt." Höchst bedenkenswert
auch die Analyse von Junos Eingangsmonolog in Herc.f. (45-48); vgl. bes. 47:
"Der Himmelssturm (sc. des Hercules) erscheint zugleich als Ursache und als

Wirkung der Sendung des Wahnsinns. Es liegt gewissermaßen ein 'kausaler
Anachronismus' vor."

16 So Wolf Hartmut FRIEDRICH, "Die Raserei des Hercules. Die makrokosmischen

Phantasien des rasenden Hercules", in Senecas Tragödien-, hrsg. von Eckard

LefEVRE, Wege der Forschung, Bd. 310 (Darmstadt 1972), 131-148 (zuvor
in: W.H. FRIEDRICH, Vorbild und Neugestaltung. Sechs Kapitel zur Geschichte der
Tragödie (Göttingen 1967), 96-111 Abschnitt 3 [Untertitel] des Kapitels III
[Titel]); hier: 143 f.

17 Zur Diskussion dieses Widerspruchs vgl. Seneca. Hercules Furens. Einleitung,

Text, Übersetzung und Kommentar von Margarethe BlLLERBECK, Mnemosyne

Suppl. 187 (Leiden 1999), zu v. 520-23 (S.378).
18 Anerkennung des Widerspruchs: Wolf Hartmut Friedrich, Untersuchungen

zu Senecas dramatischer Technik (Borna-Leipzig 1933, Diss. Freiburg i. Br. 1931),
48-51; vgl. bes. 50: "[...] Damit ist hinreichend dargetan, daß Seneca, als er
Hercules zusammen mit dem Cerberus auftreten ließ, den Junoprolog nicht berücksichtigt

hat. [...] Dies ist nicht die einzige Stelle, zu der jener Prolog nicht passen

will [...]."; DerS. (o.Anm.16), 144; Otto ZwiERLEIN, Senecas Hercules im



ZEIT UND RAUM IN SENECAS TRAGÖDIEN 329

beiden Stellen sind die Aussagen dramaturgisch, thematisch und
psychologisch dem Zusammenhang angepasst. Der Widerspruch
wiederholt sich im Stück, selbst innerhalb einer einzigen Rede
des Theseus (v.650 ff.). Erst sagt dieser, das Himmelslicht sei

noch ungewohnt, und seine Augen vertrügen es noch nicht
(v.651b-653), wozu das an Sol gerichtete Gebet des Hercules

zu vergleichen ist (v.592 ff). Dann erzählt er von der Rückkehr
an die Oberwelt aus dem taenarischen Hadestor (v.813-827a),
wobei sich sogar das Motiv der Überraschung durch das
Himmelslicht wiederholt, nämlich für Cerberus (v.821b-827a). Die
Wanderung vom Taenarus nach Theben wäre selbst für einen
Hercules mehrtägig gewesen, in welcher Zeitspanne sich seine

Augen ans Tageslicht hätten gewöhnen sollen.
Die Eingangsakte von Ag., Here.f. und Thy. haben gemeinsam

und unterscheiden sich dadurch von den vier anderen Dramen,
dass die redenden Figuren (Schatten des Thyestes, Iuno, Schatten

des Tantalus) und die von ihnen herbeigerufenen 'stummen'
Figuren, die Furien bzw. die eine redende und handelnde Furie

— das gilt nur für Here. f. und Thy., nicht für Ag. (vgl. Here.f.
86 ff, 100 ff, 110 ff; Thy. 23b ff.) — in der danach sichtbaren

Bühnenhandlung nicht auftreten. Sie sind aber deshalb nicht
blosse TCpoAoyl^ovTet;, TcpocrcoTra TtpoxaTixa, sondern durchaus
anwesend, unsichtbare Akteure des dramatischen Geschehens.

Die Betrachtung der dramatischen Zeit führt zu einem
weiteren Gedankenschritt. Ein der nicht zeitlich-kausalen und
pragmatischen Folge von Akt I und Akt II-V ähnliches
Verhältnis kann auch zwischen Akten und Szenen der Stücke
vorliegen.19 Zwar ist meist die zeitliche Relation von Früher und
Später vorauszusetzen, die jeweils folgenden Auftritte müssen
mit den vorangegangenen aber weder ein Zeitkontinuum
konstituieren noch einen pragmatischen Zusammenhang bilden.

Lichte kaiserzeitlicher und spätantiker Deutung, Abh. Akad. der Wiss. Mainz, 1984,
Nr.6 (Wiesbaden 1984), 43; Seneca's Hercules Furens. A critical text with
introduction and commentary by J.G. FlTCH (Ithaca, N.Y. 1987), 251 f.

19 Einzelne Beispiele für das, was sie "distortion of dramatic time" nennt, gibt
J.-A. Shelton (o.Ajnm.2), 267 Anm.9.



330 ERNST A. SCHMIDT

Das ist insbesondere in den Tro. und im Thy. der Fall, wie William

H. Owen in zwei eindrucksvollen Studien20 gezeigt hat, an
denen mir bloss das Festhalten an zeitlichen Kategorien zur
Charakteristik der Relation von Szenen und Handlungssträngen
problematisch erscheint. So rechnet er für die erste Hälfte des Tro-
jadramas mit drei getrennten jeweils zeitlich kontinuierlichen
simultanen Handlungssequenzen, die, fragmentiert, ineinander
geschoben seien, und betrachtet 'Zeit und Handlung' in der
zweiten Hälfte des Thyestes als "multi-dimensional", indem das

gleiche Ereignis mehrfach in anderer Perspektive dargestellt
werde, "as if the event were repeating itself".

Für den Zuschauer setzt der Streitagon zwischen Pyrrhus und
Agamemnon (Tro. 203-348) den vorangegangenen Botenbericht
über die Erscheinung des toten Achill und dessen Forderung
voraus, schliesst sich aber von der Handlungslogik nicht so sehr

an diesen als an die Erscheinung selbst an und könnte mit dem
Bericht gleichzeitig oder sogar früher sein. Auch beziehen sich
weder Pyrrhus noch Agamemnon explizit auf die Epiphanie des

Heldenschatten aus der Unterwelt. Vielmehr ist das Gegenteil
der Fall, wie aus den Worten sowohl des Pyrrhus (v.244 f.): debes

Achilli, merita si digne aestimasj et si ex Mycenis virginem atque
Argispetat als auch des Agamemnon deutlich wird (v.255/256a):
quid caede dira nobiles clari ducis I aspergis umbras?21 — und
330, et nunc misericors virginem bustopetis? Auch Calchas (v.360-
365a) beruft sich nicht auf die Forderung des toten Achill. Die
Szenenfolge ist also nicht einem zeitlich-kausalen Nacheinander
verdankt, sondern der Absicht wechselseitiger Spiegelung.

In den anderen Stücken scheinen solche Beziehungen doch
auch immer zugleich zeitliche Folge und Handlungszusammenhang

vorauszusetzen, abgesehen eben von der Weise, wie
Akt II auf den ersten Akt folgt. Wenn ein Kenner der Tragödien
Senecas wie Eckard Lefevre von ihnen sagen kann: "Jede Szene

20 W.H. OWEN (o.Anm.12); DERS., "Commonplace and Dramatic Symbol in
Seneca's Tragedies", in TAPA 99 (1968), 291-313; hier: 296 ff.

21 Vgl. W.H. Owen (o.Anm.12), 118.



ZEIT UND RAUM IN SENECAS TRAGÖDIEN 331

verkörperte die Problematik des ganzen Stücks, jeder Ausspruch
verkörperte die Problematik der ganzen Person",22 so ist damit
zwar nicht über das Prinzip der Reihenfolge entschieden, aber

es impliziert, dass die pragmatische Zeitfolge nicht allein
massgeblich ist. Die Szenen beleuchten einander, das Vorher und
Nachher ist auch von der Kommunikation mit dem Zuschauer

bedingt. Die Reihung ist gewissermassen lyrisch.
In den vorangegangenen Überlegungen sind immer wieder

Aussagen zur zeitlichen Relation von Handlungen und
Ereignissen gemacht worden. Diese sind aber gerade nicht als das

Resultat der Deutung zu betrachten; sie dienten vielmehr
ausschliesslich dazu, die Vorstellung chronologisch-pragmatischer
Folge von Handlungssequenzen abzuweisen. Die Nichteinhaltung

der Früher-und-Später-Relation von Handlungsteilen in
realer Zeit führt zu einer neuen und andersartigen dramatischen
Struktur, die zuletzt nicht mehr in zeitlichen Kategorien zu
charakterisieren ist. So kann die Annahme der Simultaneität
nacheinander präsentierter Handlungen deren Reihenfolge im
Drama nicht erklären. W.H. Owen, der die Struktur der Troa-
des einerseits so beschreibt,23 formuliert andererseits, Senecas

"novel dramaturgy" lege eine Art surrealistischer Produktion'
nahe, "working primarily through symbolic action and character

within a mental setting". Auch das Nebeneinander der
folgenden Formulierungen in einem Essay von A.L. Motto und
J.R. Clark stellt einen produktiven Ansatz zum Verständnis der

Einzigartigkeit der Tragödien Senecas dar: Der Satz: "time in
Senecan drama virtually stands still" ist zu ergänzen um die

Beobachtung der dialektischen Szenenfolge: "terse, disparate

22 Eckard LefEvre, "Senecas Tragödien", in Der Einfluß Senecas auf das

europaische Drama, hrsg. von E. LefEvre (Darmstadt 1978), 1-11; hier: 10. Vgl.
auch Gustav Adolf SEECK, "Senecas Tragödien", in Das romische Drama, hrsg. von
E. LefEvre, Grundriß der Literaturgeschichte nach Gattungen (Darmstadt 1978),
378-426; hier: 398 und 400: Senecas "Pankorrelationismus", indem "jede Szene

unmittelbarer Ausdruck des Ganzen sein" solle.
23 W.H. Owen (o.Anm.12), 121-124, wo er auch von einer "basic revolution

in the concept of dramatic time and action" spricht; die Zitate: 121 und 137.



332 ERNST A. SCHMIDT

juxtapositioning" und "almost wickedly contrived contrast"
benachbarter Szenen, womit der scheinbaren Isolierung und
Autarkie der Einzelszene widersprochen wird.24

Dem Resultat dieser Skizze widerspricht nur scheinbar, dass

Senecas Dramen dem Grundkonzept der attischen Tragödie,
dem Einen Tag, der pia Yjpspa,25 der 'Tagesspanne' folgen. So

beginnen die folgenden Dramen vor Anbruch des Tages oder
mit der Morgendämmerung:26 Ag. 53-56; Oed. 1-5; Tro. 169

ff.; Here.f. 123 f.; 125 ff.; Thy. 120 f. (implizit auch Phaedr.:
Aufbruch zur Jagd). Doch Owen27 hat nicht nur angemerkt,
dass die jeweilige Dramenhandlung nach den Angaben in den
Stücken nicht notwendig nur 24 Stunden dauert (wenn man
sie sich auch in einer solchen Spanne vorstellen könne),
sondern auch überzeugend aufgewiesen, dass die Morgendämmerung

keine Zeitangabe darstellt, sondern, als Morgengrauen,

ominös-atmosphärisch die Bedeutung der Auftritte
der jeweiligen dämonischen Wesen unterstreicht. Da für die

Verdunklung der Sonne im Thyestes das Gleiche gilt, ist es

daher nicht folgerichtig, dass Owen an ihrem Zeitcharakter
festhält.28

Andererseits gibt es durchaus auch die Betonung des heutigen

Tages in Analogie zu griechischen Dramen.29 So weiss im
Agamemnon Cassandra: haec hodie ratis / Phlegethontis atri regias
animas vehetj victamque victricemque (v.752b-754a). Dazu ist

24 Anna Lydia MOTTO and John R. Clark, "Senecan Tragedy. Patterns of
Irony and Art", in The Classical Bulletin, St. Louis 48 (1972), 69-76; hier: 69-71;
vgl. auch 69: "Senecan tragedy is unique".

25 Vgl. Jürgen Paul SCHWINDT, Das Motiv der 'Tagesspanne'—Ein Beitrag zur
Ästhetik der Zeitgestaltung im griechisch-römischen Drama, Studien zur Geschichte
und Kultur des Altertums. N.F., 1. Reihe: Monographien, Bd. 9 (Paderborn
1994), 193 f.: Belege.

26 Vgl. W.H. Owen (o.Anm.20), hier: 294-297; D.F. SUTTON, Seneca on the

Stage, Mnemosyne Suppl. 96 (Leiden 1986), 26; J.P. SCHWINDT (o.Anm.25), 41;
111.

27 W.H. Owen (o.Anm.20), 295 ff.
28 W.H. Owen (o.Anm.20), 297.
29 Belege zur griechischen Tragödie: J.P. SCHWINDT (o.Anm.25), 188-195.

— Zu Seneca vgl. das im Text folgende und Phaedr. 670.



ZEIT UND RAUM IN SENECAS TRAGÖDIEN 333

der Todesstoss der Königin unter den Worten Furiosa, morere im
Schlussvers zu stellen, worauf nur noch die Weissagung der
sterbenden Prophetin im zweiten Halbvers folgt (v. 1012). Ihre
visionäre Mauerschau schliesst die Trojanerin mit den Worten:
Stat ecce Titan dubius emerito diej suane currat an Thyestea via
(Ag. 908 f.).30 In v. 971a sagt Clytemestra zu Elektra: morieris
hodie. Das Ende des ersten Aktes bilden im Thyestes die beiden
Verse: En ipse Titan dubitat an iubeat sequi I cogatque babenis ire

periturum diem (v.120 f.).31

Es ist evident, dass diese Aussagen nicht eine 'reale'

Tagesspanne als Rahmen der Handlung intendieren. Sie unterstreichen

die Einheit der Handlung, die primär thematisch gesichert
ist,32 und sie geben der Handlung ihre Frist und ihr Ziel, sei es

ominös am Anfang des Thyestes in den Worten der Furie, sei es

konkret in Cassandras Prophezeiung.
Sofern der Satz des Aristoteles, dass die Tragödie ihrer Länge

nach sich innerhalb eines Sonnenumlaufs vollende oder nur
wenig darüber hinausgehe (Poetik 5, 1449 b 12 f.), sich auch auf
den Umfang (die Versanzahl) bezieht,33 entsprechen Senecas

Stücke seiner Beobachtungsgrundlage. Sie haben etwa die Länge
attischer Tragödien des 5. Jhs. v. Chr. oder sind eher etwas kürzer

als diese.34 Die Durchschnittslänge der sieben vollständigen
echten Stücke beträgt 1145 Verse mit einem Maximum von
1344 Versen (Flerc.fi) und einem Minimum von 1012 Versen

30 Vgl. J.P. SCHWINDT (o Anm.25), 42 f.; vgl. auch D.F. SUTTON (o.Anm.26),
27: "So the Agamemnon would appear to be the only ancient tragedy that explicitly

conforms to the Aristotelian dictum (Poetics 5 1449 b 8 [gemeint: b 12 f.])
that 'regarding length, tragedy at most tends to fall within a single revolution of
the sun or slightly more'."

31 que" in v. 121 fasse ich epexegetisch auf Vgl. auch W.H. OWEN
(o.Anm.20), 297. —Vgl. auch Thy. 636b-638a: ferte me tnsanaeproculj illo, pro-
cellae, ferte quo fertur dies / htnc raptus.

32 Vgl. J.P. SCHWINDT (o.Anm.25), 43 mit Anm.77.
33 Wofür insbes. Po. 26, 1462 b 1-3 spricht (das Gedrängtere, z.B. der sopho-

kleische Odipus erfreulicher als etwa dessen Ausweitung auf den Umfang der Ihas).

Vgl. J.P. SCHWINDT (o.Anm.25), 14 Anm.9. — Analog wohl auch Horazens
Forderung von fünfAkten (ars 189 f.); vgl. K. ANLIKER (o.Anm.6), 49 mit Anm.121.

34 Vgl. W. Schubert (o.Anm.3), S.338£.



334 ERNST A SCHMIDT

(.Ag.). Die Maximumzahlen für Aischylos, Sophokles und
Euripides sind 1673, 1779 und 1736 (Ag., OC, Phoen.), die Mini-
malumfänge 1074, 1278 und 1055 (Cho., Trach., Heraclidae).
Vom Umfang her sind Senecas Tragödien nicht nur aufführbar,
sondern orientieren sich offenbar auch an der Bühnentradition.35

Die von Juvenal satirisch beklagten Dramenrezitationen
zeichnen sich durch ungeheure Uberlänge der Stücke aus. So ist
ein Telephus deshalb ingens, weil die Rezitation einen vollen Tag
verbraucht; ein Orestes ist eine Rolle auf Vorder- und Rückseite

samt Rändern vollgeschrieben und immer noch nicht zu Ende
(luv. sat. 1,4-6), also ca. 3000 Verse lang.

Anhangsweise ist auf Medea einzugehen. Sie bildet
zunächst insofern eine Ausnahme, als der Hymenäus, das

Einzugslied des Chors, in v.71-74 auf den Abend hinweist,
und auch Hymens Fackeln deuten auf die für das Deduktionslied

übliche Abendstunde hin (v.67 f. und 110-112). In
v.295 gewährt Creo einen einzigen Tag Aufschub der
Verbannung: unus parando dabitur exilio dies und bestimmt diesen

einen Tag als die Zeitspanne vor Wiederaufgang der
Sonne, also einschliesslich der dem Tag folgenden Nacht
(v.297b-299a). Der 'Tag' (v.399 f.;420-424a;749;10l6 f.),
die eingeräumte Tagesfrist, wird Medea zur Rache dienen.
Wann beginnt dieser Tag? Creo kann kaum die Tagesfrist
noch am Hochzeitsabend ausgesprochen und die gleich
folgende Nacht stillschweigend zusätzlich eingeräumt haben.
Andererseits schliesst sich an den Hymenäus36 unmittelbar
Medeas Auftritt an, dem kontinuierlich die Auftritte zuerst

35 Horaz, epist. 2,1,189 ff. beklagt, daß Theaterauffuhrungen gelegendich "vier
oder mehr Stunden" dauern, weil die Augenlust des Publikums ("vom Ohr
abwandernd"), der Plebs und der Ritter, mitten in der Tragödie Tanzbaren und
Boxkampfe, Reiter und Infanterieaufmarsche, Triumphzuge, Kutschen, Schiffe,
griechische Beutepracht verlange. Wir schliessen daraus, daß eine 'normale
Auffuhrung' (oder Horazens Ideal einer Auffuhrung) ohne 'Tanzbaren' usf.
wesentlich kurzer als vier Stunden dauerte, also doch wohl unter drei Stunden.

36 Dessen Schluß (v. 114b-115) sie ohne namentliche Nennung doch unver-
hullt schmäht und ein thematischer cue fur ihren Auftritt ist.



ZEIT UND RAUM IN SENECAS TRAGÖDIEN 335

der Amme, dann Creos und damit die Verkundung des
Aufschubs folgen. Zwierlein und Schwindt setzen daher einen

Zeitsprung zwischen Chorlied und Auftritt Medeas an, die
Hochzeitsnacht, womit der Anfang der Replik die Bedeutung
annimmt: 'Gestern ist der Hymenäus an meine Ohren
gedrungen; auch jetzt noch, am Morgen danach, kann ich
dies Schlimme nicht glauben'.37 So korrekt die Berechnung
erscheint, so unplausibel ist diese letztere Annahme und mit
ihr die von Seneca angeblich in Kauf genommene "Verletzung

der unitas temporis'".38
Der 'Zeitsprung' ist nur ein solcher, wenn man von realer

Zeit und realem Zeitkontinuum als Voraussetzungen ausgeht.
Bei der Annahme vorherrschender und grundlegender thematischer,

kontrastierender, spiegelnder Verknüpfung von
Handlungselementen verschwindet der Eindruck von Diskontinuität,
zumal das Szenenscharnier v.l I4b-117 den Ubergang von Chor
zu Medea geradezu bruchlos macht. Betrachtet man den
Eingangsmonolog und den Hymenaus als der eigentlichen
Dramenhandlung vorgeschaltet, wie wir es oben mit den

Eröffnungspartien aller Dramen getan haben, so gewinnt man fur
verschiedene Aspekte Strukturparallelen in den anderen Stucken.

Die Scharnierstelle ist sowohl in ihrem cue-Charakter als auch

im Aufnehmen des gerade Gehörten durch die neu auftretende

Figur Oed. 80b-82a vergleichbar; der Monolog der Medea steht
dem Monolog der Juno im Hercules nahe; der Hymenaus
entspricht in seiner Funktion für das Drama im ganzen der
Eingangsarie des Hippolytus in der Phaedra.

37 Otto ZwiERLEIN, Kritischer Kommentar zu den Tragödien Senecas (Mainz/
Stuttgart 1986), 161, Anm 70 (auf S.162); J.P. SCHWINDT (o Anm 25), 96. Meine
obige Darstellung ist seinen Nachweisen und Überlegungen zu den Zeitverhalt-
nissen in der Medea (92-97) verpflichtet Allerdings bleibt unverständlich, weshalb

er im Blick auf die Frist des Aufschubs zwei verschiedene Begrenzungen, den
nächsten Morgen und den Anbruch der Nacht, im Text gegeben sieht Von den

angegebenen Belegen erscheint die letztere nirgendwo, und die Angabe "774-78"
muß ein Versehen sein

38 J P Schwindt (o Anm 25), 97



336 ERNST A. SCHMIDT

Von gänzlich anderer Art ist die 'Zeit' der Chorlieder. Geht
man im Blick auf den Zeitcharakter von Analogie oder Identität
des dramatischen Geschehens und der Chorlieder aus, so fällt
zuerst die Phaedra auf, weil hier das Auseinanderklaffen von
Spielzeit, der Aufführung des kurzen dritten Chorliedes (v.959-
990), und vorzustellender Realzeit, nämlich des im anschliessenden

Botenbericht erzählten Geschehens (Tod des Hippoly-
tus fern von Athen), extrem ist und noch über die analogen
Diskrepanzen in den Troades und im Thyestes weit hinausgeht.
Im Troja-Drama betrifft der Bericht vom Tod des Astyanax und
der Polyxena ein Doppelgeschehen, dessen hinterszenische
Dauer, von der Abführung der Prinzessin an, ebenfalls nur ein
kurzes Chorlied überbrücken würde (v. 1009-1055), wenn
zeitliche Rechnungen anzustellen angemessen wäre. Im mykeni-
schen Rachestück trennt das dritte Chorlied {Thy. 546-622)
Atreus' Abgang mit den Söhnen seines Bruders von dem Bericht
des Boten über die zeremonielle Schlachtung der Neffen, die

Zubereitung ihrer Teile zu Speisen und das Mahl Thyests. Allein
schon die jeweilige Länge des Berichts lässt die zeitliche
Diskrepanz erkennen, wenn auch Bildlichkeit, Drastik und Entsetzen

im Zuschauer zu Recht keine Kalkulation pragmatischer,
geschweige naturalistischer Wahrscheinlichkeit des Zeitverhältnisses

aufkommen lassen.

Aber selbst die Zurückweisung des Vergleichs der Dauer zweier
zeitlicher Prozesse ist wohl noch zu konventionell. Der Chor ist
Akttrenner, gehört als solcher nicht der dramatischen Handlung
und damit auch nicht der dramatischen Zeit an, und die Dauer
eines Chorliedes hat mit der Dauer der zwischen den Akten
anzusetzenden Zeitstrecke nichts zu tun: Der nächste Akt kann ohne

jede Pause auf den vorangehenden folgen; andererseits kann das

(hinterszenische) Geschehen bis zu einer Tageslänge andauern (Weg
des Boten von Athen bis zur Unglücksstätte, die quälende Dauer
des katastrophalen Prozesses selbst, die sorgfältige Suche nach den
Teilen der Leiche des Hippolytus, Rückkehr des Boten nach Athen
zu seinem Auftritt in Phaedr.). Die beiden Bauteile des senecani-
schen Dramas und ihre Zeiten sind einander inkommensurabel.



ZEIT UND RAUM IN SENECAS TRAGÖDIEN 337

Doch auch das setzt noch zu sehr überhaupt zeitliche
Kategorien voraus und ist ausserdem zu schematisch, weil es nicht
berücksichtigt, dass der Chor Teil des dramatischen Geschehens

sein kann. Daher muss gelten: Der Chor tritt je nach Bedürfnis

der Handlung gewissermassen in deren Zeit ein, oder er
bleibt fur sich, ein Changieren, das aber nicht so sehr katego-
riale Zeitveränderung als vielmehr dramaturgisch durchaus zu
realisierenden Funktionswechsel bedeutet und vom Interpreten
den Verzicht auf konventionelle dramatische und mimetische

Kategorien fordert.

1.2. Zeitregie: Pausen und stummes Spiel

In den hier betrachteten Dramen gibt es drei unvollständige
Sprechverse (jambische Trimeter). Seneca verstösst gegen eine

Regel, um eine sinnfällige und bedeutungsvolle Bühnenwirkung
zu erzielen.

In der Phaedra endet die Aussage der Königin gegenüber
ihrem Stiefsohn über ihren inneren Zwiespalt mit dem Versanfang

me nolle (v.605) und Abbruch in der Trithemimeres. Die
restlichen zwei Drittel des Verses, bevor Hippolytus wieder das

Wort ergreift (.Animusne cupiens aliquid effari nequit?), sind
Pause im Sinn der Wertlosigkeit, des Nicht-weiter-sprechen-
könnens, des Ringens, können aber auch in stummem Spiel
ausgefüllt werden.

Der Botenbericht vom Tod des Astyanax in den Troades gipfelt
in einem unvollständigen Vers, der die Erzählung vom freiwilligen
Todessprung des Knaben beschliesst. Die Pause nach der Hepht-
hemimeres besagt Stille, vom Boten aus die Stille in der Menge der

Gaffer, von Andromacha aus die Stille ihrer Überwältigung durch
Schrecken und Schmerz, bevor sie aufschreit (v. 1104 ff.).

Im Thyestes bricht v. 100 nach sequor ab. Der 'leere Rest' des

Verses wird durch stummes Spiel des Tantalusschattens ausgefüllt,

welches den ausgesagten Gehorsam szenisch darstellt. Was

der Unterweltsgeist tut, beschreibt die Furie in v. 101-105a
mitsamt der Wirkung (zugleich implizite retrospektive, simultane



338 ERNST A SCHMIDT

und prospektive Figurenanweisung):39 Hunc, hunc fiirorem
divide in totarn domum, nämlich eben das Rasen, das wir
szenisch vor uns sehen (und das mit dem rasenden brennenden

Hunger und Durst von v.97b-100 identisch ist), sie, sie (nämlich

wie wir nun Tantalus sich bewegen sehen) ferantur et suum
infensi tnvicem / sitiant cruorem. — sentit mtroitus tuos / domus

(Tantalus hat das Haus betreten) et nefando tota contactu horruit
(wohl Wortkulisse). actum est abunde beschliesst die Wirkung
des von Tantalus in stummem Spiel dargestellten Rasens.

Während in Phaedr. 605 und Tro. 1103 die durch einen unvoll-
standigen Vers ausgedruckte Pause implizite Inszenierungsanweisung

für nachdrückliches Schweigen, Schweigen der Scham
und Verlegenheit, Schweigen des Schreckens und der
Betroffenheit ist, steht sie hier fur stummes Spiel, für ein Rasen unter
der Wirkung von Furienpeitsche und Schlangen, ein Rasen aus

Hollenhunger und -durst.
'Leere' Versteile stellen eine besonders deutliche implizite

komitativ-simultane Figurenanweisung dar. Wenn das Skript
keinen Zweifel an der dramaturgischen Notwendigkeit einer
Pause lässt oder der Dichter die Art der Versinnlichung eines

Ubergangs offen halt, folgt Vers auf Vers. Und es ware Textphilologie

und nicht dramaturgische Drameninterpretation, wenn
man die halbe Sekunde zwischen Versende und Versanfang beim
Lesen von Trimetern für die auf der Buhne verbrauchte Zeit
hielte.40 Buhnengeschehen kann vergehende Zeit auch ausser-
sprachlich darstellen, und der innere und dramatische Takt und
Sinn für Pausen macht den Regisseur aus.

39 Vgl. zur Einteilung impliziter Inszenierungsanweisungen m Figuren- und
Buhnenanweisungen und zur Unterteilung der Figurenanweisungen nach ihrem
relativen Zeitbezug in retrospektive, simultane/komitative und prospektive Verf
(oAnm 8), 345 f, zu den Termini "Wortkulisse" und "Wortmaske" ebendort 344
und Verf., "Aparte. Das dramatische Verfahren und Senecas Technik", m RhM
N.F. 143 (2000), 400-429, hier 415 mit Anm 52.

40 Vgl D F Sutton (o Anm 26), 28 "We must take into account the
possibility that two lines immediately juxtaposed in a dramatic text may in fact be

separated by significant bits of dumb-show "



ZEIT UND RAUM IN SENECAS TRAGÖDIEN 339

So ist anerkannt, dass Handlungs- und Sprechtempo, die das

Sprechen und gerade auch das Hören begleitende Mimik,
Gestik und Bewegung, Bühnenbewegung generell, Pausen, Pausen

des Schweigens, der Spannung, der Betroffenheit, des

Schreckens, Textpausen des stummen (sprachlosen) Spiels zu
den wichtigsten und sensibelsten Mitteln einer dramatischen

Inszenierung gehören. Interpretation, die keinen Sinn für
dramatische Pausen, für das Spieltempo, für die Notwendigkeit
von Mimik, Gestik, Bewegung hat und für die Zeit von
Bühnenbewegung überhaupt (zumal bei Auftritten), bleibt rein
philologischer Textanalyse verhaftet und gewinnt als Resultat nichts
anderes als ihre Voraussetzung, nämlich Text, nicht Theater.
Der Text (als Skript ohne explizite Inszenierungsanweisungen)
kann und will mit impliziten Inszenierungsanweisungen die

Aufführung nicht vollständig festlegen. Aber es gibt im Detail
immer wieder Hinweise und Andeutungen, wenn auch selten

etwa zum Sprechtempo, zur Stimmfärbung, zu kürzeren
Sprechpausen.

Von den beiden Beispielen, die Otto Zwierlein in seiner Studie

zu Senecas Tragödien als Rezitationsdramen unter der
Überschrift "Überspringen und äusserstes Raffen von Zeitintervallen
innerhalb eines Szenenablaufs"41 gibt, sei Tro. 351 f./353 ff.
zuerst aufgegriffen. Agamemnon lässt in v.351 f. Calchas rufen
und redet ihn im nächsten Vers schon an. "Die Zeit, welche die
Diener brauchen, um das Zelt des Sehers aufzusuchen und ihn
zum König zu fuhren, ist einfach übersprungen." "Wie ein
Bühnendichter eine solche Szene gestaltet, zeigt uns Sophokles in
Oed. Tyr. 283 ff.: [..Daher sei das, was Seneca hier gestaltet,
auf der Bühne unmöglich, bei Rezitation möglich. Hier ist
evident, dass das Umgekehrte gilt. Während sich der Hörer einer
Rezitation fragt, woher denn Calchas geholt werden müsse, und
verblüfft ist, dass er in unmittelbarem Anschluss an den Befehl

41 Otto ZwiERLEIN, Die Rezitationsdramen Senecas. Mit einem
kritischexegetischen Anhang, Beitr. zur Klass. Philologie Heft 20 (Meisenheim am Glan
1966), A I 3: 29-38.



340 ERNST A SCHMIDT

Agamemnons angeredet wird, hat der Regisseur hier verschiedene

Möglichkeiten, mir einer Pause der Spannung auf seiten
der Zuschauer, der Unruhe bei Agamemnon zu operieren. D.h.
der Regisseur erkennt, dass der angebliche Zeitsprung nur in
einem episch aufgefassten Text vorliegt bzw. dass der Zeitsprung
im Skript Hinweis auf eine dramatisch auszufüllende Zeit ist.
Der Zuschauer sieht, wie der König bei oder nach den Worten
potius interpres deurn / Calchas vocetur (v.351b/352a) einen Wink
gibt, der, je nach Grösse des Gefolges auf der Bühne, direkt oder
über eine Charge im Zwischenrang einem Boten gilt, der
daraufhin die Bühne verlässt und bald darauf mit dem Seher
zurückkehrt.42

Das zweite Beispiel, Oed. 299 ff., ist ein Musterbeispiel für die

Notwendigkeit sichtbarer Bühnenhandlung, die von der Rede
der Figuren begleitet wird. Zwierleins Anstösse, die ausschliesslich

aus dem Text kommen, der ohne ergänzende Handlung
betrachtet wird, verschwinden, wenn der Text als Skript aufge-
fasst und in Bild und Handlung ubersetzt wird. Ausserdem liegt
ein Missverständnis vor, indem er nicht bemerkt, dass die
Antworten der Manto nicht die Ausführung von Befehlen melden,
auf die hin sie erst jeweils mit ihrer Tätigkeit begann, sondern

anzeigen, dass sie jeweils die Vorbereitung oder Durchführung
dessen schon vorweggenommen hat, was ihr Vater anordnet
(scheinbar prospektive implizite Inszenierungsanweisungen
durch retrospektive als de facto simultane oder sogar selbst

retrospektive Bühnenanweisungen erwiesen).

42 Auch die Vorstellung, daß Calchas vom Anfang des Aktes an mit auf der
Buhne ist, darf man erwägen. Er konnte zu Agamemnons Gefolge, das mit ihm
zusammen aufgetreten ist (vgl. v.337 f.), gehören (so Wolf STEIDLE, "Zur Erfindung

von Senecas Troades", in DERS Studien zum antiken Drama (München
1968), 56-62; hier: 58, Anm.85), das zu einem Teil im Hintergrund der Buhne
geblieben ist, von wo er nach vorn herbeizitiert wird. Vgl. auch Wilfried STROH,
der in seiner Münchner Auffuhrung eine weitere Variante realisiert hat (W. Stroh,
"Inszenierung Senecas. I. Die Aufführung der Troas als philologisches Experiment",

in Orchestra Drama Mythos Buhne, hrsg. von A. Bierl und P. v.
MÖLLENDORFF (Stuttgart und Leipzig 1994), 248-263; hier: 257), mit einigen zusätzlichen

szenischen Anreicherungen, über deren Geschmack man sich streiten kann.



ZEIT UND RAUM IN SENECAS TRAGÖDIEN 341

Zwierleins Kapitel "Bühnenfremde Anwendung der horazi-
schen Regel von den drei Dialogpartnern" und "Stummes Spiel

— Beschreiben der Handlung"43 gelten der Kritik an 'epischer
Beschreibung' stummen pantomimischen Spiels in der Absicht,
Bühnenfremdheit nachzuweisen, indem die Aufgabe des

Bühnenspiels es sei, "alles Geschehen in dramatische Auseinandersetzung

zu verwandeln." Freilich räumt Zwierlein ein, "dass

derartige Beschreibungen in einem Bühnenstück" keineswegs
"gänzlich ausgeschlossen" seien. So ist angesichts der grösseren
Häufigkeit bei Seneca gegenüber der griechischen Tragödie
festzustellen, dass Senecas Tragödien anders, nicht, dass sie unspiel-
bar sind.

Die stummen Rollen der Polyxena und des Pyrrhus im 4. Akt
der Troades werden als bühnenfremde Anwendung des

Dreischauspielergesetzes, nec quarta loquipersona laboret (Horaz,
ars 192), kritisiert. Aber auch hier merkt Zwierlein schon an,
(a) dass sich die römische Tragödientradition so wenig daran hielt
wie die römische Komödie (dass also Horaz die von Grammatikern

aus der Praxis der griechischen Tragödie abgeleitete Regel
eben deshalb einschärfte, weil sie nicht beachtet wurde) und
(b) dass sich bei Seneca selbst einige Szenen finden, "die nur mit
vier (gemeint: sprechenden) Schauspielern aufzuführen wären."

Die Sondergestalt der Szene in Tro. hat also nichts mit dem

Dreischauspielergesetz zu tun. Wenn Zwierlein meint, in einer

Bühnenaufführung "müsste" der Zuschauer die Handlung
"einem pantomimischen Spiel entnehmen, das von einer dritten

Person beschrieben wird", hat er einen Hinweis auf
die Erklärung dieser stummen Rolle gegeben, den Pantomi-
mus. In der Tat lässt sich diese Eigenart Senecas vom Einfluss
des "zu seiner Zeit modernen tänzerischen"44 Pantomimus her
verstehen.45

43 O. Zwierlein (o.Anm.41), A I 5 und 7: 45-51 und 56-63.
44 W. Stroh (o.Anm.42), 260.
45 Bernhard Zimmermann, "Seneca und der Pantomimus", in Strukturen der

Mündlichkeit in der römischen Literatur, hrsg. von G. Vogt-Spira, ScriptOralia
19 (Tübingen 1990), 161-167.



342 ERNST A SCHMIDT

Auch im stummen Pyrrhusauftritt sieht Zwierlein eine "Sze-

nenfuhrung", die "ohne Beispiel in der antiken Tragödie" sei.

Seneca habe "das ureigenste Gesetz der antiken Bühne"
missachtet, welches "dramatisches Spiel und nicht episches Beschreiben

verlangt". An Senecas Tragödien macht man gerade die
Erfahrung, wie verschiedenartig 'antike Tragödien' sein können,
was bei einem Zeitabstand von einem halben Jahrtausend
zwischen dem perikleischen Athen und dem neronischen Rom und
der Differenz der Kulturen nicht verwundern sollte.46

Sofern ein gleichzeitiges stummes pantomimisches Spiel
'beschrieben' wird, liegt nicht 'episches' Beschreiben vor,
sondern durchaus dramatische Rede, indem die sprachliche Äusserung

in interpretierender47 Relation zum aussersprachlichen
Geschehen steht (vgl. Tro. 945-948: laetus, patitur, putat) und
die deutende Beschreibung figurenspezifisch und figurenperspektivisch

ist, also gleichzeitig eine andere Person und ihr
Verhältnis zur Handlung darstellt. Das ist mit grosser Wirkung die

in dieser ganzen Szene überlegene Andromacha, deren Wahl
sich auch deshalb anbot, weil Hecuba gleichzeitig mit dem
Ankleidepantomimus der Polyxena ohnmächtig wird, was ebenso

von Andromacha 'beschrieben' wird (v.949-951; ihr Aufwachen

aus der Ohnmacht in v.952-954, wieder in impliziter
simultaner Figurenanweisung). Die Beschreibung auch dieses

stummen Spiels kritisiert Zwierlein. Aber was sollte man sich
hier stattdessen dramatisch wünschen? Hecuba kann doch nicht
selbst sagen: 'Ich falle in Ohnmacht. Jetzt bin ich ohnmachtig.'

Pyrrhus im brutalen Akt der Abfuhrung Polyxenas konnte
kaum wirkungsvoller als stumm präsentiert und die 'Beschreibung',

die weit mehr als das ist, nämlich die Bitte um den

46 Em vorzugliches methodisches Instrumentarium gegen explizite oder implizite

Normerwartungen an ein Drama bietet Manfred PFISTER, Das Drama Theorie

und Analyse (München, UTB 91997).
47 M. PFISTERS (o.Anm 46), 40 f. Begriffe "analytische" und "synthetische

Relation" "bei simultaner Zeichenvergabe über sprachliche und außersprachliche
Codes" lassen sich nicht anwenden, weil er die Relation vom mimisch-gestischen
Spiel aus betrachtet.



ZEIT UND RAUM IN SENECAS TRAGÖDIEN 343

eigenen Tod, keiner Person mit grosserer Wirkung als Hecuba

zugewiesen werden, der greisen Mutter der in den Tod
geführten Polyxena und Witwe des von Pyrrhus getöteten
Pnamus.

Die Verse 382-396 der Medea, in denen die Amme das

gleichzeitige Rasen der Titelheidin beschreibt, erfahren ebenfalls
Zwierleins Kritik. Hier eine Ubersetzung des Abschnitts:

So wie unentschieden48 gottbegeisterte Schritte die Manade lenkt,
dann, wenn sie schon den Gott in sich aufgenommen hat und rast,

aufdem Gipfel des schneebedeckten Pindus oder den Bergjochen von Nysa,
so lauft sid® (sc Medea) immer wieder in wildester Bewegung hin

und her, hierhin und dorthin,
am Mump0 die Zeichen besessener Wuf1 tragend
Ihr Gesicht ist entflammt, den Atem holt sie aus der Tiefe herauf,
sie bricht in Ausrufe aus, sie wassert ihre Augen mit reicher Tranenflut,
sie strahlt auf sie nimmt Symptome jeder Emotion an
Sie bleibt stehen sie droht, sie wallt, sie klagt, sie stöhnt
Wohin wird sich die Wucht ihres leidenschaftlichen Dranges richten?

Wo wird sie ihre Drohungen anbringen?
Wo wird sich diese Brandung brechen? Das Rasen schwillt hoch an

und wogt über sie hinaus
Es ist kein leichtes Verbrechen, das sie bei sich walzt, oder eins von

Mittelmass
Sie wirdsich selbst ubertreffen Ich kenne die Merkmale des alten Zorns
Etwas Grosses steht bevor, bestialisch, ungeheuerlich, frevelhaft
das Antlitz des (Hollendamons) Furor erblicke ich Die Gotter mögen

meine Furcht Lugen strafen'

48 incerta hier nicht 'unsicher-schwankend', sondern 'ohne festen Entschluß,
unstet'

49 Daß das Subjekt von recursat (v 385) Medea ist, entnimmt man nicht der
Anrede alumna in v 380, sondern dem Buhnengeschehen

50 os hier 'Mund', nicht 'Gesicht', dies erst v387 factes, hier geht es um den
schaumenden Mund

51 'Wut' fur furor im alten Sinn von 'Raserei' wie noch in 'Tollwut', lympha-
tus furor ist, als 'Wut der Tollheit', 'Tollwut'



344 ERNST A. SCHMIDT

Das sei bühnenfremd, "weil [...] die Amme in die Beschreibung
ihrer Herrin auch solche Züge miteinschliesst, die sich der

gleichzeitigen Beschreibung widersetzen und gebieterisch danach

drängen, im Wort der Heldin selbst zum Ausdruck zu
kommen". Zwierlein setzt daher im lateinischen Text die Prädikate

proclamat, minatur und queritur gesperrt und fährt fort: "Wenn
Medea auf der Bühne in wilde Schreie ausbrechen, drohen und
klagen soll, kann dies [...] nicht stumm geschehen." Es

geschieht nicht stumm. Die Worte der Amme sind auch in dieser

Hinsicht implizite simultane Figurenanweisung an Medea.
Doch warum wird das Ganze nicht als Rede der Medea gegeben?

Einmal, weil dann einige Elemente der 'Beschreibung' (z.B.

flammatafacies als Wortmaske) und vor allem der Deutung (bes.

das Dionysische) fehlen müssten, dann aber zumal deshalb, weil
der Zuschauer noch nicht den Inhalt/die Worte von Medeas

entgegengesetzten Leidenschaften erfahren soll. Er hört zwar
Schreie, Drohungen, Klagelaute, aber noch unartikuliert. Dieser

Ausdruckstanz nach Art der Vasenbilder von Mänaden, ver-
räumlicht und bewegt und aus den geöffneten Mündern hörbar
wie das Bewegt- und Lautwerden des Bildteppichs in Catull,
c. 64 (wo Ariadne einer Mänade verglichen wird), ist höchst

wirkungsvoll, und seine Wirkung auf den Zuschauer wird noch
dadurch gesteigert, dass zugleich die Wirkung auf die Amme
miterlebt wird.

2. Dramatischer Raum

2.1. Raumsemantik und-semiotik

Die bisher entwickelten Einsichten geben den Anstoss, Uber-
legungen eines vor drei Jahren publizierten Aufsatzes über den
dramatischen Raum der Tragödien Senecas52 teils zu widerrufen,
teils zu verschärfen. Den Ausgang bildete die Voraussetzung,

52 Verf. (o.Anm.8).



ZEIT UND RAUM IN SENECAS TRAGÖDIEN 345

dass die Regie durch implizite Inszenierungsanweisungen geleitet

wird und die Dramaturgie des Raumes einen Bedeutungsfaktor

darstellt, d.h. der Raum im senecanischen Drama 'seman-
tisiert' ist.53 Aus solcher 'topographischer' Semantik folge
zugleich, dass Räumliches dramatischen Zeichencharakter besitzen

und man daher auch von topographischer Semiotik sprechen

könne.
In allen Stücken Senecas wird der Bühnenraum im ersten

Akt direkt oder indirekt semantisiert. Im Ag. 'beschreibt' der
Schatten des Thyestes v.6-11 den Ort, zu dem er aus der Unterwelt

aufgestiegen ist, die Schwelle des Pelopshauses, die Stätte
der Inthronisierung der Herrscher seines Geschlechts, der stolzen

Herrschaftsausübung, der Ratsversammlung, der
Gastmähler. Damit ist nahezu bereits eine vollständige Bedeutungsskizze

gegeben; sie wird jedoch noch dadurch ergänzt, dass diese

Verse von Ausdrücken des Schauders, der Angst, des Vorzugs
der Unterwelt mit ihren Schrecken (v.6 und 12-21) gerahmt
sind. Am Schluss des Monologs erkennt der Hadesschatten, dass

die Nacht nicht weichen will; er ist also im Morgengrauen
gekommen, und seine Präsenz, die der Bedeutung nach das

ganze Stück hindurch andauern wird, auch wenn er jetzt die
Bühne verlässt, taucht das sich nun entfaltende Geschehen in
Nacht, Hadesnacht, nicht meteorologisches Dunkel.

Die Phaedra beginnt mit dem Auftritt des Hippolytus. Der
Schauplatz ist Athen; das Gebäude im Bühnenhintergrund muss
der Königspalast sein, wie sich aus der nächsten Szene durch
den Auftritt Phaedras ergibt. Auf der Bühne befindet sich als

einziges Requisit ein Altar der Diana mit Kultbild. Das folgt
aus dem Gebet des Hippolytus zu seiner Göttin in der ersten
Szene nicht zwingend; aber es ergibt sich aus v.423-425 in Akt
II, wo die Amme bemerkt, dass Hippolytus anbetend zum
Standbild der Göttin getreten ist. Sollemne in v.424 (ipsum
intuor sollemne venerantem sacrum) spricht erst recht für ein
Gebet an Altar und Statue in Akt I.

53 Vgl. M. Pfister (o.Anm.46).



346 ERNST A. SCHMIDT

In welcher Weise die Eingangsarie das Drama exponiert, ist
oben gezeigt worden. Indem das offstage, wohin Hippolytus
aufbricht, eine Gegenwelt ist, erhält der Raum rings um die Bühne
eine symbolische Bedeutung; er ist 'semantisiert' worden. Das
schliesst zugleich die Semantisierung des Bühnenraums ein: Was

an diesem Ort, Palast und Stadt Athen, geschieht, muss dem

Hippolytus fremd und entgegengesetzt sein. Die Jagd- und
Abgangsarie bildet die Folie für die nächste Szene, den Auftritt
der Phaedra an gleichem Ort. Und dieser Ort ist nicht im Realsinn

ein soeben von ihrem Stiefsohn geräumter natürlicher
Schauplatz, sondern Welt der Phaedra, auch Welt der Amme,
auch Welt des Theseus, Welt, der Hippolytus nicht angehören
will und aus der ihn das Unheil überfällt. Seine panische Flucht
nach dem Fiebesgeständnis Phaedras erfolgt daher unter den
Worten o silvae, o ferae! (v.718), die, als 'Kurzzitat' der
Eingangsarie, als komitative Figurenanweisung für den Abgang zu
betrachten sind.

Die Exposition des Dramas ist im Blick auf den Raum deutlich:

In zwei aufeinanderfolgenden Szenen an gleichem Ort wird
der dramatische Konflikt auch darin vorbereitet, dass Hippolytus
eben diesen Ort verlässt und in eine andere, seine Welt aufbricht.

Der Eingangsauftritt des Titelhelden im Oedipus gibt, ebenso

wie dann der Auftritt Iocastes, die zu ihm herauskommt,
Auskunft über die Bühne im technischen Sinn: Die Szene ist vor
dem thebanischen Königspalast. Der Raum wird aber darüber
hinaus sogleich in den ersten Versen (v.1-5) bestimmt als das

am frühen Morgen von einer zögernd aufgehenden Sonne, deren
Fichthaar die Trauerkleidung schmutziger Umwölkung angelegt
hat, betrachtete pestverödete und mit neuen Feichen übersäte
Theben. Sehen wir dann, nach dem langen Monolog, der die
Stadt zusätzlich beschreibt — dörrende Hundshitze, welche die
berühmten Gewässer der Stadt ausgetrocknet hat, und dicken
Wärmedunst, der auch Mond und Sterne verdunkelt, hinsterbendes

Getreide und verfärbtes Gras (v.37-51) —, einem Monolog

voller banger Ahnungen und Schicksalsangst, den König am
Boden vor dem Altar ausgestreckt daliegen, einem Altar von



ZEIT UND RAUM IN SENECAS TRAGÖDIEN 347

saeva nimium numina (v.75a), nachdem sich Oedipus bereits als

Phoebi reus (v.34b) geahnt hatte, so ist der Bühnenraum zur
Bedeutungschiffre einer Unheilslandschaft, eben für den König,
geworden.

Der Monolog der Medea ist auffällig arm an Ortsangaben,
indem wir nur erfahren, dass wir in Korinth und am Isthmus
sind (v.35 und 45). Aber die Kolcherin muss von ihrem Haus
her aufgetreten sein, und das Wort domus schliesst auch den

Monolog vor ihrem Abgang (v.55). Auch hier wird der Ort
semantisch aufgeladen. Die Rede enthält jeweils im drittletzten
Vers ihrer drei Teile (18 — 21 — 16 Verse, in ed. Zwierlein
jeweils abgesetzt: v.16, 37, 53) das Wort thalamus. Das ist beim
ersten und beim dritten Mal ihr eigener Thalamus, beim zweiten

Mal der Iasons und der Creusa. Ihre eigene domus mit ihrem
thalamus bildet also den Hintergrund der Bühne, und das

Geschehen auf der Bühne wird bestimmt von diesem thalamus
und dem im seitlichen oßstage vorzustellenden thalamus der
Prinzessin und ihres Gatten. Dieser Raum bedeutungsvoller dramatischer

Spannung steht zugleich im Zeichen des Feuers. Ausser
den eingangs angerufenen Göttern (v.l-7a), ausser den Göttern,
bei denen Iason ihr die Ehe versprochen und beschworen hat
(v.7b-8a), ruft Medea noch die Götter an, zu denen ihr, Medea,
mit höherem Recht zustehe zu beten, die Götter der Unterwelt,
dass sie mit schwarzer Fackel Tod der neuen Braut, dem

Schwiegervater, dem königlichen Stamm bringen (v.8b-18).54 Danach

54 Das doppelte -que in v.7 f. bereitet Schwierigkeiten: Das erste besagt doch
wohl, daß die in v.l-7a genannten Gotter nicht die von Iasons Eid angerufenen
Gottheiten sind, während das zweite sich dann auf die Gottheiten der Verse 8b-
18 bezieht (vgl. Seneca. Medea. Edited with Introduction and Notes by C.D.N.
COSTA (Oxford 1973), adloc.). Es scheint aber auch die Auffassung möglich, daß
die beiden -que als eine Einheit die erste Aufzahlung zusammenfassen und
abschließen, so daß diese Götter Iasons Schwur zu garantieren hatten und daher jetzt
mit größerem Recht von Medea angerufen werden (so die Ubersetzung von
Frederick Ahl (ed.), Seneca. Medea. Translated and with an Introduction (Ithaca and
London 1986), S.XX). Dann müßte in v.9 der Doppelpunkt in ed. Zwierlein
durch einen Punkt ersetzt werden, und der zweite Teil des Gebetes hätte keinen

Vorspann.



348 ERNST A. SCHMIDT

richtet sich das Gebet an den Ahnen Sol, dass er ihr seinen

Feuerwagen überlasse, so dass sie, ein neuer Phaethon, Korinth mit
Flammen verbrennen könne (v.27b-36). Schliesslich ist sie es

selbst, die der neuen Ehe die Hochzeitsfackel führen will, um
dann das Paar an geweihten Altären hinzuschlachten.

Es ist dieser Bedeutungsraum, in den nach Medeas Abgang
und vor ihrem erneuten Auftritt der Chor mit seinem
Hochzeitslied tritt, dessen erster Vers wieder das Wort thalamus enthält

(v.56), einem hymenaeus, den die Kolcherin, wie sie sogleich
bei ihrem Auftritt danach ausruft, hinterszenisch gehört hat
(v. 116), also, wie vom Zuschauer nicht anders vorzustellen, von
ihrem thalamus aus.

In den Troades bilden, eine Ausnahme gegenüber dem sonstigen

Befund bei Seneca, den Bühnenhintergrund die Stadtmauern

Trojas, nicht ein Gebäude mit Dach und Innenräumen. Ausserdem

erfolgt von dorther kein einziger Auftritt und dorthin kein
Abgang. Es gibt überhaupt keine geschlossenen Räume im offstage-,

kein Auftritt eines Griechen oder einer Trojanerin erfolgt aus
einem Innenraum, Zelt oder Lagerhütte. Die Skenographie des

Bühnenhintergrundes stellt wahrscheinlich das brennende und
rauchende zerstörte Troja dar, auf das im Eingangsmonolog die

Königin des untergegangenen Reichs, jetzt eine Kriegsgefangene,
in realer Deixis gleich zu Beginn ihres Monologs (v. 15 ff.) deutet.

Diese Ausnahme gegenüber den anderen vollständigen
Stücken, die alle vor einem Palast spielen, macht die Semanti-

sierung des Raumes für die Troades besonders auffällig. Der
Bühnenraum 'bedeutet' verlorenen Krieg, Zerstörung des

Königspalastes, Sklaverei, Unbehaustheit. Der Raum hinter dem

Bühnenhintergrund ist einerseits kein bedachter Innenraum,
andererseits kein Woher oder Wohin. Als Nicht-Palast und
Stadtruine ist er abgeschnittene Vergangenheit, gegenwärtige
und zukünftige Heimatlosigkeit. Rechts und links ist der zum
griechischen Lager gehörende szenische Raum von einem
offstage, dem Feld zwischen Troja und dem Meer, umgeben, der
ebenfalls von den Griechen beherrscht wird. Im engeren
Umkreis ist er als ihr Lager vorzustellen, im weiteren als die von



ZEIT UND RAUM IN SENECAS TRAGÖDIEN 349

den Siegern kontrollierte Troas mit Küste und Hafen, in dem
ihre Flotte liegt und auf die Rückfahrt wartet. Auf der Bühne
haben die Trojanerinnen, sieht man von Überbringern von
Schreckensbotschaften ab, keinen anderen Auftritt als den von
Griechen, den Siegern und Herren, zu erwarten. Der Bühnenraum

ist Preisgegebensein gefangener Frauen inmitten männlicher

Siegerwelt.
Die Bühne ist von Anfang an durch den Grabhügel Hectors

bestimmt; im Eingangsmonolog nur angedeutet (v.31),
d.h. vorausgesetzt, wird er in Akt III, v.483 ff. beschrieben
als das für das Folgende entscheidende Requisit, eine

Bühnenanweisung, die natürlich auch schon für die Eingangsszene
des Stückes gilt. Das Grab Hectors vor den geborstenen55
Mauern des zerstörten Troja ist sinnfälligstes Bild für den

Untergang der Stadt. Ein Grabmal als die einzige 'Behausung'
auf dem unbehausten Feld vor der zerstörten Stadt, dem
Schlachtfeld und der Stätte der erschlagenen Krieger, deren
Gebeine überall verstreut umherliegen (v.32 f.; 893-895), und

jetzt dem gemeinsamen Ort griechischen Militärs und
trojanischer kriegsgefangener Frauen: dieses Grabmal intensiviert
die dramatische 'Bedeutung' des Raumes, d.h. den Anteil, den
der Bühnenraum an der Bedeutung des Dramas hat, und
macht ihn geradezu emblematisch. Darüber hinaus wird Hectors

Grabhügel sichtbarer Kristallisationspunkt für eine das

Drama bestimmende Antithese, die zwischen Hector und
Achill.

Schauplatzwechsel muss in diesem Drama nicht angenommen

werden; alle Phasen der Handlung vollziehen sich "auf ein
und demselben Platz", dem "freien Feld vor den Mauern des

zerstörten Troias, beim [...] Grabhügel Hectors",56 eben dem

55 Vgl. v,15/16a; 622; 1068; 1076a; 1086a.
56 W. STROH, "De Senecae Troade. Senecas Troas", in Sabina VOGT, Valahfri-

dus Stroh, Philippus Trautmann (edd.), Senecae Troadis libellus bilinguis.
Zweisprachiges Programmheft (München 1993), 74-83; hier 77, der noch daraufhinweist,

daß es kein separates Gefangenenlager für die Trojanerinnen gab.



350 ERNST A. SCHMIDT

gemeinsamen Raum der Sieger und Besiegten. Allerdings kann
man annehmen, dass innerhalb des weiteren Raums des

griechischen Lagers Trojanerinnen und Griechen in der Weise
bühnentechnisch getrennt sind, dass die gefangenen Frauen von der
einen, die Griechen von der anderen Seite auftreten.

Über dieses in dem genannten Aufsatz vorgeschlagene Bild
ist jedoch hinauszugehen. Der Raum ist bei aller
Bedeutungsaufladung noch immer als zu real und natürlich vorgestellt.

Aber dieser Bühnenraum, der, im technischen und
choreographischen Sinn, mit Bewegungen auszumessender

geometrischer Raum und mit den Konstellationen der Figuren

und Requisiten vor der Theaterrückwand sinnlich
wahrnehmbarer Naturraum bleibt, ist doch ganz zu einem
Bedeutungsraum geworden, einer emblematischen Chiffre für
verlorenen Krieg, dessen Ende die Absolutsetzung des Feindes
nicht beendet, sondern, im Gegenteil, erst eigentlich zum
Vorschein bringt. Aus der Ansetzung einer solchen umfassenden

Raumsemantisierung folgt, dass die Einheit des Ortes
nicht so sehr als eine aus der Einheit der Handlung abgeleitete

Forderung oder Gegebenheit erscheint, als dass sie die
einheitliche Bedeutung der Handlung auch sinnlich
unterstreicht und ihr einheitliche Atmosphäre verleiht. Der Auftritt

also der Andromacha nach dem Chorlied an gleichem
Ort wie die vorangegangenen Szenen des Streits zwischen

Agamemnon und Pyrrhus und der Prophezeiung des Calchas
hat also nicht eine Pointe darin, dass ihr Leiden am gleichen
Realort geschieht wie dessen Ankündigung, sondern darin,
dass alle diese Szenen durch den einheitlichen Bedeutungsort
zu dramatischen Durchführungen einer einheitlichen Bedeutung

werden.
Diese Raumdeutung befreit auch von der Diagnose von

scheinbaren Widersprüchen. Ein solcher findet sich im
Botenbericht über die Ermordung des Astyanax, v. 1086b/1087:
atque aliquis (nefas) / tumulo ferus spectator Hectoreo sedet, ein

Widerspruch nicht nur für den Zuschauer der dramatischen

Handlung, der den Hectorgrabhügel die ganze Zeit im Auge



ZEIT UND RAUM IN SENECAS TRAGÖDIEN 351

gehabt hat und dort keinen Gaffer hat sitzen sehen, sondern
auch für einen Leser, dem ein hinterszenisches Geschehen
berichtet wird, in das auf einmal ein szenisches Requisit
einrückt. Sowie man aber mit Bedeutungsraum Ernst macht, wird
die Konstellation von Hectorgrab und Ermordung des Hec-
torsöhnchens von den vorangegangenen Szenen (zumal dem
Versteck des Astyanax in diesem Grab) dramatisch erklärt und
bedeutungsvoll. Man muss dann auch bei den Zeugen des

Mordes, die auf verkohlten Dächern und Mauertrümmern
sitzen (v. 1085/1086a) nicht an einen hinterszenischen Teil der
Stadtmauer denken, verschieden von dem Teil der Befestigung
Trojas, die wir als Bühnenhintergrund sehen, sondern man
kann eben die zerstörte Schutzmauer der Stadt, die den
sichtbaren Bühnenraum in seiner Bedeutung bestimmt, als

bedeutungsbestimmenden Teil auch des nur erzählten Geschehens
auffassen.

Der Chor, der die gleiche Bühne wie die Figuren der
Handlung einnimmt, gehört damit dem gleichen
Bedeutungsraum wie diese an. Doch ist dieser Bedeutungsraum
insofern kein einheitlicher euklidischer Raum, als der Chor
bald Teil des dramatischen Geschehens ist und also in
Kommunikation mit den Figuren des Dramas steht wie am Anfang
der Troades oder in der Mitte des Agamemnon, bald, wiewohl
in gleicher sinnlicher Präsenz, für das gleichzeitige Geschehen

wie nicht präsent und nicht einmal als Zuschauer vorzustellen

ist.57 Den Ort des Chors kennzeichnet also ein analoges
Changieren wie seine Zeit. Er tritt demnach je nach Bedürfnis

der Handlung gewissermassen in deren Ort und Zeit ein,
oder er bleibt für sich. Dieses Changieren ist kein Wechsel

kategorialer Ort- und Zeitbestimmungen, sondern ein
Funktionswechsel, den man dramaturgisch realisieren kann, wenn
man auf konventionelle dramatische und mimetische
Kategorien verzichtet.

57 Vgl. Wolf STEIDLE, "Zu Senecas Troerinnen", in Philologus 94 (1941), 266-
284; hier: 278.



352 ERNST A. SCHMIDT

2.2. Raumregie

In zwei Dramen Senecas, der Phaedra und dem Thyestes, findet

sich eine Szene, die in einem Innenraum spielt58 bzw.,

genauer (denn eben das ist ihre Pointe), die zugleich in einem
Innenraum spielt und von einer Figur auf der zum Himmel hin
offenen Bühne beobachtet (und kommentiert) wird. Es ist unklar,
ob der Einblick in den Innenraum hinter der Bühne durch Offnen

des zentralen Portals der Bühnenwand (die valva regia) oder
durch ein Ekkyklema59 erfolgen soll. Die Regie-Anweisungen
besagen das erstere (vgl. Phaedr. 384; Thy. 901b-902 mit 908).
Im Thyestes folgt auf die von Atreus beobachtete und beschriebene

Palastszene und das Lied seines Bruders ihr Dialog, also

Kommunikation zwischen einer Figur auf der Bühne und einer

Figur in einem Innenraum. In der Phaedra dagegen scheinen sich
nach den Worten der Königin, talis in silvas ferar (v.403b), die
Tore wieder zu schliessen und wird die Palastöffnungsszene beendet.

Der Chor wendet sich an die Amme: Sepone questus; non
levat miseros dolor und agresteplaca virginis numen deae (v.404 f.),
die dann auch das folgende Gebet spricht. Während oder nach
der Wahnsinnsszene hatte die zuschauende Amme also zu klagen
begonnen.60 Das bedeutet für die gedachte Bühnenrealisierung
wortloses mimisches Mitspielen einer Figur, indem sie vorn auf
der Bühne mit Klagen das Geschehen im Hintergrund begleitet.

Die Palastöffnungsszene in der Phaedra hat in anderer Hinsicht

eine Parallele in der Med. Eine Szenenfolge wie die von
v.360-403, zuerst Bericht, dann sichtbares Geschehen mit Rede

58 Vgl. D.F. Sutton (o.Anm.26), 18.
59 Bzw. durch eine "exostra" rpoc, belegt auch xot sl;w<TTpa), falls diese

hellenistische Bühnenmaschine einem Ekkyklema entsprach. Vgl. zu den Belegen
und der Frage, ob es sich um eine Variante des Ekkyklema handelt: Eric CSAPO

and William J. Slater, The Context ofAncient Drama (Ann Arbor 1995), Register

s. v.
60 Somit liegt hier der in Verf. (o.Anm.8), 355, Anm.37 genannte üblichste

Typ retrospektiver Figurenanweisungen vor. Auch der stumpfeste Regisseur wird
spätestens, wenn es zu den Worten sepone questus bei der Probe dieses Aktes
kommt, den Schauspieler der Amme darauf hinweisen, daß er vorher klagen
müsse.



ZEIT UND RAUM IN SENECAS TRAGÖDIEN 353

der Figur, von der zuvor beschreibend die Rede gewesen war,
gibt es nämlich auch im vierten Akt der Medea (v.670-842):
Zuerst tritt dort die Amme auf und berichtet schreckenserfullt

von einer rasenden Medea, die einen furchtbaren Zauber
vorbereite. Dann heisst es "siehe" (v.738), wie in Phaedr.384, und
wir sehen und hören Medea selbst bei ihrem magischen Werk,
der Herstellung eines Gifts, mit dem sie ein Hochzeitsgewand
für die Braut Iasons tränkt.61

BIBLIOGRAPHIE

1. Kommentare und Ubersetzungen zu Senecas Tragödien

Frederick Ahl (ed.), Seneca. Medea. Translated and with an Intro¬
duction (Ithaca and London 1986).

Margarethe BlLLERBECK (ed.), Seneca. Hercules Furens. Einleitung,
Text, Ubersetzung und Kommentar, Mnemosyne Suppl. 187
(Leiden 1999).

C.D.N. COSTA (ed.), Seneca. Medea. Edited with Introduction and

Commentary (Oxford 1973).
J.G. FlTCH (ed.), Seneca's Hercules Furens. A critical text with inro-

duction and commentary (Ithaca and Londonl987).
Konrad HELDMANN (ed.), L. Annaeus Seneca. Oedipus. Lateinisch/

Deutsch. Übers, und hrsg. (Stuttgart 1974).
Wilfried STROH, "De Senecae Troade. Senecas Troas", in S. VOGT,

W. STROH, Ph. Trautmann (edd.), Senecae Troadis libellus bilin-
guis. Zweisprachiges Programmheft zu Senecas Troas (zur Münchner

Aufführung im November 1993), 74-83.

2. Literatur zum Drama allgemein und zu Dramen anderer
Autoren

Eric CSAPO and William J. SLATER, The Context ofAncient Drama
(Ann Arbor 1995).

61 Zur räumlichen Realisierung des Schlußaktes der Phaedra vgl. Verf.
(o.Anm.8), 357-360.



354 ERNST A. SCHMIDT

Manfred PFISTER, Das Drama. Theorie und Analyse (München, UTB,
19979).

Jürgen Paul SCHWINDT, Das Motiv der 'Tagesspanne'— Ein Beitrag
zur Ästhetik der Zeitgestaltung im griechisch-römischen Drama,
Studien zur Geschichte und Kultur des Altertums, N.F., 1.Reihe:

Monographien, 9. Band (Paderborn 1994).
Wolf STEIDLE, Studien zum antiken Drama. Unter besonderer Berück¬

sichtigung des Bühnenspiels (München 1968).

3. Literatur zu Senecas Tragödien

Kurt Anliker, Prologe und Akteinteilung in Senecas Tragödien, Noctes
Romanae 9 (Bern und Stuttgart I960).

J.G. FlTCH, "Sense-pauses and Relative Dating in Seneca, Sophocles
and Shakespeare", in AJPh 102 (1981), 289-307.

Paul FRIEDLÄNDER, "Vorklassisch und Nachklassisch", in Das Problem
des Klassischen und die Antike, hrsg. von Werner JAEGER (Leipzig
und Berlin 1931), 33-46.

Wolf Hartmut FRIEDRICH, Untersuchungen zu Senecas dramatischer
Technik (Borna-Leipzig 1933; Diss. Freiburg i. Br. 1931).

Wolf Hartmut FRIEDRICH, "Die Raserei des Hercules. Die makrokosmi¬
schen Phantasien des rasenden Hercules", in Senecas Tragödien, hrsg.

von Eckard LefEvre, Wege der Forschung Bd. 310 (Darmstadt
1972), 131-148 (zuvor in: W.H. FRIEDRICH, Vorbild und Neugestaltung.

Sechs Kapitel zur Geschichte der Tragödie (Göttingen 1967), 96-
111= Abschnitt 3 [Untertitel] des Kapitels III [Titel]); hier: 143 f.

Eckard LefEvre (ed.), Senecas Tragödien, Wege der Forschung Bd. 310
(Darmstadt 1972).

Eckard LefEvre (ed.), Der Einfluss Senecas aufdas europäische Drama
(Darmstadt 1978).

Eckard LefEvre, "Senecas Tragödien", in Der Einfluss Senecas auf
das europäische Drama, hrsg. von Eckard LefEvre (Darmstadt
1978), 1-11.

Wolf-Lüder LlEBERMANN, "Musikalische Elemente als Mittel poeti¬
scher Gestaltung in antiker Dichtung", in Musik und Dichtung,
hrsg. von M. VON AlbRECHT und W. SCHUBERT (Frankfurt a.

M„ etc. 1990), 63-86.
Anna Lydia MOTTO and John R. Clark, "Senecan Tragedy: Patterns of

Irony and Art", in The Classical Bulletin, St. Louis 48 (1972), 69-76.



ZEIT UND RAUM IN SENECAS TRAGÖDIEN 355

William H. OWEN, "Commonplace and Dramatic Symbol in Sene¬

ca's Tragedies", in TAPA 99 (1968), 291-313.
William H. OWEN, "Time and Event in Seneca's Troades", in WS 83

NT. 4 (1970), 118-137.
Ernst A. SCHMIDT, "Aparte. Das dramatische Verfahren und Senecas

Technik", in RhM N.F. 143 (2000), 400-429.
Ernst A. SCHMIDT, "Der dramatische Raum der Tragödien Senecas.

Untersuchungsprogramm und Illustrationen zu Raumregie und
Raumsemantik", in WS 114 (2001), 341-360.

Gustav Adolf SEECK, "Senecas Tragödien", in Das römische Drama,
hrsg. von E. LefEvre, Grundriss der Literaturgeschichte nach

Gattungen (Darmstadt 1978), 378-426.
Jo-Ann Shelton, "Problems ofTime in Seneca's Hercules Furens and

Thyestes", in California Studies in Classical Antiquity 8 (1975),
257-269.

Wolf STEIDLE, "Zu Senecas Troerinnen", in Philologus 94 (1941),
266-284.

Wolf STEIDLE, "Zur Erfindung von Senecas Troades", in DERS., Stu¬

dien zum antiken Drama. Unter besonderer Berücksichtigung des

Bühnenspiels (München 1968), 56-62.
Wilfried STROH, "Seneca: Troas. Zur geplanten Auffuhrung am Insti¬

tut für Klassische Philologie der Universität München" (Manuskript

von 4 Seiten, 1993).
Wilfried STROH, "Inszenierung Senecas. I. Die Aufführung der Troas

als philologisches Experiment", in Orchestra. Drama Mythos
Bühne, hrsg. von A. BlERL und P. v. MÖLLENDORFF (Stuttgart
und Leipzig 1994), 248-263.

D.F. SUTTON, Seneca on the Stage, Mnemosyne Suppl. 96 (Leiden 1986).
Sabina VOGT, Valahfridus STROH, Philippus TRAUTMANN (edd.), Sene-

cae Troadis libellus bilinguis. Zweisprachiges Programmheft (München

1993).
Bernhard ZIMMERMANN, "Seneca und der Pantomimus", in Struktu¬

ren der Mündlichkeit in der römischen Literatur, hrsg. von
G. Vogt-Spira, ScriptOralia 19 (Tübingen 1990), 161-167.

Otto ZwiERLElN, Senecas Hercules im Lichte kaiserzeitlicher und spätan¬
tiker Deutung, Abh. Akad. der Wiss. Mainz, 1984, Nr.6 (Wiesbaden

1984).
Otto ZwiERLElN, Kritischer Kommentar zu den Tragödien Senecas

(Mainz/Stuttgart 1986).



356 ERNST A. SCHMIDT

Otto ZwiERLEIN, Die Rezitationsdramen Senecas. Mit einem kritisch¬
exegetischen Anhang, Beitr. zur Klass. Philologie Heft 20
(Meisenheim am Glan 1966).



DISCUSSION

H.M. Hine: Thank you for your paper, which I found
fascinating and persuasive, even though I have previously been

tempted to see much more temporal continuity within the plays
than you do. I have a very general question: you argue in effect,

if I have understood correctly, that the plays fall into sections
between which there is no temporal continuity, no 'real-time'
before and after. However, within each of these sections the
characters are speaking and acting in real time, and frequently look
forward and backwards in time; and sometimes there presumably is

a 'real-time' link between successive sections (for example, between
the last three acts of Phaedra). My question is a rather simple-
minded one: how does the reader or spectator know when there
is a real-time connection between sections and when there is notf

E.A. Schmidt: Es ist in der Tat unvermeidlich, die Handlung
innerhalb eines Aktes oder einer Szene im Sinn der zeitlichen
Kategorie Früher-und-Später zu verfolgen, als Leser wie als

Zuschauer. Auch die Folge der Akte wird der Leser oder
Zuschauer als zeitliches Früher-und-Später erleben, ohne sich
Rechenschaft über Kontinuität oder Diskontinuität abzulegen
und ohne zwischen einem zeitlichen oder semantischen oder
informationstechnischen Früher-und-Später zu unterscheiden.
Nur für das Gesamtverständnis der Dramen Senecas, ihrer
dramaturgischen Eigenart und Darstellungslogik, ist es wichtig,
dem Zeitcharakter nachzudenken. Dann wird man auf eine

insgesamt nicht kausal-pragmatische Handlungsfolge stossen. Das
will ich mit einem Gedankenexperiment verdeutlichen. Wir
wollen uns die Folge der Zweikämpfe zwischen Tugenden und
Lastern in der Psychomachia des Prudentius als ein Drama mit
ebenso vielen Akten vorstellen. Innerhalb jedes Aktes kann die

Handlung als sich in realer Zeit vollziehend betrachtet werden



358 DISCUSSION

(wobei man von dem allegorischen Charakter insofern absehen

darf, ja, muss, als die einzelnen Handlungselemente sich nicht
Zug um Zug ins Moralische übersetzen lassen). Die Folge der
Akte dagegen geschieht zwar als (scheinbar zeitliches) Früherund

Später, hat aber nicht den Sinn eines kausal-pragmatischen
Nacheinanders in der Zeit, auch nicht in der Applikation auf die
moralischen Prozesse in der Seele. Und doch ist die Reihenfolge
der Kämpfe insgesamt und sind die jeweiligen Nachbarschaften
in ihrem Nacheinander nicht beliebig, sondern haben einen
theologisch-ethischen Sinn.

J. Luque Moreno: Nada tengo qe anadir a su magnffica lec-
ciön. Quisiera, sin embargo, plantearle tres pequenas cuestio-

nes, una sobre el aspetto temporal y dos sobre el aspecto espa-
cial (estas un tanto marginales al tema qe usted ha estudiado):
en cuanto al tiempo, ,:cree usted que seria rentable un estudio
sistemätico de los tempora verbi (tanto en sentido absoluto como
relativo) para precisar la existencia o no de relaciön temporal
entre unos sectores y otros dentro de cada obra? En cuanto al

espacio, <_ tienen, en su opinion, algün significado los atopismos'
(habituales en estas obras como en tantas otras de la literatura
latina) y por otro lado, el frecuente recurso a alusiones geogrä-
ficas (sobre todo de una geografia mäs o menos mltica)?

E.A. Schmidt: Die Beobachtung der Tempora führt
wahrscheinlich auf interessante Resultate und sollte weder in der
Einzelinterpretation der Szenen (wo vor allem an die Relation von
Futura und Praesentia [incl. Imperativen] in ihrem Neben- und
Nacheinander sowie an die von Praesentia und Perfecta zu denken

wäre) noch im Blick auf die Beziehung verschiedener Akte
und Szenen untereinander vernachlässigt werden. So ist z.B.

Herc.f. 46b-63a (effregit, vidi etc.) im Verhältnis zu v.520 ff,
dem gerade jetzt erfolgenden Heraufkommen des Hercules aus
der Unterwelt, interpretationsbedürftig.

Die Atopismen in Senecas Dramen stellen im Rahmen der
römischen Dichtung wohl keine Ausnahme dar. Sie lassen nur



ZEIT UND RAUM IN SENECAS TRAGÖDIEN 359

erkennen, dass kein Realismus, geschweige denn Naturalismus,

angestrebt ist. Die Geographie Atticas in der Auftrittsarie

des Hippolytus, ungeeignet als Anweisung für reale Jagd,
ist ein Bild für die Jagd als Lebensform eines Atheners und zu
imaginierende symbolische Landschaft um das Athen der
Bühne herum.

W. Schubert: Mit besonderem Interesse habe ich natürlich die

Analogien zu musikalischen Formen verfolgt, die Sie in Ihrem
Vortrag vorgenommen haben (Ouvertüre, Arie bzw. sogar
Abgangs-Arie' des Hippolytus etc.). Was den Chor betrifft
— der einzige kontinuierliche 'musikalische' Terminus von der
attischen Tragödie bis in die neueste Zeit — haben Sie

überzeugend dargelegt, dass es bei Seneca die Möglichkeit gibt, den
Chor je nachdem in die Handlung eintreten zu lassen oder ihn
aus ihr zu entfernen, ihn sozusagen im Off zu Wort kommen
zu lassen. Diese Praxis gibt es seit jeher im Musiktheater der
Neuzeit und im Oratorium. Zwei Beispiele: In Monteverdis
Orfeo spielen Chöre eine wichtige Rolle. In der Oberwelt
repräsentiert der Chor die Hirten und Nymphen, in der Unterwelt
die Geister. Die Oberweltchöre sind stets in die Handlung
integriert; die Unterweltchöre fungieren lediglich als Akttrenner.
Am Ende des 3. Aktes, nach Einschläferung des Charon, besingt
der Chor den Wagemut und den Erfolg menschlichen Bestrebens

(vgl. Sophokles polla ta deind)-, am Ende des 4. Aktes wird
resümiert, dass Orpheus zwar die Unterwelt, nicht aber sich
selbst besiegt habe. Aber dennoch schaltet er sich auch einmal
in die Handlung ein — und erweist sich erst dadurch wirklich
als Chor der Unterweltgeister, wenn er auf die Bewilligung des

Pluto an Orpheus den Kommentar gibt: Pietade oggi e amore
trionfan nell' Inferno. Das ist ganz situativ, nicht zuletzt durch
das oggi. Zweites Beispiel: die Bachschen Passionen. Hier ist der
Chor je nach Bedarf außerhalb der Handlung (Rahmenchöre)
oder innerhalb der Handlung (Turbae-Chöre) oder die Handlung

meditierend begleitend (Choräle). —Jetzt aber meine
philologische Frage: Ist diese Art, mit dem Chor zu verfahren, ein



360 DISCUSSION

Spezifikum Senecas, oder ist das in der attischen Tragödie
vorgeprägt? Wenn ja: Welche Änderungen und welche Intentionen
für die Änderungen würden Sie bei Seneca ausmachen?

E.A. Schmidt-. Die Funktionsänderungen des Chors in den
Passionen Bachs stellen ein überzeugendes Analogon zum
senecanischen Dramenchor dar. Die Differenzen zu Bachs

Oratorien einerseits, zur griechischen Tragödie andererseits

liegen hauptsächlich in der Weise der szenischen Präsenz. Ort
des griechischen Chors ist nicht die Bühne, sondern die
Orchestra, ein getrennter Raum. In Oratorien nimmt der
Chor zwar sichtbar einen Raum ein, dieser ist aber kein
szenischer Ort in Relation zum dramatischen Geschehen; das

Gleiche gilt für den Evangelisten, dessen Position in gleicher
Reihe mit den anderen Solisten keine Aussage über räumliche
Beziehungen macht. Der senecanische Chor teilt die Bühne
mit den dramatischen Figuren. Deshalb ist das Changieren
seiner Funktion nach Raum und Zeit auffälliger als in der
attischen Tragödie.

]. Dangel: Cet expose demontre, par la force de ses

arguments scientifiques, ä quel point le temps et l'espace sont des

notions tragiques chez Seneque du fait meme de leur
complexity. A la regle scenique de l'unite de temps, de lieu et
d'action se surimpose le temps "non-temps" du mythe,
l'espace symbolique du texte litteraire dans son heritage d'ecri-
ture et dans le contexte senequien. On retrouve ainsi par
exemple la "geographie du tragique" de la tragedie grecque
classique avec ses noms propres et ses lieux porteurs d'une
"histoire" et non d'une idee notionelle. Pourtant cette atem-
poralite "universelle" est melee chez Seneque, comme le

montre cette communication, ä une discontinuity chronolo-
gique, ä des desordres temporeis, ä des formes $usteron-pro-
teron qui sont en effet riches d'interrogations sur l'ecriture
tragique de Seneque. La tragedie republicaine en fragments
n'autorise aucune hypothese. Pourtant, ne peut-on evoquer, ä



ZEIT UND RAUM IN SENECAS TRAGÖDIEN 361

ce sujet Tite-Live 7, 2, 8 rappelant que la tragedie latine est

nee avec Livius Andronicus qui substitue ä des echanges sans
lien logique une fabula en argumentum? II s'agit alors peut-etre
d'insister sur une histoire non pas racontee, mais "revelee"

(fari) en argumentaire de causalites emblematiques? Plus exac-

tement, contrairement ä l'epopee argumentum perpetuum, cet
argumentaire de sequences exemplaires (spectaculaires en evi-
dentia) admettait normalement la discontinuity, voire l'inver-
sion tragique.

E.A. Schmidt: Falls man aus dem Fehlen der Qualifizierung
des argumentum der ersten römischen Dramen als perpetuum
bei Livius schliessen darf, dass sie sich gerade dadurch vom
Epos unterschieden (vgl. Varro, Men. fr.398 Astbury), hätte

man in der Tat einen erhellenden Hinweis auf die Struktur
des republikanischen Dramas und eventuell sogar auf eine

Vorwegnahme dessen, was ich als Eigenart Senecas betrachtet

habe.

E. Malaspina-. Mi pare che quanto da Lei sostenuto nella
seconda parte della Sua bella relazione awalori la tesi del tea-

tro di Seneca come teatro nato per la scena: mi piacerebbe sen-
tire il Suo parere sulla questione. Mi pare, perö, che la nega-
zione di una temporalitä lineare e causale nei drammi, di cui
Lei parla nella prima parte, vada esattamente nella direzione

opposta. Non crede, cioe, che una surrealistische Produktion
(p. 331) sarebbe stata difficile da seguire per lo spettatore
antico, ancora ignaro del teatro dell'assurdo? Una lettura,
invece, con la possibilitä di svolgere e riawolgere il rotolo in
ogni momento, penso avrebbe permesso di gustare meglio le
simultane Handlungssequenzen (esattamente come capita a noi
lettori moderni).

E, a proposito di questa simultaneitä, non ho difficoltä ad

accettarla per i prologhi recitati da personaggi che poi non
compaiono piü (Herc.f., Ag. e Thy.) ed al limite per la Phaedra,

mentre essa non mi convince ancora del tutto per gli altri



362 DISCUSSION

drammi. Non possiamo certo ridiscuterli tutti e prendiamo
quindi solo l'esempio della Medea: la simultaneitä prologo
— atti II-V e da postulare di necessitä se si vede come giä

presa in Med. 19-26 la decisione di uccidere i flgli. Ma Lei sa

benissimo che peperi puo essere interpretato in molti modi:
Medea ha giä 'partorito', cioe 'inventato', la sua ultio e

risponde con questo verbo alia sua propria aspirazione di avere
liberos similes patri / similesque matri (24-25). L'ironia tragica
rispetto al destino prossimo dei flgli e colra solo dal lettore,
mentre Medea resta qui a mio awiso all'oscuro dell'ambiguitä
allusiva delle sue parole. Esse, quindi, non entrano in colli-
sione con la 'vera' decisione omicida dei w. 549-50 ed il pro-
logo si pub considerare non come simultaneo ed immanente
all'azione, ma come cronologicamente anteriore. Lo stesso,
credo, si potrebbe sostenere anche per i prologhi di Tro.,
Phoen. ed Oed.

Infine una piccola curiositä, a proposito delle dibattute
indicazioni registiche in Herc.f. 918-9 (bibliografia nel com-
mento di Margarethe Billerbeck, p.502-3): come deve reagire,
secondo Lei, Ercole sulla scena alle parole del padre, Nate,
manantes prius / manus cruenta caede et hostili expia?. Si lava le

mani (e quindi non compie alcun sacrilegio) oppure disubbi-
disce ad Anfitrione?

E.A. Schmidt: Die jeweils zweiten Abschnitte der beiden
Teile meiner Vorlage zielen in der Tat auf Bühnenaufführung.
Ich sehe die Textintention auf szenische Aufführung (also die

Intention der Dramentexte als Theaterskripte) vor allem in
den folgenden Elementen gegeben: den impliziten
Regieanweisungen, dem Beiseitesprechen (Aparte), den Hinweisen auf
stummes pantomimisches Spiel und auf Requisiten. Die
jeweils ersten Teile dagegen sind in der Frage der
Bühnenaufführung neutral. Ein antiker Zuschauer hätte sich zum
vollen Verständnis der Aufführung wie der Lektüre eines Sene-

cadramas wohl wirklich von gewissen Vorstellungen und
Konventionen befreien und seine Erwartungen korrigieren müssen



ZEIT UND RAUM IN SENECAS TRAGÖDIEN 363

— wie wir heutigen Philologen beim Studium dieser
tragischen Kunst. Aber abgesehen davon, dass ich den Charakter
der Stücke Senecas nicht surrealistisch nennen würde — das

war die Formulierung in einem Zitat —, geschweige denn
absurd, auch eine konventionelle Auffassung des
Geschehensablaufs wäre nur ein partielles Hindernis für den
Mitvollzug gewesen, da die infolgedessen entstehenden
Widersprüche und Unklarheiten bei einer Aufführung nicht
wahrgenommen werden.

Mit der Auswahl des Eingangsmonologs der Medea als eines

Falles, in dem der Ouvertürencharakter des ersten Aktes nicht
einleuchtet, machen Sie mir die Sache zugleich leicht und schwer.

Schwer insofern, indem ich zuvor von allen anderen Fällen

überzeugen müsste, leicht, weil ich im Streit um die Interpretation der

genannten Verse gerade von dem Sonderstatus der senecanischen

Eingangsszenen aus Position beziehen zu können glaubte. Dieser

Sonderstatus scheint mir aber auch unabhängig von einem
solchen Analogieschluss und der Deutung der fraglichen Verse im
Tenor des ganzen Monologs, in Kontradistinktion zum Monolog

am Anfang des zweiten Akts gegeben zu sein. Die Medea des

ersten Aktes ist von Anfang an entschiedener als die des zweiten.
In Nate, manantes prius / manus cruenta caede et hostili expia

sehe ich eine implizite prospektive Figurenanweisung. In der

Regel muss im Fall solcher Regieanweisungen, wenn sie eine

Aufforderung an eine andere Person enthalten, am folgenden Text

überprüft werden, ob dem Befehl oder der Bitte entsprochen
wird. Das ist manchmal leicht, wie z.B. Thy. 901b/902 mit 908
ff. Hier im Here.f. ist es nur auf den ersten Blick schwieriger: Die
Reaktion des Hercules (v.920-924a) ist zwar nur indirekt, dafür
aber um so deutlicher. Wenn er den irrealen Wunsch ausspricht,
eben das Blut des Tyrannen zu opfern, dann überbietet er noch
seine blutigen Hände, an denen Amphitryon Anstoss nimmt,
und daraus folgt: Er denkt gar nicht daran, sich die Hände zu
waschen. Es gibt allerdings Fälle, in denen solche Fragen sich
nicht entscheiden lassen, in denen der Autor also dem Regisseur,
d.h. dem dramaturgischen Interpreten, freie Hand lässt.



364 DISCUSSION

W.-L. Liebermann-. 1) Die symbolische Bedeutung zeitlicher
Momente wie Sonnenaufgang und Sonnenuntergang erinnert
an entsprechende Erscheinungen in Vergils Aeneis, wie sie bereits
Richard Heinze verstanden hat.

2) Was die Aufführungsproblematik betrifft, so ist sie m.E.
sinnvoll nur in der Form zu behandeln, dass man fragt, ob eine

Aufführung den Senecatragödien förderlich ist oder nicht, a)

Was hat ein Regisseur dem Leser/Hörer voraus? Seine

Notwendigkeit scheint mir allein aus den retrospektiven
Figurenanweisungen hervorzugehen — allerdings auch nur dann, wenn
man lediglich von einer einmaligen Lektüre ausgeht. Vermutlich

liesse sich sogar die These aufstellen, dass die konkrete
szenische Realisierung die Imagination des Lesers/Hörers
einschränkt, und es liesse sich des weiteren die Frage stellen, ob
eine solche Einschränkung der spezifischen Eigenart der sene-
caischen Dramen zugute kommt, b) Entscheidend aber scheint
mir die Überlegung, ob gerade angesichts der nachgewiesenen
Semantisierung, der emblematisch-allegorischen oder zumindest

symbolischen Merkmale der Tragödien Senecas die
konkrete Realisierung durch einen Regisseur nicht eher

kontraproduktiv ist — wie auch eine eventuell analoge
Wahrnehmungseinstellung des Lesers/FIörers einen unangemessenen
Rezeptionsmodus darstellt (wie das ja auch angeklungen ist).
Ich gebe ein Beispiel aus der Phaedra: Zu Beginn des Gesprächs
zwischen Amme und Flippolytus wird festgestellt, dass die
'Bühne' ansonsten leer ist (PhaedrÄ25) — dann tritt Phaedra
selbst auf, um Elippolyus ihre Liebe zu bekennen: commodes

paulum, precorj secretus aures. si quis est abeat comes. — En locus

ab omni liber arbitrio vacat (Phaedr.599 ff.). In beiden Fällen
hat die Aussage semantische Funktion, eine demonstratio ad ocu-
los dürfte eher zwar nicht unlösbare, aber doch unnötige
Schwierigkeiten schaffen (zumal auch die Amme weiter als

anwesend zu denken wäre).

E.A. Schmidt: 1) Der Hinweis auf die Aeneis plausibilisiert
die entsprechenden Deutungen in der Forschung.



ZEIT UND RAUM IN SENECAS TRAGÖDIEN 365

2) Ich bestreite, dass die Frage, ob eine Aufführung den
Senecatraödien förderlich sei, das entscheidende Kriterium für
Sinn oder Unsinn der Problematik bilde. Das Entscheidende
ist die Methode und das Verständnis des Textcharakters der
Stücke. Zu a): Ausser den impliziten retrospektiven
Figurenanweisungen gibt es andere Hinweise auf den Bühnencharakter

im Text (vgl. o. in der Entgegnung auf die Anmerkungen
von Herrn Malaspina). Ich schliesse nicht aus, dass eine szenische

Realisierung die Imagination des Lesers/Hörers
einschränkt. Aber das gilt nicht nur für jede beliebige Aufführung
eines Theaterstücks, sondern für jede Wirklichkeitswahrnehmung

im Verhältnis zur vorausgegangenen Imagination
(Griechenlandreise, Wiedersehen des Heimatdorfes nach vierzig
Jahren). Ich würde auch dann die methodische Forderung
anerkennen, den literarischen Status der Texte der Senecadra-

men (Lesetexte, Theaterskripte) zu bestimmen, wenn ich
glaubte, eine Aufführung verödete meine Imagination und
verdunkelte eher den Gehalt des Dramas. Im Blick auf die Rede

von Leser/Hörer-Imagination muss man sich auch Rechenschaft
darüber geben, ob diese sich eine fiktive Wirklichkeit oder ein
Bühnengeschehen vor das geistige Auge malt. Wenn ich durchweg

Theater imaginiere und der Text typische Bühnencharak-
teristika bietet (wie Aparte oder stummes Spiel), scheint die
Annahme, man habe es mit einem Theaterskript zu tun, also

mit dem, als was sich die Texte ausgeben, jedenfalls die
nächstliegende zu sein. Zu b): Hier scheint mir verräterisch, dass der
Text auch den Leser offenbar nicht hindert, mit der Gegenwart
der Amme zu rechnen ('als anwesend zu denken'). Aber mein
eigentliches Gegenargument ist dieses: In v.424/425a bemerkt
die Amme, dass Hippolytus ohne Begleitung gekommen ist,
und nach kurzem Zögern spricht sie ihn an. Auch Phaedra, die
diese Worte nicht gehört hat, bezieht sich nur auf eventuelle

Begleiter Hippolyts. Wir wissen, aus den Worten der Amme
und weil wir es auf der Bühne sehen, dass diese leer ist. Phaedra

weiss es nicht, und ihre Worte werden auf der Folie der

Bemerkung der Amme um so bedeutungsvoller. Die Amme



366 DISCUSSION

stellt in einem Selbstgespräch die Eignung der Szene für ihre
Verführungsrede fest; Phaedra jedoch redet Hippolytus an, und
die Bitte um sein Gehör, dass nur er nur für sie dasei, und der
an ihn gerichtete Wunsch, auch eventuelle Gefolgsleute
fortzuschicken, sind schon geradezu eine Vorwegnahme des

Liebesgeständnisses. Natürlich kann auch der Leser aus dem Vergleich
der Äusserungen der Amme und Phaedras ihre verschiedene

psychische Anspannung in den beiden Situationen erschliessen.

Aber ein sensibler Regisseur und gute Schauspieler geben dieser

Differenz eine sinnliche Überzeugungskraft, die den
Leseeindruck so übertrifft wie gehörte Musik das Notenlesen.

M. Billerbeck-. Ihr Begriff 'semantischer Raum' scheint mir
geglückt, evoziert er doch — unabhängig von der Frage nach der
Aufführbarkeit der Tragödien — ein visuelles Element, wie wir
es auch in Senecas Stilmittel der Personenbeschreibung
wahrnehmen. Es ist daher in unseren Diskussionen wohl auch der
Moment gekommen, da wir uns nach dem Verhältnis von Dichtung

und darstellender Kunst fragen müssen. Die Gestaltung
von abgerundeten Einzelszenen wie die Illusion von Raum erinnern

stark an die Pompeianische Malerei, wo einzelne 'Vignetten'

zu einer Gesamtkomposition zusammengeschlossen werden.
Was das Verhältnis von Dichtung und Malerei betrifft, erinnere
ich etwa an die Szene in der Achilleis des Statius, wo der Held
die Mädchenkleider abstreift und sich als Achill zu erkennen

gibt (1,878-885); genau diese Szene hat ein Fresko in Pompei
festgehalten; vgl. A. Kossatz-Deissmann, in LIMC I (1981),
l,58f.; 2,63 Abb.54-55. Zum Verhältnis von Senecas Tragödien
und bildender Kunst s. ferner Eric R. Varner, «Grotesque
Vision: Senecas Tragedies and Neronian Art», in Seneca in
Performance, ed. by G.W.M. Harrison (London 2000), 119-136.

E.A. Schmidt: Das leuchtet mir ein. Ein thematisch geschlossener

Freskenfries, die einzelnen Bilder durch Pilaster voneinander

getrennt, weist, in einem anderen Medium, Analogien zu
dem auf, was ich über Raum und Zeit in Senecas Tragödien



ZEIT UND RAUM IN SENECAS TRAGÖDIEN 367

sagen wollte. Die einzelnen Bilder entsprechen den Akten; ihr
Hintergrund (Farbe, Raumrequisiten) unterstreicht die Bedeutung

des dargestellten Ereignisses. Die Pilaster entsprechen den
Chorliedern; sie verdecken den Hintergrund wie ein Chorlied
die Zeit der Handlung (zeitlicher Abstand zwischen Anfang des

neuen Aktes und Ende des abgeschlossenen entspricht der
Dauer des Liedes — während des Liedes vergeht keine
Handlungszeit — das Handlungsintervall ist um ein Vielfaches grösser

als die Aufführungszeit des Chorliedes — die Fuge
zwischen den Akten hat keinen zeitlichen Charakter). Was der

Vergleich nicht bietet, ist ein Analogon zu der grundsätzlichen
Einheit des Bedeutungsraums in allen Akten. Während die
esquilinischen Odysseedarstellungen so etwas wie ein Land-
schaftskontinuum für ihre Einzelszenen geben, lassen sich wohl
keine Beispiele für Friese finden, in denen an einem jeweils
identischen Ort verschiedene Szenen einer Geschichte dargestellt

sind.

C. Wiek: Das Gleiche wie über pompejanische Wandfriese lässt

sich auch vom zeitgenössischen Epos sagen. Zwar hat R. Heinze
bereits für Vergil die zunehmende Bedeutung der Einzelszene

hervorgehoben, aber bei Lukan strebt selbige nachgerade zum
Einzelleben. Hier zwei Beispiele: 1) In seiner Leichenrede auf
Pompeius zeichnet Cato ein düsteres Bild der Freiheit: olim vera

fides [...] libertatis obit (9,204 sq.). Mitten in v.217 geht Lukan
zur folgenden Szene über (Einheit von Ort und Personen); den
Meuterern sagt derselbe Cato: nunc patriae [...] enses [...] nega-
tis, cumprope libertas? (9,264 sq.). Etwas mehr als hundert Verse

später führt der Wüstenmarsch das stürzende Vaterland ins
Verderben (9,379 sqq.), obwohl derselbe Marsch kurz zuvor auch
militärisch wichtig war (9,300 sq.). "Inkohärenter" hätte Lukan
kaum sein können. 2) Die dreifache Darstellung von Pompeius'
Tod: Zunächst ist man an Bord der Schaluppe, wo er ermordet
wird (8,610-636), anschliessend an Bord des Schiffes, wo
Cornelia wartet und zusehen muss (8,637-662), und in 9,133-140
liegt ein Botenbericht derselben Ereignisse vor.



368 DISCUSSION

E.A. Schmidt: Aus der Bedeutung der epischen Einzelszene

folgt nicht die Auflösung des epischen Körpers. Die Einzelszenen

mögen im Sinn zeitlicher pragmatisch-kausaler Beziehung
isoliert sein; dafür sind sie um so stärker durch Kontrast sowie

wechselseitige Spiegelung und Deutung aufeinander bezogen.


	Zeit und Raum in Senecas Tragödien : ein Beitrag zu seiner dramatischen Technik

