Zeitschrift: Entretiens sur I'Antiquité classique
Herausgeber: Fondation Hardt pour I'étude de I'Antiquité classique
Band: 50 (2004)

Artikel: Zeit und Raum in Senecas Tragodien : ein Beitrag zu seiner
dramatischen Technik

Autor: Schmidt, Ernst A.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-660884

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-660884
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

VII

ERNST A. SCHMIDT

ZEIT UND RAUM IN SENECAS TRAGODIEN
EIN BEITRAG ZU SEINER DRAMATISCHEN
TECHNIK

1. Dramatische Zeit

1.1. Der Zeitcharakter der Tragodien Senecas

Eine fundamentale Eigenart der dramatischen Struktur kann
von Einsichten zweier Arbeiten her exponiert werden. Paul
Friedlinder sagte in einem Vortrag auf Werner Jaegers Naum-
burger Tagung iiber “Das Problem des Klassischen und die
Antike”: “Bei Seneca ist schon im Prolog alles vorhanden, wavra
600, chaotisch, in dunkeln und schwer beladenen Worten.”! Jo-
Ann Shelton hat erkannt, daf} die Zeit der Eingangsszenen
weder des Hercules noch des Thyestes einen Teil der zeitlichen
Sequenz bildet, in der die folgenden Akte sich vollziehen, sowie,
daf3, dariiber hinaus, im Hercules die Ereignisse von Akt I12 sich

I P. FRIEDLANDER, “Vorklassisch und Nachklassisch”, in Das Problem des Klas-
sischen und die Antike, hrsg. von W. JAEGER (Leipzig und Berlin 1931), 33-46;
hier: 37. Der Kontext lif3t nicht deutlich erkennen, ob Friedlinder vom seneca-
nischen Drama allgemein oder nur von der Medea spricht.

2 Jo-Ann SHELTON, “Problems of Time in Seneca’s Hercules Furens and Thy-
estes”, in California Studies in Classical Antiquity 8 (1975), 257-269; hier: 258; sie
spricht (258 und 261) versehentlich von “Act 17, indem sie iibersieht, daff die
“opening scene” selbst der erste Akt ist. Die weiteren Zitate und Verweise: 258-
263, 266f. Sie bemerkt im iibrigen zu Recht, dafl es sich bei Senecas “opening sce-
nes’ gerade nicht um “expository prologues” handle (258). Daher ist tiberhaupt
der Terminus ‘Prolog’ von dem jeweils ersten Akt bzw. der ersten Szene des ersten



522 ERNST A. SCHMIDT

nicht in zeitlicher Folge an die Eréffnungsszene anschliessen,
ihr vielmehr vorausgehen. Sie spricht daher von “distortion of
time”, von “two points of perspective of the dramatic events”.
Seneca habe die Struktur des Stiickes ‘manipuliert’, um gleich-
zeitige Ereignisse ‘linear zu beschreiben’ und sie den Zuschauer
zu verschiedener Zeit zweimal, in verschiedener Perspektive, erle-
ben zu lassen.

Diese Beobachtungen lassen sich verbinden und verallgemei-
nern: Die von Shelton als Simultaneitit aufgefasste Beziehung
der beiden Eingangsszenen zu dem Geschehen in den Akten II-
V ist als Spezialfall und Spitform jener generellen Eigentiim-
lichkeit des senecanischen Dramas zu begreifen, die Friedlinder
mit der Charakteristik dessen, was er Prolog nannte, als eines
mévro Hpob des ganzen Dramas zu fassen versuchte. Sofern man
bei dem letzteren an die Ouvertiire einer Oper® denken kann,
legt sich der Vorschlag nahe, die (von Shelton zeitlich verstan-
dene) Kongruenz der Handlungen in Eréffnungsszene und iibri-
gem Stiick im Hercules und Thyestes, also den beiden spitesten®
vollstindigen Dramen, bzw. das Nacheinander zweier Aspekte
einer einzigen Handlung im Ablauf des Stiickes nicht so sehr als
Strukturmanipulation und Zeitverzerrung, geschweige als
“distortion of dramatic time”® zu erkliren, als vielmehr sowohl
fiir diese als auch fiir die anderen (und fritheren) Tragédien eine
dem Nacheinander in der Musik und der Lyrik niherstehende
eigene Struktur anzunehmen und daher auch generell die
Bedeutung der natiirlichen Zeit fiir das dramatische Geschehen
einzuschrinken. Das Nacheinander von eréffnendem und den

Aktes fernzuhalten. Man missversteht Senecas Stiicke bereits, wenn man die ersten
Akte bzw. Szenen nicht nur Prologe nennt, sondern auch wirklich meint, was
man sagt.

3 Vgl. dazu die priziseren Ausfiihrungen von Werner Schubert in diesem Band
S.393, bes. Anm.40.

4 Ich folge in der relativen Datierung der Stiicke J.G. FITCH, “Sense-pauses
and Relative Dating in Seneca, Sophocles and Shakespeare”, in A/Ph 102 (1981),
289-307 und betrachte sie im folgenden auch in der von ihm etablierten relati-
ven Folge.

> So J.-A. SHELTON (0.Anm.2), 267, Anm.9; Hervorhebung EAS.



ZEIT UND RAUM IN SENECAS TRAGODIEN 325

weiteren Akten ist nicht chronologisch-kausale Handlungsfolge,
sondern ein Zuerst und ein Spiter fiir den miterlebenden und
verstehen sollenden Zuschauer: Akt I und die weiteren Akte
deuten sich gegenseitig, und zwar so, dass die Grundlegung den
Anfang bildet. Es stellt sich also die Frage nach der Weise der
‘Prisenz’ des ersten Akts oder der ersten Szene in den folgenden
Akten, wobei diese Prisenz nicht als koextensive Simultaneitit
zweier Handlungen in natiitlicher Zeit aufzufassen wire.

Der erste Akt des frithesten Stiickes, des Agamemnon, steht
einerseits einem traditionellen Dramenprolog noch ganz nahe®
und ist doch andererseits vom ersten Akt des spiten 7hyestes
nicht wirklich abzugrenzen. Der Schatten Thyests beschreibt
und erklirt die Szene, gibt Aufschluss iiber die Vergangenheit,
stellt sich als verantwortlich fiir das folgende Geschehen dar
(Zeugung des Aegisthus: Ag. 28-36 und 48b-49a) und stachelt
zu der entsprechenden Handlung an (v.49b-52); er kennt die
bevorstehenden Ereignisse, von denen er im Futur (v.43 f.) und
im Prisens spricht (v.39-43. 45b/46.48a). Er redet Aegisthus

geradezu im Augenblick vor der Mordtat an:

uid pudor vultus gravat?
quid dextra dez’o trepida consilio labat?
quid ipse temet consulis torques rogas,
an deceat hoc te? respice ad patrem: decet (v.49b-52).

Die prisentischen Aussagen und die Apostrophe sind mit Hand-
lungsmomenten der folgenden Akte gleichzeitig bzw. wiren dies,
wenn es sich um reale Prisentien in natiirlicher Zeit und wirk-
liche Anrede handelte. Doch als Ausserungen im Munde des
Totengeistes sind sie ‘vergegenwirtigtes’ Zukunftswissen, bzw.,
besser, prisent ohne zeitliche Kategorien. So ist nicht nur die fol-
gende Handlung bereits hier prisent, sondern auch der Mono-

log des Thyestschattens bleibt im Folgenden prisent, zumal in
der ersten Replik Agisths (z.B. Ag. 226-238), in der einzigen

¢ Vgl. Kurt ANLIKER, Prologe und Akteinteilung in Senecas Tragidien, Noctes
Romanae 9 (Bern und Stuttgart 1960), 11-19: Vergleich (der freilich gerade auch
die Differenzen herausarbeitet) mit dem Prolog von EUR. Hecuba.



324 ERNST A. SCHMIDT

Szene, in der Agamemnon auftritt (v.782-807), und in der
visionidren ‘Mauerschau’ Cassandras (v.873: video, wie Thyestis
Umbra v.46) in das hinterszenische Mordgeschehen (v.867-909;
vgl. bes. v. 907a: est hic Thyestae natus und, zu v.50, v.890-1).
Aegisthus folgt auch darin seinem Vater, dass auch er von
zukiinftigem Geschehen, dem Auftritt der Cassandra im
Schwarm trojanischer Frauen, einmal im Prisens spricht (v.253-
255), einem Ereignis, das erst in v.586-8 und 782-807 szenisch
geschieht. Schon fiir den Beginn des zweiten Akts ist der Ein-
gangsmonolog notwendiger Hintergrund. Denn auch nach dem
abrupten Einsatz Clytemestras mit Quid, segnis anime, tuta con-
silia expetis? (v.108) wird die Szene keinmal ‘datiert’ und gibt es
keine Anspielung auf eine Nachricht von Agamemnons Riick-
kehr. Die Einordnung ergibt sich dem Zuschauer, weniger chro-
nologisch als thematisch, unmissverstindlich vom Monolog des
Thyestschattens her.

Das Phaedra-Drama wird von einer Arie Hippolyts eréffnet,
einer Erfindung, deren Einzigartigkeit in Senecas tragischem
Werk sich im Horizont der Uberlegungen dieses Abschnitts rela-
tiviert. Sie exponiert das Stiick weder wie ein traditioneller Pro-
log noch im Sinn einer zeitlich-ursichlichen Voraussetzung, son-
dern lyrisch-symbolisch. Hippolytus stellt sich so als Jager dar,
dass die ‘Lebensform’ Jagd fiir seinen ‘Charakter’ steht.” Indem
das lyrische Bild der attischen Landschaft als Jagdlebensform
und gesonderter Herrschaftsbereich der Diana verstanden wird,
ist der Abgang des Jiinglings dorthin Aufbruch in eine symbo-
lische Gegenwelt zur Biithne, zu Palast und Stadt Athen. Die
dramatische Funktion von Hippolyts Auftritt besteht daher im
Grunde darin, seinen Abgang zu motivieren und zwar als kon-
stitutiv fiir das Drama insgesamt. Gegeniiber dem die Stadt
Athen umgebenden Bergland als der Welt des Jagers Hippoly-

tus, seinem gleichsam natiirlichen Ort, prisentieren Athen und

7 Vgl. Wolf-Liider LIEBERMANN, “Musikalische Elemente als Mittel poetischer
Gestaltung in antiker Dichtung’, in Mustk und Dichtung, hrsg. von M. VON
ALBRECHT und W. SCHUBERT (Frankfurt am Main, etc. 1990), 63-86; hier: 81-86.



ZEIT UND RAUM IN SENECAS TRAGODIEN 325

insbesondere der Kénigspalast wesensfremde Welt. Auf diese
Weise bildet die Jagd- und Abgangsarie zuerst eine Folie fiir die
nichste Szene, den Auftritt der Konigin, dann fiir alles weitere
Geschehen.?

Es ist unangemessen, sich als die Pointe der Szenenfolge vor-
zustellen, Phaedra habe Hippolytus um Augenblicke verfehlt.
Die Gegeniiberstellung der beiden Szenen im Nacheinander ist
keine pragmatisch-dramaturgische Folge im Zeitkontinuum
eines Handlungszusammenhangs, sondern emblematische Anti-
these. So ist auch Hippolyts Jagd in Attikas Wildern wihrend
der folgenden Szenen kein Hintergrundsgeschehen; dem
Zuschauer ist allein die Unerreichbarkeit des Jagers fiir seine
Stiefmutter prisent. Wenn der Jiingling dann im zweiten Akt
(v.424 ft.) die Biihne betritt und an Dianas Altar betet, ist er
nicht von der Jagd zuriickgekehrt, zu der er am Ende der ersten
Szene aufgebrochen ist, also nach weniger als einer Stunde von
Marathon und Sunion und all den anderen attischen Gegen-
den, die die Jagdarie genannt hatte. Vielmehr ist der Diana-
Altar eine lakonische Formel fiir die in der Arie breit ausge-
fiihrte Lebensform der Jagd; der Zusammenhang der beiden
Szenen ist semantischer Natur, kein zeitlicher Zusammenhang,
keine Handlungspragmatik.

Auch im Oedipus steht der erste Akt, zuerst ein Monolog des
Konigs, dann Dialog zwischen ihm und Iocasta, ausserhalb des
eigentlichen dramatischen Geschehens. Das Wiiten der Pest und
das ihm selbst geltende Orakel lasten schwer auf dem Herrscher
und verbinden sich ihm, in der Beobachtung eigener Unver-
sehrtheit inmitten allgemeinen Sterbens (v.32-34), zu Schuldbe-
wusstsein und Schicksalsangst.” Unwissend-hellsichtig nehmen
seine Worte fecimus caelum nocens (v.36b) und linque [...] /

8 Vgl. VERE, “Der dramatische Raum der Tragédien Senecas. Untersuchungs-
programm und Illustrationen zu Raumregie und Raumsemantik”, in WS 114
(2001), 341-360; hier: 353-355.

9 Vgl. L. Annaeus Seneca. Oedipus. Lateinisch/Deutsch. Ubers. und hrsg. von
Konrad HELDMANN (Stuttgart 1974), Nachwort 131. Vgl. die ausgezeichnete
Analyse bei K. ANLIKER (0.Anm.6), 29-35; bes. 30 f.: “Die Absicht Senecas ist



326 ERNST A. SCHMIDT

tabifica caeli vitia quae tecum invehis | infaustus hospes, profuge
iamdudum ocius — | vel ad parentes (v.78b-81a) das ganze Drama
und sein Ende, die Entscheidung des Wissenden, seine Blendung
als langsamen Tod, und seinen Weg in das Exil, vorweg, sind mit
diesen kongruent. Zu vergleichen sind insbes. i profuge vade
(v. 1051a) — mitior caeli status | posterga sequitur (v.1054b-
1055a) — mortifera mecum vitia terrarum extraho (v.1058).
Der Sonderstatus des Eingangs der Medea ist von besonderer
Evidenz. Die den eréffnenden Monolog haltende Titelheldin ist
nicht die des gleich nach dem Chortlied folgenden zweiten Aktes,
geschweige denn in einem Zustand der Sorge und Angst, wie er
Akt IT vorangeht, sondern die Medea des ganzen Stiickes; anders
gesagt: Die Medea des zweiten und der folgenden Akte weiss
nichts von den Worten der Medea des Eingangsmonologs.!? Die
Uberbietung aller bisherigen Verbrechen, der Tod der Braut
lasons und des Schwiegervaters sind explizit prisent, der Kin-
dermord ominés impliziert in v.22a/23b-26a, bes. den Worten
parta iam, parta ultio est:| peperi (v.25b/ 26a), in v.50: maiora iam
me scelera post partus decent und, noch deutlicher in v. 53b/54a:
guo virum linques modo?l hoc quo secuta es: d.h. der Zerstiicke-
lung des Bruders, dessen Leichenteile der eigene Vater auflesen
musste, auf der Flucht mit Iason, soll eine Tat entsprechen, wenn
sie von lason scheidet, wozu v.957 zu vergleichen ist: fratri patri-
que quod sat est, peperi duos. Dieser Eingangsmonolog steht in
seiner Beziehung zu den Akten der Dramenhandlung in enger

nun ja diese, seinen Oedipus schon jetzt, im Prolog, wenn nicht zu einer Ahnung
der wahren Zusammenhinge zu fiihren, so doch in einer Verfassung vorzufiihren,
welche die Einsicht in diese Zusammenhinge beinahe vorauszusetzen scheinr und
jedenfalls den Leser immer wieder daran erinnert.” — “Die Furcht hat sich so sehr
intensiviert, dafl das Gefiirchtete sich zur Wirklichkeit verdichtet —, die es
tatsichlich lingst geworden ist. Die Grenze zwischen Erwartetem und tatsichlich
Eingetretenem verwischt sich: Oedipus steht als Angeklagter da, seine Verbrechen
haben die Luft verpestet. Wir erinnern uns hier an das Ineinanderfliefen von
Jetzt und Bald im Prolog des Thyestes.”

10 Vgl. K. ANLIKER (0.Anm.6), 35-44; bes. 35: “das Drama (beginnt) gleich
mit einem Fortissimo der Raserei [...]. Eine allmihliche Steigerung im Stiick
gegeniiber dem Prolog ist da allerdings nicht mehr méglich.”



ZEIT UND RAUM IN SENECAS TRAGODIEN 327

Analogie zum Monolog der Juno im Here.f und dem Auftritt des
Tantalusschattens mit der Furie im 7%y und stellt also eine Wei-
terentwicklung von Oedipus’ erdffnendem Monolog hin zur
Form der ersten Akte der spitesten Dramen dar.!!

Der Monolog der Hecuba in den 77oades und der anschlies-
sende Kommos, ein Amoibaion zwischen dem Chor der gefan-
genen Trojanerinnen und der Kéniginwitwe anstelle des ersten
Chorlieds, dhneln innerhalb des senecanischen Dramencorpus
der Eingangsarie des Hippolytus in der Phaedra dramaturgisch
am stirksten. Die Klage der Frauen gibt ein Situationsbild von
Troja nach der Eroberung, ohne jedoch die eigentliche dramati-
sche Handlung zu exponieren.!? Das geschieht erst mit dem Auf-
tritt des Boten, der von der Forderung des toten Achill berich-
tet. Die Eingangsszene steht daher zu den folgenden Akten in
keinem festzulegenden Zeitverhiltnis, sondern stellt an den
Beginn des Stiickes ein Emblem!3 und daher eine emblemati-
sche und nicht chronologisch-kausale Exposition der Dramen-
handlung. Die scheinbare Simultaneitit einerseits eines linger
andauernden Zustands, andererseits eines kiirzeren Ereignisses
zwischen dem Monolog am Anfang und Handlung wie Bericht
der folgenden Akte ist nicht Zeitzerlegung in zwei im Nach-
einander gezeigte Simultanstringe,'* sondern Hintergrund
und Vordergrund, doppelte Spiegelung aus zwei einander

11 Vel. zur genaueren Analyse des Eingangs der Medea u. S.334f.

12 Vgl. William H. OweN, “Time and Event in Seneca’s Troades”, in W5 83
= N.E 4 (1970), 118-137; hier: 118: “The prologue and the First Choral Ode
have only a tangential relationship to the action of the drama.”

13 Vgl. W.H. OWEN (0.Anm.12), 128: “Seneca [...] has devised a formal
choral ode which freezes her (sc. Hecuba) in the attitude of abject bereavement
and total obliviousness to present and future. He leaves her as a touching symbol
of the social and moral condition of the remnant inhabitants of Troy, totally help-
less for the initiation of action or the control of situation and consequently irre-
mediably submerged in the past. Thus it is essential to an apprecitation of the
structure of the play to recognize that Hecuba is primarily an emblem for one of
two groups — Greeks and Trojans — polarized in temporal attitudes as well as
in ability to act.”

14 Dies zumal in Absetzung von W.H. OWEN (0.Anm.12), der trotz seiner
Einsicht in den emblematischen Charakter der Eingangsszene an realzeitlichen
Beziehungen festhilt. Vgl. auch u. S.330ff.



328 ERNST A. SCHMIDT

gegeniibergestellten Spiegeln. Troja brennt, jetzt, noch immer, in
v.16b-21; 40; 54b-56a. Troja brennt, jetzt, noch immer, in v.889.

Fiir die Eingangsakte des Hercules und des 7hyestes brauchen
entsprechende Analysen nach den Beobachtungen Sheltons!”
und der obigen Durchsicht aller anderen Stiicke nicht mehr
durchgefiihrt zu werden. Aber auf ein Detail im Herc.f ist noch
einzugehen, das von Shelton nicht beachtet worden ist. Der
Widerspruch zwischen v.520-523 (Amphitryon erkennt die sich
unter Erdbeben ankiindigende Epiphanie des Hercules in The-
ben aus der Unterwelt)!¢ und v.47-63a (Juno spricht von der
bereits erfolgten Riickkehr des Hercules und seinem Triumph-
zug durch die Stidte der Argolis).!” Die Vertauschung von
Frither und Spiter zwischen spaterer und fritherer Szene ist nach
dem Gesagten nicht mehr problematisch. Aber der Widerspruch
zwischen Theben als dem Ort der Erscheinung aus der Unter-
welt und dem Zug durch die Argolis, der eine andere Herauf-
kunft voraussetzt — das Hadestor am Taenarus nach dem
Bericht des Theseus in v.813-827a — bleibt bestehen. Seneca
hat ihn um der Theaterwirkung in Kauf genommen.!® An

15 Vgl. jedoch K. ANLIKER (0.Anm.6), 27 zum Tbyestes: “Die Handlung des
Stiicks wird nicht vorausgesagt, sondern vorauserlebt.” Hochst bedenkenswert
auch die Analyse von Junos Eingangsmonolog in Herc.f. (45-48); vgl. bes. 47:

“Der Himmelssturm (sc. des Hercules) erscheint zugleich als Ursache und als
Wirkung der Sendung des Wahnsinns. Es liegt gewissermaflen ein ‘kausaler Ana-
chronismus’ vor.”

16 So Wolf Hartmut FRIEDRICH, “Die Raserei des Hercules. Die makrokos-
mischen Phantasien des rasenden Hercules”, in Senecas Tragidien, hrsg. von Eck-
ard LEFEVRE, Wege der Forschung, Bd. 310 (Darmstadt 1972), 131-148 (zuvor
in: W.H. FRIEDRICH, Vorbild und Neugestaltung. Sechs Kapitel zur Geschichte der
Tragidie (Géttingen 1967), 96-111 = Abschnitt 3 [Untertitel] des Kapitels IIT
[Titel]); hier: 143 f.

17 Zur Diskussion dieses Widerspruchs vgl. Seneca. Hercules Furens. Einlei-
tung, Text, Ubersetzung und Kommentar von Margarethe BILLERBECK, Mnemo-
syne Suppl. 187 (Leiden 1999), zu v. 520-23 (S.378).

18 Anerkennung des Widerspruchs: Wolf Hartmut FRIEDRICH, Untersuchungen
zu Senecas dramatischer Technik (Borna-Leipzig 1933, Diss. Freiburg i. Br. 1931),
48-51; vgl. bes. 50: “[...] Damit ist hinreichend dargetan, daf} Seneca, als er Her-
cules zusammen mit dem Cerberus auftreten lie}, den Junoprolog nicht beriick-
sichtigt hat. [...] Dies ist nicht die einzige Stelle, zu der jener Prolog nicht pas-
sen will [...].”; DERS. (0.Anm.16), 144; Otto ZWIERLEIN, Senecas Hercules im



ZEIT UND RAUM IN SENECAS TRAGODIEN 329

beiden Stellen sind die Aussagen dramaturgisch, thematisch und
psychologisch dem Zusammenhang angepasst. Der Widerspruch
wiederholt sich im Stiick, selbst innerhalb einer einzigen Rede
des Theseus (v.650 ff.). Erst sagt dieser, das Himmelslicht sei
noch ungewohnt, und seine Augen vertriigen es noch nicht
(v.651b-653), wozu das an Sol gerichtete Gebet des Hercules
zu vergleichen ist (v.592 ff.). Dann erzihlt er von der Riickkehr
an die Oberwelt aus dem taenarischen Hadestor (v.813-827a),
wobei sich sogar das Motiv der Uberraschung durch das Him-
melslicht wiederholt, nimlich fiir Cerberus (v.821b-827a). Die
Wanderung vom Taenarus nach Theben wire selbst fiir einen
Hercules mehrtigig gewesen, in welcher Zeitspanne sich seine
Augen ans Tageslicht hitten gewohnen sollen.

Die Eingangsakte von Ag., Herc.f- und Thy. haben gemeinsam
und unterscheiden sich dadurch von den vier anderen Dramen,
dass die redenden Figuren (Schatten des Thyestes, Iuno, Schat-
ten des Tantalus) und die von ihnen herbeigerufenen ‘stummen’
Figuren, die Furien bzw. die eine redende und handelnde Furie
— das gilt nur fiir Here. £ und 7hy., nicht fur Ag. (vgl. Herc.f.
86 ff., 100 ff., 110 ff.; 7hy. 23b ff.) — in der danach sichtba-
ren Bithnenhandlung nicht auftreten. Sie sind aber deshalb nicht
blosse mporoytlovree, mpbowna mpotatind, sondern durchaus
anwesend, unsichtbare Akteure des dramatischen Geschehens.

Die Betrachtung der dramatischen Zeit fithrt zu einem wei-
teren Gedankenschritt. Ein der nicht zeitlich-kausalen und
pragmatischen Folge von Akt I und Akt II-V Zhnliches Ver-
hiltnis kann auch zwischen Akten und Szenen der Stiicke vor-
liegen.! Zwar ist meist die zeitliche Relation von Frither und
Spiter vorauszusetzen, die jeweils folgenden Auftritte miissen
mit den vorangegangenen aber weder ein Zeitkontinuum kon-
stituieren noch einen pragmatischen Zusammenhang bilden.

Lichte kaiserzeitlicher und spitantiker Deutung, Abh. Akad. der Wiss. Mainz, 1984,
Nr.6 (Wiesbaden 1984), 43; Seneca’s Hercules Furens. A critical text with intro-
duction and commentary by J.G. FiTcH (Ithaca, N.Y. 1987), 251 f.

19 Einzelne Beispiele fiir das, was sie “distortion of dramatic time” nennt, gibt

J.-A. SHELTON (0.Anm.2), 267 Anm.9.



330 ERNST A. SCHMIDT

Das ist insbesondere in den 7ro. und im 7hy. der Fall, wie Wil-
liam H. Owen in zwei eindrucksvollen Studien?® gezeigt hat, an
denen mir bloss das Festhalten an zeitlichen Kategorien zur Cha-
rakteristik der Relation von Szenen und Handlungsstringen pro-
blematisch erscheint. So rechnet er fiir die erste Hilfte des Tro-
jadramas mit drei getrennten jeweils zeitlich kontinuierlichen
simultanen Handlungssequenzen, die, fragmentiert, ineinander
geschoben seien, und betrachtet “Zeit und Handlung’ in der
zweiten Hilfte des Thyestes als “multi-dimensional”, indem das
gleiche Ereignis mehrfach in anderer Perspektive dargestellt
werde, “as if the event were repeating itself”.

Fiir den Zuschauer setzt der Streitagon zwischen Pyrrhus und
Agamemnon (77o. 203-348) den vorangegangenen Botenbericht
tiber die Erscheinung des toten Achill und dessen Forderung
voraus, schliesst sich aber von der Handlungslogik nicht so sehr
an diesen als an die Erscheinung selbst an und konnte mit dem
Bericht gleichzeitig oder sogar frither sein. Auch beziehen sich
weder Pyrrhus noch Agamemnon explizit auf die Epiphanie des
Heldenschatten aus der Unterwelt. Vielmehr ist das Gegenteil
der Fall, wie aus den Worten sowohl des Pyrrhus (v.244 f.): debes
Achilli, merita si digne aestimas,| et si ex Mycenis virginem atque
Argis petar als auch des Agamemnon deutlich wird (v.255/256a):
guid caede dira nobiles clari ducis | aspergis umbras?*' — und
330, et nunc misericors virginem busto petis? Auch Calchas (v.360-
365a) beruft sich nicht auf die Forderung des toten Achill. Die
Szenenfolge ist also nicht einem zeitlich-kausalen Nacheinander
verdankt, sondern der Absicht wechselseitiger Spiegelung,.

In den anderen Stiicken scheinen solche Beziehungen doch
auch immer zugleich zeitliche Folge und Handlungszusam-
menhang vorauszusetzen, abgesehen eben von der Weise, wie
Akt IT auf den ersten Akt folgt. Wenn ein Kenner der Tragodien
Senecas wie Eckard Lefevre von ihnen sagen kann: “Jede Szene

20 W.H. OWEN (0.Anm.12); DERS., “Commonplace and Dramatic Symbol in
Seneca’s Tragedies”, in TAPA 99 (1968), 291-313; hier: 296 ff.
2 Vgl. W.H. OWEN (0.Anm.12), 118.



ZEIT UND RAUM IN SENECAS TRAGODIEN 331

verkorperte die Problematik des ganzen Stiicks, jeder Ausspruch
verkorperte die Problematik der ganzen Person”,?? so ist damit
zwar nicht iiber das Prinzip der Reihenfolge entschieden, aber
es impliziert, dass die pragmatische Zeitfolge nicht allein mass-
geblich ist. Die Szenen beleuchten einander, das Vorher und
Nachher ist auch von der Kommunikation mit dem Zuschauer
bedingt. Die Reihung ist gewissermassen lyrisch.

In den vorangegangenen Uberlegungen sind immer wieder
Aussagen zur zeitlichen Relation von Handlungen und Ereig-
nissen gemacht worden. Diese sind aber gerade nicht als das
Resultat der Deutung zu betrachten; sie dienten vielmehr aus-
schliesslich dazu, die Vorstellung chronologisch-pragmatischer
Folge von Handlungssequenzen abzuweisen. Die Nichteinhal-
tung der Frither-und-Spiter-Relation von Handlungsteilen in
realer Zeit fiithrt zu einer neuen und andersartigen dramatischen
Struktur, die zuletzt nicht mehr in zeitlichen Kategorien zu cha-
rakterisieren ist. So kann die Annahme der Simultaneitit nach-
einander prisentierter Handlungen deren Reihenfolge im
Drama nicht erkliren. W.H. Owen, der die Struktur der 7roa-
des einerseits so beschreibt,?3 formuliert andererseits, Senecas
“novel dramaturgy” lege ‘eine Art surrealistischer Produktion’
nahe, “working primarily through symbolic action and charac-
ter within a mental setting”. Auch das Nebeneinander der fol-
genden Formulierungen in einem Essay von A.L. Motto und
J.R. Clark stellt einen produktiven Ansatz zum Verstindnis der
Einzigartigkeit der Tragodien Senecas dar: Der Satz: “time in
Senecan drama virtually stands still” ist zu erginzen um die
Beobachtung der dialektischen Szenenfolge: “terse, disparate

22 Eckard LEFEVRE, “Senecas Tragddien”, in Der Einfluf Senecas auf das
europdische Drama, hrsg. von E. LEFEVRE (Darmstadt 1978), 1-11; hier: 10. Vgl.
auch Gustav Adolf SEECK, “Senecas Tragddien”, in Das rimische Drama, hrsg. von
E. LEFEVRE, Grundriff der Literaturgeschichte nach Gattungen (Darmstadt 1978),
378-426; hier: 398 und 400: Senecas “Pankorrelationismus”, indem “jede Szene
unmittelbarer Ausdruck des Ganzen sein” solle.

23 W.H. OWEN (0.Anm.12), 121-124, wo er auch von einer “basic revolution
in the concept of dramatic time and action” spricht; die Zitate: 121 und 137.



332 ERNST A. SCHMIDT

juxtapositioning” und “almost wickedly contrived contrast”
benachbarter Szenen, womit der scheinbaren Isolierung und
Autarkie der Einzelszene widersprochen wird.?*

Dem Resultat dieser Skizze widerspricht nur scheinbar, dass
Senecas Dramen dem Grundkonzept der attischen Tragodie,
dem Einen Tag, der pia Auépa,?® der “Tagesspanne’ folgen. So
beginnen die folgenden Dramen vor Anbruch des Tages oder
mit der Morgendimmerung:2® Ag. 53-56; Oed. 1-5; Tro. 169
ff.; Herc.f- 123 £;125 ff.; Thy. 120 f. (implizit auch Phaedr.:
Aufbruch zur Jagd). Doch Owen?” hat nicht nur angemerket,
dass die jeweilige Dramenhandlung nach den Angaben in den
Stiicken nicht notwendig nur 24 Stunden dauert (wenn man
sie sich auch in einer solchen Spanne vorstellen kénne), son-
dern auch iiberzeugend aufgewiesen, dass die Morgendim-
merung keine Zeitangabe darstellt, sondern, als Morgen-
grauen, ominds-atmosphirisch die Bedeutung der Auftritte
der jeweiligen dimonischen Wesen unterstreicht. Da fiir die
Verdunklung der Sonne im 7hyestes das Gleiche gilt, ist es
daher nicht folgerichtig, dass Owen an ihrem Zeitcharakter
festhile.28

Andererseits gibt es durchaus auch die Betonung des heuti-
gen Tages in Analogie zu griechischen Dramen.? So weiss im
Agamemnon Cassandra: haec hodie ratis | Phlegethontis atri regias
animas vebet,| victamque victricemque (v.752b-754a). Dazu ist

24 Anna Lydia MOTTO and John R. CLARK, “Senecan Tragedy. Patterns of
Irony and Art”, in The Classical Bulletin, St. Louis 48 (1972), 69-76; hier: 69-71;
vgl. auch 69: “Senecan tragedy is unique”.

25 Vel Jiirgen Paul SCHWINDT, Das Motiv der “lagesspanne’— Ein Beitrag zur
Asthetik der Zeitgestaltung im griechisch-romischen Drama, Studien zur Geschichte
und Kultur des Altertums. N.E, 1. Reihe: Monographien, Bd. 9 (Paderborn
1994), 193 f.: Belege.

%6 Vgl. W.H. OWEN (0.Anm.20), hier: 294-297; D.E. SUTTON, Seneca on the
Stage, Mnemosyne Suppl. 96 (Leiden 1986), 26; J.P. SCHWINDT (0.Anm.25), 41;
111.

27 W.H. OWEN (0.Anm.20), 295 ff.

28 W.H. OWEN (0.Anm.20), 297.

29 Belege zur griechischen Tragodie: J.P. SCHWINDT (0.Anm.25), 188-195.
— Zu Seneca vgl. das im Text folgende und Phaedr. 670.



ZEIT UND RAUM IN SENECAS TRAGODIEN 533

der Todesstoss der Kénigin unter den Worten Furiosa, morere im
Schlussvers zu stellen, worauf nur noch die Weissagung der ster-
benden Prophetin im zweiten Halbvers folgt (v.1012). Thre
visiondre Mauerschau schliesst die Trojanerin mit den Worten:
Stat ecce Titan dubius emerito die,l suane currat an Thyestea via
(Ag. 908 £.).%° In v. 971a sagt Clytemestra zu Elektra: morieris
hodie. Das Ende des ersten Aktes bilden im 7hyestes die beiden
Verse: En ipse Titan dubitar an iubeat sequi | cogatque habenis ire
periturum diem (v.120 f.).31

Es ist evident, dass diese Aussagen nicht eine ‘reale’ Tages-
spanne als Rahmen der Handlung intendieren. Sie unterstrei-
chen die Einheit der Handlung, die primir thematisch gesichert
ist,’? und sie geben der Handlung ihre Frist und ihr Ziel, sei es
ominds am Anfang des 7hyestes in den Worten der Furie, sei es
konkret in Cassandras Prophezeiung,.

Sofern der Satz des Aristoteles, dass die Tragodie ihrer Linge
nach sich innerhalb eines Sonnenumlaufs vollende oder nur
wenig dariiber hinausgehe (Poetik 5, 1449 b 12 f.), sich auch auf
den Umfang (die Versanzahl) bezieht,?® entsprechen Senecas
Stiicke seiner Beobachtungsgrundlage. Sie haben etwa die Linge
attischer Tragddien des 5. Jhs. v. Chr. oder sind eher etwas kiir-
zer als diese.?* Die Durchschnittslinge der sieben vollstindigen

echten Stiicke betrdgt 1145 Verse mit einem Maximum von
1344 Versen (Herc.f) und einem Minimum von 1012 Versen

30 Vgl. J.P. SCHWINDT (0.Anm.25), 42 £; vgl. auch D.F. SUTTON (0.Anm.26),
27: “So the Agamemnon would appear to be the only ancient tragedy that expli-
citly conforms to the Aristotelian dictum (Poetics 5 1449 b 8 [gemeint: b 12 £])
that ‘regarding length, tragedy at most tends to fall within a single revolution of
the sun or slightly more’.”

3 “-gque” in v.121 fasse ich epexegetisch auf. Vgl. auch W.H. OWEN
(0.Anm.20), 297. — Vgl. auch Thy. 636b-638a: ferte me insanae procul,l illo, pro-
cellae, ferte quo fertur dies | hinc raptus.

32 Vgl. ].P. SCHWINDT (0.Anm.25), 43 mit Anm.77.

3 Wofiir insbes. Po. 26, 1462 b 1-3 spricht (das Gedringtere, z.B. der sopho-
kleische Oa’zpw erfreulicher als etwa dessen Ausweitung auf den Umfang der Zias).
Vgl. J.P. SCHWINDT (0.Anm.25), 14 Anm.9. — Analog wohl auch Horazens For-
derung von fiinf Akten (ars 189 £.); vgl. K. ANLIKER (0.Anm.6), 49 mit Anm.121.

3 Vgl. W. SCHUBERT (0.Anm.3), S.338f..



334 ERNST A. SCHMIDT

(Ag.). Die Maximumzahlen fiir Aischylos, Sophokles und Euri-
pides sind 1673, 1779 und 1736 (Ag., OC, Phoen.), die Mini-
malumfinge 1074, 1278 und 1055 (Cho., Trach., Heraclidae).
Vom Umfang her sind Senecas Tragodien nicht nur auffiihrbar,
sondern orientieren sich offenbar auch an der Biihnentradi-
tion.?> Die von Juvenal satirisch beklagten Dramenrezitationen
zeichnen sich durch ungeheure Uberlinge der Stiicke aus. So ist
ein Zelephus deshalb ingens, weil die Rezitation einen vollen Tag
verbraucht; ein Oprestes ist eine Rolle auf Vorder- und Riickseite
samt Rindern vollgeschrieben und immer noch nicht zu Ende
(Iuv. sat. 1,4-6), also ca. 3000 Verse lang.

Anhangsweise ist auf Medea einzugehen. Sie bildet
zunichst insofern eine Ausnahme, als der Hymendus, das
Einzugslied des Chors, in v.71-74 auf den Abend hinweist,
und auch Hymens Fackeln deuten auf die fiir das Dedukti-
onslied iibliche Abendstunde hin (v.67 f. und 110-112). In
v.295 gewihrt Creo einen einzigen Tag Aufschub der Ver-
bannung: unus parando dabitur exilio dies und bestimmt die-
sen einen Tag als die Zeitspanne vor Wiederaufgang der
Sonne, also einschliesslich der dem Tag folgenden Nacht
(v.297b-299a). Der ‘Tag’ (v.399 f.;420-424a;749;1016 f.),
die eingerdiumte Tagesfrist, wird Medea zur Rache dienen.
Wann beginnt dieser Tag? Creo kann kaum die Tagestrist
noch am Hochzeitsabend ausgesprochen und die gleich fol-
gende Nacht stillschweigend zusitzlich eingerdumt haben.
Andererseits schliesst sich an den Hymendus®® unmittelbar
Medeas Auftritt an, dem kontinuierlich die Auftritte zuerst

3 Horaz, epist. 2,1,189 ff. beklagt, daf§ Theaterauffithrungen gelegentlich “vier
oder mehr Stunden” dauern, weil die Augenlust des Publikums (“vom Ohr abwan-
dernd”), der Plebs und der Ritter, mitten in der Tragodie Tanzbiren und Box-
kimpfe, Reiter und Infanterieaufmirsche, Triumphziige, Kutschen, Schiffe, grie-
chische Beutepracht verlange. Wir schliessen daraus, dafl eine ‘normale
Auftithrung’ (oder Horazens Ideal einer Auffithrung) ohne “Tanzbiren’ usf.
wesentlich kiirzer als vier Stunden dauerte, also doch wohl unter drei Stunden.

% Dessen Schluf} (v.114b-115) sie ohne namentliche Nennung doch unver-
hiillt schmiht und ein thematischer cue fiir ihren Auftritt ist.



ZEIT UND RAUM IN SENECAS TRAGODIEN 335

der Amme, dann Creos und damit die Verkiindung des Auf-
schubs folgen. Zwierlein und Schwindt setzen daher einen
Zeitsprung zwischen Chorlied und Auftritt Medeas an, die
Hochzeitsnacht, womit der Anfang der Replik die Bedeutung
annimmt: ‘Gestern ist der Hymenius an meine Ohren
gedrungen; auch jetzt noch, am Morgen danach, kann ich
dies Schlimme nicht glauben’.3” So korrekt die Berechnung
erscheint, so unplausibel ist diese letztere Annahme und mit
ihr die von Seneca angeblich in Kauf genommene “Verlet-
zung der ‘unitas temporis’”.3®

Der “Zeitsprung’ ist nur ein solcher, wenn man von realer
Zeit und realem Zeitkontinuum als Voraussetzungen ausgeht.
Bei der Annahme vorherrschender und grundlegender themati-
scher, kontrastierender, spiegelnder Verkniipfung von Hand-
lungselementen verschwindet der Eindruck von Diskontinuitit,
zumal das Szenenscharnier v.114b-117 den Ubergang von Chor
zu Medea geradezu bruchlos macht. Betrachtet man den Ein-
gangsmonolog und den Hymenius als der eigentlichen Dra-
menhandlung vorgeschaltet, wie wir es oben mit den Eroff-
nungspartien aller Dramen getan haben, so gewinnt man fiir
verschiedene Aspekte Strukturparallelen in den anderen Stiicken.
Die Scharnierstelle ist sowohl in threm cue-Charakter als auch
im Aufnehmen des gerade Gehorten durch die neu auftretende
Figur Oed. 80b-82a vergleichbar; der Monolog der Medea steht
dem Monolog der Juno im Hercules nahe; der Hymenius ent-
spricht in seiner Funktion fiir das Drama im ganzen der Ein-

gangsarie des Hippolytus in der Phaedra.

37 Otto ZWIERLEIN, Kritischer Kommentar zu den Tragidien Senecas (Mainz/
Stuttgart 1986), 161, Anm.70 (auf S.162); J.P. SCHWINDT (0.Anm.25), 96. Meine
obige Darstellung ist seinen Nachweisen und Uberlegungen zu den Zeitverhilt-
nissen in der Medea (92-97) verpflichtet. Allerdings bleibt unverstindlich, wes-
halb er im Blick auf die Frist des Aufschubs zwei verschiedene Begrenzungen, den
nichsten Morgen und den Anbruch der Nacht, im Text gegeben siecht. Von den
angegebenen Belegen erscheint die letztere nirgendwo, und die Angabe “774-78"
mufd ein Versehen sein.

38 J.P. SCHWINDT (0.Anm.25), 97.



336 ERNST A. SCHMIDT

Von ginzlich anderer Art ist die “Zeit” der Chorlieder. Geht
man im Blick auf den Zeitcharakter von Analogie oder Identitit
des dramatischen Geschehens und der Chorlieder aus, so fillt
zuerst die Phaedra auf, weil hier das Auseinanderklaffen von
Spielzeit, der Auffithrung des kurzen dritten Chorliedes (v.959-
990), und vorzustellender Realzeit, nimlich des im anschlies-
senden Botenbericht erzihlten Geschehens (Tod des Hippoly-
tus fern von Athen), extrem ist und noch iiber die analogen
Diskrepanzen in den Zroades und im Thyestes weit hinausgeht.
Im Troja-Drama betrifft der Bericht vom Tod des Astyanax und
der Polyxena ein Doppelgeschehen, dessen hinterszenische
Dauer, von der Abfiihrung der Prinzessin an, ebenfalls nur ein
kurzes Chorlied iiberbriicken wiirde (v.1009-1055), wenn zeit-
liche Rechnungen anzustellen angemessen wire. Im mykeni-
schen Rachestiick trennt das dritte Chorlied (7/y. 546-622)
Atreus’ Abgang mit den Sohnen seines Bruders von dem Bericht
des Boten iiber die zeremonielle Schlachtung der Neffen, die
Zubereitung ihrer Teile zu Speisen und das Mahl Thyests. Allein
schon die jeweilige Linge des Berichts lisst die zeitliche Dis-
krepanz erkennen, wenn auch Bildlichkeit, Drastik und Entset-
zen im Zuschauer zu Recht keine Kalkulation pragmatischer,
geschweige naturalistischer Wahrscheinlichkeit des Zeitverhilt-
nisses aufkommen lassen.

Aber selbst die Zuriickweisung des Vergleichs der Dauer zweier
zeitlicher Prozesse ist wohl noch zu konventionell. Der Chor ist
Akttrenner, gehort als solcher nicht der dramatischen Handlung
und damit auch nicht der dramatischen Zeit an, und die Dauer
eines Chorliedes hat mit der Dauer der zwischen den Akten anzu-
setzenden Zeitstrecke nichts zu tun: Der nichste Akt kann ohne
jede Pause auf den vorangehenden folgen; andererseits kann das
(hinterszenische) Geschehen bis zu einer Tageslinge andauern (Weg
des Boten von Athen bis zur Ungliicksstitte, die quilende Dauer
des katastrophalen Prozesses selbst, die sorgfiltige Suche nach den
Teilen der Leiche des Hippolytus, Riickkehr des Boten nach Athen
zu seinem Auftritt in Phaedr.). Die beiden Bauteile des senecani-
schen Dramas und ihre Zeiten sind einander inkommensurabel.



ZEIT UND RAUM IN SENECAS TRAGODIEN 337

Doch auch das setzt noch zu sehr iiberhaupt zeitliche Kate-
gorien voraus und ist ausserdem zu schematisch, weil es nicht
beriicksichtigt, dass der Chor Teil des dramatischen Geschehens
sein kann. Daher muss gelten: Der Chor tritt je nach Bediirf-
nis der Handlung gewissermassen in deren Zeit ein, oder er
bleibt fiir sich, ein Changieren, das aber nicht so sehr katego-
riale Zeitverinderung als vielmehr dramaturgisch durchaus zu
realisierenden Funktionswechsel bedeutet und vom Interpreten
den Verzicht auf konventionelle dramatische und mimetische
Kategorien fordert.

1.2. Zeitregie: Pausen und stummes Spiel

In den hier betrachteten Dramen gibt es drei unvollstindige
Sprechverse (jambische Trimeter). Seneca verstdsst gegen eine
Regel, um eine sinnfillige und bedeutungsvolle Bithnenwirkung
zu erzielen.

In der Phaedra endet die Aussage der Konigin gegeniiber
ihrem Stiefsohn iiber ihren inneren Zwiespalt mit dem Versan-
fang me nolle (v.605) und Abbruch in der Trithemimeres. Die
restlichen zwei Drittel des Verses, bevor Hippolytus wieder das
Wort ergreift (Animusne cupiens aliquid effari nequit?), sind
Pause im Sinn der Wortlosigkeit, des Nicht-weiter-sprechen-
koénnens, des Ringens, kénnen aber auch in stummem Spiel aus-
gefiille werden.

Der Botenbericht vom Tod des Astyanax in den 7roades gipfelt
in einem unvollstindigen Vers, der die Erzihlung vom freiwilligen
Todessprung des Knaben beschliesst. Die Pause nach der Hepht-
hemimeres besagt Stille, vom Boten aus die Stille in der Menge der
Gaffer, von Andromacha aus die Stille ihrer Uberwiltigung durch
Schrecken und Schmerz, bevor sie aufschreit (v. 1104 ff.).

Im Thyestes bricht v.100 nach sequor ab. Der ‘leere Rest” des
Verses wird durch stummes Spiel des Tantalusschattens ausge-
fiillt, welches den ausgesagten Gehorsam szenisch darstellt. Was
der Unterweltsgeist tut, beschreibt die Furie in v. 101-105a mit-
samt der Wirkung (zugleich implizite retrospektive, simultane



338 ERNST A. SCHMIDT

und prospektive Figurenanweisung):¥ Hunc, hunc furorem
divide in totam domum, nimlich eben das Rasen, das wir sze-
nisch vor uns sehen (und das mit dem rasenden brennenden
Hunger und Durst von v.97b-100 identisch ist), sic, sic (nim-
lich wie wir nun Tantalus sich bewegen sehen) ferantur et suum
infensi invicem | sitiant cruorem. — sentit introitus tuos | domus
(Tantalus hat das Haus betreten) et nefando tota contactu horruit
(wohl Wortkulisse). actum est abunde beschliesst die Wirkung
des von Tantalus in stummem Spiel dargestellten Rasens.
Wihrend in Phaedr. 605 und Tro. 1103 die durch einen unvoll-
stindigen Vers ausgedriickte Pause implizite Inszenierungsan-
weisung fiir nachdriickliches Schweigen, Schweigen der Scham
und Verlegenheit, Schweigen des Schreckens und der Betrof-
fenheit ist, steht sie hier fiir stummes Spiel, fiir ein Rasen unter
der Wirkung von Furienpeitsche und Schlangen, ein Rasen aus
Hollenhunger und -durst.

‘Leere’ Versteile stellen eine besonders deutliche implizite
komitativ-simultane Figurenanweisung dar. Wenn das Skript
keinen Zweifel an der dramaturgischen Notwendigkeit einer
Pause ldsst oder der Dichter die Art der Versinnlichung eines
Ubergangs offen hilt, folgt Vers auf Vers. Und es wire Textphi-
lologie und nicht dramaturgische Drameninterpretation, wenn
man die halbe Sekunde zwischen Versende und Versanfang beim
Lesen von Trimetern fiir die auf der Biihne verbrauchte Zeit
hielte.“* Bithnengeschehen kann vergehende Zeit auch ausser-
sprachlich darstellen, und der innere und dramatische Takt und
Sinn fiir Pausen macht den Regisseur aus.

¥ Vgl. zur Einteilung impliziter Inszenierungsanweisungen in Figuren- und
Biihnenanweisungen und zur Unterteilung der Figurenanweisungen nach ihrem
relativen Zeitbezug in retrospektive, simultane/komitative und prospektive VERE.
(0.Anm.8), 345 f., zu den Termini “Wortkulisse” und “Wortmaske” ebendort 344
und VERE, “Aparte. Das dramatische Verfahren und Senecas Technik”, in RAM
N.E 143 (2000), 400-429; hier: 415 mit Anm.52.

4 Vgl. D.E SUTTON (0.Anm.26), 28: “We must take into account the pos-
sibility that two lines immediately juxtaposed in a dramatic text may in fact be
separated by significant bits of dumb-show.”



ZEIT UND RAUM IN SENECAS TRAGODIEN 589

So ist anerkannt, dass Handlungs- und Sprechtempo, die das
Sprechen und gerade auch das Horen begleitende Mimik,
Gestik und Bewegung, Bithnenbewegung generell, Pausen, Pau-
sen des Schweigens, der Spannung, der Betroffenheit, des
Schreckens, Textpausen des stummen (sprachlosen) Spiels zu
den wichtigsten und sensibelsten Mitteln einer dramatischen
Inszenierung gehoren. Interpretation, die keinen Sinn fiir dra-
matische Pausen, fiir das Spieltempo, fiir die Notwendigkeit
von Mimik, Gestik, Bewegung hat und fiir die Zeit von Biih-
nenbewegung iiberhaupt (zumal bei Auftritten), bleibt rein phi-
lologischer Textanalyse verhaftet und gewinnt als Resultat nichts
anderes als ihre Voraussetzung, nimlich Text, nicht Theater.
Der Text (als Skript ohne explizite Inszenierungsanweisungen)
kann und will mit impliziten Inszenierungsanweisungen die
Auffithrung nicht vollstindig festlegen. Aber es gibt im Detail
immer wieder Hinweise und Andeutungen, wenn auch selten
etwa zum Sprechtempo, zur Stimmfirbung, zu kiirzeren
Sprechpausen.

Von den beiden Beispielen, die Otto Zwierlein in seiner Stu-
die zu Senecas Tragodien als Rezitationsdramen unter der Uber-
schrift “Uberspringen und dusserstes Raffen von Zeitintervallen
innerhalb eines Szenenablaufs’#! gibt, sei 770. 351 £./353 ff.
zuerst aufgegriffen. Agamemnon lisst in v.351 f. Calchas rufen
und redet ithn im nichsten Vers schon an. “Die Zeit, welche die
Diener brauchen, um das Zelt des Sehers aufzusuchen und ihn
zum Koénig zu fiihren, ist einfach iibersprungen.” “Wie ein Biih-
nendichter eine solche Szene gestaltet, zeigt uns Sophokles in
Oed. Tyr. 283 ff.: [...]”. Daher sei das, was Seneca hier gestaltet,
auf der Bithne unméglich, bei Rezitation moglich. Hier ist evi-
dent, dass das Umgekehrte gilt. Wihrend sich der Hérer einer
Rezitation fragt, woher denn Calchas geholt werden miisse, und
verbliifft ist, dass er in unmittelbarem Anschluss an den Befehl

41 Otto ZWIERLEIN, Die Rezitationsdramen Senecas. Mit einem kritisch-
exegetischen Anhang, Beitr. zur Klass. Philologie Heft 20 (Meisenheim am Glan
1966), A1 3: 29-38.



340 ERNST A. SCHMIDT

Agamemnons angeredet wird, hat der Regisseur hier verschie-
dene Moglichkeiten, mit einer Pause der Spannung auf seiten
der Zuschauer, der Unruhe bei Agamemnon zu operieren. D.h.
der Regisseur erkennt, dass der angebliche Zeitsprung nur in
einem episch aufgefassten Text vorliegt bzw. dass der Zeitsprung
im Skript Hinweis auf eine dramatisch auszufiillende Zeit ist.
Der Zuschauer sieht, wie der Kénig bei oder nach den Worten
potius interpres deum | Calchas vocetur (v.351b/352a) einen Wink
gibt, der, je nach Grosse des Gefolges auf der Biihne, direkt oder
iiber eine Charge im Zwischenrang einem Boten gilt, der dar-
aufhin die Biihne verlisst und bald darauf mit dem Seher
zuriickkehrt.42

Das zweite Beispiel, Oed. 299 ff., ist ein Musterbeispiel fiir die
Notwendigkeit sichtbarer Bithnenhandlung, die von der Rede
der Figuren begleitet wird. Zwierleins Anstosse, die ausschliess-
lich aus dem Text kommen, der ohne erginzende Handlung
betrachtet wird, verschwinden, wenn der Text als Skript aufge-
fasst und in Bild und Handlung tibersetzt wird. Ausserdem liegt
ein Missverstindnis vor, indem er nicht bemerkt, dass die Ant-
worten der Manto nicht die Ausfithrung von Befehlen melden,
auf die hin sie erst jeweils mit ihrer Tétigkeit begann, sondern
anzeigen, dass sie jeweils die Vorbereitung oder Durchfiihrung
dessen schon vorweggenommen hat, was ihr Vater anordnet
(scheinbar prospektive implizite Inszenierungsanweisungen
durch retrospektive als de facto simultane oder sogar selbst retro-
spektive Bithnenanweisungen erwiesen).

2 Auch die Vorstellung, daff Calchas vom Anfang des Aktes an mit auf der
Biihne ist, darf man erwigen. Er kénnte zu Agamemnons Gefolge, das mit ihm
zusammen aufgetreten ist (vgl. v.337 £), gehoren (so Wolf STEIDLE, “Zur Erfin-
dung von Senecas Troades”, in DERS., Studien zum antiken Drama (Miinchen
1968), 56-62; hier: 58, Anm.85), das zu einem Teil im Hintergrund der Biihne
geblieben ist, von wo er nach vorn herbeizitiert wird. Vgl. auch Wilfried STROH,
der in seiner Miinchner Auffiihrung eine weitere Variante realisiert hat (W. STROH,
“Inszenierung Senecas. I. Die Auffiihrung der 77oas als philologisches Experi-
ment”, in Orchestra. Drama Mythos Biibne, hrsg. von A. BIERL und P v. MOL-
LENDOREFF (Stuttgart und Leipzig 1994), 248-263; hier: 257), mit einigen zusitz-
lichen szenischen Anreicherungen, tiber deren Geschmack man sich streiten kann.



ZEIT UND RAUM IN SENECAS TRAGODIEN 341

Zwierleins Kapitel “Biithnenfremde Anwendung der horazi-
schen Regel von den drei Dialogpartnern” und “Stummes Spiel
— Beschreiben der Handlung™® gelten der Kritik an ‘epischer
Beschreibung’ stummen pantomimischen Spiels in der Absicht,
Biithnenfremdheit nachzuweisen, indem die Aufgabe des Biih-
nenspiels es sei, “alles Geschehen in dramatische Auseinander-
setzung zu verwandeln.” Freilich riumt Zwierlein ein, “dass der-
artige Beschreibungen in einem Bithnenstiick” keineswegs
“ginzlich ausgeschlossen” seien. So ist angesichts der grosseren
Hiufigkeit bei Seneca gegeniiber der griechischen Tragddie fest-
zustellen, dass Senecas Tragédien anders, nicht, dass sie unspiel-
bar sind.

Die stummen Rollen der Polyxena und des Pyrrhus im 4. Akt
der Troades werden als biithnenfremde Anwendung des
Dreischauspielergesetzes, nec quarta logqui persona laboret (Horaz,
ars 192), kritisiert. Aber auch hier merkt Zwierlein schon an,
(a) dass sich die romische Tragodientradition so wenig daran hielt
wie die romische Komdodie (dass also Horaz die von Grammati-
kern aus der Praxis der griechischen Tragodie abgeleitete Regel
eben deshalb einschirfte, weil sie nicht beachtet wurde) und
(b) dass sich bei Seneca selbst einige Szenen finden, “die nur mit
vier (gemeint: sprechenden) Schauspielern aufzufithren wiren.”

Die Sondergestalt der Szene in 7ro. hat also nichts mit dem
Dreischauspielergesetz zu tun. Wenn Zwierlein meint, in einer
Biithnenauffithrung “miisste” der Zuschauer die Handlung
“einem pantomimischen Spiel entnehmen, das von einer drit-
ten Person beschrieben wird”, hat er einen Hinweis auf
die Erklirung dieser stummen Rolle gegeben, den Pantomi-
mus. In der Tat lisst sich diese Eigenart Senecas vom Einfluss
des “zu seiner Zeit modernen tinzerischen”#4 Pantomimus her
verstehen. 4>

43 O. ZWIERLEIN (0.Anm.41), A1 5 und 7: 45-51 und 56-63.

44 W. STROH (0.Anm.42), 260.

45 Bernhard ZIMMERMANN, “Seneca und der Pantomimus”, in Strukturen der
Miindlichkeit in der rémischen Literatur, hrsg. von G. VOGT-SPIRA, ScriptOralia
19 (Tibingen 1990), 161-167.



342 ERNST A. SCHMIDT

Auch im stummen Pyrrhusauftritt sieht Zwierlein eine “Sze-
nenfiihrung”, die “ohne Beispiel in der antiken Tragddie” sei.
Seneca habe “das ureigenste Gesetz der antiken Biithne” miss-
achtet, welches “dramatisches Spiel und nicht episches Beschrei-
ben verlangt”. An Senecas Tragodien macht man gerade die
Erfahrung, wie verschiedenartig ‘antike Tragodien’ sein kénnen,
was bei einem Zeitabstand von einem halben Jahrtausend zwi-
schen dem perikleischen Athen und dem neronischen Rom und
der Differenz der Kulturen nicht verwundern sollte.4¢

Sofern ein gleichzeitiges stummes pantomimisches Spiel
‘beschrieben’ wird, liegt nicht ‘episches’ Beschreiben vor, son-
dern durchaus dramatische Rede, indem die sprachliche Ausse-
rung in interpretierender? Relation zum aussersprachlichen
Geschehen steht (vgl. 7ro. 945-948: laetus, patitur, putat) und
die deutende Beschreibung figurenspezifisch und figurenper-
spektivisch ist, also gleichzeitig eine andere Person und ihr Ver-
hdltnis zur Handlung darstellt. Das ist mit grosser Wirkung die
in dieser ganzen Szene iiberlegene Andromacha, deren Wahl
sich auch deshalb anbot, weil Hecuba gleichzeitig mit dem
Ankleidepantomimus der Polyxena ohnmichtig wird, was eben-
so von Andromacha ‘beschrieben’ wird (v.949-951; ihr Aufwa-
chen aus der Ohnmacht in v.952-954, wieder in impliziter
simultaner Figurenanweisung). Die Beschreibung auch dieses
stummen Spiels kritisiert Zwierlein. Aber was sollte man sich
hier stattdessen dramatisch wiinschen? Hecuba kann doch nicht
selbst sagen: ‘Ich falle in Ohnmacht. Jetzt bin ich ohnmichtig.’

Pyrrhus im brutalen Akt der Abfithrung Polyxenas konnte
kaum wirkungsvoller als stumm prisentiert und die ‘Beschrei-
bung’, die weit mehr als das ist, nimlich die Bitte um den

% FEin vorziigliches methodisches Instrumentarium gegen explizite oder impli-
zite Normerwartungen an ein Drama bietet Manfred PFISTER, Das Drama. Theo-
rie und Analyse (Miinchen, UTB °1997).

47 M. PFISTERS (0.Anm.46), 40 f. Begriffe “analytische” und “synthetische
Relation” “bei simultaner Zeichenvergabe iiber sprachliche und auflersprachliche
Codes” lassen sich nicht anwenden, weil er die Relation vom mimisch-gestischen
Spiel aus betrachtet.



ZEIT UND RAUM IN SENECAS TRAGODIEN 343

eigenen Tod, keiner Person mit grosserer Wirkung als Hecuba
zugewiesen werden, der greisen Mutter der in den Tod
gefithrten Polyxena und Witwe des von Pyrrhus getoteten
Priamus.

Die Verse 382-396 der Medea, in denen die Amme das gleich-
zeitige Rasen der Titelheldin beschreibt, erfahren ebenfalls
Zwietleins Kritik. Hier eine Ubersetzung des Abschnitts:

So wie unentschieden® gotthegeisterte Schritte die Minade lenkt,
dann, wenn sie schon den Gott in sich aufgenommen hat und rast,
auf dem Gipfel des schneebedeckten Pindus oder den Bergiochen von Nysa,
so liuft sie? (sc. Medea) immer wieder in wildester Bewegung hin
und ber, hierhin und dorthin,
am Mund® die Zeichen besessener Wur! tragend.
Ihr Gesicht ist entflammt, den Atem holt sie aus der Tiefe herauf,
sie bricht in Ausrufe aus, sie wissert ibre Augen mit reicher Trinenflut,
ste strablt auf: sie nimmt Symptome jeder Emotion an.
Sie bleibt stehen : sie drobs, sie wallt, sie klagt, sie stohnt.
Wohin wird sich die Wucht ihres leidenschaftlichen Dranges richten?
Wo wird sie ihre Drohungen anbringen?
Wo wird sich diese Brandung brechen? Das Rasen schwillt hoch an
und wogt iiber sie hinaus.
Es ist kein leichtes Verbrechen, das sie bei sich wdlzt, oder eins von
Mittelmarss.
Sie wird sich selbst iibertreffen: Ich kenne die Merkmale des alten Zorns.
Etwas Grosses steht bevor, bestialisch, ungebeuerlich, frevelhaft:
das Antlitz des (Hollendimons) Furor erblicke ich. Die Gotter mogen
meine Furcht Liigen strafen!

48 jncerta hier nicht ‘unsicher-schwankend’, sondern ‘chne festen Entschluf3,
unstet’.

# Dafd das Subjekt von recursat (v.385) Medea ist, entnimmt man nicht der
Anrede alumna in v.380, sondern dem Biithnengeschehen.

%0 g5 hier ‘Mund’, nicht ‘Gesicht’; dies erst v.387: facies; hier geht es um den
schiumenden Mund.

1L "Wut’ fiir furor im alten Sinn von ‘Raserei’ wie noch in “Tollwut’; fympha-
tus furor ist, als “Wut der Tollheit’, “Tollwut’.



344 ERNST A. SCHMIDT

Das sei bithnenfremd, “weil [...] die Amme in die Beschreibung
ithrer Herrin auch solche Ziige miteinschliesst, die sich der
gleichzeitigen Beschreibung widersetzen und gebieterisch danach
dringen, im Wort der Heldin selbst zum Ausdruck zu kom-
men”. Zwierlein setzt daher im lateinischen Text die Pridikate
proclamat, minatur und gueritur gesperrt und fihrt fort: “Wenn
Medea auf der Biihne in wilde Schreie ausbrechen, drohen und
klagen soll, kann dies [...] nicht stumm geschehen.” Es
geschieht nicht stumm. Die Worte der Amme sind auch in die-
ser Hinsicht implizite simultane Figurenanweisung an Medea.
Doch warum wird das Ganze nicht als Rede der Medea gege-
ben? Einmal, weil dann einige Elemente der ‘Beschreibung’ (z.B.
flammata facies als Wortmaske) und vor allem der Deutung (bes.
das Dionysische) fehlen miissten, dann aber zumal deshalb, weil
der Zuschauer noch nicht den Inhalt/die Worte von Medeas
entgegengesetzten Leidenschaften erfahren soll. Er hért zwar
Schreie, Drohungen, Klagelaute, aber noch unartikuliert. Die-
ser Ausdruckstanz nach Art der Vasenbilder von Minaden, ver-
raumlicht und bewegt und aus den geéftneten Miindern horbar
wie das Bewegt- und Lautwerden des Bildteppichs in Catull,
¢. 64 (wo Ariadne einer Minade verglichen wird), ist hochst
wirkungsvoll, und seine Wirkung auf den Zuschauer wird noch
dadurch gesteigert, dass zugleich die Wirkung auf die Amme

miterlebt wird.

2. Dramatischer Raum

2.1. Raumsemantik und -semiotik

Die bisher entwickelten Einsichten geben den Anstoss, Uber-
legungen eines vor drei Jahren publizierten Aufsatzes iiber den
dramatischen Raum der Tragddien Senecas®? teils zu widerrufen,
teils zu verschirfen. Den Ausgang bildete die Voraussetzung,

52 Verf. (0.Anm.8).



ZEIT UND RAUM IN SENECAS TRAGODIEN 345

dass die Regie durch implizite Inszenierungsanweisungen gelei-
tet wird und die Dramaturgie des Raumes einen Bedeutungs-
faktor darstellt, d.h. der Raum im senecanischen Drama ‘seman-
tisiert’” ist.>> Aus solcher ‘topographischer’ Semantik folge
zugleich, dass Riumliches dramatischen Zeichencharakter besit-
zen und man daher auch von topographischer Semiotik spre-
chen konne.

In allen Stiicken Senecas wird der Biithnenraum im ersten
Akt direkt oder indirekt semantisiert. Im Ag. ‘beschreibt’ der
Schatten des Thyestes v.6-11 den Ort, zu dem er aus der Unter-
welt aufgestiegen ist, die Schwelle des Pelopshauses, die Stitte
der Inthronisierung der Herrscher seines Geschlechts, der stol-
zen Herrschaftsausiibung, der Ratsversammlung, der Gast-
mihler. Damit ist nahezu bereits eine vollstindige Bedeutungs-
skizze gegeben; sie wird jedoch noch dadurch erginzt, dass diese
Verse von Ausdriicken des Schauders, der Angst, des Vorzugs
der Unterwelt mit ihren Schrecken (v.6 und 12-21) gerahmt
sind. Am Schluss des Monologs erkennt der Hadesschatten, dass
die Nacht nicht weichen will; er ist also im Morgengrauen
gekommen, und seine Prisenz, die der Bedeutung nach das
ganze Stiick hindurch andauern wird, auch wenn er jetzt die
Biihne verlisst, taucht das sich nun entfaltende Geschehen in
Nacht, Hadesnacht, nicht meteorologisches Dunkel.

Die Phaedra beginnt mit dem Auftritt des Hippolytus. Der
Schauplatz ist Athen; das Gebiude im Biithnenhintergrund muss
der Konigspalast sein, wie sich aus der nichsten Szene durch
den Auftritt Phaedras ergibt. Auf der Biihne befindet sich als
einziges Requisit ein Altar der Diana mit Kultbild. Das folgt
aus dem Gebet des Hippolytus zu seiner Géttin in der ersten
Szene nicht zwingend; aber es ergibt sich aus v.423-425 in Akt
II, wo die Amme bemerkt, dass Hippolytus anbetend zum
Standbild der Géttin getreten ist. Sollemne in v.424 (ipsum
intuor sollemne venerantem sacrum) spricht erst recht fiir ein

Gebet an Altar und Statue in Akt 1.

5 Vgl. M. PEISTER (0.Anm.46).



346 ERNST A. SCHMIDT

In welcher Weise die Eingangsarie das Drama exponiert, ist
oben gezeigt worden. Indem das offstage, wohin Hippolytus aut-
bricht, eine Gegenwelt ist, erhilt der Raum rings um die Biihne
eine symbolische Bedeutung; er ist ‘semantisiert’” worden. Das
schliesst zugleich die Semantisierung des Bithnenraums ein: Was
an diesem Ort, Palast und Stadt Athen, geschieht, muss dem
Hippolytus fremd und entgegengesetzt sein. Die Jagd- und
Abgangsarie bildet die Folie fiir die ndchste Szene, den Auftrite
der Phaedra an gleichem Ort. Und dieser Ort ist nicht im Real-
sinn ein soeben von ihrem Stiefsohn geriumter natiirlicher
Schauplatz, sondern Welt der Phaedra, auch Welt der Amme,
auch Welt des Theseus, Welt, der Hippolytus nicht angehoren
will und aus der ihn das Unbheil iiberfillt. Seine panische Flucht
nach dem Liebesgestindnis Phaedras erfolgt daher unter den
Worten o silvae, o ferae! (v.718), die, als ‘Kurzzitat’ der Ein-
gangsarie, als komitative Figurenanweisung fiir den Abgang zu
betrachten sind.

Die Exposition des Dramas ist im Blick auf den Raum deut-
lich: In zwei aufeinanderfolgenden Szenen an gleichem Ort wird
der dramatische Konflikt auch darin vorbereitet, dass Hippolytus
eben diesen Ort verlisst und in eine andere, seine Welt aufbricht.

Der Eingangsauftritt des Titelhelden im Oedipus gibt, ebenso
wie dann der Auftritt locastes, die zu ihm herauskommt, Aus-
kunft iiber die Bithne im technischen Sinn: Die Szene ist vor
dem thebanischen Konigspalast. Der Raum wird aber dariiber
hinaus sogleich in den ersten Versen (v.1-5) bestimmt als das
am frithen Morgen von einer zogernd aufgehenden Sonne, deren
Lichthaar die Trauerkleidung schmutziger Umwolkung angelegt
hat, betrachtete pestverédete und mit neuen Leichen tibersite
Theben. Sehen wir dann, nach dem langen Monolog, der die
Stadt zusitzlich beschreibt — dérrende Hundshitze, welche die
beriithmten Gewisser der Stadt ausgetrocknet hat, und dicken
Wirmedunst, der auch Mond und Sterne verdunkelt, hinster-
bendes Getreide und verfirbtes Gras (v.37-51) —, einem Mono-
log voller banger Ahnungen und Schicksalsangst, den Konig am
Boden vor dem Altar ausgestreckt daliegen, einem Altar von



ZEIT UND RAUM IN SENECAS TRAGODIEN 347

saeva nimium numina (v.75a), nachdem sich Oedipus bereits als
Phoebi reus (v.34b) geahnt hatte, so ist der Bithnenraum zur
Bedeutungschiffre einer Unheilslandschaft, eben fiir den Konig,
geworden.

Der Monolog der Medea ist auffillig arm an Ortsangaben,
indem wir nur erfahren, dass wir in Korinth und am Isthmus
sind (v.35 und 45). Aber die Kolcherin muss von ithrem Haus
her aufgetreten sein, und das Wort domus schliesst auch den
Monolog vor ihrem Abgang (v.55). Auch hier wird der Ort
semantisch aufgeladen. Die Rede enthilt jeweils im drittletzten
Vers ihrer drei Teile (18 — 21 — 16 Verse, in ed. Zwierlein
jeweils abgesetzt: v.16, 37, 53) das Wort thalamus. Das ist beim
ersten und beim dritten Mal ihr eigener Thalamus, beim zwei-
ten Mal der Jasons und der Creusa. Ihre eigene domus mit ihrem
thalamus bildet also den Hintergrund der Biihne, und das
Geschehen auf der Biithne wird bestimmt von diesem thalamus
und dem im seitlichen offstage vorzustellenden #halamus der Prin-
zessin und ihres Gatten. Dieser Raum bedeutungsvoller drama-
tischer Spannung steht zugleich im Zeichen des Feuers. Ausser
den eingangs angerufenen Gottern (v.1-7a), ausser den Gottern,
bei denen lason ihr die Ehe versprochen und beschworen hat
(v.7b-8a), ruft Medea noch die Gétter an, zu denen ihr, Medea,
mit hoherem Recht zustehe zu beten, die Gotter der Unterwelt,
dass sie mit schwarzer Fackel Tod der neuen Braut, dem Schwie-
gervater, dem kéniglichen Stamm bringen (v.8b-18).5* Danach

> Das doppelte -gue in v.7 f. bereitet Schwierigkeiten: Das erste besagt doch
wohl, daf8 die in v.1-7a genannten Gétter nicht die von lasons Eid angerufenen
Gottheiten sind, wihrend das zweite sich dann auf die Gottheiten der Verse 8b-
18 bezieht (vgl. Seneca. Medea. Edited with Introduction and Notes by C.D.N.
CosTA (Oxford 1973), ad loc.). Es scheint aber auch die Auffassung maoglich, dafl
die beiden -gue als eine Einheit die erste Aufzihlung zusammenfassen und ab-
schlieflen, so daf8 diese Gétter lasons Schwur zu garantieren hitten und daher jetzt
mit groferem Recht von Medea angerufen werden (so die Ubersetzung von Fre-
derick AHL (ed.), Seneca. Medea. Translated and with an Introduction (Ithaca and
London 1986), S.XX). Dann miifite in v.9 der Doppelpunkt in ed. Zwierlein
durch einen Punkt ersetzt werden, und der zweite Teil des Gebetes hitte keinen
Vorspann.



348 ERNST A. SCHMIDT

richtet sich das Gebet an den Ahnen Sol, dass er ihr seinen Feu-
erwagen iiberlasse, so dass sie, ein neuer Phaethon, Korinth mit
Flammen verbrennen kénne (v.27b-36). Schliesslich ist sie es
selbst, die der neuen Ehe die Hochzeitsfackel fithren will, um
dann das Paar an geweihten Altiren hinzuschlachten.

Es ist dieser Bedeutungsraum, in den nach Medeas Abgang
und vor threm erneuten Auftritt der Chor mit seinem Hoch-
zeitslied tritt, dessen erster Vers wieder das Wort thalamus ent-
hilt (v.56), einem hymenaeus, den die Kolcherin, wie sie sogleich
bei ihrem Auftritt danach ausruft, hinterszenisch gehort hat
(v.116), also, wie vom Zuschauer nicht anders vorzustellen, von
threm thalamus aus.

In den 7roades bilden, eine Ausnahme gegeniiber dem sonsti-
gen Befund bei Seneca, den Biithnenhintergrund die Stadtmauern
Trojas, nicht ein Gebiude mit Dach und Innenriumen. Ausser-
dem erfolgt von dorther kein einziger Auftritt und dorthin kein
Abgang. Es gibt tiberhaupt keine geschlossenen Riume im offstage;
kein Auftritt eines Griechen oder einer Trojanerin erfolgt aus
einem Innenraum, Zelt oder Lagerhiitte. Die Skenographie des
Biithnenhintergrundes stellt wahrscheinlich das brennende und
rauchende zerstorte Troja dar, auf das im Eingangsmonolog die
Kénigin des untergegangenen Reichs, jetzt eine Kriegsgefangene,
in realer Deixis gleich zu Beginn ihres Monologs (v.15 ff.) deutet.

Diese Ausnahme gegeniiber den anderen vollstindigen
Stiicken, die alle vor einem Palast spielen, macht die Semanti-
sierung des Raumes fiir die 7roades besonders auffillig. Der
Bithnenraum ‘bedeutet’ verlorenen Krieg, Zerstorung des
Konigspalastes, Sklaverei, Unbehaustheit. Der Raum hinter dem
Bithnenhintergrund ist einerseits kein bedachter Innenraum,
andererseits kein Woher oder Wohin. Als Nicht-Palast und
Stadtruine ist er abgeschnittene Vergangenheit, gegenwirtige
und zukiinftige Heimatlosigkeit. Rechts und links ist der zum
griechischen Lager gehorende szenische Raum von einem offs-
tage, dem Feld zwischen Troja und dem Meer, umgeben, der
ebenfalls von den Griechen beherrscht wird. Im engeren
Umbkreis ist er als ihr Lager vorzustellen, im weiteren als die von



ZEIT UND RAUM IN SENECAS TRAGODIEN 349

den Siegern kontrollierte Troas mit Kiiste und Hafen, in dem
ihre Flotte liegt und auf die Riickfahrt wartet. Auf der Biihne
haben die Trojanerinnen, sieht man von Uberbringem von
Schreckensbotschaften ab, keinen anderen Auftritt als den von
Griechen, den Siegern und Herren, zu erwarten. Der Biithnen-
raum ist Preisgegebensein gefangener Frauen inmitten minnli-
cher Siegerwelt.

Die Biihne ist von Anfang an durch den Grabhiigel Hec-
tors bestimmt; im Fingangsmonolog nur angedeutet (v.31),
d.h. vorausgesetzt, wird er in Akt III, v.483 ff. beschrieben
als das fiir das Folgende entscheidende Requisit, eine Biih-
nenanweisung, die natiirlich auch schon fiir die Eingangsszene
des Stiickes gilt. Das Grab Hectors vor den geborstenen®’
Mauern des zerstorten Troja ist sinnfilligstes Bild fiir den
Untergang der Stadt. Ein Grabmal als die einzige ‘Behausung’
auf dem unbehausten Feld vor der zerstdrten Stadt, dem
Schlachtfeld und der Stitte der erschlagenen Krieger, deren
Gebeine iiberall verstreut umherliegen (v.32 £.; 893-895), und
jetzt dem gemeinsamen Ort griechischen Militdrs und troja-
nischer kriegsgefangener Frauen: dieses Grabmal intensiviert
die dramatische ‘Bedeutung’ des Raumes, d.h. den Anteil, den
der Bithnenraum an der Bedeutung des Dramas hat, und
macht ihn geradezu emblematisch. Dariiber hinaus wird Hec-
tors Grabhiigel sichtbarer Kristallisationspunkt fiir eine das
Drama bestimmende Antithese, die zwischen Hector und
Achill.

Schauplatzwechsel muss in diesem Drama nicht angenom-
men werden; alle Phasen der Handlung vollziehen sich “auf ein
und demselben Platz”, dem “freien Feld vor den Mauern des
zerstorten Troias, beim [...] Grabhiigel Hectors”,>¢ eben dem

5 Vgl. v.15/16a; 622; 1068; 1076a; 1086a.

56 W. STROH, “De Senecae Troade. Senecas Troas”, in Sabina VOGT, Valahfri-
dus STROH, Philippus TRAUTMANN (edd.), Senecae Troadis libellus bilinguis. Zwei-
sprachiges Programmbheft (Miinchen 1993), 74-83; hier 77, der noch darauf hin-
weist, dafl es kein separates Gefangenenlager fiir die Trojanerinnen gab.



350 ERNST A. SCHMIDT

gemeinsamen Raum der Sieger und Besiegten. Allerdings kann
man annehmen, dass innerhalb des weiteren Raums des grie-
chischen Lagers Trojanerinnen und Griechen in der Weise biih-
nentechnisch getrennt sind, dass die gefangenen Frauen von der
einen, die Griechen von der anderen Seite auftreten.

Uber dieses in dem genannten Aufsatz vorgeschlagene Bild
ist jedoch hinauszugehen. Der Raum ist bei aller Bedeu-
tungsaufladung noch immer als zu real und natiirlich vorge-
stellt. Aber dieser Bithnenraum, der, im technischen und cho-
reographischen Sinn, mit Bewegungen auszumessender
geometrischer Raum und mit den Konstellationen der Figu-
ren und Requisiten vor der Theaterriickwand sinnlich wahr-
nehmbarer Naturraum bleibt, ist doch ganz zu einem Bedeu-
tungsraum geworden, einer emblematischen Chiffre fur
verlorenen Krieg, dessen Ende die Absolutsetzung des Feindes
nicht beendet, sondern, im Gegenteil, erst eigentlich zum
Vorschein bringt. Aus der Ansetzung einer solchen umfassen-
den Raumsemantisierung folgt, dass die Einheit des Ortes
nicht so sehr als eine aus der Einheit der Handlung abgelei-
tete Forderung oder Gegebenheit erscheint, als dass sie die
einheitliche Bedeutung der Handlung auch sinnlich unter-
streicht und ihr einheitliche Atmosphire verleiht. Der Auf-
tritt also der Andromacha nach dem Chorlied an gleichem
Ort wie die vorangegangenen Szenen des Streits zwischen
Agamemnon und Pyrrhus und der Prophezeiung des Calchas
hat also nicht eine Pointe darin, dass ihr Leiden am gleichen
Realort geschieht wie dessen Ankiindigung, sondern darin,
dass alle diese Szenen durch den einheitlichen Bedeutungsort
zu dramatischen Durchfithrungen einer einheitlichen Bedeu-
tung werden.

Diese Raumdeutung befreit auch von der Diagnose von
scheinbaren Widerspriichen. Ein solcher findet sich im Boten-
bericht iiber die Ermordung des Astyanax, v.1086b/1087:
atque aliquis (nefas) | tumulo ferus spectator Hectoreo sedet, ein
Widerspruch nicht nur fiir den Zuschauer der dramatischen
Handlung, der den Hectorgrabhiigel die ganze Zeit im Auge



ZEIT UND RAUM IN SENECAS TRAGODIEN 351

gehabt hat und dort keinen Gaffer hat sitzen sehen, sondern
auch fiir einen Leser, dem ein hinterszenisches Geschehen
berichtet wird, in das auf einmal ein szenisches Requisit ein-
riickt. Sowie man aber mit Bedeutungsraum Ernst macht, wird
die Konstellation von Hectorgrab und Ermordung des Hec-
torsdhnchens von den vorangegangenen Szenen (zumal dem
Versteck des Astyanax in diesem Grab) dramatisch erklart und
bedeutungsvoll. Man muss dann auch bei den Zeugen des
Mordes, die auf verkohlten Dichern und Mauertriimmern sit-
zen (v.1085/1086a) nicht an einen hinterszenischen Teil der
Stadtmauer denken, verschieden von dem Teil der Befestigung
Trojas, die wir als Bithnenhintergrund sehen, sondern man
kann eben die zerstorte Schutzmauer der Stadt, die den sicht-
baren Biithnenraum in seiner Bedeutung bestimmyt, als bedeu-
tungsbestimmenden Teil auch des nur erzihlten Geschehens
auffassen.

Der Chor, der die gleiche Bithne wie die Figuren der
Handlung einnimmt, gehort damit dem gleichen Bedeu-
tungsraum wie diese an. Doch ist dieser Bedeutungsraum
insofern kein einheitlicher euklidischer Raum, als der Chor
bald Teil des dramatischen Geschehens ist und also in Kom-
munikation mit den Figuren des Dramas steht wie am Anfang
der 7roades oder in der Mitte des Agamemnon, bald, wiewohl
in gleicher sinnlicher Prisenz, fiir das gleichzeitige Geschehen
wie nicht prisent und nicht einmal als Zuschauer vorzustel-
len ist.’” Den Ort des Chors kennzeichnet also ein analoges
Changieren wie seine Zeit. Er tritt demnach je nach Bediirf-
nis der Handlung gewissermassen in deren Ort und Zeit ein,
oder er bleibt fiir sich. Dieses Changieren ist kein Wechsel
kategorialer Ort- und Zeitbestimmungen, sondern ein Funk-
tionswechsel, den man dramaturgisch realisieren kann, wenn
man auf konventionelle dramatische und mimetische Kate-
gorien verzichtet.

57 Vgl. Wolf STEIDLE, “Zu Senecas Troerinnen”, in Philologus 94 (1941), 266-
284; hier: 278.



352 ERNST A. SCHMIDT

2.2. Raumregie

In zwei Dramen Senecas, der Phaedra und dem Thyestes, fin-
det sich eine Szene, die in einem Innenraum spielt>® bzw.,
genauer (denn eben das ist ihre Pointe), die zugleich in einem
Innenraum spielt und von einer Figur auf der zum Himmel hin
offenen Biihne beobachtet (und kommentiert) wird. Es ist unklar,
ob der Einblick in den Innenraum hinter der Biihne durch Off-
nen des zentralen Portals der Bithnenwand (die valva regia) oder
durch ein Ekkyklema®® erfolgen soll. Die Regie-Anweisungen
besagen das erstere (vgl. Phaedr. 384; Thy. 901b-902 mit 908).
Im Thyestes folgt auf die von Atreus beobachtete und beschrie-
bene Palastszene und das Lied seines Bruders ihr Dialog, also
Kommunikation zwischen einer Figur auf der Bithne und einer
Figur in einem Innenraum. In der Phaedra dagegen scheinen sich
nach den Worten der Kénigin, lis in silvas ferar (v.403b), die
Tore wieder zu schliessen und wird die Palastéffnungsszene been-
det. Der Chor wendet sich an die Amme: Sepone questus; non
levat miseros dolor und agreste placa virginis numen deae (v.404 £.),
die dann auch das folgende Gebet spricht. Wihrend oder nach
der Wahnsinnsszene hatte die zuschauende Amme also zu klagen
begonnen.®® Das bedeutet fiir die gedachte Biihnenrealisierung
wortloses mimisches Mitspielen einer Figur, indem sie vorn auf
der Bithne mit Klagen das Geschehen im Hintergrund begleitet.

Die Palastéffnungsszene in der Phaedra hat in anderer Hin-

sicht eine Parallele in der Med. Eine Szenenfolge wie die von
v.360-403, zuerst Bericht, dann sichtbares Geschehen mit Rede

8 Vgl. D.E SUTTON (0.Anm.26), 18.

59 Bzw. durch eine “exostra” (4 ¢£morpa, belegt auch t& #worpw), falls diese
hellenistische Bithnenmaschine einem Ekkyklema entsprach. Vgl. zu den Belegen
und der Frage, ob es sich um eine Variante des Ekkyklema handelt: Eric CsAPO
and William J. SLATER, The Context of Ancient Drama (Ann Arbor 1995), Regi-
ster 5.2

60 Somit liegt hier der in VERE (0.Anm.8), 355, Anm.37 genannte iiblichste
Typ retrospektiver Figurenanweisungen vor. Auch der stumpfeste Regisseur wird
spitestens, wenn es zu den Worten sepone questus bei der Probe dieses Aktes
kommt, den Schauspieler der Amme darauf hinweisen, daff er vorher klagen
miisse.



ZEIT UND RAUM IN SENECAS TRAGODIEN 355

der Figur, von der zuvor beschreibend die Rede gewesen war,
gibt es ndmlich auch im vierten Akt der Medea (v.670-842):
Zuerst tritt dort die Amme auf und berichtet schreckenserfiillt
von einer rasenden Medea, die einen furchtbaren Zauber vor-
bereite. Dann heisst es “siche” (v.738), wie in Phaedr..384, und
wir sehen und horen Medea selbst bei ihrem magischen Werk,
der Herstellung eines Gifts, mit dem sie ein Hochzeitsgewand
fiir die Braut Iasons trinkt.6!

BIBLIOGRAPHIE

1. Kommentare und Ubersetzungen zu Senecas Tragodien

Frederick AHL (ed.), Seneca. Medea. Translated and with an Intro-
duction (Ithaca and London 1986).

Margarethe BILLERBECK (ed.), Seneca. Hercules Furens. Einleitung,
Text, Ubersetzung und Kommentar, Mnemosyne Suppl. 187
(Leiden 1999).

C.D.N. CosTta (ed.), Seneca. Medea. Edited with Introduction and
Commentary (Oxford 1973).

J.G. FiTCcH (ed.), Seneca’s Hercules Furens. A critical text with inro-
duction and commentary (Ithaca and London1987).

Konrad HELDMANN (ed.), L. Annaeus Seneca. Oedipus. Lateinisch/
Deutsch. Ubers. und hrsg. (Stuttgart 1974).

Wilfried STROH, “De Senecae Troade. Senecas Troas”, in S. VOGT,
W. STROH, Ph. TRAUTMANN (edd.), Sernecae Troadis libellus bilin-
guis. Zweisprachiges Programmbheft zu Senecas Troas (zur Miin-
chner Auffithrung im November 1993), 74-83.

2. Literatur zum Drama a_llgemein und zu Dramen anderer
Autoren

Eric CsaPO and William J. SLATER, The Context of Ancient Drama
(Ann Arbor 1995).

61 Zur riumlichen Realisierung des Schluflaktes der Phaedra vgl. VERE
(0.Anm.8), 357-360.



354 ERNST A. SCHMIDT

Manfred PFISTER, Das Drama. Theorie und Analyse (Miinchen, UTB,
19979),

Jiirgen Paul SCHWINDT, Das Motiv der “Tagesspanne’ — Ein Beitrag
zur Asthetik der Zeitgestaltung im griechisch-romischen Drama, Stu-
dien zur Geschichte und Kultur des Altertums, N.E, 1.Reihe:
Monographien, 9. Band (Paderborn 1994).

Wolf STEIDLE, Studien zum antiken Drama. Unter besonderer Beriick-
sichtigung des Biihnenspiels (Miinchen 1968).

3. Literatur zu Senecas Tragodien

Kurt ANLIKER, Prologe und Akteinteilung in Senecas Tragodien, Noctes
Romanae 9 (Bern und Stuttgart 1960).

J.G. FITCH, “Sense-pauses and Relative Dating in Seneca, Sophocles
and Shakespeare”, in A/Ph 102 (1981), 289-307.

Paul FRIEDLANDER, “Vorklassisch und Nachklassisch”, in Das Problem
des Klassischen und die Antike, hrsg. von Werner JAEGER (Leipzig
und Berlin 1931), 33-46.

Wolf Hartmut FRIEDRICH, Untersuchungen zu Senecas dramatischer
Technik (Borna-Leipzig 1933; Diss. Freiburg i. Br. 1931).

Wolf Hartmut FRIEDRICH, “Die Raserei des Hercules. Die makrokosmi-
schen Phantasien des rasenden Hercules”, in Senecas Tragodien, hrsg.
von Eckard LEFEVRE, Wege der Forschung Bd. 310 (Darmstadt
1972), 131-148 (zuvor in: W.H. FRIEDRICH, Vorbild und Neugestal-
tung. Sechs Kapitel zur Geschichte der Tragodie (Gottingen 1967), 96-
111 = Abschnitt 3 [Untertitel] des Kapitels III [Titel]); hier: 143 f.

Eckard LEFEVRE (ed.), Senecas Tragodien, Wege der Forschung Bd. 310
(Darmstadt 1972). '

Eckard LEFEVRE (ed.), Der Einfluss Senecas auf das europiische Drama
(Darmstadt 1978).

Eckard LEFEVRE, “Senecas Tragodien”, in Der Einfluss Senecas auf
das europiische Drama, hrsg. von Eckard LEFEVRE (Darmstadt
1978), L:11

Wolf-Liider LIEBERMANN, “Musikalische Elemente als Mittel poeti-
scher Gestaltung in antiker Dichtung”, in Musik und Dichtung,
hrsg. von M. VON ALBRECHT und W. SCHUBERT (Frankfurt a.
M., etc. 1990), 63-86.

Anna Lydia MOTTO and John R. CLARK, “Senecan Tragedy: Patterns of
Irony and Art”, in The Classical Bulletin, St. Louis 48 (1972), 69-76.



ZEIT UND RAUM IN SENECAS TRAGODIEN 399

William H. OweN, “Commonplace and Dramatic Symbol in Sene-
ca’s Tragedies”, in 7APA 99 (1968), 291-313.

William H. OwWEN, “Time and Event in Seneca’s Troades”, in WS 83
= N.E 4 (1970), 118-137.

Ernst A. SCHMIDT, “Aparte. Das dramatische Verfahren und Senecas
Technik”, in RAM N.E. 143 (2000), 400-429.

Ernst A. SCHMIDT, “Der dramatische Raum der Tragédien Senecas.
Untersuchungsprogramm und Illustrationen zu Raumregie und
Raumsemantik”, in WS 114 (2001), 341-360.

Gustav Adolf SEECK, “Senecas Tragodien”, in Das rimische Drama,
hrsg. von E. LEFEVRE, Grundriss der Literaturgeschichte nach
Gattungen (Darmstadt 1978), 378-426.

Jo-Ann SHELTON, “Problems of Time in Seneca’s Hercules Furens and
Thyestes”, in California Studies in Classical Antiquity 8 (1975),
257-269.

Wolf STEIDLE, “Zu Senecas Troerinnen”, in Philologus 94 (1941),
266-284.

Wolf STEIDLE, “Zur Erfindung von Senecas Troades”, in DERS., Stu-
dien zum antiken Drama. Unter besonderer Beriicksichtigung des
Biihmenspiels (Miinchen 1968), 56-62.

Wilfried STROH, “Seneca: Troas. Zur geplanten Auffithrung am Insti-
tut fiir Klassische Philologie der Universitit Miinchen” (Manus-
kript von 4 Seiten, 1993).

Wilfried STROH, “Inszenierung Senecas. I. Die Auffiihrung der Zroas
als philologisches Experiment”, in Orchestra. Drama Mythos
Biihne, hrsg. von A. BIERL und P. v. MOLLENDOREF (Stuttgart
und Leipzig 1994), 248-263.

D.E SUTTON, Seneca on the Stage, Mnemosyne Suppl. 96 (Leiden 1986).

Sabina VOGT, Valahfridus STROH, Philippus TRAUTMANN (edd.), Sene-
cae Troadis libellus bilinguis. Zweisprachiges Programmbheft (Miin-
chen 1993).

Bernhard ZIMMERMANN, “Seneca und der Pantomimus”, in Struktu-
ren der Miindlichkeit in der rimischen Literatur, hrsg. von
G. VOGT-SPIRA, ScriptOralia 19 (Tiibingen 1990), 161-167.

Otto ZWIERLEIN, Senecas Hercules im Lichte kaiserzeitlicher und spitan-
tiker Deutung, Abh. Akad. der Wiss. Mainz, 1984, Nr.6 (Wies-
baden 1984).

Otto ZWIERLEIN, Kritischer Kommentar zu den Tragidien Senecas
(Mainz/Stuttgart 19806).



356 ERNST A. SCHMIDT

Otto ZWIERLEIN, Die Rezitationsdramen Senecas. Mit einem kritisch-
exegetischen Anhang, Beitr. zur Klass. Philologie Heft 20

(Meisenheim am Glan 1966).



DISCUSSION

H.M. Hine: Thank you for your paper, which I found fasci-
nating and persuasive, even though I have previously been
tempted to see much more temporal continuity within the plays
than you do. I have a very general question: you argue in effect,
if I have understood correctly, that the plays fall into sections
between which there is no temporal continuity, no ‘real-time’
before and after. However, within each of these sections the char-
acters are speaking and acting in real time, and frequently look for-
ward and backwards in time; and sometimes there presumably is
a ‘real-time’ link between successive sections (for example, between
the last three acts of Phaedra). My question is a rather simple-
minded one: how does the reader or spectator know when there
is a real-time connection between sections and when there is not?

E.A. Schmids: Es ist in der Tat unvermeidlich, die Handlung
innerhalb eines Aktes oder einer Szene im Sinn der zeitlichen
Kategorie Frither-und-Spiter zu verfolgen, als Leser wie als
Zuschauer. Auch die Folge der Akte wird der Leser oder
Zuschauer als zeitliches Frither-und-Spiter erleben, ohne sich
Rechenschaft iiber Kontinuitit oder Diskontinuitit abzulegen
und ohne zwischen einem zeitlichen oder semantischen oder
informationstechnischen Frither-und-Spiter zu unterscheiden.
Nur fiir das Gesamtverstindnis der Dramen Senecas, ihrer dra-
maturgischen Eigenart und Darstellungslogik, ist es wichtig,
dem Zeitcharakter nachzudenken. Dann wird man auf eine ins-
gesamt nicht kausal-pragmatische Handlungsfolge stossen. Das
will ich mit einem Gedankenexperiment verdeutlichen. Wir
wollen uns die Folge der Zweikimpfe zwischen Tugenden und
Lastern in der Psychomachia des Prudentius als ein Drama mit
ebenso vielen Akten vorstellen. Innerhalb jedes Aktes kann die
Handlung als sich in realer Zeit vollziechend betrachtet werden



358 DISCUSSION

(wobei man von dem allegorischen Charakter insofern absehen
darf, ja, muss, als die einzelnen Handlungselemente sich nicht
Zug um Zug ins Moralische iibersetzen lassen). Die Folge der
Akte dagegen geschieht zwar als (scheinbar zeitliches) Friiher-
und Spiter, hat aber nicht den Sinn eines kausal-pragmatischen
Nacheinanders in der Zeit, auch nicht in der Applikation auf die
moralischen Prozesse in der Seele. Und doch ist die Reihenfolge
der Kidmpfe insgesamt und sind die jeweiligen Nachbarschaften
in ihrem Nacheinander nicht beliebig, sondern haben einen
theologisch-ethischen Sinn.

J. Luque Moreno: Nada tengo qe afiadir a su magnifica lec-
cién. Quisiera, sin embargo, plantearle tres pequefias cuestio-
nes, una sobre el aspetto temporal y dos sobre el aspecto espa-
cial (éstas un tanto marginales al tema qe usted ha estudiado):
en cuanto al tiempo, ;cree usted que serfa rentable un estudio
sistemdtico de los tempora verbi (tanto en sentido absoluto como
relativo) para precisar la existencia o no de relacién temporal
entre unos sectores y otros dentro de cada obra? En cuanto al
espacio, ; tienen, en su opinion, algin significado los ‘atopismos’
(habituales en estas obras como en tantas otras de la literatura
latina) y por otro lado, el frecuente recurso a alusiones geogré-
ficas (sobre todo de una geografia mds o menos mitica)?

E.A. Schmidt: Die Beobachtung der Tempora fithrt wahrt-
scheinlich auf interessante Resultate und sollte weder in der Ein-
zelinterpretation der Szenen (wo vor allem an die Relation von
Futura und Praesentia [incl. Imperativen] in ihrem Neben- und
Nacheinander sowie an die von Praesentia und Perfecta zu den-
ken wire) noch im Blick auf die Beziehung verschiedener Akte
und Szenen untereinander vernachlissigt werden. So ist z.B.
Herc.f. 46b-63a (effregit, vidi etc.) im Verhiltnis zu v.520 ff.,
dem gerade jetzt erfolgenden Heraufkommen des Hercules aus
der Unterwelt, interpretationsbediirftig.

Die Atopismen in Senecas Dramen stellen im Rahmen der
romischen Dichtung wohl keine Ausnahme dar. Sie lassen nur



ZEIT UND RAUM IN SENECAS TRAGODIEN 359

erkennen, dass kein Realismus, geschweige denn Naturalis-
mus, angestrebt ist. Die Geographie Atticas in der Auftritts-
arie des Hippolytus, ungeeignet als Anweisung fiir reale Jagd,
ist ein Bild fiir die Jagd als Lebensform eines Atheners und zu
imaginierende symbolische Landschaft um das Athen der
Bithne herum.

W, Schubert: Mit besonderem Interesse habe ich natiirlich die
Analogien zu musikalischen Formen verfolgt, die Sie in Threm
Vortrag vorgenommen haben (Ouvertiire, Arie bzw. sogar
‘Abgangs-Arie’ des Hippolytus etc.). Was den Chor betrifft
— der einzige kontinuierliche ‘musikalische’ Terminus von der
attischen Tragddie bis in die neueste Zeit — haben Sie iiber-
zeugend dargelegt, dass es bei Seneca die Moglichkeit gibt, den
Chor je nachdem in die Handlung eintreten zu lassen oder ihn
aus ihr zu entfernen, ihn sozusagen im Off zu Wort kommen
zu lassen. Diese Praxis gibt es seit jeher im Musiktheater der
Neuzeit und im Oratorium. Zwei Beispiele: In Monteverdis
Orfeo spielen Chore eine wichtige Rolle. In der Oberwelt repra-
sentiert der Chor die Hirten und Nymphen, in der Unterwelt
die Geister. Die Oberweltchore sind stets in die Handlung inte-
griert; die Unterweltchére fungieren lediglich als Akttrenner.
Am Ende des 3. Aktes, nach Einschliferung des Charon, besingt
der Chor den Wagemut und den Erfolg menschlichen Bestre-
bens (vgl. Sophokles polla ta deina); am Ende des 4. Aktes wird
resiimiert, dass Orpheus zwar die Unterwelt, nicht aber sich
selbst besiegt habe. Aber dennoch schaltet er sich auch einmal
in die Handlung ein — und erweist sich erst dadurch wirklich
als Chor der Unterweltgeister, wenn er auf die Bewilligung des
Pluto an Orpheus den Kommentar gibt: Pietade oggi e amore
trionfan nell’ Inferno. Das ist ganz situativ, nicht zuletzt durch
das oggi. Zweites Beispiel: die Bachschen Passionen. Hier ist der
Chor je nach Bedarf auflerhalb der Handlung (Rahmenchére)
oder innerhalb der Handlung (Turbae-Chére) oder die Hand-
lung meditierend begleitend (Chorile). — Jetzt aber meine phi-
lologische Frage: Ist diese Art, mit dem Chor zu verfahren, ein



360 DISCUSSION

Spezifikum Senecas, oder ist das in der attischen Tragodie vor-
geprigt? Wenn ja: Welche Anderungen und welche Intentionen
fiir die Anderungen wiirden Sie bei Seneca ausmachen?

E.A. Schmidt. Die Funktionsinderungen des Chors in den
Passionen Bachs stellen ein iiberzeugendes Analogon zum
senecanischen Dramenchor dar. Die Differenzen zu Bachs
Oratorien einerseits, zur griechischen Tragddie andererseits lie-
gen hauptsichlich in der Weise der szenischen Prisenz. Ort
des griechischen Chors ist nicht die Biihne, sondern die
Orchestra, ein getrennter Raum. In Oratorien nimmt der
Chor zwar sichtbar einen Raum ein, dieser ist aber kein sze-
nischer Ort in Relation zum dramatischen Geschehen; das
Gleiche gilt fiir den Evangelisten, dessen Position in gleicher
Reihe mit den anderen Solisten keine Aussage iiber riumliche
Beziehungen macht. Der senecanische Chor teilt die Biihne
mit den dramatischen Figuren. Deshalb ist das Changieren
seiner Funktion nach Raum und Zeit auffilliger als in der atti-
schen Tragodie.

J. Dangel: Cet exposé démontre, par la force de ses argu-
ments scientifiques, a quel point le temps et 'espace sont des
notions tragiques chez Séneque du fait méme de leur com-
plexité. A la regle scénique de I'unité de temps, de lieu et
d’action se surimpose le temps “non-temps” du mythe, I'es-
pace symbolique du texte littéraire dans son héritage d’écri-
ture et dans le contexte sénéquien. On retrouve ainsi par
exemple la “géographie du tragique” de la tragédie grecque
classique avec ses noms propres et ses lieux porteurs d’une
“histoire” et non d’une idée notionelle. Pourtant cette atem-
poralité “universelle” est mélée chez Séneéque, comme le
montre cette communication, 2 une discontinuité chronolo-
gique, a des désordres temporels, a des formes d’usteron-pro-
teron qui sont en effet riches d’interrogations sur I'écriture
tragique de Séneque. La tragédie républicaine en fragments
n’autorise aucune hypothese. Pourtant, ne peut-on évoquer, a



ZEIT UND RAUM IN SENECAS TRAGODIEN 361

ce sujet Tite-Live 7, 2, 8 rappelant que la tragédie latine est
née avec Livius Andronicus qui substitue 4 des échanges sans
lien logique une fabula en argumentum? 1l s'agit alors peut-étre
d’insister sur une histoire non pas racontée, mais “révélée”
(fari) en argumentaire de causalités emblématiques? Plus exac-
tement, contrairement a I'épopée argumentum perpetuum, cet
argumentaire de séquences exemplaires (spectaculaires en evi-
dentia) admettait normalement la discontinuité, voire I'inver-
sion tragique.

E.A. Schmidy: Falls man aus dem Fehlen der Qualifizierung
des argumentum der ersten romischen Dramen als perperunm
bei Livius schliessen darf, dass sie sich gerade dadurch vom
Epos unterschieden (vgl. Varro, Men. f7.398 Astbury), hitte
man in der Tat einen erhellenden Hinweis auf die Struktur
des republikanischen Dramas und eventuell sogar auf eine
Vorwegnahme dessen, was ich als Eigenart Senecas betrach-
tet habe.

E. Malaspina: Mi pare che quanto da Lei sostenuto nella
seconda parte della Sua bella relazione avvalori la tesi del tea-
tro di Seneca come teatro nato per la scena: mi piacerebbe sen-
tire il Suo parere sulla questione. Mi pare, perd, che la nega-
zione di una temporalita lineare e causale nei drammi, di cui
Lei parla nella prima parte, vada esattamente nella direzione
opposta. Non crede, cio¢, che una surrealistische Produktion
(p. 331) sarebbe stata difficile da seguire per lo spettatore
antico, ancora ignaro del teatro dell’assurdo? Una lettura,
invece, con la possibilita di svolgere e riavvolgere il rotolo in
ogni momento, penso avrebbe permesso di gustare meglio le
simultane Handlungssequenzen (esattamente come capita a noi
lettori moderni).

E, a proposito di questa simultaneitd, non ho difficolta ad
accettarla per i prologhi recitati da personaggi che poi non
compaiono pilt (Herc.f, Ag. e Thy.) ed al limite per la Phae-

dTZZ, mentre essa hon mi convince ancora dCl tutto pecr gll altri



362 DISCUSSION

drammi. Non possiamo certo ridiscuterli tutti e prendiamo
quindi solo 'esempio della Medea: la simultaneita prologo
— atti II-V & da postulare di necessita se si vede come gia
presa in Med. 19-26 la decisione di uccidere i figli. Ma Lei sa
benissimo che peperi puod essere interpretato in molti modi:
Medea ha gia ‘partorito’, cio¢ ‘inventato’, la sua wultio e
risponde con questo verbo alla sua propria aspirazione di avere
liberos similes patri / similesque matri (24-25). Lironia tragica
rispetto al destino prossimo dei figli ¢ colta solo dal lettore,
mentre Medea resta qui a mio avviso all’oscuro dell’ambiguita
allusiva delle sue parole. Esse, quindi, non entrano in colli-
sione con la ‘vera’ decisione omicida dei vv. 549-50 ed il pro-
logo si pud considerare non come simultaneo ed immanente
all’'azione, ma come cronologicamente anteriore. Lo stesso,
credo, si potrebbe sostenere anche per i prologhi di 77o.,
Phoen. ed Oed.

Infine una piccola curiositd, a proposito delle dibattute
indicazioni registiche in Herc.f. 918-9 (bibliografia nel com-
mento di Margarethe Billerbeck, p.502-3): come deve reagire,
secondo Lei, Ercole sulla scena alle parole del padre, Nate,
manantes prius | manus cruenta caede et hostili expia? Si lava le
mani (e quindi non compie alcun sacrilegio) oppure disubbi-

disce ad Anfitrione?

E.A. Schmidt: Die jeweils zweiten Abschnitte der beiden
Teile meiner Vorlage zielen in der Tat auf Bithnenauffithrung.
Ich sehe die Textintention auf szenische Auffithrung (also die
Intention der Dramentexte als Theaterskripte) vor allem in
den folgenden Elementen gegeben: den impliziten Regiean-
weisungen, dem Beiseitesprechen (Aparte), den Hinweisen auf
stummes pantomimisches Spiel und auf Requisiten. Die
jeweils ersten Teile dagegen sind in der Frage der Biihnen-
auffithrung neutral. Ein antiker Zuschauer hitte sich zum
vollen Verstindnis der Auffithrung wie der Lektiire eines Sene-
cadramas wohl wirklich von gewissen Vorstellungen und Kon-
ventionen befreien und seine Erwartungen korrigieren miissen



ZEIT UND RAUM IN SENECAS TRAGODIEN 363

— wie wir heutigen Philologen beim Studium dieser tragi-
schen Kunst. Aber abgesehen davon, dass ich den Charakter
der Stiicke Senecas nicht surrealistisch nennen wiirde — das
war die Formulierung in einem Zitat —, geschweige denn
absurd, auch eine konventionelle Auffassung des Gesche-
hensablaufs wire nur ein partielles Hindernis fiir den Mit-
vollzug gewesen, da die infolgedessen entstehenden Wider-
spriiche und Unklarheiten bei einer Auffithrung nicht
wahrgenommen werden.

Mit der Auswahl des Eingangsmonologs der Medea als eines
Falles, in dem der OQuvertiirencharakter des ersten Aktes nicht
einleuchtet, machen Sie mir die Sache zugleich leicht und schwer.
Schwer insofern, indem ich zuvor von allen anderen Fillen tiber-
zeugen miisste, leicht, weil ich im Streit um die Interpretation der
genannten Verse gerade von dem Sonderstatus der senecanischen
Eingangsszenen aus Position beziehen zu konnen glaubte. Die-
ser Sonderstatus scheint mir aber auch unabhingig von einem
solchen Analogieschluss und der Deutung der fraglichen Verse im
Tenor des ganzen Monologs, in Kontradistinktion zum Mono-
log am Anfang des zweiten Akts gegeben zu sein. Die Medea des
ersten Aktes ist von Anfang an entschiedener als die des zweiten.

In Nate, manantes prius | manus cruenta caede et hostili expia
sehe ich eine implizite prospektive Figurenanweisung. In der
Regel muss im Fall solcher Regieanweisungen, wenn sie eine Auf-
forderung an eine andere Person enthalten, am folgenden Text
tiberpriift werden, ob dem Befehl oder der Bitte entsprochen
wird. Das ist manchmal leicht, wie z.B. 7/y. 901b/902 mit 908
ff. Hier im Herc.f. ist es nur auf den ersten Blick schwieriger: Die
Reaktion des Hercules (v.920-924a) ist zwar nur indirekt, dafiir
aber um so deutlicher. Wenn er den irrealen Wunsch ausspricht,
eben das Blut des Tyrannen zu opfern, dann iiberbietet er noch
seine blutigen Hinde, an denen Amphitryon Anstoss nimmt,
und daraus folgt: Er denkt gar nicht daran, sich die Hinde zu
waschen. Es gibt allerdings Fille, in denen solche Fragen sich
nicht entscheiden lassen, in denen der Autor also dem Regisseur,
d.h. dem dramaturgischen Interpreten, freie Hand lisst.



364 DISCUSSION

W.-L. Liebermann: 1) Die symbolische Bedeutung zeitlicher
Momente wie Sonnenaufgang und Sonnenuntergang erinnert
an entsprechende Erscheinungen in Vergils Aeneis, wie sie bereits
Richard Heinze verstanden hat.

2) Was die Auffiihrungsproblematik betrifft, so ist sie m.E.
sinnvoll nur in der Form zu behandeln, dass man fragt, ob eine
Auffiihrung den Senecatragbdien forderlich ist oder nicht. a)
Was hat ein Regisseur dem Leser/Horer voraus? Seine Not-
wendigkeit scheint mir allein aus den retrospektiven Figuren-
anweisungen hervorzugehen — allerdings auch nur dann, wenn
man lediglich von einer einmaligen Lektiire ausgeht. Vermut-
lich liesse sich sogar die These aufstellen, dass die konkrete sze-
nische Realisierung die Imagination des Lesers/Horers ein-
schrinke, und es liesse sich des weiteren die Frage stellen, ob
eine solche Einschrinkung der spezifischen Eigenart der sene-
caischen Dramen zugute kommt. b) Entscheidend aber scheint
mir die Uberlegung, ob gerade angesichts der nachgewiesenen
Semantisierung, der emblematisch-allegorischen oder zumin-
dest symbolischen Merkmale der Tragodien Senecas die
konkrete Realisierung durch einen Regisseur nicht eher kon-
traproduktiv ist — wie auch eine eventuell analoge Wahrneh-
mungseinstellung des Lesers/Horers einen unangemessenen
Rezeptionsmodus darstellt (wie das ja auch angeklungen ist).
Ich gebe ein Beispiel aus der Phaedra: Zu Beginn des Gesprichs
zwischen Amme und Hippolytus wird festgestellt, dass die
‘Biithne’ ansonsten leer ist (Phaedr.425) — dann tritt Phaedra
selbst auf, um Hippolyus ihre Liebe zu bekennen: commodes
paulum, precor,| secretus aures. si quis est abeat comes. — En locus
ab omni liber arbitrio vacar (Phaedr.599 ff.). In beiden Fillen
hat die Aussage semantische Funktion, eine demonstratio ad ocu-
los diirfte eher zwar nicht unldsbare, aber doch unnétige
Schwierigkeiten schaffen (zumal auch die Amme weiter als
anwesend zu denken wire).

E.A. Schmidt: 1) Der Hinweis auf die Aeneis plausibilisiert

die entsprechenden Deutungen in der Forschung.



ZEIT UND RAUM IN SENECAS TRAGODIEN 365

2) Ich bestreite, dass die Frage, ob eine Auffiihrung den
Senecatraddien forderlich sei, das entscheidende Kriterium fiir
Sinn oder Unsinn der Problematik bilde. Das Entscheidende
ist die Methode und das Verstindnis des Textcharakters der
Stiicke. Zu a): Ausser den impliziten retrospektiven Figuren-
anweisungen gibt es andere Hinweise auf den Bithnencharak-
ter im Text (vgl. o. in der Entgegnung auf die Anmerkungen
von Herrn Malaspina). Ich schliesse nicht aus, dass eine szeni-
sche Realisierung die Imagination des Lesers/Horers ein-
schrinke. Aber das gilt nicht nur fiir jede beliebige Auffithrung
eines Theaterstiicks, sondern fiir jede Wirklichkeitswahrneh-
mung im Verhiltnis zur vorausgegangenen Imagination (Grie-
chenlandreise, Wiedersehen des Heimatdorfes nach vierzig Jah-
ren). Ich wiirde auch dann die methodische Forderung
anerkennen, den literarischen Status der Texte der Senecadra-
men (Lesetexte, Theaterskripte) zu bestimmen, wenn ich
glaubte, eine Auffithrung verédete meine Imagination und ver-
dunkelte eher den Gehalt des Dramas. Im Blick auf die Rede
von Leser/Horer-Imagination muss man sich auch Rechenschaft
dariiber geben, ob diese sich eine fiktive Wirklichkeit oder ein
Bithnengeschehen vor das geistige Auge malt. Wenn ich durch-
weg Theater imaginiere und der Text typische Bithnencharak-
teristika bietet (wie Aparte oder stummes Spiel), scheint die
Annahme, man habe es mit einem Theaterskript zu tun, also
mit dem, als was sich die Texte ausgeben, jedenfalls die nichst-
liegende zu sein. Zu b): Hier scheint mir verriterisch, dass der
Text auch den Leser offenbar nicht hindert, mit der Gegenwart
der Amme zu rechnen (‘als anwesend zu denken’). Aber mein
eigentliches Gegenargument ist dieses: In v.424/425a bemerkt
die Amme, dass Hippolytus ohne Begleitung gekommen ist,
und nach kurzem Zogern spricht sie ihn an. Auch Phaedra, die
diese Worte nicht gehort hat, bezieht sich nur auf eventuelle
Begleiter Hippolyts. Wir wissen, aus den Worten der Amme
und weil wir es auf der Biithne sehen, dass diese leer ist. Phae-
dra weiss es nicht, und ihre Worte werden auf der Folie der
Bemerkung der Amme um so bedeutungsvoller. Die Amme



366 DISCUSSION

stellt in einem Selbstgesprich die Eignung der Szene fiir ihre
Verfihrungsrede fest; Phaedra jedoch redet Hippolytus an, und
die Bitte um sein Gehor, dass nur er nur fiir sie dasei, und der
an ihn gerichtete Wunsch, auch eventuelle Gefolgsleute fortzu-
schicken, sind schon geradezu eine Vorwegnahme des Liebes-
gestindnisses. Natiirlich kann auch der Leser aus dem Vergleich
der Ausserungen der Amme und Phaedras ihre verschiedene
psychische Anspannung in den beiden Situationen erschliessen.
Aber ein sensibler Regisseur und gute Schauspieler geben die-
ser Differenz eine sinnliche Uberzeugungskraft, die den Lese-
eindruck so tibertriftt wie gehérte Musik das Notenlesen.

M. Billerbeck: Thr Begriff ‘semantischer Raum’ scheint mir
gegliicke, evoziert er doch — unabhingig von der Frage nach der
Auftithrbarkeit der Tragodien — ein visuelles Element, wie wir
es auch in Senecas Stilmittel der Personenbeschreibung wahr-
nehmen. Es ist daher in unseren Diskussionen wohl auch der
Moment gekommen, da wir uns nach dem Verhiltnis von Dich-
tung und darstellender Kunst fragen miissen. Die Gestaltung
von abgerundeten Einzelszenen wie die Illusion von Raum erin-
nern stark an die Pompeianische Malerei, wo einzelne ‘Vignet-
ten’ zu einer Gesamtkomposition zusammengeschlossen werden.
Was das Verhiltnis von Dichtung und Malerei betrifft, erinnere
ich etwa an die Szene in der Achilleis des Statius, wo der Held
die Midchenkleider abstreift und sich als Achill zu erkennen
gibt (1,878-885); genau diese Szene hat ein Fresko in Pompei
festgehalten; vgl. A. Kossatz-Deissmann, in LIMC 1 (1981),
1,58f.; 2,63 Abb.54-55. Zum Verhiltnis von Senecas Tragédien
und bildender Kunst s. ferner Eric R. Varner, «Grotesque
Vision: Seneca’s Tragedies and Neronian Art», in Seneca in Per-

formance, ed. by G.W.M. Harrison (London 2000), 119-136.

E.A. Schmidt: Das leuchtet mir ein. Ein thematisch geschlos-
sener Freskenfries, die einzelnen Bilder durch Pilaster vonein-
ander getrennt, weist, in einem anderen Medium, Analogien zu
dem auf, was ich iiber Raum und Zeit in Senecas Tragodien



ZEIT UND RAUM IN SENECAS TRAGODIEN 367

sagen wollte. Die einzelnen Bilder entsprechen den Akten; ihr
Hintergrund (Farbe, Raumrequisiten) unterstreicht die Bedeu-
tung des dargestellten Ereignisses. Die Pilaster entsprechen den
Chorliedern; sie verdecken den Hintergrund wie ein Chorlied
die Zeit der Handlung (zeitlicher Abstand zwischen Anfang des
neuen Aktes und Ende des abgeschlossenen entspricht der
Dauer des Liedes — withrend des Liedes vergeht keine Hand-
lungszeit — das Handlungsintervall ist um ein Vielfaches gros-
ser als die Auffiihrungszeit des Chorliedes — die Fuge zwi-
schen den Akten hat keinen zeitlichen Charakter). Was der
Vergleich nicht bietet, ist ein Analogon zu der grundsitzlichen
Einheit des Bedeutungsraums in allen Akten. Wihrend die
esquilinischen Odysseedarstellungen so etwas wie ein Land-
schaftskontinuum fiir ihre Einzelszenen geben, lassen sich wohl
keine Beispiele fiir Friese finden, in denen an einem jeweils
identischen Ort verschiedene Szenen einer Geschichte darge-
stellt sind.

C. Wick: Das Gleiche wie iiber pompejanische Wandfriese lasst
sich auch vom zeitgendssischen Epos sagen. Zwar hat R. Heinze
bereits fiir Vergil die zunehmende Bedeutung der Einzelszene
hervorgehoben, aber bei Lukan strebt selbige nachgerade zum
Einzelleben. Hier zwei Beispiele: 1) In seiner Leichenrede auf
Pompeius zeichnet Cato ein diisteres Bild der Freiheit: olim vera
fides |...] libertatis 0bir (9,204 sq.). Mitten in v.217 geht Lukan
zur folgenden Szene iiber (Einheit von Ort und Personen); den
Meuterern sagt derselbe Cato: nunc patriae [...] enses |...] nega-
tis, cum prope libertas? (9,264 sq.). Etwas mehr als hundert Verse
spater fithrt der Wiistenmarsch das stiirzende Vaterland ins Ver-
derben (9,379 sqq.), obwohl derselbe Marsch kurz zuvor auch
militdrisch wichtig war (9,300 sq.). “Inkohirenter” hitte Lukan
kaum sein kénnen. 2) Die dreifache Darstellung von Pompeius’
Tod: Zunichst ist man an Bord der Schaluppe, wo er ermordet
wird (8,610-636), anschliessend an Bord des Schiffes, wo Cor-
nelia wartet und zusehen muss (8,637-662), und in 9,133-140
liegt ein Botenbericht derselben Ereignisse vor.



368 DISCUSSION

E.A. Schmidt: Aus der Bedeutung der epischen Einzelszene
folgt nicht die Auflosung des epischen Korpers. Die Einzelsze-
nen mogen im Sinn zeitlicher pragmatisch-kausaler Beziehung
isoliert sein; daftir sind sie um so stirker durch Kontrast sowie
wechselseitige Spiegelung und Deutung aufeinander bezogen.



	Zeit und Raum in Senecas Tragödien : ein Beitrag zu seiner dramatischen Technik

