Zeitschrift: Entretiens sur I'Antiquité classique
Herausgeber: Fondation Hardt pour I'étude de I'Antiquité classique
Band: 50 (2004)

Artikel: Devanciers grecs et romains de Séneque le tragique
Autor: Dangel, Jacqueline
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-660680

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-660680
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

II

JACQUELINE DANGEL

DEVANCIERS GRECS ET ROMAINS
DE SENEQUE LE TRAGIQUE

Le premier devancier de la tragédie antique est le mythe
d’éternité. Séneque en hérite seulement la matiere au terme d’un
long et complexe itinéraire. Le mythe qui enferme ses héros dans
un role auquel ils ne peuvent se soustraire! est plus précisément
encore capable d’une fonction tragique: il tient lieu d’inéluc-
table, voire de Destin. La tragédie mythologique est ainsi vouée
a donner 4 voir des personnages dont le futur de I'action en
cours est conjointement évocation d’un passé préétabli, connu
et inchangeable.

Il reste quiintégré a une tragédie le mythe atemporel entre
dans une temporalité, le temps dramatique de I'histoire. On
notera qu'Aristote (Po. 8-11, 1451 a-1452 b) inscrit de fait les
sujets tragiques dans le muzhos, dont la vraisemblance inclut une
historicité tragique, celle notamment de guerres archaiques et
douloureuses, comme la Guerre de Troie et la Guerre de Thebes.
Dans le mythe, de nature itérative, s'inscrit une chronologie
événementielle.

De fait, de nature chronologique et, plus exactement encore,
épisodique, la tragédie est destinée a donner a voir ce moment
particulier qui est celui du plus grand malheur survenant dans
I'existence d’un personnage: si atemporel et extraordinaire qu'il

I On peut se reporter en ce domaine 3 G. MAZZOLI, “Les prologues des tra-
gédies de Séneque”, in Rome et le Tragique, éd. par M.-H. FRANCOIS—GARELLI, in
Pallas 49 (1998), 122.



64 JACQUELINE DANGEL

soit, le héros tragique est frappé par une catastrophe inouie qui
le conduit de la vie a la mort. Actes et scénes progressent en ce
sens, qu'ils suivent un continuum linéaire ou qu'ils résultent de
péripéties complexes. Plus précisément encore, Aristote (Po. 18,
1456 a 10-20) définit la tragédie comme un fragment d’épopée.
Rome poursuit son héritage, des la période républicaine. En
effet, par-dela des variantes singulieres, Lucilius, Accius et Var-
ron en reprennent les données: distinguant poesis de poema, ils
opposent ainsi I'épopée ou argumentum perpetuum A la tragédie,
forme restreinte et extrait de la précédente.?

Le héros tragique est alors d’autant plus pathétique qu'il est
appelé A ‘revivre’, dans la progression temporelle d’'une action
dramatique, I'éternel recommencement d’'une méme fin, sans
appel. Quelle que soit I'époque et le lieu, dans 'Achénes clas-
sique comme dans la Rome impériale, la tragédie montre les
mémes récidives de malheur fondant les histoires d’Atrée et
Thyeste, de Clytemnestre, Agamemnon et Cassandre autant que
des Troyennes, d’Oedipe et Jocaste ainsi que des Phéniciennes,
de Phedre, Thésée et Hippolyte, d’'Hercule frappé de folie au
retour des enfers.

Pourtant force est de constater que I'écriture et la réception
de ces mémes histoires different selon les époques et les auteurs.
Le mythe des tragiques grecs et latins et, plus particuliérement,
de Séneque, peut ainsi étre en méme temps itératif et différen-
cié, universel et singulier.

D’une maniere plus générale, on soulignera que le mythe est
évolutif, au point d’étre malléable: capable de multiples bour-
geonnements, il admet, sinon dans sa trame majeure, tout au

2 Sur tous ces points, voir J. DANGEL, Accius. (Euvres (Fragments), CUF (Paris
1995), 384. LUCIL. 338-340 M, 341-347 M = 9, 2 et 3 Charpin: (2) non haec
quid ualeat quidue intersiet illud / cognoscis. Primum hoc quod dicimus esse poema,
/ pars est parua poema...; (3)...epistula item quaeuis non magna poema est; / illa
poesis opus totum, tota llias una / est, una ut ‘Annales Enni, atque opus unum / est,
maius multo est quam quod dixi ante poema. Voir aussi VARRO Men. 398 Buech.:
poema est lexis enrythmos, id est uerba plura modice in quandam coniecta formam,
itaque etiam distichon epigrammation wocant poema; poesis est perpetunm argumen-
tum e rhythmis.



DEVANCIERS GRECS ET ROMAINS 65

moins dans ses réseaux secondaires, de nombreuses variantes.
Simples dérivations ou franches déviations, ces modifications
contribuent a changer le contexte et, de ce fait, tout ou partie
de la signification. Le processus commence avec les Tragiques
grecs, qui réorientent le déroulement de I'histoire mythique pour
servir un dessein plus tragique autant que cathartique. On peut
en illustrer le principe avec le personnage de Phedre, qui a donné
lieu & une véritable recomposition, dont Séneque ne fera que
poursuivre le processus.

Euripide est le premier a revisiter le mythe de cette malheu-
reuse héroine qu'Homere (Od. 11,321-327) cite dans le cata-
logue des femmes damnées. La révision qu’il présente est d’au-
tant plus intéressante qu'elle est contradictoire. Il écrit en effet
une premiere piece, Hippolyte voilé. Si la reconstruction en est
difficile, du fait qu'on n’a conservé de cette tragédie que de
maigres fragments (19 fragments totalisant 41 vers), on sait que
cette piece a été mal recue: elle aurait choqué par son impu-
dence. Aristophane s'en fait I'écho, dans les Grenouilles, 1043:
Euripide, qui est confronté a Eschyle, se voit reprocher la pein-
ture d’'une “Phedre prostituée”. On connait certes le caractere
malveillant de la comédie ancienne a I'égard de ce tragique, si
bien que l'allusion pourrait étre calomnieuse. Pourtant la décou-
verte du Papyrus de Michigan (6222, frg. B et A), si discutable
que reste ce document, est propre a confirmer deux données:
I'idée d’une séduction malsaine de Phedre a 'endroit d"Hippo-
lyte; le fait que Thésée découvrirait cette perversité au prix d’un
piege tendu par lui-méme, — soit sous les traits d’un faux Hip-
polyte “voilé”.3 On peut seulement s'étonner de la réaction hos-
tile du public d’Euripide, des lors que le motif est connu du
mythe étiologique. Il Sagit du Potipharmotiv,* dont les variantes

> Voir Euripide. Tome VIII, 2¢™¢ partie: Fragments. Edd. Francois JOUAN et
Herman VAN Looy, CUF (Paris 2000), 227 et 235-238.

* Voir Euripides. Hippolytos. Edited with Introduction and Commentary by
W.S. BARRETT (Oxford 1964), 7; B. BEUGNOT, “Pheédre”, in Dictionnaire des
mythes littéraires, éd. par P. BRUNEL (Monaco1988), 1155-1163; E JOUAN,



66 JACQUELINE DANGEL

parcourent aussi bien I'épopée que la tragédie grecques: com-
parables 2 Hippolyte victime de sa belle-mere sont, par exemple,
Pélée,> Bellérophon, Phénix ou Phrixos, fils d’Athamas.

La Phedre de Sophocle, de peu postérieure a celle d’Euripide,
semble étre une réponse potentielle a cet échec. Les 13 frag-
ments, comptant 32 vers, rendent une nouvelle fois la recons-
truction difficile. Cependant, comme il est possible de le déduire
du titre méme, Sophocle choisit de s'intéresser au personnage
non plus d’Hippolyte, mais  celui de la reine. Et, alors qu’Aris-
tote souligne que Sophocle idéalise ses personnages (Po. 25,
1460 b 33), on peut supposer que la Phedre sophocléenne devait
subir un malheur extréme capable de la rendre digne de pitié,
de sorte quelle ne pouvait étre entierement mauvaise.” Plaide en
ce sens cet ajout apporté par Sophocle a 'argument: la descente
de Thésée aux enfers, qui vise a justifier l'attitude de Phedre.
La reine parait de fait doublement autorisée a aimer Hippolyte:
son époux, parti pour aider son ami Pirithoos a enlever Persé-
phone, I'a abandonnée; et on le croit mort, comme le donnent
a entendre deux fragments, 686 et 687 Pearson.®

Mieux encore: Euripide, dont la déconvenue due a son pre-
mier Hippolyte est attestée,’ reprend un peu plus tard le sujet
dans Hippolyte couronné, comme il le ferait d’'une controverse.
Pour ce faire, il procede a une autre re-visitation du mythe:

“Femmes ardentes et chastes héros chez Euripide”, in SE/G 31 (1989-1990), 187-
208.

> Ce sujet a été traité par Euripide dans Pélée (cf. Aristophane, Nub.1153-4);
par Sophocle dans Pélée et les Phthiotides, et il a peut-étre été évoqué dans la tra-
gédie d’Accius, Les Hellénes (voir mon Accius, 289).

¢ Voir mon Accius, 345 (méme si Accius n'a vraisemblablement pas traité ce
sujet dans Athamas).

7 ARIST. Po. 12, 1452 a et 14,1453 b.

8 Frg. 686 et 687 P = fr. G et H B; W.S. BARRETT, op.cit. (supra n.4), 12 n.1
et 24. Juridiquement il n'y a ainsi ni adultere ni inceste.

9 L. Annaei Senecae Phaedra. — Séneéque. Pheédre. Edition, introduction et
commentaire de P GRIMAL, Coll. Erasme (Paris 1965), 4; W.S. BARRETT, op.cit.,
13; J. GRIFFIN, “Characterization in Euripides: Hippolytus and Iphigeneia in
Aulis”, in Characterisation and Individuality in Greek Literature, ed. by Chr. PEL-
LING (Oxford 1990), 128-149, ici: 131 ss.



DEVANCIERS GRECS ET ROMAINS 67

il modifie le caractere de Phedre pour en réhabiliter partielle-
ment I'image. Il ne donne plus ainsi & voir une Phedre déclarant
son amour a Hippolyte et se livrant 4 la calomnie aupres de Thé-
sée. Il invente en revanche un aveu indirect de culpabilité, par
Pintermédiaire d’une tablette posthume, laissée par Phedre
(v.855-880).19 Conjointement, il noircit le réle de la Nourrice:
cest a elle qu'il préte les faux aveux, contre la volonté de Phedre
(v.601-608). Il n'est pas jusqua Aphrodite qui ne soit mise en
cause: exercant sa vengeance a I'encontre d’Hippolyte, elle n’hé-
site pas a sacrifier Phedre (v.21-28 et 47-50). Si pudique que
reste ainsi ce nouvel argumentum, Euripide ne renonce pourtant
pas au theme de la maladie d’amour, si bien que Phedre, méme
victime sacrifiée, reste conforme 2 I'image mythique d’une
femme damnée pour avoir mal aimé. Séneque dispose désormais
d’un riche héritage dont il saura compliquer encore les données.

La transformation tragique extréme reste pourtant celle du
personnage de Médée. A la différence de Phédre, cette héroine
ne figure pas dans le catalogue des femmes damnées d’'Homere.
De fait, dans les plus anciennes versions du mythe, Médée est
une victime innocente, voire une magicienne bénéﬁque.l1 On
doit une fois encore son noircissement 2 Euripide. C'est lui en
effet qui invente une Médée meurtriere volontaire, commettant
le crime odieux de l'infanticide. Le fait est d’autant plus mar-
quant qu'Aristote (Po. 14, 1453 b 22-29) s'en fait le porte-
parole: alors qu'il recommande au poctte, sinon “de défaire les
histoires traditionnelles”, tout au moins de les mettre en ceuvre
de facon 2 faire naitre du “systtme méme des faits” la frayeur et
la pitié cathartiques, il poursuit en ces termes (Po. 14, 1453 b

10" J. GRIFFIN, art.cit., 131: “The two big and striking scenes would be sacri-
fied to a subtler conception”.

11 Sur les différentes représentations positives et négatives de Médée selon les
gentres littéraires, voir par exemple L. SECHAN, Etudes sur la tragédie grecque dans
ses rapports avec la céramique (Paris 1926), 593; J. DUCHEMIN, Pindare, poéte et
propheéte (Paris 1955), 155-156; H.S. VERSNEL, “A note on the maschalimos of
Apsyrtos”, in Mnemosyne S.IV 26 (1973), 62-63; R. AELION, Euripide héritier
d’Eschyle 1 (Paris 1983), 288; E.B. BONGIE, “Heroic elements in the Medea of
Euripides”, in TAPhA 107 (1977), 27-56.



68 JACQUELINE DANGEL

27-29): “Laction peut étre accomplie, comme le faisaient les
anciens, par des agents qui connaissent leurs victimes et les iden-
tifient —cest ainsi qu’Euripide fait tuer ses enfants par Médée” .\
Séneque la encore trouvera une riche matiere dont il renouvel-
lera le contenu.

Clest en effet d’'un tissu mythique largement revisité dont
Séneque hérite. Aux devanciers grecs, il faut ajouter les apports
d’une tragédie républicaine, qui, fondée sur U'imitatio —conta-
minatio et aemulatio—,"> a encore complexifié les données.
A vrai dire, la Quellenforschung des tragédies de Sénéque n’est
plus aujourd’hui un probléme en soi.'* Un état bibliographique
de la question montre I'exhaustivité des études, qu'il s'agisse de
souligner des rappels de mots ou de groupes de mots, une imi-
tation créatrice de séquences entieres ou la reprise de zopoz, per-
sonnages et themes. Lanalyse reste pourtant difficile, dans la
mesure ou Séneque privilégie, comme le firent d’emblée ses
devanciers latins, deés Ennius, 'hétérogénéité des sources. De
Iheuristique des modeles on passe ainsi & un délicat travail

12 Aristote. La poétique. Texte, traduction, notes par R. DUPONT-ROC & J. LAL-
LOT (Paris 1980), 83 (traduction) et 255-259 (commentaire).

13 On peut se reporter a ce sujet notamment a A. TRAINA, Vortit barbare. Le
traduzioni poetiche da Livio Andronico a Cicerone (Roma 1970); J. DANGEL,
“Accius traducteur des Grecs: notion d’interpretatio et lecture colométrique (Frg.
581-584 Ribb.?)”, in Euphrosyne 16 (1988), 71-96; EAD., “Limitation créatrice
et style chez les Latins”, in Qulest-ce que le style?, éd. par G. MOLINIE & P. CAHNE
(Paris 1994), 93-113.

14 Senecas Troades. A Literary Introduction with Text, Translation and Com-
mentary (by) E. FANTHAM (Princeton 1982), 366; M. BILLERBECK & S. GUEX
(éd.), Sénéque. Hercule furieux . Introduction, texte, traduction et commentaire
(Bern 2002), 4-21; K. TOCHTERLE, Lucius Annaeus Seneca. (Edipus. Kommentar
mit Einleitung, Text und Ubersetzung (Heidelberg 1994), 9-18; Seneca. Aga-
memnon. Edited with a Commentary by R.]J. TARRANT (Cambridge 1976), 8-18;
Seneca’s Thyestes. Edited with Introduction and Commentary by R.J. TARRANT
(Atlanta 1985); Seneca. Le Fenicie. Trad & note a cura di A. BARCHIESI (Venezia
1988); Medea. Transl. with Intr. & Comm. by E AHL (Ithaca, N.Y. 1986); Medea,
Fedra. Premessa, introd. e note di G.G. BIONDI, trad. di A. TRAINA, testo latino
a fronte (Milano 1989); Phaedra, 2" Ed. by G. LAWALL & G. KUNKEL, with a
new translation of the Hippolytus of Euripides (Chicago 1982); Phaedra. Transl.
with Introd. & Comm. By E. AHL (New York 1986); Sénéque. Tragédies. Texte éta-
bli et traduit par E- R. CHAUMARTIN, CUE, I (Paris 1996) & II (Paris 1999).



DEVANCIERS GRECS ET ROMAINS 69

d’herméneutique. On citera quelques exemples capables d’en
illustrer les principes. Les Zroyennes'> de Séneque reposent non
seulement sur un double modele euripidéen —la tragédie homo-
nyme et Hécube—, mais aussi sur le substrat élégiaque des poetes
augustéens.'® Agamemnon V7 croise 'héritage d’Eschyle dans la
tragédie homonyme, I'djax de Sophocle, I'épopée homérique!®
et I'héritage latin de la tragédie républicaine tels I’Egisthe de
Livius Andronicus et Clytemnestre d’Accius.'® Thyeste est rede-
vable tout a la fois 2 Eschyle, a Sophocle et a Euripide, voire a
une source hellénistique perdue, ainsi qu'a Ennius dans sa tra-
gédie homonyme et a I'Arrée d’Accius®® ou encore au 7hyeste de
Varius. La figure la plus complexe reste pourtant celle &’Hercule
furieux. On se reportera 2 M. Billerbeck,?! qui fait un excellent
point sur 'extréme complexité et richesse des sources dans son
édition de la piece. De ce tissage complexe résultent des per-
sonnages d’autant plus reconstruits que cette combinatoire a une
hétérogénéité capable d’alliances paradoxales.

Aux problémes des sources littéraires et d’'un mode de mise
en ceuvre auctoriale, il convient en outre d’adjoindre les
contraintes qu imposent des changements de mentalité et de cul-
ture, d’ordre historique, sociologique, politique?? et esthétique.

15 E CORSARO, “Variatio in imitando nelle Troades di Seneca: la saga di Pole-
nissa’, in SicGymn 44 (1991), 3-34.

16 E StoK, “Modelli delle Troades di Seneca: Ovidio”, in Quaderni di Cultura
e di Tradizione Classica 6-7 (1988-1989), 235-251.

17 K. STACKMANN, “Seneca’s Agamemnon. Untersuchungen zur Geschichte des
Agamemnonstoffes nach Aischylos”, in C & M 11 (1950), 180-221; J.M. CroI-
SILLE, “Le personnage de Clytemnestre dans I'’Agamemnon de Séneque”, in Lato-
mus 23 (1964), 464-472; S. MARCUCCI, Modelli tragici e modelli epici nell’Aga-
memnon di L. A. Seneca (Milano 1996).

18 J.C. KAMERBEEK, 7he Plays of Sophocles. Commentaries. 1: The Ajax (Leiden
1953).

19 J. DANGEL, “Séneque et Accius: continuité et rupture’, in Theater und
Gesellschaft im Imperium Romanum, hrsg. von ]J. BLANSDORF (Tiibingen 1990),
107-122.

20 Voir sur cette question et pour la bibliographie mon Accius, 275-276.

21 Voir supra n.14.

22 F. CORSARO, “Llliupersis nell Agamemnon di Seneca”, in Helikon 18-19
(1978-1979), 301-339. Cassandre, dont Séneque amplifie le réle, peut devoir



70 JACQUELINE DANGEL

Ainsi, alors que chez Eschyle la déraison humaine est insépa-
rable d’une folie divine, le sujet de I’ Agamemnon romain admet
une “tragédie sans héros”.??> Accius insiste ainsi sur la lacheté
et 'immoralité du roi des rois autant que sur la sophis-
tique menteuse et susceptible des pires manipulations et trai-
trises d’Ulysse.?* Comme nous le verrons, celui de Séneque est
également victime de causes humaines plutét que métaphy-
siques.

Il n’est pas jusquaux ‘lieux’ de la tragédie, hérités de la Grece
et de Rome, qui ne puissent admettre des réceptions diftérentes,
surtout lorsque les themes sont d’ordre moral ou politique. Le
théatre latin admet en effet une lecture politique, flit-ce en texte
caché, si bien qu'il peut se colorer différemment au gré des évé-
nements et des époques.?®> Sont ainsi aptes a des interprétations
différenciées les sujets qui touchent 4 la tyrannie et au despo-
tisme, 4 la folie et au vol du pouvoir, aux dangers d’'un peuple,

cette position clef notamment au fait qu'elle exprime les sentiments de I'ensemble
des Troyens en tant que peuple vaincu. Sénéque accorde a cette idée un traitement
particulier qui pourrait sous-tendre un hommage 2 Néron se proclamant volon-
tiers descendant des Troyens. Voir aussi sur I'influence politique P. GRIMAL,
“Cimage du pouvoir royal dans les tragédies de Séneque”, in Dramaturgie et actua-
lité du thédtre antique, Pallas 38 (1992), 409-416.

3 AL Morto & J.R. CLARK, “Senecas Agamemnon. Tragedy without a hero”,
in Athenaeum 63 (1985), 136-144.

24 Voir 2 ce sujet mon Aecius, 38.

25 Voir J. DANGEL, “Les tragédies mythologiques et prétextes de I'époque
républicaine: politique en texte caché”, in Studien zu antiken Ildentititen, hrsg.
von St. FALLER (Wiirzburg 2001), 11-37; EAD. , “Accius et l'altérité a I'ceuvre:
théitre idéologique et manifeste littéraire’, in Accius und seine Zeit, hrsg. von
St. FALLER und G. MANUWALD (Wiirzburg 2002), 105-125. D’une maniere plus
générale, on rappellera combien Euripide a subi les effets de la politique de son
temps. On sait ainsi que Médée prend place au moment du conflit de Corinthe
et d’Athénes (-432) et le début de la Guerre du Péloponnése (-431), tandis
qu’Athénes combattait contre Sparte alliée & Corinthe. Clest ainsi qu’Euripide fut
accusé d’antipatriotisme en raison de I'éloge de Corinthe, cité égalitaire, par la
Nourrice. Il en va de méme pour les Troyennes, représentées au moment de I'ex-
pédition de Sicile. Ce contexte sous-jacent peut étre mis en relation avec les dif-
férences que l'on observe dans la piece de Séneque, sans quelles soient évidem-
ment déterminantes. Voir a ce sujet F. AMOROSO, “Le Zroiane di Euripide e le
Troiane di Seneca”, in Quaderni di Cultura e di Tradizione Classica 11 (Palermo
1993), 149-159.



DEVANCIERS GRECS ET ROMAINS 71

masse amorphe et irresponsable.?® Il en va de méme de ces loci
communes d’un ethos préétabli: comme le rappelle Horace
(ars120-124), Achille doit rester iracundus, inexorabilis, acer,
comme Médée ferox inuictaque, Ino flebilis, lo uaga, Oreste tris-
tis. On se souviendra aussi de themes archétypaux comme celui
des meres en deuil: M.H. Frangois-Garelli?” dégage en la matiere
“des échos, renvois et symétries” qui fonctionnent en surimpo-
sition dans Médée et dans les Troyennes.

Clest ainsi que 'on peut retrouver des reprises formelles jus-
quen autotextualité: le passage de Médée, 387-390, peut étre
mis en regard de Phédre, 360-383: méme visage en feu, méme
délire furieux alliés 2 une grande lassitude, 4 une inconstance
irrésolue et A une douleur agitée. Une rapide Quellenforschung
conduirait a conclure que l'on retrouve ici la topique de 'amour-
passion, voire de la femme abandonnée, dans la tragédie gréco-
latine comme dans d’autres genres littéraires. Pourtant ce theme
prend dans la tragédie de Séneéque une couleur particuliere, du
fait de son entrecroisement avec la pensée philosophique de son
auteur, sans qu’il s'agisse jamais de donner a voir une parénese.

On soulignera a ce sujet qu'une littérarité d’ordre verbal, for-
mel ou thématique ne suffit pas a conclure a I'établissement
d’un modele. Linsertion des mots, propositions, phrases ou
thémes dans un autre contexte actualise un autre réseau de la
signification, de sorte que la visée et I'interprétation s'en trou-
vent changées. On relira en la matiere avec intérét les réflexions
de G.B. Conte?® relatives a l'intertextualité.

26 Voir notamment a ce sujet Ch. FAVEZ, “Le roi et le tyran chez Sénéque”,
in Hommages a L. Herrmann, Collection Latomus 44 (Bruxelles 1960), 346-349;
L.M. GALAN, “El estado ideal en la obra de Séneca”, in Argos 4 (1980), 93-104.

27 Voir M.-H. FRANCOIS-GARELLI, “Médée et les meres en deuil: échos, ren-
vois, symétries dans le théitre de Séneque”, in Pallas 45 (1996), 191-204.

28 G.B. CONTE, The Rhetoric of Imitation. Genre and Poetic Memory in Virgil
and Other Latin Poets, transl. & ed. by Ch. SEGAL (Ithaca & London 1986). Sur
les probléemes d’une intertextualité plus appropriée a celle de Séneque, on se repor-
tera en particulier a St. HINDS, Allusion and Intertext. Dynamics of Appropriation
in Roman Poetry (Cambridge 1998/2001). Et sur Sénéque méme, voir K. HELD-
MANN, Untersuchungen zu den Tragidien Senecas, Hermes Einzelschriften 31 (Wies-
baben 1974); Seneca Tragicus. Ramus Essays on Senecan Drama, ed. by
A.]. BOYLE (Berwick, Victoria, Australia 1983).



i JACQUELINE DANGEL

Séneque est plus que tout autre écrivain concerné par I'en-
semble des questions qui viennent d’étre évoquées. La person-
nalité méme de ce tragique, qui est aussi un philosophe, contri-
bue a complexifier les problemes. Tout se passe comme si
I'héritage stimulait une création originale plus encore qu'une
imitation créatrice, comme 2 la République. Pourtant, en méme
temps quune indéniable capacité d’invention, prévaut chez cet
auteur le souci d’une convenance d’écriture,?’ decer quasi mimé-
tique du contenu. Dans ce travail d’adéquation du mode
d’expression au sujet ou au personnage, on assiste a des essais
d’écriture qui tiennent lieu de Manifeste poétique.

Instructive est en la mati¢re l'influence qu'exercent sur
Séneque, en plus des sources tragiques attendues, les modeles
augustéens. Si une relative proximité historique est propre a jus-
tifier cette présence, la poétique et 'esthétique de cette époque
en sont aussi une autre explication possible: c’est la période de
la premiere recherche de nouveaux genres littéraires, voire de
combinatoires génériques inédites. Virgile, dans ' Enéide, ose
ainsi une greffe patente de I'épopée, de la tragédie et de I'élégie,
dans I'épisode de Didon. Mieux encore: a propos de Didon, il
se souvient des personnages tragiques de Phedre et d’Eriphyle,
lorsqu’il reprend le catalogue homérique des femmes damnées:

Verg. Aen. 6,445-451:

His Phaedram Procrimque locis maestamque Eriphylen
crudelis nati monstrantem uolnera cernit

FEuadnengue et Pasiphaen; his Laodamia

it comes et iuuenis quondam, nunc femina, Caeneus
rursus et in ueterem fato rewoluta figuram.

Inter quas Pheenissa recens a uolnere Dido

errabat silua in magna. (...)

“(Enée) apercoit en ces lieux Phedre et Procris, Eriphyle triste,
donnant & voir les blessures portées par un fils cruel, Evadné,

2 M. BILLERBECK, Senecas Tragidien. Sprachliche und stilistiche Untersuchun-
gen, Mnemosyne Suppl. 105 (Leiden 1988).



DEVANCIERS GRECS ET ROMAINS 73

Pasiphaé; Laodamie marche en leur compagnie et Cénée, un
temps homme, maintenant femme 2 nouveau et ramenée 2 sa
forme premiere par le destin. Parmi elles, la Phénicienne, sa bles-
sure encore fraiche, Didon, errait dans la grande forét”.

Le Champ des Pleurs (lugentes campi, Aen. 6,441) apparait
plus précisément comme le lieu de “ceux que ronge le dur
amour’ (durus amor) et que “le mal d’aimer continue 2 tour-
menter jusque dans la mort”. Parce qu'il s'agit la d’une attitude
tragique, Phedre est bien 2 sa place a c6té de Didon. En revanche,
Médée, ennienne et sénéquienne, qui s'enfuit dans le ciel astral,
n'y aurait pas sa place: triomphante, elle rejoint, apres son double
infanticide, le Soleil son ancétre, méme si I'attelage des serpents
chthoniens ne manque pas d’inquiéter sur sa véritable destina-
tion. Néanmoins, les critiques ont montré, parmi les influences
possibles de Médée sénéquienne, celles de Virgile.*® On notera
seulement que ces réminiscences ne sauraient prendre le pas sur
celles des modeles majeurs que restent Euripide, Apollonios de
Rhodes, Ennius, Accius et Ovide (met. 7,14; her. 12), dont on
sait qu'il fut par ailleurs I'auteur d’une tragédie homonyme.

D’une maniere plus générale, Séneque connait bien Ovide.
Outre un gotit personnel, Séneque pourrait avoir été attiré par
ce poete dont les “jeux de genre™! étaient en accord avec les siens.
Emblématique est en la matiere, une fois encore, 'exemple de
Phédre. Le palimpseste, d’une grande complexité, est trés emmeélé.

On commencera par 'héritage double d’Euripide, les deux
Hippolytes, voilé et couronné.3?> De cette combinatoire résultent
deux scenes originales, sinon inédites: 1) celle des aveux

personnels et explicites de Phedre 2 Hippolyte, v. 646-671,

30 A. CozzoLINO, “Seneca, Phaedra 338 ss. e il modello virgiliano”, in Pai-
deia 53 (1998), 145-148; E. FANTHAM, “Virgil's Dido and Seneca’s Tragic
Heroines”, in G & R 22 (1975), 1-10.

31 1. MERVAUX, Jeux de genre dans les Métamorphoses d’Ovide (Paris 2001).

32 On se reportera en la matiere 3 W.S. BARRETT (Ed.), op.cit. (supra n.4), 11
et 34-35 et E JOUAN & H. VAN Looy (edd.), op.cit. (supra n.3), 221-248. Un inté-
ressant état de la question a été fait par A. PARIGOT, ‘Phédre’: images de femme
d’Euripide & Sénéque, Mémoire de Maitrise (Paris IV-Sorbonne 2003), 12-43.



74 JACQUELINE DANGEL

culminant sur une déclaration ouverte: miserere amantis; 2) celle
du retournement calomnieux, ot Phedre qualifiant Hippolyte de
stuprator, 'accuse aupres de Thésée, donnant & entendre ce dia-
logue final d’une stichomythie iambique exacerbée:

Sen. Phaedyr. 894-897:

TH. Quis, ede nostri decoris euersor fuit?
PH. Quem rere minime.

TH. Quis sit audire expeto.
PH. Hic dicet ensis quem tumultu territus
Liquit stuprator ciuium accursum timens.

“TH. Qui, révele-le, est le destructeur de notre dignité? PH.
Celui auquel tu penses le moins. TH. Qui est-ce? Je veux l'en-
tendre. PH. Cette épée le dira, elle que le violeur a laissée, ter-
rifié par le tumulte, effrayé par les citoyens qui accouraient”.
Si une reconstruction compléte des sources®? reste impos-
sible, on peut aisément comprendre combien le mélange des
traits ovidiens et de ceux d’Euripide ont contribué 2 la créa-
tion d’'une Phedre proprement sénéquienne. Ainsi, la noirceur
de Paveu peut certes venir de [’Hippolyte voilé. Cest en
revanche l'intrusion de thémes élégiaques qui en a réorienté la
visée. Lesprit ovidien ressortit en particulier au voilement de
Paccusation: la périphrase est moins encore énigmatique que
romanesque. En effet, la vérité révélée par I'identification de
'épée n'est pas sans filiation possible avec ces scenes de recon-
naissance, qu'Aristote qualifie de péripéties implexes (Arist.
Po. 10, 1452 a 12-21). Séneque en accentue seulement le
pathétique en surimposant des motifs de I'élégie. Il fait ainsi
valoir I'idée d’une trahison d’amour, source de la plainte élé-
giaque, sans que I'on puisse oublier un rapport conjoint a la
tragédie. A Délégie appartiennent encore les tourments
d’amour face 2 'objet aimé, si ce n'est qu'Hippolyte prend la
place de la dura puella. Il n’est pas jusqu'a l'itinéraire complexe

3 Voir §.G. FLYGT, “Treatment of character in Euripides and Seneca: the
Hippolytus”, in Classical Journal 29 (1934), 507-516.



DEVANCIERS GRECS ET ROMAINS 75

de la passion de Phedre, qui ne rappelle I'esclavage d’amour
élégiaque, le seruitium amoris, si ce n'est qu'au prix d'une nou-
velle inversion des roles, celui de 'amant tourmenté est attri-
bué a Phedre.?*

D’une maniere plus générale, les disputes et combats amou-
reux ainsi que la mort, antonyme de I'amour, trouvent dans les
tragédies de Séneque une place égale a celle qu'ils occupent dans
Pélégie. Les couples en paronomase, amor-mors; eros-eris,
— amour et mort, passion et combat—, tissent, dans les deux
genres, le méme réseau de sens. L'échec d’amour possessif et
exclusif a pour résultat la plainte élégiaque du regret. Il n'est
pas jusqu'a Catulle qui ne puisse ainsi trouver ici une place: les
tourments d’Ariane® du poeme 64 devancent ceux de sa sceur
Phedre, que Séneque donne a entendre.

Séneque opere seulement une sélection dans les themes élé-
giaques. Il y est contraint par le genre. De fait, comme le rap-
pelle Ovide dans les Amours 3,1,7-10, Tragédie se distingue net-
tement d’Elégie, que caractérise une faiblesse physique: une
dissymétrie dans la démarche, qui d’ailleurs fait son charme.?
Contribue 2 ce défaut autant qu'a cette faiblesse | erotikon pathe-
ticon, qu Horace lyrique condamne: les élégiaques, dit-il, sont
trop sentimentaux et égocentriques (carm. 1,33,2-9).

Précisons seulement que le poete élégiaque donne moins a
voir, comme dans la tragédie, un drame passionnel qu'a entendre
et a ressasser un idéal d’amour inaccessible qui se résout en
po¢me. Aussi le chant plaintif et déceptif peut-il rester un drame
d’écriture, flt-il fondé, en amont, sur un vécu éprouvé, que
chaque poedte élégiaque exprime A sa maniére. A la puella se
surimpose alors un symbole, voire un programme d’écriture

34 A vrai dire ces inversions de I'écriture élégiaque latine, la plus coutumiére,
ont un modele: les po¢mes de la poétesse Sulpicia, dans le corpus Tibullianum.

35 DLhistoire d’Ariane et de son abandon par Thésée est précisément évoquée
dans her. 4,88-104.

3 Ov. am. 3,1,7-11: Venit odoratos Elegeia nexa capillos, | et, puto, pes illi lon-
gior alter erat; | forma decens, uestis tenuissima, uultus amantis, | et pedibus uitium
causa decoris erat. | Venit et ingenti uiolenta Tragoedia passu (...).



76 JACQUELINE DANGEL

poétique, au point que Lesbie, Cynthie, Délie, Corinne admet-
tent une lecture métaphorique en réflexivité. Aussi, dans ce cas,
est-il moins question des souffrances et drames causés par la
femme aimée que du “texte-femme”.’

Au théitre, en revanche, comme chacun sait, ['écriture
poétique, loin d’étre une longue variation verbale, se fait re-
présentation mimétique de personnages en action. C’est pour-
quoi Séneque se souvient moins de Properce®® que d’Ovide dans
ses jeux d’écriture tragique. Si I'on reprend 'exemple de Phedre,
il se souvient en 'occurrence des Métamorphoses, 15,492-529:
Hippolyte raconte son histoire 3 Egérie pour lui faire surmon-
ter le deuil de Numa, de telle fagon que son récit peut tenir lieu
d’argumentum a 'ensemble de la tragédie de Séneque. Conjoin-
tement, au point de vue d’Hippolyte répond celui de Phedre
dans ' Héroide 4.3° Plus qu'une lettre fictive, cette Héroide donne
a entendre un monologue de tragédie teinté aux couleurs de
élégie et d’'une rhétorique déclamatoire, dotée d’une force
pathétique, dont I’évocation des symptdémes d’amour, les
plaintes et la supplique sont en parfaite coincidence avec le pre-
mier monologue de Phedre et la partie de la piece de Séneque
qui précede l'aveu.

C’est donc une veine tragico-¢élégiaque du modele ovidien
que sélectionne Sénéque pour enrichir ses personnages. A vrai
dire, il ne procede pas différemment avec Euripide, dont il
retient les lieux les plus propres a la crainte et a la pitié cathar-
tiques. Il préfere la premiere version de ['Hippolyte voilé, en
estompant la figure de 'héroine de /'Hippolyte couronné. 1l est

37 Sur cette métaphore réflexive de la femme et du texte, voir P GALAND-
HALLYN, Le reflet des fleurs (Genéve 1994), 107-119; EAD., “Corinne et Sapho:
elocutio et inventio dans les Amours et les Héroides d’Ovide”, in BAGB (1991), 336-
358.

38 Sur les influences de Properce, voir G. DANESI MARIONI, “Properzio nelle
tragedie di Seneca: significato e modi di una presenza”, in Sileno 21, 1-2 (1995),
5-47.

39 1.B.T. PRADO, “Uma leitura intertextual da Phaedra de Seneca”, in Revista
de Letras 35 (1995), 195-200.



DEVANCIERS GRECS ET ROMAINS T

intéressé par une Phedre qui, dévorée par sa passion, veut séduire
Hippolyte au point de ne pas reculer devant le caractere inces-
tueux de son amour.4’

Il est certes possible de comprendre cette prédilection de
Séneque pour des sources capables de lui offrir un exces de
pathos tragique par un golit marqué pour la rhétorique décla-
matoire.?! Les tragédies de Séneque, si déclamatoires qu’elles
puissent paraitre, ne relévent pourtant pas de la rhétorique des
controverses et suasoires décrites par Séneque le Pere ou de ces
exercices d’école rapportés par Aelius Théon dans ses Progym-
nasmata, méme si 'on en trouve des canevas. Certes, leur théi-
tralité a été fortement mise en doute au profit d’une rhétorique
de la déclamation qui justifierait, au lieu d’'une représentation
théitrale, une simple recitatio. Une analyse rapide démontrera
pourtant a quel point le simple repérage d’une réécriture topique
ou d’un discours figuré ne permet pas de conclure a un exercice
d’école. Quelques exemples suffiront ainsi & montrer la présence
d’une rhétorique a visée fondamentalement tragique.

En matiere de topique, on s'intéressera au récit du messager.
Ce morceau de bravoure, attendu dans toute tragédie, confie &
I'imaginaire rhétorique une violence qui ne peut étre montrée

40 P GHIRON-BISTAGNE, “Phédre ou 'amour interdit”, in CGITA 8 (1994-
1995), 40.

41 G. BONELLI, “Il carattere retorico delle tragedie di Seneca”, in Latomus 37
(1978), 395-418; H.I. Lyons, “Figures of Speech in Seneca’s Medea”, in CW 35
(1942), 256-257; Ch. SEGAL, “Nomen sacrum. Medea and Other Names in Sene-
can Tragedy”, in Maia 34 (1982), 241-246; J.A. SEGURADO E CAMPOS, “O sim-
bolismo do fogo nas tragédias de Séneca”, in Euphrosyne 5 (1972), 185-247;
A. TRAINA, “Due note a Seneca tragico”, in Maia 31 (1979), 273-276; E. WESO-
LOWSKA, “Silence in Seneca’s Tragedies”, in AAntHung 33 (1990-1992), 77-81;
M. ARMISEN-MARCHETTI, “Métaphore, dénomination et concept chez Séneque”,
in Sens et pouvoirs de la nomination dans les cultures hellénique et romaine, éd. par
S. GELy, II (Montpellier 1992), 291-294; G. BRADEN, “The Rhetoric and Psy-
chology of Power in the Dramas of Seneca”, in Arion 9 (1970), 5-41; M. BILLER-
BECK, “Apostrophes de réles muets et changements implicites d’interlocuteur.
Deux observations sur I'art dramatique de Séneque”, in Rome et le tragique, éd.
par M.-H. FRANCOIS-GARELLI, Pallas 49 (1998), 101-110. On se reportera aussi
a Lo sperimentalismo di Seneca, a cura di G. PETRONE (Palermo 1999).



78 JACQUELINE DANGEL

aux spectateurs sur la scene. Séneque ne déroge pas a I'usage.
Intéressantes sont a ce sujet les deux figures de Talthybius et
Eurybate. Comme le souligne M.-H. Francois-Garelli,%? ces
deux écuyers diligents d’Agamemnon, couple de hérauts ilia-
diques, valent dans I'épopée non par leur discours, mais par leur
action: ils ont pour mission de reprendre Briséis a Achille. Ils
le font avec regret et dans la crainte, sans mot dire (Hom. 7/,
1,320-347). La tragédie grecque leur donne la parole, au prix
de sélections. S’ils paraissent interchangeables, Euripide, dans
les Troyennes (v.710-717), choisit Talthybius, dont il respecte la
psychologie générale du messager homérique: il exerce sa mission
en montrant une répugnance et en disant sa difficulté a parler.
Pourtant, comme dans Hécube, Euripide (v.517-582) le laisse
parler longuement, si ce n'est quil lui fait dire “laisser le vent
emporter les paroles” et qu’il le montre souhaitant agir vite, de
sorte que cet homme d’action invite Cassandre a le suivre (Eur.
Tro. 419). Quant a Eurybate, il parait absent de la tragédie
attique, 4 moins qu’il ne paraisse dans les Myrmidons d’Eschyle?

A coté de ces hérauts singularisés par leur nom, existent des
messagers anonymes. Eschyle recourt ainsi 4 la catégorie géné-
rale du x7puE dans Agamemnon. Sa maniere est pourtant origi-
nale: le messager partage son récit avec un cheeur, en lamento,
au point qu'il laisse couler des pleurs de joie a se voir de retour
dans sa patrie (Ag. 541). Mais, comme le ferait un Talthybius ou
un Eurybate, il se veut sans bavardage inutile.

Séneque hérite de ces schémas, non sans les repenser, si bien
qu’il en use d'une maniere a la fois méme et autre. Dans Aga-
memnon, il ne suit pas 'anonymat du messager d’Eschyle. Il ne
choisit pourtant pas Talthybius, messager spécifique de la tra-
gédie grecque. Il recourt 2 Eurybate, comme §'il s'agissait de
remplacer le premier par son double épique. De fait, il s’agit de
faire le récit de la terrible tempéte au retour de Troie, célebre

42 M.-H. FRANGOIS-GARELLI, “Tradition littéraire et création dramatique dans

les tragédies de Séneque: I'exemple des récits de messagers”, in Latomus 57 (1998),
15-32.



DEVANCIERS GRECS ET ROMAINS 79

dans I'Odlyssée et chez les poetes du Cycle. Comme le rappelle
en outre R.J. Tarrant,*® Sophocle dans Polyxéne confie ce récit
au fantome d’Achille, tandis que 'on en trouve une description
chez le méme tragique dans Zéucer, source de Pacuvius, dont
Séneque se souvient. Il n'est pas jusqu’au prologue des Zroyennes
d’Euripide, prononcé par Junon, qui ne puisse avoir inspiré
Séneque. La tempéte des Nostor regoit ainsi le substrat grec pour
un traitement particulier.

Séneque redistribue ainsi les voix de messager: si Eurybate
est privilégié pour un récit de fondement épique, c'est a Tal-
thybius que revient la voix tragique. Ainsi dans les Zroyennes,
Cest A lui qu'est confié un récit d’autant plus émotionnel qu’il
est fait en présence du Cheeur et qu'il concerne 'apparition
d’Achille réclamant le sacrifice de Polyxene. Conformément au
portrait topique hérité, le message reste bref: 35 vers (Sen. 7ro.
164-165 et 168-202). Dans cette méme piece, Séneque fait en
outre intervenir un second récit de messager, qu'il dissocie du
premier. C'est 2 un Messager anonyme qu'il confie la charge de
raconter, en présence d’'Hécube et d’Andromaque, le double
sacrifice d’Astyanax et de Polyxene (Sen. 770. 1056-1179). Clest
d’ailleurs avec lui que se clot la piece. Canonymat prend une
valeur symbolique: 'horreur de ces deux sacrifices humains est
unanimement ressentie, de sorte quelle releve d’'une voix uni-
verselle. Elle est d’autant plus intolérable qu'elle est entendue
par deux meres exemplaires, de toutes les douleurs, symbole par-
fait des meres en deuil. 4

D’une maniére plus générale, le messager anonyme est privi-
légié par Séneque, pour le récit de situations tragiques paroxys-
tiques: 'automutilation d’Oedipe en présence du Cheeur (Oed.
915-979); le récit de la cuisine sacrilege d’un sacrifice cannibale
dans Thyeste, 623-788; le récit du démembrement monstrueux
d’Hippolyte dans Phédre, 991-1121. Il n'est pas jusqu'aux voix

4 R.J. TARRANT (Ed.), Seneca. Agamemnon, p.20.
44 N. LORAUX, Les méres en deuil (Paris 1990); EAD., Fagons tragiques de tuer
une femme (Paris 1985).



80 JACQUELINE DANGEL

d’Outre-Tombe qui ne puissent, chez Séneque, étre substituées
a celles du messager anonyme ou non. On note ainsi dans
Meédée, a coté d’une tres breve intervention du Messager avec le
cheeur (Med. 879-890), la parole de magie de Médée qui est
donnée 2 voir en action. Mais le cas limite reste le remplacement
du messager par un personnage de la piece: ainsi en va-t-il, dans
Hercule furieux, d’Amphitryon, se livrant a une description en
hypotypose de la folie d’Hercule, et dans Agamemnon de la
vision de la Cassandre voyant et donnant a voir dans son délire
prophétique le meurtre d’Agamemnon. Ces images, bien que
virtuellement suscitées, ont un fort effet impressif.

On peut arriver 2 des conclusions similaires en ce qui
concerne le discours figuré: employé pour dramatiser I'action, il
ne saurait contribuer a une intellectualisation des idées et encore
moins 2 une abstraction du discours. Intéressant est en la matiere
le cas de l'allégorie. Cette figure d’abstraction intellectuelle est
présente dans les dialogues philosophiques de Séneque. Elle
parait trouver une place aussi dans les parties chantées de ses
pieces —lyrique monodique ou chorale—, dans la mesure ou
largumentaire est parfois proche de celui des traités philoso-
phiques. Mais y a-t-il vraiment place sur la scéne tragique pour
Pallégorie d’interprétation abstraite, méditation symbolique de
la signification, voire d’'un ‘métasens’? C’est en fait réouvrir ainsi
le débat qui oppose les partisans d’un théitre sénéquien non
joué, celui de la recitatio, 2 ceux d’une représentation effective
autant que spectaculaire.®>

Pour répondre a ces questions, on prendra pour exemple 'ode
chorale en I'honneur de Bacchus dans (Edizpe, 403-508. Comme
le souligne R.J. Tarrant, il est difficile de définir les sources lit-
téraires de ce chant choral. On peut y reconnaitre le lyrisme
hymnique d’un Pindare croisé avec la lyrique théitrale d’un
Eschyle — notamment dans la premiere Ode de 1’Agamemnon.

4 La bibliographie est si lourde a ce sujet qu'il est impossible de la citer. On
se contentera de rappeler 'ancienneté de ce débat avec I'évocation de ce vieil
ouvrage, G. BOISSIER, Les tragédies de Sénéque ont-elles été représentées? (Paris 1861).



DEVANCIERS GRECS ET ROMAINS 81

Mais ['héritage le plus probant parait étre d’époque augustéenne:
on peut ainsi y reconnaitre Ovide, Mez. 7,582-691 et, plus
encore, Horace lyrique, dans '’hymne a Bacchus, carm. 2,19.46

Linterprétation du sens de cette ode horatienne n'est pas
facile, comme le fait remarquer John A. Stevens.#’ La difficulté
vient du fait qu'Horace use subtilement de I'écriture allégorique,
de nature notamment politique. De fait I'Ode 2,19, en strophe
alcaique, a base iambique, admet une polémique en texte caché.
Ainsi, le mythe atemporel montre un Bacchus-Liber, venu,
comme Hercule, aider leur pere Jupiter  triompher des Géants.
Cette évocation sert a rappeler les rébellions dangereuses contre
l'ordre de justice olympienne, source de graves désordres. Mais
la pensée mythique se surimpose subtilement a lactualité
contemporaine, qui a pour enjeu le présent d’Auguste et le passé
récent des guerres civiles et d’Actium, les luttes entre Octave et
Antoine. Aussi I'Ode 2,19, parce qu'elle est allégorique, admet-
elle d’étre implicitement référée au contenu de I'Ode 3,4, expli-
citement politique.

Séneéque, qui est nourri d’Horace, au point de lui emprunter
la métrique de sa lyrique chorale, pourrait certes en avoir hérité
aussi la maniere de dire. Clest I'idée défendue notamment par
R.J. Tarrant et N.T. Pratt,*® qui affirment que ’hymne choral
a Bacchus dans I’ (Edipe de Séneque était un interlude coupé de
laction, —soit un embolimon que condamnent Aristote (Po. 18,
1456 a 29-32) autant qu'Horace (ars 194-195).

46 R.]J. TARRANT, “Senecan Drama and Its Antecedents”, in HSCP 82 (1978),
213-263.

47 Voir aussi HOR. carm. 3,3,13-15; 25 (Ode au dieu de la poésie, différente
de 2,19); Prop. 3,17. Mais on se reportera plus encore 2 John A. STEVENS,
“Seneca and Horace: Allegorical Technique in Two Odes to Bacchus (Hor. Carm.
2,19 and Sen. Oed. 403-508)”, in Pheenix 53 (1999), 281-307.

48 R.]J. TARRANT, art.cit. (supra n.46), 221-228; N.T. PRATT, Seneca’s Drama
(Chapel Hill 1983), 3-99, insistent sur 'idée d’un encomion traditionnel en 'hon-
neur de Bacchus thébain; I'idée d’un lien possible avec I'action est rejetée par
D. HENRY and B. WALKER, “The Oedipus of Seneca. An Imperial Tragedy”, in
Seneca Tragicus. Ramus Essays on Senecan Drama, ed. by A.J. BOYLE (Berwick
1983), 128-139; D. & E. HENRY, The Mask of Power. Senecas Tragedies and Impe-
rial Rome (Warminster 1985).



82 JACQUELINE DANGEL

On pourrait admettre cet aspect digressif d’'un théatre intel-
lectuel, si 'ode chorale sénéquienne donnait 4 entendre fécon-
dité et joie. La digression, comme le rappellent tous les traités
rhétoriques, doit en effet étre agréable et procurer du plaisir.
Mais un examen de 'encomion choral de Séneque montre tout
le contraire. On y entend un chant angoissant: outre le fait que
la piece montre la famille ’'Edipe poursuivie par Apollon et
Bacchus, le choeur évoque des scenes cruelles, telles que, notam-
ment, le sparagmos de Penthée dti au délire bachique d’Agavé
(v.436), les malheurs d’Ino (v.445-446), sceur de Séméle, elle-
méme mere de Bacchus, le martyre de Lycurgue (v.471). Il nest
pas jusqua la métamorphose des pirates en dauphins par Bac-
chus leur prisonnier (v. 459-467) qui n’aille dans le méme sens:
plus qu'un chitiment mérité, elle intervient dans le prolonge-
ment des autres cruautés du dieu. Elle est ainsi la défaite pro-
clamée de 'homme qui ose résister au dieu intransigeant et
cruel. Aussi faut-il comprendre ce chant choral non comme
coupé de I'action, mais au contraire bien enraciné en elle: il pré-
figure les malheurs a venir.

Le contexte de ce chant célébré par le peuple de Thebes en
est la contre-épreuve. Il est suscité par Tirésias (populare Bacchi
laudibus carmen sonet, v.402), lors d’'une scéne de nécromancie
infernale, véritable locus horridus: le devin ouvre les verrous du
Styx et 'abyme du Tartare (Dum nos profundae claustra laxamus
Stygis, v.401). La fonction de ce “carmen de louanges” est donc
en réalité de caractere paradoxal. Aussi est-il ironique,* au point
qu’il est dans la continuité méme du trouble tartaréen qui l'ini-
tie. Puissante est alors sa force dramatique. Lignorance et 'aveu-
glement du cheeur symbolisent trés exactement ceux d’(Edipe:
sil a su triompher de I'énigme de la Sphynge —monstre hybride
d’humanité et d’animalité —, ce fils interdit de Laios reste

4 Voir a ce sujet ].D. BISHOP, The Choral Odes of Seneca. Theme and Deve-
lopment (Diss. Univ. of Pennsylvania 1964); J.A. STEVENS, The Chorus in Sene-
can Tragedy. The Uninformed Informer (Diss. Duke University 1992); A.L. MOTTO
& J.R. CLARK, “Irony in Senecan Tragedy”, in Philological Papers (Morganton,
West Virginia Univ.) 32 (1987), 1-9.



DEVANCIERS GRECS ET ROMAINS 83

aveugle a sa propre monstruosité, si bien que lorsque la clarté
de Delphes se fera, I'illumination sera si violente qu’il se privera
de la lumiere.

C’est d’une rhétorique impressive qu'il faut alors parler: elle
sert 'émotion et non la raison. Intéressante est a ce sujet la place
de l'inversion®® dans ['écriture tragique de Séneéque. Sa mise en
ceuvre peut étre analysée en termes rhétoriques. Elle correspond
en ce cas a la métabole telle que Demetrios de Phalere (Peri her-
meneias 148) la définit. Pourtant I'application qu'en fait Séneque
n'est pas sans lien avec la maniere émotionnelle de Sapho et sa
visée pathétique:! le renversement de I'écriture est illustration
de celui des tourments d’amour dont la poésie saphique offre de
beaux exemples. Séneque en exploite seulement les effets en
usant de combinatoires inédites et inattendues: il conjugue ainsi
la noirceur tragique de I'Hippolyte voilé avec les tourments de
I'élégie et les pathologies de la lyrique d’amour saphique, de telle
sorte qu'il est conduit a revisiter, voire a inverser le rdle méme
des personnages hérités d’Euripide, dans I Hippolyte couronné.

Une comparaison des débuts respectifs des pieces d’Euripide
et de Séneque en offre une bonne illustration. Le prologue euri-
pidéen, qui a pour fonction de caractériser le personnage, insiste
ainsi sur un trait mythique majeur d'Hippolyte, sa chasteté: dans
Pinvocation a Artémis, le héros se plait en effet a évoquer un
paysage de pureté, en parfaite réflexivité avec son étre intérieur.
Séneque n'y fait aucune allusion a ouverture de la tragédie. I
ouvre en revanche sa piece sur une monodie lyrique qui, si elle
est un cas particulier dans le corpus théatral de Séneque,>? a des

" Voir a ce sujet G. PICONE, “La Medea di Seneca come fabula dell’inver-
sione”, in Atti del I seminario di studi dulla tragedia romana, a cura di G. ARICO,
QCTC 4-5 (1986-1987), 181-192.

51 Le changement d’état d’esprit qui s'ensuit entraine une modification de
I'expression qui peut aller jusqu’au retournement: voir J. COUSIN (éd.), Quinti-
lien, Institution oratoire. Tome V: livres VIII et IX, CUF (Paris 1978), 330. Voir
aussi J. DANGEL, “Catulle, carmen 51: étude stylistique d’une réécriture de Sapho”,
in Euphrosyne N.S. 24 (1996), 77-97.

’2 Séneque ouvre en effet ordinairement ses pieces de deux fagons: 1) par un
personnage protatique: divinité, comme Junon dans Hercule furieux, figure



84 JACQUELINE DANGEL

précédents (Eschyle et Accius, notamment®?). Sa présence obéit
ici 4 des visées précises. Le rythme anapestique, comme je I'ai
montré, convient dans la lyrique sénéquienne a I'expression
d’une force inéluctable.>* Aussi confere-t-il 4 cette ouverture un
caractére oppressant, propre a faire ressortir une marche inexo-
rable 2 la mort. Ce chasseur, qui organise une chasse mortelle,
avec méthode, et découpe I'espace en un carré parfait 4 partir des
quatre points cardinaux, dessine sans le savoir un piege symbo-
lique, qui préfigure sa propre marche a la mort.

Cette idée est d’autant plus déterminante que la premiere
évocation de la pureté d'Hippolyte intervient seulement aux vers
236-239. Elle est plus précisément encore évoquée au prix d’une
terrible inversion du mythe: Phedre veut se persuader qu'Hip-
polyte renoncera pour elle a cette chasteté observée comme un
rite (castos ritus). Cette illusion, qui deviendra faute tragique,
causera la mort d’Hippolyte, pris ainsi au piege de sa propre
vertu.>

C’est encore un principe d’inversion qui caractérise les roles
de Pheédre et de sa Nourrice. Comme ’écrit J.Ch. Dumont,

infernale, tels Tantale et la Furie dans Thyeste ou 'ombre de Thyeste dans Aga-
memnon; 2) par un des acteurs principaux (Hécube dans les Troyennes, Médée
dans la piece homonyme, (Edipe et Jocaste dans (Edipe). En outre dans Phédre,
il dépossede en partie le prologue de la fonction d’exposition qu'il a chez Euri-
pide. Voir a ce sujet G. MAZZOL, art.cit. (supra n.1), 121. On ajoutera que, géné-
ralement, le prologue est suivi de I'entrée du Cheeur qui annonce le début de
action. Dans Hercule furienx, le cheeur entre au vers 125, dans les Troyennes au
vers 67, dans Médée au vers 56, dans (Edipe au vers 110 et dans Agamemnon au
vers 57. Aussi Phédre parait-elle une fois encore échapper a ce schéma, puisque,
a la monodie cynégétique d’Hippolyte, succedent le monologue de Phedre et
I'agén avec la nourrice en trimeétres iambiques, 2 moins d’interpréter ces deux
scénes comme un prologue en diptyque. Les commentateurs montrent en la
matiere de fortes hésitations. P. GRIMAL (éd.), op.cit. (supra n.9), 42, isole en pro-
logue la monodie d’'Hippolyte et interprete le monologue de Phedre et la scene
avec la Nourrice comme ['acte I. Dans ce cas l'arrivée du Cheeur est retardée au
vers 274. G. MAZZOLI, art.cit.,125, choisit un prologue en diptyque.

53 . DANGEL, “Séneéque, poeta fabricator: lyrique chorale et évidence tragique”,
in Le poéte architecte. Arts métriques et art poétique latin (Louvain 2001), 211.

4 Tbid., 206-222.

» §.G. FyGr, “Treatment of Character in Euripides and Seneca. The Hip-
polytus”, in CJ 29 (1934), 507-516.



DEVANCIERS GRECS ET ROMAINS 85

“d’Euripide a Séneque, Phedre et sa Nourrice échangent une
partie de leurs roles”:5¢ le discours moral de Phedre euripidéenne
est pris en charge par la Nourrice sénéquienne, “comme si la
voix de la raison ne pouvait plus qu'étre extérieure a la reine
amoureuse” et, inversement, Phedre de Séneque donne 2
entendre les raisonnements de la Nourrice d’Euripide.””

Il est intéressant de noter que ce renversement admet un
palimpseste ovidien. L'argumentation de la Nourrice dissuadant
Phedre de céder a 'amour fonctionne en écho avec les Remedia
amoris d’Ovide.”® Ainsi, des lors qu'il est question de la mala-
die d’amour, 'élégiaque est convoqué par Séneque. Les hésita-
tions de Phedre font partie de cette parole poétique: au début
de la piece, la reine cede aux suppliques de la Nourrice et songe
a la mort pour sauvegarder son honneur (v.251-254). Mais, dans
la mesure ol la passion va jusqu'a son paroxysme, la tragédie
reprend le pas sur la plainte élégiaque de déception ou de sépa-
ration par une mort violente.

Clest ainsi une Phedre délirante, décidée a se suicider, qui
reparait au début du deuxieme acte, a I'étage du palais. Nombre
de commentateurs voient dans cette scéne une incohérence de
Séneque qui, contraint de reproduire la trop célebre scene du
délire de I'Hippolyte couronné,® aurait fait une mauvaise suture.

56 J.Ch. DUMONT, “Pheédre d’Euripide a Sénéque”, in Vita Latina 117 (1990),
215

57 Ainsi le theme de la toute-puissance de 'Amour est-il pris en charge dans
I Hippolyte couronné par la Nourrice pour convaincre Phedre de I'inutilité de résis-
ter 2 'amour (v.443-462). Cet argument est repris par Phedre de Séneque pour
justifier sa passion (v.185-194). J.Ch. DUMONT, art.cit. (supra n.56), 21, écrit
que la Nourrice défend un point de vue moral et oppose un argumentaire ration-
nel, “comme si la voix de la raison ne pouvait plus qu'étre extérieure a la reine
amoureuse” .

58 Voir Seneca. Phaedra, ed. by M. COFFEY and R. MAYER (Cambridge 1990),
103. On peut lire plus précisément a propos des vers 129-273: “The present
speech of dissuasion gives a glimpse of Seneca’s imitative technique. Ovid com-
posed a work to help us avoid love, Remedia amoris; Seneca borrows from it some
arguments for the Nurse to use with Phaedra’.

 P. GRIMAL, “Loriginalité de Sénéque dans la tragédie de Phedre”, in REL
41 (1963), 304; ID. (éd.), op.cit. (supra n.9), 10-11; W.S. BARRETT (Ed.), op.cit.
(supra n.4), 36; M. COFFEY and R. MAYER (Eds.), op cit. (supra n.58), 123.



86 JACQUELINE DANGEL

Telle pourrait étre en effet 'impression ressentie si I'on oublie
que cette scene doit étre comprise comme 'hypotypose d'un tel
désordre de I'étre que le processus de sa déconstruction est en
marche. Aussi Séneque veut-il insister sur la rupture avec la rai-
son, intelligence d’ordre et source d’équilibre. Sa visée est alors
celle d’'une ‘re-présentation’ mimétique par Iécriture, qui dit
évidence de ce désordre par une rupture dans le continuum
méme de 'action dramatique. Il n’en reste pas moins que la pro-
gression tragique de la piece n'est inorganique qu’en apparence.
Séneque prépare en réalité subtilement la suite par cette scene
spectaculaire, selon une intentionnalité®® qui est absente du
modele euripidéen:

Sen. Phaedr. 384-386:

Sed en, patescunt regiae fastigia:
reclinis ipsa sedis auratae toro
solitos amictus mente non sana abnuit.

“Mais voici que s'ouvre le faite du palais royal: elle, elle est la
renversée sur un lit a l'assise d’or; son esprit malade refuse les
vétements accoutumés .

A premitre vue, I'ouverture spectaculaire sur Iintérieur du
palais offre le spectacle grandiose des appartements royaux, dans
une belle mise en scene. Mais elle donne plus encore a voir, en
une terrible alliance des contraires, une misere cachée sous des
impressions de grandeur altiere. De fait, lors de sa troisieme
apparition (v.583), 'héroine manifeste clairement une patholo-
gie de 'dme, qui est conforme aux principes de la physiogno-
monie et des symptomes cliniques stoiciens et qui conduit a I'ir-
réparable. Submergée par sa passion, elle finit effectivement par
perdre le respect de soi et par devenir criminelle, au prix de
remords qui la conduisent 2 une mort déshonorante.

Linversion physique qu'implique I'image de ce corps couché
a la renverse (re-clinis) fonctionne alors comme une métaphore

60 Une analyse de 'ensemble des tragédies du corpus sénéquien conduirait
aux mémes conclusions. Voir 4 ce sujet L. PEREZ GOMEZ, “Estructura formal de
la trama en las tragedias de Séneca: Medea”, in Florllib 6 (1995), 383-416.



DEVANCIERS GRECS ET ROMAINS 87

réflexive de 'ame de Phedre: elle reflete son “théatre intérieur”.%!
Cette reine, bien qu'au sommet du pouvoir, apparait abattue,
dans une attitude qui présage une future gisante:

Sen. Phaedr. v.666-671:

En supplex iacet
adlapsa genibus regiae proles domus.
Respersa nulla labe et intacta, innocens
tibi mutor uni. Certa descendi ad preces:
finem hic dolori faciet aut uitae dies.
Miserere amantis.

“Vois en gisante suppliante, effondrée a tes genoux, une des-
cendante d’'une maison royale. Eclaboussée par aucune souillure,
jamais touchée, jamais coupable, c’est pour toi seul que je me
suis métamorphosée. C'est déterminée que je me suis abaissée a
ces prieres: c'est ce jour-ci qui marquera le terme de ma dou-
leur ou de ma vie. Prends pitié de celle qui t'aime”.

Sénéque n'est pas loin de donner 2 voir sur scéne cette méta-
morphose ovidienne qui a pour visée de révéler, en la mettant
au grand jour, la nature profonde de I'étre.®? Aussi I'inversion,
dont I'idée sous-tend les deux passages que nous venons de voir,
ne saurait-elle étre analysée d’un point de vue strictement
rhétorique. Elle se fait au contraire moteur dramatique fort.
Elle donne a voir les contradictions d’'une passion menant I'étre
a sa ruine.®

Les idées et argumentaires de la tragédie rejoignent alors ceux
des traités philosophiques de l'auteur.®* Mais la visée en reste
différente. S’il est vrai que la philosophie stoicienne, tres sensible

1 P GRIMAL (éd.), op.cit. (supra n.9), 10-11 et 78, v.387; J. GRIFFIN, art.cit.
(supra n.9), 131-133.

62 P MARECHAUX, Enz’gmes romaines. Une lecture d’ Ovide (Paris 2000).

0 G. Mazzoul, “Cadynaton in Seneca tragico”, in Quaderni di Cultura e di
Tradizione Classica 10 (1992), 133-149.

64 Chacune des études montre pourtant a quel point cette autotextualité phi-
losophique, si évidente qu'elle soit, n'est jamais littérale. Voir notamment 2 ce
sujet A.D. LEEMAN, “Seneca’s Phaedra as a Stoic Tragedy”, in Miscellanea tragica
in honorem J.C. Kamerbeek (Amsterdam 1976), 199-212; N.'T. PRATT Jr., “The
Stoic Base of Senecan Drama”, in 7APhA 79 (1948), 1-11.



88 JACQUELINE DANGEL

aux pathologies de 'dme et a leur manifestation physique,
r’ignore pas la théitralité des passions, sa finalité est de les com-
battre par une conversion a la sagesse. La tragédie en revanche
en exploite les effets. Le furor, tel qu'il apparait chez Phedre ou
Médée, releve tres exactement de la passion amoureuse (¢pwq),
qui est condamnée par la pensée stoicienne: c’est “un désir
(émibopia) qui n'est pas chez les sages”. Suscité par une “appa-
rence de beauté (3ud xdAhog éugavbpevov)”,® il est “désir
d’union physique (@mibupia cowpatiniic suvovsiag)”.%

Phedre illustre bien ces principes. Elle est en effet attirée
d’abord par la beauté d’'un Hippolyte semblable 2 Thésée jeune
(v.646-647). Au spectacle de beauté contemplée se substitue
bient6t une sensualité physique que met en évidence le contact
avec Hippolyte: alors qu’il la tient dans ses bras au moment de
I'évanouissement, elle se livre aux aveux. Mise en échec et
repoussée par Hippolyte, Phedre va alors entrer moins dans une
fureur — dépossession de soi jusqu'a la folie — que dans une
colere — élan volontaire de lesprit.

Séneque décrit ces données dans le De ira. 1l souligne ainsi
que le premier mouvement qui initie la passion est involontaire:
il est “une sorte de préparation et de menace de la passion” (guasi
praeparatio affectus et quaedam comminatio, 2,4,1), qui pourrait
étre évitée avec l'aide de la raison. Mais U'esprit, frappé par une
émotion passionnelle, finit par consentir volontairement. Mieux
encore: la violence qui en résulte a la raison pour elle. Elle est
raisonnée par un esprit qui donne son assentiment (assersus men-
tis, 2,3,4). Le sentiment d’une offense déclenche alors “I'excita-
tion de I'dme qui marche volontairement et délibérément
(uoluntate et iudicio) A la vengeance” (2,3,5). La lettre 7,4 éta-
blit un paralléle non moins explicite entre la colére, violence

6 SVF III 396; M. ARMISEN-MARCHETTI, “La passion de Phedre”, in Vita
Latina 117 (1990), 26 et 35 n.4.

66 JTbid., 26 et 35 n.5. Sénéque développe la méme idée dans la Lettre 9,11:
amor... animos in cupiditatem formae non sine spe mutuae caritatis accendit
(“LCamour enflamme les esprits poussés vers un désir de beauté non sans espoir
de mutuelle affection”).



DEVANCIERS GRECS ET ROMAINS 89

consciente, et 'amour. “L'émotion, écrit plus exactement
M. Armisen-Marchetti®’, devient passion par le biais d’un juge-
ment, ¢ est-a-dire d’'une décision de la faculté de raisonnement,
qui estime dans le cas de la colere qu'il y a une iniuria A venger,
dans le cas de 'amour qu'il y a une beauté qui mérite d’étre
désirée”.

Ausst le furor sénéquien est-il davantage 2 comprendre moins
comme un délire furieux que comme la manifestation d’une 77z,
démarche d’une violence consentie.%® Certes 774 faite de vio-
lence furieuse et monstrueuse a pour acte fondateur le théitre
d’Accius, célebre par sa uis.% Mais Séneque, si proche qu'il soit
en ce domaine de ce devancier, insiste moins sur le spectacle de
cette violence que sur celui d’un processus psychologique. C’est
la ce qui pourrait justifier le dédain que Sénéque manifeste a
I'endroit de ce tragique dont il s'inspire pourtant. Certes les frag-
ments acciens, trop lacunaires, ne permettent que des déduc-
tions relatives. Mais il apparait a la lecture des vers conservés
qu'Accius érait essentiellement attentif moins 4 I'écriture réflexive
d’une conduite passionnelle qu'a ses manifestations les plus spec-
taculaires, si bien qu’il ne devait pas prendre en compte les
étapes d’'une complexification psychologique. Seule devait I'in-
téresser ['actio, diction et jeux gestuels d’extériorisation, en hypo-
typose de la fureur. Symptomatique en la matiere est cette his-
toire: un acteur, jouant Atrée, I'iratus par excellence, se prit si
bien 2 son jeu quil tua de son sceptre théatral un malheureux
spectateur qui, lui-méme gagné par le spectacle, s’était trop
approché de la scene.

Séneque integre la mise en évidence scénique de I'irz & un
véritable historique de la dégradation du personnage par l'irra-
tionnel de la passion. La pensée stoicienne fonctionne alors
comme un révélateur, selon ce golt trés romain de 'exemple,

67 Ibid., 28.

68 G.A. STALEY, “Speculum iratis: Rhetoric and Philosophy in Senecan Tra-
gedy”, in All the World: Drama Past and Present, ed. by K.V. HARTIGAN (Washing-
ton 1982), 93-105.

% Voir mon Accius, 15-26.



90 JACQUELINE DANGEL

comme le souligne E. Lefevre.”? Il ne s'agit plus ainsi de mon-
trer seulement I'exacerbation passionnelle, mais le processus de
la défaite d’une raison qui ne peut rien contre I'affect, si bien que
la psychologie est 4 I'ceuvre et que le personnage a une réelle
conscience de sa faute tragique. En cela la tragédie sénéquienne
est distincte non seulement de la tragédie républicaine, mais
plus encore de la tragédie attique: son dénouement, comme le
rappelle D. Lanza,”! intervient du fait d’'une accumulation d’élé-
ments tensionnels, formant un neeud inextricable d’ol nait une
émotion croissante.

Aussi le personnage sénéquien ne saurait-il obéir & un schéma
tragique mécanique, qui le conduirait systématiquement et iné-
luctablement de la souffrance au sacrilége monstrueux en pas-
sant par la fureur. Certes sa dérive de I'esprit et de I'ame parti-
cipe au schéma que E Dupont’? a dégagé: la trilogie du
dolor-furor-nefas. A ce titre, il conduit au “spectacle de la méta-
morphose d'un homme en monstre”.”? Pourtant, loin d’étre
monolithique, comme le laisse supposer ce schéma structural,
le personnage évolue, si bien que Séneque montre non pas
un héros tragique uniforme, mais des personnalités diftérenciées.
Cette évolution et cette individuation justifient la complexifi-
cation psychologique.” La complexité des sources trouve méme
la une justification. Elle donne lieu a la construction de per-
sonnalités, qui, bien qu'en conformité avec l'ethos du répertoire
tragique, gagnent en richesse et originalité.”

70 E. LEFEVRE, “Quid ratio possit? Senecas Phaedra als stoisches Drama”, in
WS 82 = N.E 3 (1969), 131-160.

71 D. LANZA, “Finis tragoediae”, in QC7C 6-7 (1989), 147-164.

2 E DUPONT, Les monstres de Sénéque. Pour une dramaturgie de la tragédie
romaine (Paris 1995), 55.

7> G. SOLIMANO, “Monstrum in Seneca”, in Grammatica e lessico delle lingue
morte, a cura di U. RAPALLO e G. GARBUGINO (Alessandria 1998), 233-254.

74 J.-M. CROISILLE, “Lieux communs, sententiae et intentions philosophiques
dans la Phedre de Sénéque”, in REL 42 (1964), 276-301.

7> M. RucH, “La langue de la psychologie amoureuse dans la Phedre de
Séneque”, in LEC 32 (1964), 356-363: le vocabulaire conventionnel de 'amour
sinscrit notamment dans une rhétorique émotionnelle et affective. Métaphores et
comparaisons ainsi que descriptions en images fortes (uisiones) en renouvellent



DEVANCIERS GRECS ET ROMAINS 91

D’une maniere plus générale, Séneéque veut donner a voir au
spectateur la tragédie d’un étre conscient de sa propre destruc-
tion par les forces intérieures qui 'habitent et I'assaillent avec son
consentement.”® On peut ainsi insister sur la motivation com-
plexe qui conduit Clytemnestre 4 tuer son époux: pardon jamais
accordé pour le sacrifice d’Iphigénie; abandon par Agamemnon;
jalousie envers la belle captive et prophétesse, Cassandre, adul-
tere avec Egisthe. Ces themes proviennent certes de Ihéritage
mythique et des tragédies grecques autant que latines. Mais, retra-
vaillés en fonction d’une analyse stoicienne des affects, ils abou-
tissent a une autre lecture du mythe.”” La se trouve I'explication
du role restreint que Séneque confere a Clytemnestre, alors qu'il
développe celui de Cassandre. Sa visée est plus précisément d’op-
poser Clytemnestre 2 Cassandre. La premiére vit a soi, tres atta-
chée 4 sa propre représentation des étres et du monde. Elle appa-
rait ainsi comme l'envers de la seconde: Cassandre n’a pas souci
de sa vie. Capable d’une théatralité spectaculaire et d’une
réflexion tout 2 la fois morale, philosophique’® et esthétique, elle
devient le personnage principal. C’est pourquoi son role est ainsi
amplifié’? par rapport & Eschyle®® et mélé & des sources diverses,
notamment républicaines, voire philosophiques.?!

les données et innovent en sensation. Voir plus précisément encore 4 ce sujet
J.P. AYGON, “Lecphrasis et la notion de description dans la rhétorique antique”,
in Pallas 41 (1994), 41-56; E. RODON, “Parole d’ira e parole d’amore nei per-
sonnaggi femminili delle tragedie di Seneca”, in Dioniso 52 (1981), 47-54;
E. PARATORE, “Originalita del teatro di Seneca”, in Dioniso 20 (1957), 53-74.

76 Voir SEN. epist. 95,30; M. SIGNORI, “Il concetto di virtus tragica nel tea-
tro di Seneca’, in Aevum 34 (1960), 217-233; voir aussi W. POETSCHER, “Nosse
peccandi modum (Seneca, Phaedra 141)”, in Emerita 44 (1976), 159-161.

77 G. MADER, “Fluctibus variis agor. An Aspect of Seneca’s Clytemestra Por-
trait”, in AClass 31 (1988), 51-70.

8 Homme et femme sont 2 égalité, selon la pensée stoicienne: C.E. MANNING,
“Seneca and the Stoics on the Equality of the Sexes”, in Mnemosyne S.IV 26
(1973), 170-177.

7 E. LEFEVRE, “Schicksal und Selbstverschuldung in Senecas Agamemnon”,
in Hermes 94 (1966), 482-496.

80 A, SAPIO, “La visione di Cassandra in Eschilo e Seneca”, in Pan 13 (1995),
316

81 \W.M. CALDER III, “Seneca’s Agamemnon”, in CPh 71 (1976), 27-36.



92 JACQUELINE DANGEL

Une grammaire des passions jointe a une esthétique de I'évi-
dence indique a quel point on ne saurait confondre les tragédies
de Sénéque avec une parénese. Une théitralité forte émane de
ce théatre. Y contribue une densité des effets scéniques,?? qui
peuvent aller jusqu’a montrer sur la sceéne le crime ou toute
conduite trop violente que le code aristotélicien confie ordinai-
rement 2 la narration d’'un messager ou d’un tiers. Multiplica-
tion des données spectaculaires et crime en direct sont en géné-
ral conjugués.

On le voit dans la sceéne finale de /’Agamemnon. Le spectateur
assiste en direct au meurtre de Cassandre: v.1012 Furiosa morere,
déclare Clytemnestre apres avoir donné 'ordre de s'emparer de
Cassandre. Vouée 4 mourir, la prophétesse et rivale n'en dit pas
moins sa joie de mourir apres avoir pu assister a la ruine de
Mycenes: v.1011 iam iam iunat uixisse post Troiam, iuuat. Mieux
encore: son meurtre intervient apres sa propre vision de celui
d’Agamemnon. Dans son récit visionnaire, hypotypose qu'elle se
donne 2 elle-méme et quelle donne aux spectateurs antiques, sa
parole est empreinte de I'horreur sacrée autant que du fantas-
tique baroque: elle prédit en effet un futur qui est en méme
temps un présent capable de rejoindre le passé. Mais le cas limite
en la matiere reste le double infanticide de Médée, accompli
dans la durée d’une longue scene et suivi de I'envol sur un char
qui, attelé par des serpents chthoniens, est dit se diriger vers la
lumiere éblouissante d’un soleil d’oli pourrait émaner en méme
temps la lumiere noire des enfers.

Si la monstruosité est finalement au cceur de ces histoires, sa
présence parait destinée moins a engendrer chez le spectateur la
peur de l'horrible sous 'emprise de U'enflure d’un rumor tra-
gique, que dénonce a la période républicaine Lucilius,®® qu'a
dire une 4me en fragments. Il n'est pas jusqu’a la fragmentation
physique qui ne puisse étre le reflet de ces Ames tourmentées, tels

8 A.L. MOTTO & J.R. CLARK, “Seneca’s visionary Drama’, in LF 102 (1997),
34-41.
8 LucIL. 587 M, 597-598 M, 601 M (= 26, 8; 19; 21 Charpin).



DEVANCIERS GRECS ET ROMAINS 93

(Edipe 'hybride, seul capable de comprendre la Sphynge mons-
trueuse, Phedre fille de Pasiphaé, Thyeste auteur d’un terrible
inceste. Quand l'apparence extérieure ne dit pas leur mons-
truosité intérieure,3 leurs actes extériorisent leur nature cachée:
Phedre cause le démembrement d’Hippolyte, Clytemnestre
assassine Agamemnon, dans une jouissance meurtriere (Ag. 947-
950), de telle facon qu’elle donne a voir un cou mal tranché
(Ag. 901-903); Médée, petite-fille d’'un Soleil maudit dans sa
lignée, prétresse, magicienne, barbare, se livre 2 un double infan-
ticide qui la mutile moins encore dans sa chair qu’elle ne mutile
Jason, principe originel de la vie de ses enfants; Atrée fait
consommer A Thyeste ses enfants qu'il renvoie ainsi a leur source
premiere pour une impossible sépulture —idée qu’il reprend 2
Accius; il n'est pas jusqu'au héros emblématique des Stoiciens,
Hercule, qui, devenu furieux, s'ampute de ses propres enfants.

Pour dire ces corps démembrés et ces Ames en fragments,
Séneque a su s'inventer une écriture en réflexivité.®> Exemplaire
est 4 ce sujet 'usage qu'il fait de la métrique éolienne d’Horace.
Il Sen sert certes parce qu’il y trouve une écriture d’intériorité
émotionnelle. En effet la lyrique horatienne est 'expression
mimétique des mysteres d'un langage intérieur. Pour ce faire,
Horace atomise en apparence le sens, alors qu'il tisse en pro-
fondeur des relations cachées qu'il convient ensuite d’expliciter
et d’interpréter. Il n’éprouve ainsi aucune difficulté 2 unir dans
ses Odes ses sentiments personnels les plus simples, y compris ses
amours, avec un lyrisme religieux et héroique ou le carmen hym-
nique des grandes valeurs de la Cité. Sa réussite tient au fait
qu’il integre 'individuel dans une subjectivité collective. Il reste
ainsi étranger 2 la plainte d’amour exclusif, solitaire et déceptif.
Il préfere alors le juste milieu d’une sagesse — résignée —, aux
exces passionnels. Les figures féminines héritent de ces senti-
ments sans exces, dés lors que 'étre humain, femme et homme,

84 Voir SEN. clem. 2,2,3; 3,11,1; 3,23,1-2: le monstre trouve son plaisir dans
la souffrance des autres.
85 G. MAzZzoLl, art.cit. (supra n.1), 127.



94 JACQUELINE DANGEL

est chose variable et changeante, en perpétuel devenir. Nous
sommes loin de la tragédie de Séneque.

Séneque reprend cette poétique pour exprimer des exces pas-
sionnels et émotionnels. Il s'en sert plus précisément pour don-
ner a entendre I'Ame en fragments d’héroines féminines victimes
des plus grandes douleurs et souffrances. La métrique éolienne
polymorphe et polyphonique offre en la matiere un instrument
privilégié. Séneque en retravaille seulement les données pour en
exploiter précisément 'hétérogénéité et la diversité. Il va le faire
dans lesprit d'une époque néronienne, qui est nourrie de
baroqued® et de l'esthétique du Sublime, et, plus particuliere-
ment encore, selon les principes d’'un contemporain, Caesius
Bassus. Cet artigraphe néronien défend et pratique une dériva-
tion unitaire des metres, en une greffe polymorphe.?” Il en
résulte une écriture fragmentée, véritable travail en miettes,
d’une hybridité en parfaite convenance avec un émiettement des
instants et des 4mes.

Le principe d’écriture rappelle la définition que donne Platon,
dans le 77mée, 50 e 7, de l'activité du parfumeur et de orfevre
dont les techniques relévent du peranidrrewy et du dauddrnew,
travail des impressions bougées et des effets miroitants. Ainsi
dans lart du ciseleur, I'alliance de matériaux mats et brillants,
tels I'or, I'argent et l'ivoire, crée I'illusion du mouvement, voire
du vivant, du fait de reflets distincts, accrochant la lumiere dif-
féremment. Cette technique des formes fuyantes crée une illu-
sion de mouvance qui étonne lesprit, voire le stupéfie.

De la méme fagon, la polymétrie et la polyphonie des metres
¢oliens que Séneque utilise dans les monodies et ensembles cho-
raux sont propres a participer a une impression de mouvance
phénoménale. Dans les vers en cola libera, les unités métriques
se forment et se déforment pour se reformer aussitét, tout 2 la

8¢ Ch. SEGAL, “Senecan Baroque. The Death of Hippolytus in Seneca, Ovid,
and Euripides”, in 7TAPhA 114 (1984), 311-325.

87 Cette derniere réflexion est extraite de mon exposé dans Le poete architecte,
art.cit. (supra n.53).



DEVANCIERS GRECS ET ROMAINS 95

fois mémes et autres. Mieux encore: en 'absence d’'une pro-
forme, le metre, réceptacle et hypotypose d'une d4me ou d’un
monde bouleversé, présente une forme si fuyante que les hési-
tations des éditeurs sont multiples et discordantes, comme le
montre cette bréve comparaison:

Sen. Ag. Zwierlein Tarrant
v. 621-624 (Zwierlein) Troades summis timuere muris Troades summis timuere muris
= v. 622-626 (Tarrant) perdidit in malis extremum decus perdidit in malis
Jfortiter winci: restitit annis extremum decus, fortiter uinci:
Troia bis quinis unius noctis restitit annis Troia bis quinis
peritura furto unius noctis peritura furto
621: saph. 622: saph.
622: ascl. 2+ ascl. 2
(breuibus contractis) 623: alc. 2
623: saph. 1+ adon. 624: saph. 1+ saph. 1
624: saph.1 + saph. 1 625: adon.+ saph. 1
624 bis: saph. 2 626: saph.

Dans ce mélange subtil et insaisissable de couleurs différenciées,
qui fonde la bigarrure alexandrine en mouio, l'effet produit
est celui de I'illusoire. Aussi ces morceaux incertains de vers, aux
différentes combinatoires possibles, ne sont-ils pas sans faire pen-
ser aux vers réverses de l'informe, tels que les définit Platon:88
“Il est complétement indiftérent que tel élément en soit le pre-
mier ou le dernier”.8?

88 PLAT. Phaedr. 264 c-d. Nous sommes ainsi loin de 'harmonie et de la pro-
portion d’un texte formant un tout, comme le précise Platon dans le méme pas-
sage: “Voici pourtant une chose que tu affirmerais, je pense; c'est que tout dis-
cours doit écre constitué a la fagon d’un étre animé: avoir un corps qui soit le sien,
de fagon 4 n’étre ni sans téte ni sans pieds, mais 2 avoir un milieu et deux extré-
mités, qui aient été écrits de fagon A convenir entre eux et au tout’.

89 Voir aussi QUINT. 7nst. 9,4,6: Fortius uero qui incompositum potest esse quam
uinctum et bene conlocatum? Neque si praui pedes uim detrabunt rebus, ut sotadeo-
rum et galliamborum et quorundam in oratione simili paene licentia lasciuientium,
id uitium compositionis est iudicandum. (“Comment ce qui est désordonné peut
étre plus solide que ce qui est lié et bien disposé? Et si I'emploi des pieds défec-
tueux enleve de la force aux arguments —ce qui est le cas des sotadéens, des



96 JACQUELINE DANGEL

La jonction avec la métrique horatienne conduit plus encore a
intégrer les angoisses et les peines humaines dans une collectivité
de souffrance, pour une véritable hypotypose des sentiments per-
sonnels, fussent ceux d’une voix collective. Cette métrique brisée
est ainsi bien a sa place, lorsqu’il sagit de donner a entendre I'ex-
tréme désarroi de ces femmes troyennes qui sont emmenées comme
esclaves sur des terres inconnues et sont endeuillées par la perte
massive des leurs. Les formes métriques hésitent et le sens miroite
en facettes diverses, 4 'exemple des sentiments lancinants et obsé-
dants, en flux et reflux. Exemplaire est en ce domaine ce chant de
deuil en antiphonie répétitive: les mots se répondent et se répetent.
On commence avec la voix parlée d'Hécube en trimetres iam-
biques, puis on continue avec un chant d’incitation d’autant plus
obsédant que les anapestes ont pris le relais. Lamentations et rites
gestuels du deuil se font écho en reprises antiphoniques:

Sen. Tro.:

63-65 (Hécube): (ia®.) Lamenta cessant? Turba, captiuae, mea
[ferite palmis pectora et planctus date
et iusta Troiae facite (...)

67-82 (cheeur): (ant) (67) Non rude uulgus lacrimisque nouum
lugere iubes (...)

83-97 (Hécube): (an%.) (83) Fidae casus nostri comites
soluite crinem (...)

98-115 (cheeur):  (an%) (98)  Soluimus omnes lacerum multo
[funere crinem (...)

116-130 (Hécube): (ant.) (116) 77ibi nostra ferit dextra lacertos
umerosque ferit tibi (...)

131-140 (cheeur): (an%) (131) Accipe, rector Phrygiae, planctus
accipe fletus (...)

141-154 (Hécube): (ant.) (141) Alio lacrimas flectite uestras:
non est Priami miseranda mei
mors, Iliades; — felix Priamus!
dicite cunctae (...)

155-164 (cheeur): (an%.) (155) Felix Priamus!

dicimus omnes (...)

galliambes et autres rythmes qui font que la prose s'ébat semblablement presque
sans mesure—, il faut bien admettre que ce n'est pas la faute de 'ordre des mots”).



DEVANCIERS GRECS ET ROMAINS 97

Non moins étonnants sont ces anapestes qui donnent a entendre
un bel hymne 2 la souffrance partagée. Chanté par le choeur des
Troyennes, il hausse la femme jusqu'au plus haut niveau de la
sagesse stoicienne:

Sen. Ag. 664-677:

4

an®.  Lacrimas lacrimis miscere iunat:

IMAgLs exurunt quos secretae 665
lacerant curae,
iuuat in medium deflere suos.
Nec tu, quamuis dura wirago
patiensque mali,
poteris tantas flere ruinas.
Non quae uerno mobile carmen 670
ramo cantat tristis aedon
Ityn in uarios modulata sonos,
non quae tectis Bistonis ales
residens summis impia diri
furta mariti garrula narrat, 675
lugere tuam poterit digne
conquesta domum (...)

“Il est doux de méler des larmes aux larmes: les peines gardées
secretes consument plus cruellement les étres qu'elles déchirent;
il est doux de pleurer les siens avec tous! Et, bien que tu sois une
femme forte, résistante au malheur, tu ne pourras suffire a pleu-
rer de si grands désastres. Ni le rossignol qui au printemps sur
une branche déploie tristement toutes les nuances de son chant,
modulant sur des airs variés le nom d’Itys, ni 'oiseau de Bisto-
nie, qui, niché en haut d’un toit, raconte dans ses stridulations
le vol impie de son sinistre mari ne pourront dignement pleu-
rer et se lamenter sur ta maison”.

Cette Ode lyrique est chantée comme un hymne de foi stoi-
cienne, alors que la condition des Troyennes est désespérée. Sa
forme anapestique jointe au contenu en souligne la détermina-
tion: ces femmes affirment leur volonté d’accepter leur condi-
tion et de ce fait la douleur, dés lors qu'elles la vivent en par-
tage. Cet acte de volonté dans une résignation libre est d’autant



98 JACQUELINE DANGEL

plus bouleversant quil intervient apres un premier lamento
polymétrique, qui donnait précisément a entendre un chant
paradoxal d’espérance dans la désespérance:*°

Sen. Ag. 589-604: (polymétrie en cola libera Zwietlein)

Heu quam dulce malum mortalibus additum ascl.
(syll. longa immissa)

uitae dirus amor, cum pateat malis ascl. 590
effugium et miseros libera mors uocet, ascl.

(secunda syll. solu.)
portus aeterna placidus quiete. saph.
Nullus hunc terror nec impotentis saph. 1 + alc. 1

(basi iamb.)
procella Fortunae mouet aut iniqui saph.

(adiecta anacrusi)
flamma Tonantis. adon. 39
Pax alta nullos cinium coetus alc. 1 + saph. 1
timet aut mindaces uictoris iras, saph. 2 + alc. 1
non maria asperis insana Coris, glec 2 eale. |

non acies feras puluereamue nubem
motam barbaricis equitum cateruss,
non urbe cum tota populos cadentis
hostica muros populante flamma
indomitumque bellum.

alc. 2 + aristoph.

ascl. 1 + saph. 2 600
saph. (adiecta anacrusi)
saph.

aristoph.

“Hélas! Quel doux mal attaché aux mortels est cet amour
funeste de la vie, toutes les fois qu’a leurs maux est ouvert un
refuge et quune mort libératrice appelle les victimes du mal-
heur, — port apaisant fait pour un éternel repos —. Aucune
terreur ni tempéte d’'une Fortune alors impuissante ne [agite,
pas plus que la flamme du Tonnant inéquitable; sa paix pro-
fonde ne redoute aucun complot, pas plus que les rages mena-
cantes d’un vainqueur, ni les mers rendues furieuses par un rude
Corus, ni les farouches batailles ou les nuages de poussiere sou-
levés par des escadrons de cavaliers barbares, ni la chute des
peuples et de toute une ville anéantie par une flamme ennemie
dévorant ses murs, pas plus que la guerre indomptable”.

%0 A. CATTIN, “Lime humaine et la vie future dans les textes lyriques des tra-

gédies de Séneque”, in Latomus 15 (1956), 359-365 et 544-550.



DEVANCIERS GRECS ET ROMAINS 99

Ces chants choraux ne sont pas sans lien avec la trame argu-
mentative des Traités philosophiques. Mais les confondre dans une
méme ‘lecture’, ce serait oublier le spectacle visuel et auditif de la
scene dont la parénese philosophique est privée. On ne chante
pas un Traité de philosophie. Car la voix chantée est incapable de
faire entendre un discours intellectuel abstrait. Elle est toujours un
chant d’émotion. Avec elle, il ne sagit plus de raisonner sur 'op-
position stoicienne du patir et de 'agir,”! mais de montrer et de
donner a entendre des actes dramatiques et des effets émotionnels.
G. Biondi®? insiste ainsi sur l'intensification psychologique appor-
tée par le chant, voix de I'émotion. Comprenons alors que les
themes philosophiques chantés en fragments brisés disparaissent
en tant que tels pour ne laisser place qu'au spectacle poignant et
pathétique d’étres ballottés par l'incertitude et 'angoisse. Cette
écriture en fragments métamorphiques en imite l'illusion et la
mouvance jusqu'a communiquer sa force émotionnelle.

Elle atteint son degré extréme, lorsqu’elle méle a la mouvance
et a la polyphonie métrique les différentes strates d’une inter-
textualité multiple. Un exemple en montrera les capacités expres-
sives mieux que ne le ferait un long commentaire. On retiendra
ces quelques séquences relatives au chant polymétrique et poly-
phonique de I"lliupersis, faisant dialoguer entre eux polymétrie
en cola libera et anapestes de formes variables:

Sen. Ag.627a-636 (polymétrie en cola libera)

Vidimus simulata dona glyc.
(hypercatal. basi troch.)  627a
molis immensae Danaumque saph. (bicatal.)
fatale munus duximus nostra alc. 1 + saph. 1
creduli dextra tremuitque saepe saph.
limine in primo sonipes cauernis saph. 630
conditos reges bellumque gestans; saph. 1 + alc. 1
et licuit dolos uersare ut ipsi alc. 2 + ale. 1

91 A. CHARLES- SAGET, “Séneque et le théitre de la cruauté”, in Rome et le Tra-
gique, éd. par M.-H. FRANCOIS-GARELLI, in Pallas 49 (1998), 149-155.
92 G. BIONDI, “Peripezie e cantica: la tragedia tra coscienza e delirio”, in Pai-

deia 52 (1997), 57-69.



100 JACQUELINE DANGEL

fraude sua caderent Pelasgi : alc. (decasyll.)
saepe commotae sonuere parmae saph
tacitumaque murmur percussit aures,  saph. 2 + alc. 1 635
ut fremuit male subdolo glyc. (secunda syll. solu.)
parens Pyrrhus Viixi. pher.

“Nous avons vu la fallacieuse offrande d’'une masse énorme et,
dans notre crédulité, nous avons conduit 'offrande fatale des
Danaens de notre propre main et, bien des fois, a tremblé sur
les premiers degrés du seuil le coursier qui portait, cachés dans
ses cavités, des rois et la guerre; et il elit été possible de retour-
ner la ruse pour faire succomber les Pélasges eux-mémes a leur
propre piege: bien des fois ont résonné les boucliers qui s’en-
trechoquaient et un grondement sourd a frappé nos oreilles
quand Pyrrhus a maugréé, refusant d’obéir au trop rusé Ulysse”.

Sen. Ag.637-642:

an4.

Secura metus Troica pubes
sacros gaudet tangere funes.
Hinc aequaeui gregis Astyanax,
hinc Haemonio desponsa rogo
ducunt turmas, haec femineas,

ille uiriles.

“Déliée des tourments de la crainte, la jeunesse troyenne se
réjouit de toucher les cibles sacrés. D’un coté Astyanax, de
lautre la future épouse du blicher hémonien conduisent, elle,
des filles, lui, des garcons de leur age”.

Sen. Ag. 649-658:

an4.

Quid nunc primum, dolor infelix,
quidue extremum deflere paras? 650
meenia, divum fabricata manu,
diruta nostra?
an templa deos super usta suos?
non uacat istis lacrimare malis:
te, magne parens, flent Iliades; 655
widi, uidi senis in iugulo
telum Pyrr/az uix enguo

J'dﬂgﬂlﬁf.’ tmguz



DEVANCIERS GRECS ET ROMAINS 101

“Ma douleur, quelle infortune premiere ou derniere, veux-tu
maintenant déplorer? Nos remparts fabriqués par la main des
dieux, détruits par la notre? ou les temples briilés par-dessus
leurs dieux? Il n’y a pas de place pour pleurer sur ces grands
malheurs; c’est toi, valeureux pere, que pleurent les femmes
d’'Ilion. J'ai vu, j’ai vu sur la gorge du vieillard I'arme de Pyr-
rhus se teinter péniblement d’un mince filet de sang”.

Comment ne pas reconnaitre dans ce récit du Cheval de Troie
le palimpseste virgilien? On rappellera en particulier les passages
suivants:

Verg. Aen. 2,53-56:

hex. insonuere cauae gemitumque dedere cauernae.
Et si fata deum, si mens non laena fuisset,
impulerat ferro Argolicas feedare latebras 55

ﬁoz'aque nunc staret Priamique arx alta maneres.

“...ses profondes cavernes résonnerent et firent entendre un
gémissement. Or si les destins des dieux, si notre esprit n'avait
pas été gauchi, il nous avait poussé & dévaster par le fer les
cachettes argiennes et Troie aujourd’hui serait debout et tu
demeurerais, haute citadelle de Priam!”

Verg. Aen. 2,237-245:

hex. intendunt; scandit fatalis machina muros
feta armis. Pueri circum innuptaeque puellae
sacra canunt funemque manu contingere gaudent;
illa subit mediaeque minans inlabitur urbi, 240
O patria, o divom domus llium et incluta bello
moenia Dardanidum! quater ipso in limine portae
substitit atque utero sonitum quater arma dedere;
instamus tamen immemores caecique firore
et monstrum infelix sacrata sistimus arce. 245

“(...) la machine fatale escalade les murs, féconde d’armes.
A lentour des enfants, de jeunes vierges chantent des hymnes
et se réjouissent de toucher de leur main les cordages. Elle, elle
s'avance et glisse menagante au milieu de la ville. O patrie, 6
demeure des dieux, Ilion, et remparts dardaniens si fameux dans



102 JACQUELINE DANGEL

les guerres! Quatre fois sur le seuil précisément de la porte, elle
achoppa et quatre fois le ventre retentit d’un bruit d’armes.
Nous persistons pourtant, sans mémoire, aveuglés par notre folie
et le monstre maudit, nous 'installons dans la citadelle sainte”.

Mais comment ne pas aussi souligner que Virgile avait lui-
méme en mémoire ce tres célebre chant de déploration, chanté
par Andromaque dans la piece homonyme d’Ennius, qui lui-
méme imirtait Euripide? Au douloureux récit d’Enée, commé-
moration d'un grand drame, les hexametres héroiques ont eu
pour devanciers des anapestes lyriques:

Enn. Andromacha 87-93 Jocelyn (Cic. Tusc. 3,44-45):

an. O pater, o patria, o Priami domus,
saeptum altisono cardine templum.
uidi ego te adstante ope barbarica,
tectis caelatis laqueatis,
auro ebore instructam regifice.

Haec omnia uidi inflammari,
Priamo ui uitam euitari,
louis aram szmgm'ne twgmzrz'.

“O pere, 6 patrie, 6 demeure de Priam, temple que fermaient
des gonds aux profondes résonances! Moi, je t'ai vue debout
dans ta richesse asiatique, avec des plafonds ciselés, lambrissés,
royalement incrustée d’ivoire et d’or. (...) Tous ces trésors, je les
ai vus la proie des flammes, j’ai vu la vie violemment arrachée
a Priam, l'autel de Jupiter souillé de sang.”

Avec cette Ode pathétique, nous venons de renouer avec ['ori-
gine de notre réflexion, les devanciers de Séneque. Force est de
constater que Séneque recourt A la complexité non pour une
combinatoire des formes et de I'écriture, mais pour une véri-
table ‘poiétique’, herméneutique de 'ame. Le langage, écriture,
parole et chant, est [a non plus pour rapporter les choses, mais
pour les donner a voir, non plus pour les argumenter, mais pour
les interroger, non plus pour les organiser et construire, mais
pour les traduire jusque dans leur déconstruction existentielle.



DEVANCIERS GRECS ET ROMAINS 103

Aussi, alors que les critiques ont beaucoup insisté sur le baroque
hyperbolique et sur une forme de prédication philosophique
dans le théitre de Séneque, il convient, au terme de cette
réflexion, d’insister sur la poétique d’un Sublime de méditation.

Lesthétique du Sublime?® cétoie le tragique pour poser les
énigmes de I'étre puissant et misérable, du pouvoir et du savoir.
Pseudo-Longin (subl.12,4-5) la définit comme la “résonance
d’une grande 4me” (Ps.-Longin. s#6.9,2) qui confere au sens
(1,4) “un pouvoir et une force irrésistibles, exercant sa domina-
tion sur 'Ame de auditeur” (tabra 8¢ Suvasteioy ol Bloy dpocyov
TEOGPEEOVTA TAVTWE Emdve ToL Gxpowuévou xabictatat).
De nature impressive flit-elle éloquente (Ps.-Longin. su6/.15,2),
elle a pour visée I'étonnement (=6 Oavpdoiov),®* dont le support
expressif privilégié ressortit a hypotypose pathétique, aux images
puissantes (descriptiones et uisiones): le résultat est une émotion
communicative dans laquelle la peur est alliée 2 la fascination.

Cette esthétique du Sublime, alliance du spectaculaire et de
la violence, aboutit & montrer et dire 'évidence de forces obs-
cures, source d’interrogations dramatiques. De fait Pseudo-Lon-
gin, subl. 44, lui attribue une fonction morale et idéologique,
voire politique. Elle permet trés exactement de frapper les
esprits, dans une dénonciation vigoureuse des perversions
majeures de 'homme et du monde. Le 774ité en dresse une liste
qui rejoint les sujets des tragédies de Séneque: la tyrannie, 'ab-
ject du non-droit, la recherche insatiable du pouvoir, la cupidité,
Pamour passionnel, I'insolence et 'impudence. Ces divers
dévoiements sont au ceeur des tragédies de Séneque. La maniere
du Sublime y est plus encore: les personnages tragiques étonnent
jusqu’a une torpeur qui invite a la prise de conscience et aux
remises en cause. En cela, le théatre rejoint 'engagement philo-
sophique de l'auteur.

93 A. MICHEL, “Rhétorique, tragédie, philosophie. Séneque et le Sublime”, in
GIF 21 (1969), 245-257.

%4 Ce type de Sublime prévaut ainsi, chez Pseudo-Longin, su&/. 15, par un
pouvoir de I'image ou figuration mentale. Exemplaire est en la mati¢re Eschyle,
cité parmi les modeles de référence.



104 JACQUELINE DANGEL

Par-dela cette écriture de toutes les métamorphoses et de tous
les mélanges et par-dela la parole polymorphe et les sens poly-
phoniques des héros et héroines tragiques, il reste encore le
silence de Polyxene, dans les Troyennes. Lhypotypose sans parole
se fait ici Sublime de beauté. Absente de la scene, Polyxene
marche 2 ses noces avec 'Hades, dans une sérénité grandiose
que rehausse 'éclat d’'une beauté parfaite. Elle manifeste une
grandeur stoicienne que commentent deux femmes de toutes
les douleurs: Andromaque (945-948) et Hécube (955-968),

dans un makarismos du Sublime.

Au total, écriture tragique de Séneque référée a ses devan-
ciers invite A évoquer un travail en ruche. Uimage est séné-
quienne. Elle parcourt la Lettre 84: Séneque qui réfléchit pré-
cisément sur la réécriture en intertextualité compare le travail
d’assimilation et 'alchimie qu’elle requiert a celui des abeilles
transformant le pollen des fleurs en miel. Il écrit ainsi (epist.
84,3): Apes, ut aiunt, debemus imitari quae uagantur et flores
ad mel faciendum idoneos carpunt, deinde quicquid attulere dis-
ponunt ac per fauos digerunt et wut Vergilius noster ait:
“... Liquentia mella | stipant et dulci distendunt nectare cellas”.
(“Nous devons, comme on dit, imiter les abeilles qui vaga-
bondent et butinent les fleurs faites pour fabriquer du miel;
ensuite elles rangent tout ce qu’elles ont apporté et le répar-
tissent par rayons, et, comme le déclare notre cher Virgile:
“Elles distillent le miel liquide et répartissent le nectar par
cellules””).

De l'assemblage en hétérogénéité complexe peut ainsi naitre
une unité harmonisée, voire concertante. Pour en donner la
pleine mesure, Séneque (ep7s2.84,9) prend précisément comme
exemple les voix qui composent un cheeur tragique et, mieux
encore, quapprécient les philosophes. C'est avec cette unité,
quasi alchimique, entre la philosophie et la tragédie et dite par
Sénéque méme, que nous conclurons cette réflexion: elle
exprime trés exactement une herméneutique du langage et des
formes pour une heuristique des mysteres de 'Ame humaine:



DEVANCIERS GRECS ET ROMAINS 105

Non uides quam multorum wocibus chorus constet? unus tamen ex
omnibus redditur; aliqua illic acuta est, aliqua grauis, aliqua
media; accedunt uiris feminae, interponuntur tibiae; singulorum
illic latent woces, omnium apparent. (“Ne vois-tu pas de quelle
multitude de voix un cheeur se compose? c’est pourtant un seul
son qui sort de 'ensemble; 'une est aigué, une autre grave, une
autre moyenne; les voix de femmes sajoutent a celles des
hommes; les fltites se surimposent; pourtant aucune voix sin-
guliere ne se remarque, c’est un ensemble qu'on entend”).



DISCUSSION

W, Schubert: Eigentlich wollte ich mich erst spiter in die Dis-
kussion mit einer kleinen Erginzung einschalten; aber da ich
der erste der Fragesteller bin, mochte ich mich zunichst ganz
herzlich bedanken und Sie begliickwiinschen zu diesem aufler-
ordentlich kompetenten und weit geficherten Beitrag, in dem
Sie viele ‘Fiaden’ Senecas zu vorausgehenden Autoren nachge-
wiesen haben. Besonders hat mich personlich interessiert, welche
Rolle Ovid dabei spielt, bei dem solche Fiden in dhnlicher
Weise zusammenlaufen.

Was ich zur Diskussion stellen méchte, bezieht sich nur
auf ein Detail gegen Ende Ihrer Ausfithrungen. Sie haben
gesagt, man singe nicht in einem philosophischen Traktat.
Das gilt wohl fiir Seneca; man kann es aber nicht verallge-
meinern. Es gibt immerhin in zugegebenermassen spiterer
Zeit das Werk De consolatione philosophiae von Boethius, wo
ja Prosa und Dichtung — philosphische Dichtung — in ganz
markanter Weise miteinander verschrinkt werden. Wie
Seneca, greift Boethius auf den Bestand der vor allem durch
Horaz vermittelten lyrischen Verse zuriick. Es wire nun zu
fragen — aber ich weiss, dass das nicht Ihr eigentliches Thema
betrifft —, ob Sie es fiir moglich halten, dass Boethius hier
Tendenzen fortsetzt, die bei Seneca zumindestens prifiguriert
sind. Zwar sind in Senecas philosophischen Schriften keine
Dichtungen integriert; aber der philosophische Charakter vie-
ler seiner Chorlieder ist evident. Kann man sagen. dass
Boethius die beiden von Seneca gepflegten Textsorten ‘Chor-
lyrik’ und ‘philosophischer Traktat’” miteinander kreuzt?
Konnte rein formal gesehen sogar die Fiinfzahl der Biicher
der Consolatio etwas zu bedeuten haben (im Sinne einer Ana-
logie zu fiinf Akten)?



DEVANCIERS GRECS ET ROMAINS 107

J. Dangel: Si jai en effet affirmé que 'on ne chante pas un
traité de philosophie, intéressante est cette forme apparente de
contre-exemple que peut représenter Boece. Une consolation phi-
losophique en prosimetron, voire une écriture en cinq ‘actes’ don-
nent 2 réfléchir sur des actes fondateurs dont Séneque serait un
initiateur. Je répondrai a ce sujet, avec prudence, par la métrique.
Chez Séneque, le chant théitral atteint son émotion extréme dans
la polymétrie en cola libera, écriture d’une métrique fragmentée,
véritable mimesis réflexive d’dmes en fragments et en errance. Or
ce chant d’émotion irrationnelle est absent en tant que tel dans
les Consolations de Boece: y prédominent en effet, outre le tri-
metre iambique parlé, le distique élégiaque (parlé), les metres
dactyliques et anapestiques (récitatif chanté ou chant rythmé) et,
pour ['éolien, le saphique, le glyconique et 'asclépiade, connus,
pour le premier, par sa gravité, pour le second, par un ton
humble, pour le troisitme, par une parenté du premier hémis-
tiche avec 'hexametre de solennité. La distance avec la prose n'est
plus ainsi aussi antinomique que le supposerait une polymétrie
en cola libera. On pourrait alors penser que, si Séneque a été
pour Boece un devancier capable de faire interférer I'expression
philosophique et le chant théatral, cest au prix d’une sélection
des dictions les moins théitrales. Boece ne retient en effet que les
registres métriques intermédiaires, entre la réflexion parlée et la
méditation chantée, permettant un dialogue raisonnable de I'In-
tellect et de I'émotion. J'ajouterai que, curieusement, ce méme
corpus métrique constitue 'essentiel de I Hercule sur [’'Oeta, dont
la paternité est le plus souvent refusée a Séneque et ou la tona-
lité des cheeurs est cette fois tres philosophique: ils donnent a
entendre de véritables exercices de réflexion, sous la forme d’une
lecon éthique, qui, trop exemplaire, manque de thétralité.

J. Lugue Moreno: Ante todo felicito a ]. Dangel por su confe-
rencia llena de acertadisimas observaciones sobre les peculiari-
dades temdticas y formales de este teatro.

En cuanto a la cuestién antes planteada sobre la relacién entre
pensamiento filoséfico y expresion lirica, quiero decir que, en mi



108 DISCUSSION

opinién, no se trata de dos términos contradictorios; mds bien,
al contrario, la expresién lirica (el canto, el verso, e incluso la
posible gesticulaciéon o danza) es un medio idéneo para trans-
mitir unos contenidos doctrinales, ya que tiene la capacidad de
macatlos especialmente y de ponerlos asi de relieve ante los oidos
(y los ojos) del receptor, de acuerdo con la “funcién poetica” del
lenguaje.

Aparte de esto, quisiera preguntar a la J. Dangel si considera
que en la reelaboracién de la tradicién mitoldgica que Séneca
lleva a cabo en su teatro tiene alguna importancia la evidente
relacién (S. Mariner, “Sentido de la tragedia en Roma”, en
Revista de la Univ. de Madrid X111-51 [1964], 463-492) que en

Roma mantuvo siempre la tragedia con la épica.

J. Dangel: On peut en effet comprendre le thétre de Séneque
comme une sublimation expressive de la philosophie: une poé-
tique au sens jakobsonien — capacité du langage A valoriser le
sens et de ce fait sa réception —. Ce niveau de lecture reste seu-
lement celui des fonctions du langage. Il me parait pourtant
insuffisant, lorsqu’il s'agit de poésie et, plus précisément encore,
d’écriture spectaculaire de 'émotion, comme 'est celle des tra-
gédies de Séneque. Les trimetres iambiques au contenu émo-
tionnel, o prédominent les descriptiones et les uisiones, et, plus
encore, les cantica, voire les arias, cantates, ensembles choraux
en métrique éolienne et, davantage encore, en cola libera, ne
sauraient assumer une fonction doctrinale: la raison cede la place
a une méditation, voire & un thaumaston irrationnels. Il est pour-
tant possible de rejoindre I'esthétique du Sublime de Ps.-Longin
qui confere précisément 2 la poésie de I'étonnement une fonc-
tion éthique et cathartique: elle provoque une prise de
conscience, capable de remises en question et d’engagements
actifs.

Cette hypotypose du sens et cette provocation donnent 2 réflé-
chir et ne sont pas étrangeres a la seconde question. Il est cer-
tain que Rome a toujours établi un lien étroit entre les deux
genres mimétiques que sont la tragédie et 'épopée. Dans le pro-



DEVANCIERS GRECS ET ROMAINS 109

longement d’Aristote, qui définit la tragédie comme un extrait
épique, les premiers poetes latins, qui ont vraisemblablement
hérité d’une vulgate aristotélicienne, ont écrit conjointement des
épopées et des tragédies puisées aux mémes sources mythiques.
On le voit avec le fondateur de la littérature latine, Livius Andro-
nicus, et, plus encore, avec Ennius et Naevius. A I'époque augus-
téenne, Virgile en poursuit le principe, si ce n'est que les deux
genres sont mélés a l'intérieur d’'une méme ceuvre comme
I Enéide, sans qu'il 'y ait jamais fusion. Lécriture tragique appa-
rait seulement en épisodes, tel le drame de Didon et Enée. Ainsi
prédomine la grande veine épique d’'un héros souffrant, mais
exemplaire, capable de se sacrifier pour le salut collectif.
En revanche a partir de 'Empire, le mélange des genres devient
plus fusionnel, de sorte que I'épopée se fait tragique (Lucain;
Stace) et la tragédie épique (Séneque). Il s'agit désormais de
chanter un Sublime du Mal, comme on le ferait d’'une geste
épico-tragique. Cette nouvelle perspective d’écriture peut aider
a comprendre la place des hexametres dans les tragédies de
Séneéque: ignorés de la tragédie républicaine, telle qu’elle nous a
été transmise, ils peuvent chez Séneéque donner 4 entendre la
tonalité tragique de I'épique. Peut-étre étaient-ils chantés?

J. Lugue Moreno: En mi opinién es no s6lo posible sino probable
que los hexdmetros que aparecen en el teatro de Séneca impliquen,
segtin los casos, una “ejecucién” no ya recitada o salmodiada (p.e.
los ordculos) sino incluso cantada (p.e. el coro de Oed. 405 sq.).

W.-L. Liebermann: Auch ich habe Schwierigkeiten mit der
allgemeinen Opposition von lyrisch-poetischer Form und Phi-
losophie. Schon Horaz kénnte man durchaus — die Einzel-
heiten sind hier nicht zu diskutieren — als philosophischen
Dichter bezeichnen, und dies auch in seinem lyrischen Werk,
ja, man kénnte weitergehen und die erotische Elegie eines
Properz mit ihrem Lebensprogramm, tiberhaupt die Dichtung
der Lebensentscheidung, die den Leser vor Alternativen stellt,

als ‘philosophisch’ einstufen. Schliesslich will ich darauf hin-



110 DISCUSSION

weisen, dass ja gerade in der romischen Tragodie philosophi-
sche Reflexion ihren Platz hat, ich nenne nur — und dies pri-
zis in Chorliedern — Ennius, Iphigenia (fr. XCIX Jocelyn)
iiber das otium und Pacuvius, Chryses (2) (fr. X d’Anna) iiber
fortuna. An die Kategorie ‘Reflexionslyrik’ will ich einfach
erinnern. “Man singt keinen philosophischen Traktat” ist zwar
zunichst suggestiv, aber es verdeckt doch eher das eigentliche
Problem.

Fiir die beeindruckende Fiille von Einfliissen und Gesichts-
punkten, die Sie zusammengetragen haben, verweisen Sie auf
das Bienengleichnis Sen. epist. 84. Bleibt man bei diesem Gleich-
nis (das sich dort allerdings nicht auf Dichtung bezieht), dann
stellt sich die Frage: Was genau ist der ‘Honig’, der produziert
wird? Welchen Erkenntnisgewinn hat man in dieser Hinsicht
etwa, wenn man weiss, dass Hippolytus eine dura puella ist (die
Richtigkeit der Deutung steht nicht zur Debatte), was trigt die
Elegie als Referenzsystem fiir den Konflikt zwischen ratio und
Affekt aus?

Schliesslich zu einem speziellen Problem: Ich habe Zweifel,
ob es berechtigt ist, Ps.-Longin, De subl. in umfassender Weise
fiir das Verstindnis der Senecatragddien heranzuziechen —
obwohl das natiirlich auch schon von anderen unternommen
wurde. Ps.-Longin kennt — in Analogie zu Platon — den Auf-
schwung der Seele (epairetai), dabei werden positives und nega-
tives Pathos unterschieden, zu den zu vermeidenden pathe tape-
ina gehoren ausdriicklich ozktoi, lypai, phoboi (8,2). Das scheint
einer Applikation auf die Senecatragddien eher zu widerraten.

J. Dangel: La philosophie est en effet omniprésente dans
Pécriture littéraire latine. Elle U'est jusque dans les genres qui
paraissent le moins propices a cette présence: si le lyrisme hym-
nique des Odes d’'Horace en admet la présence — puisque la
morale n'est pas étrangére a4 une certaine pensée philoso-
phique —, plus étrange semble, en revanche, son intrusion dans
I'élégie érotique, notamment d’un Properce. Quant a la tragé-
die, elle privilégie la méditation philosophique dans les cheeurs,



DEVANCIERS GRECS ET ROMAINS 111

des ses débuts 2 Rome, dans la continuité en particulier d’Eu-
ripide. Tel est le cas, en effet, de I Iphigénie d’Ennius, fr. XCIX
Jocelyn, relatit a 'otium, ou de celui du Chrysés de Pacuvius, fr.
X d’Anna, concernant Fortuna. On pourrait ajouter I'Antiope de
Pacuvius, dont I'argument majeur est un débat en forme de
controverse: Zéthos et Amphion défendent, chacun avec leurs
arguments, deux modes de vie contraires, I'action guerriere et la
vie contemplative.

Mais si le contenu de ces lieux philosophiques est commun
au philosophe et au poete tragique, lyrique ou élégiaque, peut-
on affirmer que leur réception est identique, selon que I'audi-
teur s'initie 4 la philosophie ou regarde une piece de théitre,
voire lit une poésie lyrique ou élégiaque? La tragédie, mimesis
de personnages mythiques en action, pose ces problemes, moins
encore en vraisemblance fictive qu'a partir du mythe. Or,
comme nul ne l'ignore, Platon et, apres lui, Varron sont loin
de confondre le philosophe et le poete: ils bannissent le second
de la Cité. Plus précisément, dans une tragédie, qui est un
drame pathétique et non un argumentaire explicatif, la philo-
sophie devient un témoignage indirect. Reconstruite en théa-
tralisme, elle n’explique ni ne raisonne. Elle contribue a une
catharsis émotionnelle, a partir de la crainte et de la pitié. Aussi
Séneque introduit-il dans ses tragédies le lyrisme et I'élégiaque
jusqu’a linversion générique, dans cette intention émotionnelle.
De ce mélange, comparable 2 la transformation alchimique du
pollen en miel, nait une esthétique du pazhos, celle du Sublime
d’un Ps.-Longin. Certes, Ps.-Longin (8,2) dénonce les passions
basses et étrangeres 4 cette esthétique, comme les lamentations,
affliction et la peur. Mais il souligne aussi (12,5) combien
“le jeu des passions violentes peut ébranler I'auditeur” au point
de provoquer en lui une prise de conscience propre a le faire
réagir, sur le plan moral et idéologique, voire politique (44).
Mieux: Ps.-Longin fait remarquer que 'opposition de Platon a
Homere aurait permis une poétisation de son discours philo-
sophique, doté ainsi d’une plus grande force de persuasion
(12,4). 1l reste que, dans ce cas, la poétique est mise au service



112 DISCUSSION

de la philosophie, et non l'inverse, ce que fait, en revanche,
Sénéque dans ses tragédies. La richesse exceptionnelle de sa
métrique monodique et chorale le montre: elle suppose un réci-
tal vocal et instrumental dont la visée est le spectacle d'un
pathos tragique. La dimension philosophique de ses pieces
ajoute seulement a la tension de I'ensemble, des lors qu'elle
conduit 2 un affrontement dramatique entre la raison et la
déraison, a propos des grandes questions de la condition
humaine.

E. Malaspina: Ho apprezzato il Suo contributo, che definirei
‘di terzo livello’: non solo da per scontati i risultati della Quel-
lenforschung, ma supera anche il secondo livello dell’allusivita e
dell'intertestualith (ormai i commenti traboccano dell’'una e del-
Paltra) in immagini isolate ed in singoli versi, per individuare la
funzionalith complessiva del rapporto di Seneca tragico con le
sue fonti letterarie, anche se, naturalmente, non si dovra essere
per forza tutti d’accordo con la Sua proposta di un’estetica del
sublime. Interessanti, come ho detto (p. 59), sono anche alcune
coincidenze interpretative con W.-L. Liebermann, nonostante i
differenti punti di partenza.

Lautore su cui Lei si ¢ meno soffermata ¢ Virgilio; ora io Le
domando se pare anche a Lei, come ai pit, che Seneca, soprat-
tutto nelle descrizioni degli Inferi, ribalti il quadro ottimistico
e teleologico virgiliano, o se invece Lei vede nelle Tragedie tracce
di quel Virgilio dissidente ed antiaugusteo caro a certa scuola
anglosassone (ricordo I'isolato tentativo di M.C.J. Putnam, in Lz
storia, la letteratura e larte a Roma. Da Tiberio a Domiziano,
Mantova 1992, 231-291).

Sulla metrica, ora: vorrei capire meglio il valore simbolico che
Lei attribuisce ai distinti metri lirici. E” possibile, ad esempio in
Oed. 403-508, comprendere la funzione espressiva dei singoli
passaggl tra metro e metro?

Un’ultima curiosita: che cosa mi dice della cronologia relativa
delle parti liriche? Secondo Lei, i cantica polimetrici vanno col-
locati all’inizio o alla fine dell’attivita poetica senecana?



DEVANCIERS GRECS ET ROMAINS 23

J. Dangel: On ne saurait effectivement nier les discordances de
pensée entre Séneque et Virgile. Certains critiques vont méme
jusqu'a dénoncer le caractere ‘anti-virgilien’ des tragédies séné-
quiennes. Chez Séneque, nous sommes en effet loin du message,
sinon de confiance, tout au moins d’espérance stoicienne de
I Enéide. 1l y a pourtant, peut-étre, une autre maniére de penser
cette antinomie apparente. I’ Enéide comporte des zones d’ombre
importantes, toutes les fois qu'un Mal inexplicable et excessif
intervient. On peut méme sinterroger sur Enée, 2 la fin du
poeme. Il n’est pas interdit, dans ces conditions, de supposer que
Séneque (comme Lucain qualifié également d’anti-virgilien)
donne a entendre ce que Virgile aurait écrit, s'il avait vécu a
'époque impériale, moment de confrontation extréme avec un
Mal moins encore poétique que réel, voire existentiel: les guerres
civiles, en récidives constantes depuis la période augustéenne, les
noirceurs du régime des empereurs et, en particulier, de Néron
— méme si les historiens cherchent actuellement 2 le réhabiliter
—, sont autant de faits qui auraient vraisemblablement conduit
le poete augustéen a développer une écriture du désordre, voire
du Chaos, cest-a-dire les implicites mineurs de P Enéide.

Quant 2 la fonction expressive de la polymétrie polyphonique
en séquences continues dans Oed. 403-508, j’en ai donné l'in-
terprétation stylistique dans une réflexion consacrée 2 ce sujet
(Le poéte architecte. Arts métriques et art poétique latins [Louvain-
Paris 2001], 267-269). J'en résumerai ici les conclusions: la
tirade souvre et se ferme sur des hexamétres (403-404; 503-
508), qui sous-tendent des rituels de célébration (évocation de
Bacchus; acte de foi dans 'ordre du monde). Ils sont chaque
fois suivis d’une polymétrie en cola libera, bien en accord avec
le sujet: les ondoyances mystérieuses de Bacchus. Ils ont en outre
trois relais, a 'intérieur de la séquence, sur lesquels se greffent
de fortes discordances métriques, lourdes de sens: 1) Oed. 429-
431; 2) 445-448; 3) 467-471. Dans le premier cas, alors qu’ils
donnent A entendre un chant dissonant, relatif 2 un Silene
camard et aux mystes licencieux, ils s'inversent (Oed. 432-444)
en anapestes (ou “anti-dactyles”), consacrés au délire orgiastique



114 DISCUSSION

et au sparagmos. Dans le second cas, ils mutent en tétrametres
dactyliques lyriques (Oed. 449-466), qui servent a évoquer la
métamorphose des pirates tyrrhéniens, avant de retourner a leur
forme hexamétrique, destinée a célébrer alors la geste punisseuse
de Bacchus. Seule échappe a ce jeu de correspondances et d’em-
boitements parfaits une stance saphique que cléture un ado-
nique, au début de la tirade (Oed. 416-428). Elle fait en réalité
suite a la premiere polymétrie, si bien qu'elle en integre les effets:
elle dit en gravité un Bacchus efféminé, mais redoutable. Aussi
la polymétrie polyphonique reflete-t-elle en parfaite mimesis
pathétique la mouvance phénoménale et la disharmonie d’'un
Bacchus dangereux.

Reste le probleme de la chronologie des pieces de Séneque:
je répondrai par un non liquet. Je serais seulement tentée de pen-
ser (tres subjectivement), a I'inverse de ce qui a pu étre dit, que
les deux pieces lyriques (Agamemnon et Oedipe) sont les der-
nieres, en raison précisément de cette perfection expressive et
esthétique de la polymétrie, reflet parfait d’ames en fragments.

H.M. Hine: 1 very much like the subtlety of your approach
to Seneca’s predecessors, but can I ask about two specific points
you made in your discussion of Stoic elements in the tragedies?
1) I was interested that you think that Phaedra turns from love
to anger after Hippolytus rejects her. It has always seemed to me
that her reaction is rather opaque: after Hippolytus leaves at
718, only the Nurse speaks; in the scene with Theseus at 864-
902 Phaedra is reluctant to say anything (or perhaps she pre-
tends to be reluctant); and after Hippolytus’ death, at 1159ff,
she seems still to be in love with him. So where do you see her
anger displayed? 2) You describe the choral ode at Ag. 665ft. as
Stoic, and I can see that there is an element of resignation, but
is their unrestrained weeping not rather un-Stoic (cf. 691 non
est lacrimis, Cassandra, modus)?

J. Dangel: 1) Effectivement le parcours (psycho)logique des
sentiments de Phedre a I'égard d’Hippolyte apparait obscur, si



DEVANCIERS GRECS ET ROMAINS 115

'on s’en tient a une lecture rationnelle des faits: son absence de
réaction ‘exprimée’ apres le départ d’Hippolyte (Phaedr. 718), ses
calomnies haineuses aupres de Thésée (Phaedr. 864-902), son
amour conservé intact apres la mort d’'Hippolyte (Phaedr. 1154
sqq.) sont autant d’énigmes. Je pense qu'en réalité, nous dispo-
sons [a d’un excellent exemple, propre a montrer la déconstruc-
tion et la ruine tragiques de I'étre sous l'effet d’'une passion qui
a pour nom, moins encore le furor que 'ira, en conformité avec
le traité homonyme de Séneque, dont j’ai rappelé les principes
fonctionnels dans cet exposé. Ainsi, cette piece de Séneque pour-
rait donner a voir en émotion ce que le Traité explique a I'In-
tellect, si ce n'est que I'77z y est définie précisément comme le
moteur des plus grandes tragédies humaines: nibil ergo habet in
se utile taeter iste et hostilis affectus, at omnia ex contrario mala,
ferrum et ignes (ira 3,41 3).

2) Vous avez pleinement raison en faisant remarquer que j ai
qualifié de stoicien le chant choral d’Agamemnon, 665 sqq., alors
que les Troyennes donnent a entendre une résignation non stoi-
cienne. A vrai dire, comme le rappelle Cicéron, un stoicien peut
pleurer: on se souviendra des Tusculanes (2,55) et du De finibus
(2,94) o, évoquant les souffrances de Philoctete, il condamne
les “cris a la Philoctéte”, mais semble se contredire en admettant
les mémes cris, des lors que la souffrance devient surhumaine.
Les Troyennes qui viennent d’assister a la ruine de Troie, des
leurs et de leur patrie, sont dans ce cas extréme qui autorise les
larmes. Mieux: au moment ol elles partent pour un monde
inconnu, ignorant encore de quel Grec elles vont devenir I'es-
clave, elles pleurent certes sur elles-mémes; pourtant elles le font
non pas individuellement, mais collectivement. Chacune d’elles
vit ainsi non ‘a soi’, mais pour et avec les autres, dans la grande
patrie stoicienne, flit-ce celle de toutes les douleurs, au point
que les limites en sont inconnues: Ag. 691 non est lacrimis, Cas-
sandra, modus.

E.A. Schmidt: Warum nehmen Sie an, dass Seneca fiir seinen
Thyestes nicht selbst die drei entsprechenden Stiicke der attischen



116 DISCUSSION

Trias herangezogen, sondern dass dies ein tragischer Dichter des
Hellenismus bereits getan hat, dessen Tragddie nun seinem
Drama zugrundeliegt? Bei den anderen Stiicken rechnen Sie doch
mit Senecas produktivem Umgang mit einer Vielzahl von Texten.

J. Dangel: J'ai évoqué en effet, a propos du Thyeste de
Séneque la possibilit¢ d’'un modele hellénistique perdu. Je Iai
fait, parce que cette source virtuelle a été proposée a propos de
U Atrée d’Accius, dont Séneque se souvient nettement dans son
texte, méme s'il a toujours refusé d’admettre une filiation quel-
conque entre sa tragédie et les pieces républicaines. Pour Ihis-
torique de cette question, je renvoie a mon édition d’Accius
(Paris 1985), 276, et plus encore, 2 O. Zwierlein, “Der Schluss
der Tragodie Atreus des Accius”, in Hermes 111 (1983), 124. S'il
ne sagit la que d’hypotheses, la supposition ‘hellénistique’ est
requise pour une justification des versions rares du mythe atride
non seulement chez Accius, mais aussi chez Séneque. Peut-étre
vaudrait-il mieux parler d’'un “maillon manquant” par rapport
a la tragédie grecque classique?

E.A. Schmidt: Spricht Seneca in epist. 84,9 von einem tragi-
schen Chor? Es geht um den Gesang von Minnern und Frauen.
Gibt es gemischte tragische Chore in der griechischen oder
romisch-republikanischen Tradition? Es ist im iibrigen zu beach-
ten, dass Seneca seiner Ausserung itber den Chor hinzuftigt
(§10): De choro dico quem veteres philosophi noverant. Wiirden
Sie fiir Seneca mit gemischten Choren rechnen, also in den
Stiicken, in denen selbst grammatische Formen fehlen, die auf
das Geschlecht der Choreuten verweisen?

J. Dangel: La lettre 84 de Séneque fait effectivement allusion
a des cheeurs de femmes et d’hommes dont les voix se mélent
en harmonie. D’une maniere générale, les chceurs tragiques,
depuis la tragédie grecque classique, donnent a entendre ces voix
d’une maniere séparée, voire alternée, et surtout féminine.
A Rome, 4 I'époque républicaine, on a des cheeurs de voix



DEVANCIERS GRECS ET ROMAINS k17

masculines vraisemblables, malgré 'état lacunaire de la transmis-
sion textuelle. Je citerai ainsi, chez Accius, le prologue chanté du
Philoctéte (fr. 11, 200-211 Dangel = 525-536 Ribbeck?® = 527-540
Warmington): les critiques sont nombreux 4 admettre un choeur
de Lemniens, chantant le caractére sacré de leur ile, consacrée
aux Cabires et évoquée en un regard circulaire. Il est en revanche
plus difficile d’affirmer I'existence, dans la tragédie républicaine,
de cheeurs mélant des voix de femmes a celles ’hommes. Livius
Andronicus, célebre par son art hymnique, pourrait 'avoir fait,
des lors qu'il organisait ses cheeurs tragiques comme des hymnes
rituels. Mais, si Tite-Live 27,37,7 sqq. évoque la cérémonie de
’hymne de Junon Reine, confié précisément a Livius Androni-
cus, les circonstances exigeaient des voix de femmes, qui pou-
vaient certes dialoguer en demi-choeur (voir mon article, “Ira-
gédie républicaine méconnue: les actes fondateurs de Livius
Andronicus’, in Pallas 49 (1998), 53-71). En revanche, chez
Séneque, un chant choral, unissant les deux voix, masculine et
féminine, n'est pas impossible. Il est alors hymnique, si bien
qu'il peut rappeler “les choeurs que connaissaient les anciens phi-
losophes”, de la lettre 84. Il pouvait alors fonctionner selon les
principes du Carmen saeculare d’'Horace, si bien qu’il s'agirait
moins de voix concertantes que d’alternance en demi-choeur de
jeunes gens et de jeunes filles. Pourtant a la lumiere du contenu,
des ensembles vocaux ne sont pas a exclure. On citera Sénéque,
Agamemnon 310-387: dans cet hymne en 'honneur de Phébus,
le maitre de cheoeur lance un appel collectif: o pubes incliza,
v.310, et femina uirque, v.380 (voir en ce sens R.]. Tarrant [Ed.],
Seneca. Agamemnon [Cambridge 1976], 232-233). On peut
encore se reporter 3 Oed. 403-508: cet hymne a Bacchus est
annoncé comme un populare carmen (v.401-402).

M. Billerbeck: Zu Recht heben Sie den starken Einfluss der
augusteischen Vorbilder (insbesondere Vergils und Ovids) auf die
Tragddien Senecas hervor. Inwieweit muss man diesen Einfluss
fiir die Strukeur der Seneca-Tragodien — und dies durchaus im
Unterschied zu der republikanischen Tragodie — veranschlagen?



118 DISCUSSION

Ich gehe hier von Threm Begriff der ‘extraits’ aus, speziell von
Threm Beispiel von Dido sowie der “Phedre funeste” und frage
nun simplifizierend: Hat die Figurenzeichnung von Vergil und
Ovid (Heroinen) entscheidend zu Senecas Komposition von Ein-
zelszenen beigetragen und dadurch die ‘Auflésung’ des Dra-
menkérpers begiinstigt? Kénnte man, auf den kleinsten Nenner
gebracht, sagen: Den Mythos, die Handlung der Tragodie, fin-
det Seneca bei den attischen Tragikern (vor allem Euripides) vor-
gebildet, die Figurenzeichnung verdankt er den Augusteern?

J. Dangel: Je vous remercie pour cette question difficile, mais
riche de perspectives, tant pour la structure profonde des tragé-
dies de Séneque que pour une histoire de la tragédie romaine en
général. Virgile, Ovide sont en effet des devanciers déterminants,
chez lesquels Séneque puise, pour ainsi dire, en affinité d’esprit
et de gotit. On peut alors admettre effectivement que le carac-
tere discontinu de son action tragique pourrait sexpliquer
notamment par un mode de composition en extraits expressifs.
Aussi, 2 la différence de ce qui se passe avec ce fil rouge’ qui
caractérise les tragédies de Sophocle, Séneque userait-il d’un fil
discontinu: au lieu de construire une histoire progressant iné-
luctablement vers sa fin, il pratiquerait une iunctura de sceénes a
effets. Il puiserait alors chez Virgile et Ovide, chez lesquels il
trouverait les séquences emblématiques d’'une émotion forte.
Il le ferait d’autant plus naturellement que Virgile et Ovide pra-
tiquent eux-mémes 'esthétique alexandrine du médaillon et des
tableaux séparables. Le style méme de Séneque, “ce sable sans
chaux”, et l'esthétique du Sublime vont également dans le méme
sens. Pourtant j oserai une seconde réponse, qui n'est pas incom-
patible avec la précédente. Lexpérience que j’ai de I'édition des
fragments du théatre républicain me conduit & me demander si
cette transmission lacunaire a vraiment pour seule explication un
accident de lhistoire des textes. Des la République, I'écriture
théatrale romaine pourrait déja avoir été fondée sur une jonc-
tion, plus ou moins habile, de séquences a effets, ce qui aurait
favorisé les extraits, centons et citations quun Cicéron, un



DEVANCIERS GRECS ET ROMAINS 119

Varron, voire les Grammatici latins nous ont transmis. Va dans
ce sens le reproche d’illogisme de 'action que 'on adresse sou-
vent aux pieces latines, comparées a leur modele grec. Les Latins
ne sont pas étrangers, sinon a ces “fables a épisodes” (Po. 9, 1451
b 33-35), qu'Aristote condamne, tout au moins 4 une action
“complexe”, en “péripéties” (Arist. Po. 10-11, 1452 a 12-29).

C. Wick: Votre démonstration a tres bien montré que les tra-
gédies de Séneque s'inscrivent dans toute une tradition, aussi
bien grecque que latine (romaine). Ce principe vaut pour le
contenu et le style. Il ne faut donc pas trop vouloir chercher
Iinnovation, mais plutdt les aspects ou sujets privilégiés par
Séneque. Dans ce contexte, je voudrais vous demander s'il y a,
selon vous, des explications pour 'importance de la violence,
de la cruauté et pour les descriptions répugnantes, bref, pour
ces fameuses ‘scenes d’horreur’ chez Séneéque. Le phénomene
n'est pas nouveau: chez Euripide (surtout Médée et les Bac-
chantes), il y a des récits d’une cruauté excessive, avec maint
détail ‘pathologique’. Des cadavres déchirés et blessures atroces
apparaissent aussi dans les fragments latins. Mais chez Séneque,
on va souvent plus loin (le méme phénomene s'observe dans
I'épopée entre Virgile et Lucain, en passant par Ovide). Quelle
place dans la tradition et quelle importance et fonction attri-
bueriez-vous a ces sceénes et motifs?

J. Dangel: La question des ‘tragiques horreurs’ de Séneque est
tres intéressante. On doit certes rappeler, comme vous le faites,
que c’est un topique du genre qui a ses fondements dans la tra-
gédie grecque classique, tels vos exemples d’Euripide. La tragé-
die est en effet un lieu de catastrophe exacerbée, de passions
destructrices et de mort violente, dont le mythe transmet I’hé-
ritage, sans que I'on puisse en modifier les données (Arist. Po.
14, 1453 b 22 —1454 a 15). Il en va de méme pour le genre
épique des Homere. En outre, par-dela les tensions du mythe,
la guerre, sous toutes ses formes individuelles et collectives, est
un lieu naturellement violent et furieux; les corps déchiquetés



120 DISCUSSION

en sont des formes d’hypotypose autant que des symboles.
Voyez a ce sujet Ph. Heuzé, Limage du corps dans ['eeuvre de
Virgile (Ecole Frangaise de Rome 1985). Il reste que ces lieux
de violence et d’horreur s’accentuent en effet nettement, en
particulier avec Lucain et Séneque. Ovide a, en la matiere, une
écriture plus ‘intellectuelle’, admettant une interprétation
réflexive de sa poésie, capable d’une distance de réception. Cune
des raisons propres 2 expliquer cette surenchére de 'horrible 2
I'époque impériale est le changement d’esthétique: y contri-
buent la déclamation, le baroque et I'esthétique du Sublime.
Aussti faut-il comprendre que cette montée des exces finit par
créer une habitude apte 2 neutraliser la réception des effets, de
sorte que ceux-ci pouvaient étre pergus comme moins effrayants
qu'ils le paraissent. Mais cette progression est plus encore a
comprendre comme celle d'un Sublime du Mal, qui n’est pas
sans lien avec I'histoire romaine factuelle. Apres les diverses
guerres civiles et horreurs de I'histoire qui font suite 2 Phar-
sale, Lucain développe la monstruosité d’'une Méduse se dif-
fractant en une multiplicité de serpents auteurs des morts les
plus cruelles, comme il multiplie les crimes les plus inadmis-
sibles. Séneque, a la méme époque, donne 4 voir et ressentir une
horreur, sinon identique, tout au moins apparentée, a partir de
descriptiones et uisiones fondées sur les émotions les plus impres-
sives. Aussi les ‘tragiques horreurs’, loin d’étre, dans ce cas, de
simples ropoi littéraires ressassés et amplifiés, sont-elles autant
d’angoisses exprimées en métaphores et capables d’étre regues
en vécu éprouvé.



	Devanciers grecs et romains de Sénèque le tragique

