
Zeitschrift: Entretiens sur l'Antiquité classique

Herausgeber: Fondation Hardt pour l'étude de l'Antiquité classique

Band: 50 (2004)

Artikel: Devanciers grecs et romains de Sénèque le tragique

Autor: Dangel, Jacqueline

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-660680

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-660680
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


II

Jacqueline Dangel

DEVANCIERS GRECS ET ROMAINS
DE SENEQUE LE TRAGIQUE

Le premier devancier de la tragedie antique est le mythe
d'eternite. Seneque en herite seulement la matiere au terme d'un
long et complexe itineraire. Le mythe qui enferme ses heros dans

un role auquel ils ne peuvent se soustraire1 est plus precisement
encore capable d'une fonction tragique: il tient lieu d'ineluc-
table, voire de Destin. La tragedie mythologique est ainsi vouee
ä donner ä voir des personnages dont le futur de Faction en

cours est conjointement evocation d'un passe preetabli, connu
et inchangeable.

II reste qu'integre ä une tragedie le mythe atemporel entre
dans une temporalite, le temps dramatique de Fhistoire. On
notera qu'Aristote {Po. 8-11, 1451 a-1452 b) inscrit de fait les

sujets tragiques dans le muthos, dont la vraisemblance inclut une
historicite tragique, celle notamment de guerres archai'ques et
douloureuses, comme la Guerre de Troie et la Guerre de Thebes.
Dans le mythe, de nature iterative, s'inscrit une chronologie
evenementielle.

De fait, de nature chronologique et, plus exactement encore,
episodique, la tragedie est destinee ä donner ä voir ce moment
particulier qui est celui du plus grand malheur survenant dans

l'existence d'un personnage: si atemporel et extraordinaire qu'il

1 On peut se reporter en ce domaine ä G. MAZZOLI, "Les prologues des

tragedies de Seneque", in Rome et le Tragique, ed. par M.-H. Fran<JOIS-Garelli, in
Pallas A3 (1998), 122.



64 JACQUELINE DANGEL

soit, le heros tragique est frappe par une catastrophe inoui'e qui
le conduit de la vie ä la mort. Actes et scenes progressent en ce

sens, qu'ils suivent un continuum lineaire ou qu'ils resultent de

peripeties complexes. Plus precisement encore, Aristote {Po. 18,
1456 a 10-20) definit la tragedie comme un fragment d'epopee.
Rome poursuit son heritage, des la periode republicaine. En
effet, par-delä des variantes singulieres, Lucilius, Accius et Var-

ron en reprennent les donnees: distinguant poesis de poema, ils

opposent ainsi l'epopee ou argumentum perpetuum ä la tragedie,
forme restreinte et extrait de la precedente.2

Le heros tragique est alors d'autant plus pathetique qu'il est

appele ä 'revivre', dans la progression temporelle d'une action
dramatique, l'eternel recommencement d'une meme fin, sans

appel. Quelle que soit l'epoque et le lieu, dans l'Athenes clas-

sique comme dans la Rome imperiale, la tragedie montre les

memes recidives de malheur fondant les histoires d'Atree et
Thyeste, de Clytemnestre, Agamemnon et Cassandre autant que
des Troyennes, d'Oedipe et Jocaste ainsi que des Pheniciennes,
de Phbdre, Thesee et Hippolyte, d'Hercule frappe de folie au

retour des enfers.

Pourtant force est de constater que l'ecriture et la reception
de ces memes histoires different selon les epoques et les auteurs.
Le mythe des tragiques grecs et latins et, plus particulierement,
de Seneque, peut ainsi etre en meme temps iteratif et differen-
cie, universel et singulier.

D'une maniere plus generale, on soulignera que le mythe est
evolutif, au point d'etre malleable: capable de multiples bour-

geonnements, il admet, sinon dans sa trame majeure, tout au

2 Sur tous ces points, voir J. DANGEL, Accius. CEuvres (Fragments), CUF (Paris
1995), 384. Lucil. 338-340 M, 341-347 M 9, 2 et 3 Charpin: (2) non haec

quid ualeat quidue internet illud / cognoscis. Primum hoc quod dicimus esse poema,
/pars estparua poema...\ (3).. .epistula item quaeuis non magna poema est; / ilia
poesis opus totum, tota Ilias una / est, una ut "Annales Enni, atque opus unum / est,

maius multo est quam quod dixi ante poema Voir aussi VARRO Men. 398 Buech.:

poema est lexis enrythmos, id est uerba plura modice in quandam coniecta formam,
itaque etiam distichon epigrammation uocantpoema; poesis estperpetuum argumentum

e rhythmis.



DEVANCIERS GRECS ET ROMAINS 65

moins dans ses reseaux secondaires, de nombreuses variantes.

Simples derivations ou branches deviations, ces modifications
contribuent ä changer le contexte et, de ce fait, tout ou partie
de la signification. Le processus commence avec les Tragiques

grecs, qui reorientent le deroulement de l'histoire mythique pour
servir un dessein plus tragique autant que cathartique. On peut
en illustrer le principe avec le personnage de Phedre, qui a donne
lieu ä une veritable recomposition, dont Seneque ne fera que
poursuivre le processus.

Euripide est le premier ä revisiter le mythe de cette malheu-
reuse heroine qu'Homere {Od. 11,321-327) cite dans le

catalogue des femmes damnees. La revision qu'il presente est d'au-

tant plus interessante quelle est contradictoire. II ecrit en effet

une premiere piece, Hippolyte voile. Si la reconstruction en est

difficile, du fait qu'on n'a conserve de cette tragedie que de

maigres fragments (19 fragments totalisant 41 vers), on sait que
cette piece a ete mal re^ue: eile aurait choque par son
impudence. Aristophane s'en fait l'echo, dans les Grenouilles, 1043:

Euripide, qui est confronte ä Eschyle, se voit reprocher la pein-
ture d'une "Phedre prostituee". On connait certes le caractere
malveillant de la comedie ancienne ä l'egard de ce tragique, si

bien que l'allusion pourrait etre calomnieuse. Pourtant la decou-

verte du Papyrus de Michigan (6222, frg. B et A), si discutable

que reste ce document, est propre ä confirmer deux donnees:
l'idee d'une seduction malsaine de Phedre ä l'endroit d'Hippo-
lyte; le fait que Thesee decouvrirait cette perversite au prix d'un
piege tendu par lui-meme, — soit sous les traits d'un faux
Hippolyte "voile".3 On peut seulement s'etonner de la reaction hostile

du public d'Euripide, des lors que le motif est connu du
mythe etiologique. II s'agit du Potipharmotiv/1 dont les variantes

3 Voir Euripide. Tome VIII, 2ime partie: Fragments. Edd. Francois Jouan et
Herman Van Looy, CUF (Paris 2000), 111 et 235-238.

4 Voir Euripides. Hippolytos. Edited with Introduction and Commentary by
W.S. Barrett (Oxford 1964), 7; B. Beugnot, "Phedre", in Dictionnaire des

mythes litteraires, ed. par P. Brunel (Monacol988), 1155-1163; F. JOUAN,



66 JACQUELINE DANGEL

parcourent aussi bien l'epopee que la tragedie grecques: com-
parables ä Hippolyte victime de sa belle-mere sont, par exemple,
Pelee,5 Bellerophon, Phenix ou Phrixos, fils d'Athamas.6

La Phedre de Sophocle, de peu posterieure ä celle d'Euripide,
semble etre une reponse potentielle ä cet echec. Les 13

fragments, comptant 32 vers, rendent une nouvelle fois la
reconstruction difficile. Cependant, comme il est possible de le deduire
du titre meme, Sophocle choisit de s'interesser au personnage
non plus d'Hippolyte, mais ä celui de la reine. Et, alors qu'Aris-
tote souligne que Sophocle idealise ses personnages {Po. 25,
1460 b 33), on peut supposer que la Phedre sophocleenne devait
subir un malheur extreme capable de la rendre digne de pitie,
de sorte quelle ne pouvait etre entierement mauvaise.7 Plaide en
ce sens cet ajout apporte par Sophocle ä l'argument: la descente
de Thesee aux enfers, qui vise ä justifier l'attitude de Phedre.
La reine paralt de fait doublement autorisee ä aimer Hippolyte:
son epoux, parti pour aider son ami Pirithoos ä enlever
Persephone, Fa abandonnee; et on le croit mort, comme le donnent
ä entendre deux fragments, 686 et 687 Pearson.8

Mieux encore: Euripide, dont la deconvenue due ä son
premier Hippolyte est attestee,9 reprend un peu plus tard le sujet
dans Hippolyte couronne, comme il le ferait d'une controverse.
Pour ce faire, il procede ä une autre re-visitation du mythe:

"Femmes ardentes et chastes heros chez Euripide", in SEJG 31 (1989-1990), 187-
208

5 Ce sujet a ete traite par Euripide dans Pilee (cf. Aristophane, Nub 1153-4);
par Sophocle dans Pelee et les Phthiottdes, et il a peut-etre ete evoqu^ dans la
tragedie d'Accius, Les Hellines (voir mon Accius, 289)

s Voir mon Accius, 345 (meme si Accius n'a vraisemblablement pas traite ce

sujet dans Athamas).
7 Arist Po 12, 1452 a et 14,1453 b
8 Frg 686 et 687 P fr G et H B; W.S Barrett, op cit. (supra n 4), 12 n 1

et 24 Juridiquement il n'y a ainsi ni adultfere ni mceste
9 L. Annaei Senecae Phaedra — Seneque. Phedre Edition, introduction et

commentaire de P GRIMAL, Coll Erasme (Pans 1965), 4; W.S. BARRETT, op cit,
13; J. Griffin, "Characterization m Euripides Hippolytus and Iphigeneia in
Aulls", m Characterisation and Individuality in Greek Literature, ed by Chr PEL-

ling (Oxford 1990), 128-149, ici. 131 ss.



DEVANCIERS GRECS ET ROMAINS 67

il modifie le caractere de Phedre pour en rehabiliter partielle-
ment l'image. Il ne donne plus ainsi ä voir une Phedre declarant

son amour ä Hippolyte et se livrant ä la calomnie aupres de The-
see. II invente en revanche un aveu indirect de culpabilite, par
l'intermediaire d'une tablette posthume, laissee par Phedre
(v.855-880).10 Conjointement, il noircit le role de la Nourrice:
c'est ä eile qu'il prete les faux aveux, contre la volonte de Phedre

(v.601-608). II n'est pas jusqu'ä Aphrodite qui ne soit mise en
cause: exerqant sa vengeance ä l'encontre d'Hippolyte, eile n'he-
site pas ä sacrifier Phedre (v.21-28 et 47-50). Si pudique que
reste ainsi ce nouvel argumentum, Euripide ne renonce pourtant
pas au theme de la maladie d'amour, si bien que Phedre, meme
victime sacrifice, reste conforme ä l'image mythique d'une
femme damnee pour avoir mal aime. Seneque dispose desormais
d'un riche heritage dont d saura compliquer encore les donnees.

La transformation tragique extreme reste pourtant celle du

personnage de Medee. A la difference de Phedre, cette heroine
ne figure pas dans le catalogue des femmes damnees d'Homere.
De fait, dans les plus anciennes versions du mythe, Medee est

une victime innocente, voire une magicienne benefique.11 On
doit une fois encore son noircissement ä Euripide. C'est lui en
effet qui invente une Medee meurtriere volontaire, commettant
le crime odieux de l'infanticide. Le fait est d'autant plus mar-
quant qu'Aristote (Po. 14, 1453 b 22-29) s'en fait le porte-
parole: alors qu'il recommande au poete, sinon "de defaire les

histoires traditionnelles", tout au moins de les mettre en oeuvre
de faqon a faire naitre du "systeme meme des faits" la frayeur et
la pitie cathartiques, il poursuit en ces termes {Po. 14, 1453 b

10 J Griffin, art cit, 131 "The two big and striking scenes would be sacri-
fied to a subtler conception"

11 Sur les differentes representations positives et negatives de Medee selon les

genres htteraires, voir par exemple L SEchan, Etudes sur la tragedie grecque dans

ses rapports avec la ceramique (Pans 1926), 593; J DUCHEMIN, Pindare, poete et
prophete (Pans 1955), 155-156, H S Versnel, "A note on the maschahmos of
Apsyrtos", in Mnemosyne S IV 26 (1973), 62-63; R AfiLION, Eurtpide heritier
d'Eschyle I (Paris 1983), 288, EB Bongie, "Heroic elements in the Medea of
Euripides", in TAPhA 107 (1977), 27-56



68 JACQUELINE DANGEL

27-29): "L'action peut etre accomplie, comme le faisaient les

anciens, par des agents qui connaissent leurs victimes et les iden-
tifient —cest amsi qu'Euripide fait tuer ses enfants par Medee".12

Seneque lä encore trouvera une riche matiere dont il renouvel-
lera le contenu.

C'est en effet d'un tissu mythique largement revisite dont
Seneque herite. Aux devanciers grecs, il faut ajouter les apports
d'une tragedie republicaine, qui, fondee sur Yimitatio —conta-
minatio et aemulatio—,13 a encore complexifie les donnees.
Ä vrai dire, la Quellenforschung des tragedies de Seneque n'est

plus aujourd'hui un probleme en soi.14 Un etat bibliographique
de la question montre l'exhaustivite des etudes, qu'il s'agisse de

souligner des rappels de mots ou de groupes de mots, une
imitation creatrice de sequences entieres ou la reprise de topoi, per-
sonnages et themes. L'analyse reste pourtant difficile, dans la

mesure oü Seneque privilegie, comme le firent d'emblee ses

devanciers latins, des Ennius, l'heterogeneite des sources. De
l'heuristique des modeles on passe ainsi ä un delicat travail

12 Anstote La poitique Texte, traduction, notes par R. DuPONT-Roc & J. Lal-
LOT (Paris 1980), 83 (traduction) et 255-259 (commentaire)

13 On peut se reporter ä ce sujet notamment a A. TRAINA, Vortit barbare Le
traduzioni poetiche da Livio Androntco a Cicerone (Roma 1970); J. DANGEL,
"Accius traducteur des Grecs- notion d' interpretatio et lecture colomtitrique (Frg
581-584 Ribb 3)", in Euphrosyne 16 (1988), 71-96, Ead., "Limitation crfetrice
et style chez les Latins", in Qu'est-ce que le style', dd. par G MOLINlfi & P. CAHNfi
(Pans 1994), 93-113.

14 Seneca's Troades. A Literary Introduction with Text, Translation and
Commentary (by) E Fantham (Princeton 1982), 366; M BlLLERBECK & S Guex
(ed.), Seneque Hercule fiineux Introduction, texte, traduction et commentaire
(Bern 2002), 4-21, K TöCHTERLE, Lucius Annaeus Seneca CEdtpus Kommentar
mit Einleitung, Text und Ubersetzung (Heidelberg 1994), 9-18; Seneca

Agamemnon. Edited with a Commentary by R.J Tarrant (Cambridge 1976), 8-18,
Seneca's Thyestes Edited with Introduction and Commentary by R.J. Tarrant
(Atlanta 1985); Seneca Le Fenicie Trad & note a cura di A Barchiesi (Venezia
1988); Medea. Transl. with Intr. & Comm. by F. Ahl (Ithaca, N Y. 1986), Medea,
Fedra Premessa, mtrod e note di G.G BlONDI, trad, di A Traina, testo latino
a fronte (Milano 1989), Phaedra, 2nd Ed by G. Lawall & G. Kunkel, with a

new translation of the Hippolytus of Euripides (Chicago 1982); Phaedra. Transl
with Introd & Comm By F. Ahl (New York 1986), Seneque. Tragedies Texte eta-
bli et traduit par F- R CHAUMARTIN, CUF, I (Pans 1996) & II (Pans 1999).



DEVANCIERS GRECS ET ROMAINS 69

d'hermeneutique. On citera quelques exemples capables d'en
illustrer les principes. Les Troyennes15 de Seneque reposent non
seulement sur un double modele euripideen —la tragedie homonyme

et Hecube—, mais aussi sur le substrat elegiaque des poetes
augusteens.16 Agamemnon 17 croise l'heritage d'Eschyle dans la

tragedie homonyme, YAjax de Sophocle, l'epopee homerique18
et l'heritage latin de la tragedie republicaine tels XEgisthe de

Livius Andronicus et Clytemnestre d'Accius.19 Thyeste est rede-
vable tout ä la fois ä Eschyle, ä Sophocle et ä Euripide, voire ä

une source hellenistique perdue, ainsi qua Ennius dans sa

tragedie homonyme et ä \'A tree d'Accius20 ou encore au Thyeste de

Varius. La figure la plus complexe reste pourtant celle d'Hercule

furieux. On se reportera ä M. Billerbeck,21 qui fait un excellent

point sur l'extreme complexite et richesse des sources dans son
edition de la piece. De ce tissage complexe resultent des per-
sonnages d'autant plus reconstruits que cette combinatoire a une
heterogeneite capable d'alliances paradoxales.

Aux problemes des sources litteraires et d'un mode de mise

en oeuvre auctoriale, il convient en outre d'adjoindre les

contraintes qu'imposent des changements de mentalite et de

culture, d'ordre historique, sociologique, politique22 et esthetique.

15 F. CORSARO, "Variatio m lmitando nelle Troades di Seneca: la saga di Pole-
nissa", in SicGymn 44 (1991), 3-34.

16 F. STOK, "Modelli delle Troades di Seneca: Ovidio", in Quaderni di Cultura
e di Tradizione Classtca 6-7 (1988-1989), 235-251.

17 K. STACKMANN, "Seneca's Agamemnon. Untersuchungen zur Geschichte des

AgamemnonstofFes nach Aischylos", in C & MW (1950), 180-221; J.M. Croi-
SILLE, "Le personnage de Clytemnestre dans 1'Agamemnon de Seneque", m Lato-
mus 23 (1964), 464-472; S. Marcucci, Modellt fragtet e modellt eptet nellAga-
memnon dt L A Seneca (Milano 1996)

18 J C Kamerbeek, The Plays ofSophocles Commentaries I: The Ajax (Leiden
1953).

19 J Dangel, "S^nfeque et Accius: continuite et rupture", in Theater und
Gesellschaft im Imperium Romanum, hrsg. von J. BLANSDORF (Tubingen 1990),
107-122.

20 Voir sur cette question et pour la bibhographie mon Accius, 275-276.
21 Voir supra n.14.
22 F. CORSARO, "L'Iltupersis nell' Agamemnon di Seneca", in Helikon 18-19

(1978-1979), 301-339. Cassandre, dont Senfeque amphfie le role, peut devoir



70 JACQUELINE DANGEL

Ainsi, alors que chez Eschyle la deraison humaine est inseparable

d'une folie divine, le sujet de XAgamemnon romain admet

une "tragedie sans heros".23 Accius insiste ainsi sur la lächete

et l'immoralite du roi des rois autant que sur la sophis-
tique menteuse et susceptible des pires manipulations et trai-
trises d'Ulysse.24 Comme nous le verrons, celui de Seneque est

egalement victime de causes humaines plutot que metaphy-
siques.

II n'est pas jusqu'aux 'lieux' de la tragedie, herites de la Grece

et de Rome, qui ne puissent admettre des receptions differentes,

surtout lorsque les themes sont d'ordre moral ou politique. Le
theatre latin admet en effet une lecture politique, fut-ce en texte
cache, si bien qu'il peut se colorer differemment au gre des eve-

nements et des epoques.25 Sont ainsi aptes ä des interpretations
differenciees les sujets qui touchent ä la tyrannie et au despo-
tisme, ä la folie et au vol du pouvoir, aux dangers d'un peuple,

cette position clef notamment au fait quelle exprime les sentiments de l'ensemble
des Troyens en tant que peuple vaincu. Seneque accorde ä cette idee un traitement
particulier qui pourrait sous-tendre un hommage ä Ndron se proclamant volon-
tiers descendant des Troyens. Voir aussi sur l'influence politique P. Grimal,
"L'image du pouvoir royal dans les tragedies de Seneque", in Dramaturgie et actua-
lite du theätre antique, Pallas 38 (1992), 409-416.

23 A.L. Motto & J.R. Clark, "Seneca's Agamemnon. Tragedy without a hero",
in Athenaeum 63 (1985), 136-144.

24 Voir ä ce sujet mon Accius, 38.
25 Voir J. DANGEL, "Les tragedies mythologiques et pretextes de l'epoque

republicaine: politique en texte cache", in Studien zu antiken Identitäten, hrsg.
von St. FALLER (Wurzburg 2001), 11-37; EaD. "Accius et l'alteritt: ä l'ceuvre:
theätre ideologique et manifeste litteraire', in Accius und seine Zeit, hrsg. von
St. Faller und G. Manuwald (Wurzburg 2002), 105-125. D'une maniere plus
generale, on rappellera combien Euripide a subi les effets de la politique de son

temps. On sait ainsi que Medee prend place au moment du conflit de Corinthe
et d'Athenes (-432) et le debut de la Guerre du Peloponnese (-431), tandis
qu'Athenes combattait contre Sparte alliee ä Corinthe. C'est ainsi qu'Euripide fut
accuse d'anupatriotisme en raison de l'eloge de Corinthe, cite egalitaire, par la

Nourrice. II en va de meme pour les Troyennes, representees au moment de l'ex-
pedition de Sicile. Ce contexte sous-jacent peut etre mis en relation avec les
differences que l'on observe dans la piece de Senfeque, sans qu'elles soient evidem-
ment determinantes. Voir ä ce sujet F. AMOROSO, "Le Troiane di Euripide e le
Troiane di Seneca", in Quaderni di Cultura e di Tradizione Classica 11 (Palermo
1993), 149-159.



DEVANCIERS GRECS ET ROMAINS 71

masse amorphe et irresponsable.26 II en va de meme de ces loci

communes d'un ethos preetabli: comme le rappeile Horace
(^rrl20-124), Achille doit rester iracundus, inexorabilis, acer,

comme Medet ferox inuictaque, Ino flebilis, Io uaga, Oreste tris-
tis. On se souviendra aussi de themes archetypaux comme celui
des meres en deuil: M.H. Fran^ois-Garelli27 degage en la matiere
"des echos, renvois et symetries" qui fonctionnent en surimpo-
sition dans Medee et dans les Troyennes.

C'est ainsi que l'on peut retrouver des reprises formelles jus-
qu'en autotextualite: le passage de Medee, 387-390, peut etre
mis en regard de Phedre, 360-383: meme visage en feu, meme
delire furieux allies ä une grande lassitude, ä une inconstance
irresolue et ä une douleur agitee. Une rapide Quellenforschung
conduirait ä conclure que l'on retrouve ici la topique de l'amour-
passion, voire de la femme abandonnee, dans la tragedie greco-
latine comme dans d'autres genres litteraires. Pourtant ce theme

prend dans la tragedie de Seneque une couleur particuliere, du
fait de son entrecroisement avec la pensee philosophique de son

auteur, sans qu'il s'agisse jamais de donner ä voir une parenese.
On soulignera ä ce sujet qu'une litterarite d'ordre verbal, for-

mel ou thematique ne suffit pas ä conclure ä l'etablissement
d'un modele. L'insertion des mots, propositions, phrases ou
themes dans un autre contexte actualise un autre reseau de la

signification, de sorte que la visee et 1'interpretation s'en trou-
vent changees. On relira en la matiere avec interet les reflexions
de G.B. Conte28 relatives ä l'intertextualite.

26 Voir notamment ä ce sujet Ch. FaVEZ, "Le roi et le tyran chez Senique",
in Hommages & L Herrmann, Collection Latomus 44 (Bruxelles 1960), 346-349,
L.M. Galan, "El estado ideal en la obra de Seneca", in Argos 4 (1980), 93-104

27 Voir M -H. Franqois-Garelli, "Medee et les meres en deuil: echos,

renvois, symetries dans le theatre de Sdn^que", in Pallas 45 (1996), 191-204
28 G B. CONTE, The Rhetoric ofImitation Genre and Poetic Memory in Virgil

and Other Latin Poets, transl. & ed. by Ch. SEGAL (Ithaca & London 1986) Sur
les probl^mes d'une intertextualite plus appropnee ä celle de Seneque, on se repor-
tera en particuher ä St HlNDS, Allusion and Intertext Dynamics ofAppropriation
m Roman Poetry (Cambridge 1998/2001) Et sur Seneque meme, voir K. Held-
MANN, Untersuchungen zu den Tragödien Senecas, Hermes Einzelschnften 31 (Wies-
baben 1974); Seneca Tragicus Ramus Essays on Senecan Drama, ed. by
AJ BOYLE (Berwick, Victoria, Australia 1983)



72 JACQUELINE DANGEL

Seneque est plus que tout autre ecrivain concerne par l'en-
semble des questions qui viennent d'etre evoquees. La person-
nalite meme de ce tragique, qui est aussi un philosophe, contri-
bue ä complexifier les problemes. Tout se passe comme si

l'heritage stimulait une creation originale plus encore qu'une
imitation creatrice, comme ä la Republique. Pourtant, en meme
temps qu'une indeniable capacite d'invention, prevaut chez cet
auteur le souci d'une convenance d'ecriture,29 decet quasi mime-
tique du contenu. Dans ce travail d'adequation du mode
d'expression au sujet ou au personnage, on assiste ä des essais

d'ecriture qui tiennent lieu de Manifeste poetique.
Instructive est en la matiere l'influence qu'exercent sur

Seneque, en plus des sources tragiques attendues, les modeles

augusteens. Si une relative proximite historique est propre ä jus-
tifier cette presence, la poetique et l'esthetique de cette epoque
en sont aussi une autre explication possible: c'est la periode de

la premiere recherche de nouveaux genres litteraires, voire de
combinatoires generiques inedites. Virgile, dans YEneide, ose
ainsi une greffe patente de l'epopee, de la tragedie et de l'elegie,
dans l'episode de Didon. Mieux encore: ä propos de Didon, il
se souvient des personnages tragiques de Phedre et d'Eriphyle,
lorsqu'il reprend le catalogue homerique des femmes damnees:

Verg. Aen. 6,445-451:

His Phaedram Procrimque locis maestamque Eriphylen
crudelis nati monstrantem uolnera cernit
Euadnenque et Pasiphaen; his Laodamia
it comes et iuuenis quondam, nunc femina, Caeneus

rursus et in ueteremfato reuoluta figuram.
Inter quas Phcenissa recens a uolnere Dido
errabat silua in magna.

"(Enee) apenjoit en ces lieux Phedre et Procris, Eriphyle triste,
donnant a voir les blessures portees par un fils cruel, Evadne,

29 M. BlLLERBECK, Senecas Tragödien. Sprachliche und stilistiche Untersuchungen,

Mnemosyne Suppl. 105 (Leiden 1988).



DEVANCIERS GRECS ET ROMAINS 73

Pasiphae; Laodamie marche en leur compagnie et Cenee, un
temps homme, maintenant femme ä nouveau et ramenee ä sa

forme premiere par le destin. Parmi elles, la Phenicienne, sa bles-

sure encore fraiche, Didon, errait dans la grande foret".
Le Champ des Pleurs (lugentes campi, Aen. 6,441) apparait

plus precisement comme le lieu de "ceux que ronge le dur
amour" (durus amor) et que "le mal d'aimer continue ä tour-
menter jusque dans la mort". Parce qu'il s'agit la d'une attitude
tragique, Phedre est bien ä sa place ä cote de Didon. En revanche,
Medee, ennienne et senequienne, qui s'enfuit dans le ciel astral,

n'y aurait pas sa place: triomphante, eile rejoint, apres son double
infanticide, le Soleil son ancetre, meme si l'attelage des serpents
chthoniens ne manque pas d'inquieter sur sa veritable destination.

Neanmoins, les critiques ont montre, parmi les influences

possibles de Medee senequienne, Celles de Virgile.30 On notera
seulement que ces reminiscences ne sauraient prendre le pas sur
Celles des modeles majeurs que restent Euripide, Apollonios de

Rhodes, Ennius, Accius et Ovide {met. 7,14; her. 12), dont on
sait qu'il fut par ailleurs l'auteur d'une tragedie homonyme.

D'une maniere plus generale, Seneque connait bien Ovide.
Outre un gout personnel, Seneque pourrait avoir ete attire par
ce poete dont les "jeux de genre"31 etaient en accord avec les siens.

Emblematique est en la matiere, une fois encore, l'exemple de
Phedre. Le palimpseste, d'une grande complexite, est tres emmele.

On commencera par l'heritage double d'Euripide, les deux

Hippolytes, voile et couronne?2 De cette combinatoire resultent
deux scenes originales, sinon inedites: 1) celle des aveux
personnels et explicites de Phedre ä Liippolyte, v. 646-671,

30 A. COZZOLINO, "Seneca, Phaedra 338 ss. e il modello virgiliano", in Pai-
deia 53 (1998), 145-148; E. FANTHAM, "Virgil's Dido and Seneca's Tragic
Heroines", in G&R22 (1975), 1-10.

31 I. MERVAUX, Jeux de genre dans les Metamorphoses d'Ovide (Paris 2001).
32 On se reportera en la matiere ä W.S. Barrett (Ed.), op.cit. (supra n.4), 11

et 34-35 et F. JOUAN & H. Van Looy (edd.), op.cit. (supra n.3), 221-248. Un
interessant etat de la question a ete fait par A. Parigot, 'Phtdreimages de femme
d'Euripide h Senique, Memoire de Maitrise (Paris IV-Sorbonne 2003), 12-43.



74 JACQUELINE DANGEL

culminant sur une declaration ouverte: miserere amantis-, 2) celle

du retournement calomnieux, oü Phedre qualifiant Hippolyte de

stuprator, l'accuse aupres de Thesee, donnant ä entendre ce

dialogue final d'une stichomythie iambique exacerbee:

Sen. Phaedr. 894-897:

TH. Quis, ede nostri decoris euersor fait?
PH. Quem rere minime.

TH. Quis sit audire expeto.
PH. Hic dicet ensis quem tumultu territus
Liquit stuprator ciuium accursum timens.

"TH. Qui, revele-le, est le destructeur de notre dignite? PH.
Celui auquel tu penses le moins. TH. Qui est-ce? Je veux l'en-
tendre. PH. Cette epee le dira, eile que le violeur a laissee, ter-
rifie par le tumulte, effraye par les citoyens qui accouraient".

Si une reconstruction complete des sources33 reste impossible,

on peut aisement comprendre combien le melange des

traits ovidiens et de ceux d'Euripide ont contribue ä la creation

d'une Phedre proprement senequienne. Ainsi, la noirceur
de l'aveu peut certes venir de l'Hippolyte voile. C'est en
revanche l'intrusion de themes elegiaques qui en a reoriente la
visee. L'esprit ovidien ressortit en particulier au voilement de

l'accusation: la periphrase est moins encore enigmatique que
romanesque. En effet, la verite revelee par l'identification de

l'epee n'est pas sans filiation possible avec ces scenes de
reconnaissance, qu'Aristote qualifie de peripeties implexes (Arist.
Po. 10, 1452 a 12-21). Seneque en accentue seulement le

pathetique en surimposant des motifs de l'elegie. II fait ainsi
valoir l'idee d'une trahison d'amour, source de la plainte ele-

giaque, sans que Ton puisse oublier un rapport conjoint a la

tragedie. Ä l'elegie appartiennent encore les tourments
d'amour face ä l'objet aime, si ce n'est qu'Hippolyte prend la

place de la durapuella. II n'est pas jusqu'ä l'itineraire complexe

33 Voir S.G. FLYGT, "Treatment of character in Euripides and Seneca: the
Hippolytus", in ClassicalJournal29 (1934), 507-516.



DEVANCIERS GRECS ET ROMAINS 75

de la passion de Phedre, qui ne rappelle l'esclavage d'amour
elegiaque, le seruitium amoris, si ce n'est qu'au prix d'une nou-
velle inversion des roles, celui de l'amant tourmente est attri-
bue ä Phedre.34

D'une maniere plus generale, les disputes et combats amou-
reux ainsi que la mort, antonyme de l'amour, trouvent dans les

tragedies de Seneque une place egale ä celle qu'ils occupent dans

l'elegie. Les couples en paronomase, amor-mors-, eros-eris,

— amour et mort, passion et combat—, tissent, dans les deux

genres, le meme reseau de sens. L'echec d'amour possessif et
exclusif a pour resultat la plainte elegiaque du regret. II n'est

pas jusqu'ä Catulle qui ne puisse ainsi trouver ici une place: les

tourments d'Ariane35 du poeme 64 devancent ceux de sa soeur
Phedre, que Seneque donne ä entendre.

Seneque opere seulement une selection dans les themes ele-

giaques. II y est contraint par le genre. De fait, comme le

rappelle Ovide dans les Amours 3,1,7-10, Tragedie se distingue net-
tement d'Elegie, que caracterise une faiblesse physique: une
dissymetrie dans la demarche, qui d'ailleurs fait son charme.36

Contribue ä ce defaut autant qua cette faiblesse 1 'erotikonpathe-
ticon, qu'Horace lyrique condamne: les elegiaques, dit-il, sont

trop sentimentaux et egocentriques (carm. 1,33,2-9).
Precisons seulement que le poete elegiaque donne moins ä

voir, comme dans la tragedie, un drame passionnel qua entendre

et ä ressasser un ideal d'amour inaccessible qui se resout en

poeme. Aussi le chant plaintif et deceptif peut-il rester un drame

d'ecriture, fut-il fonde, en amont, sur un vecu eprouve, que
chaque poete elegiaque exprime ä sa maniere. Ä la puella se

surimpose alors un symbole, voire un programme d'ecriture

34 Ä vrai dire ces inversions de l'&riture elegiaque latine, la plus coutumifere,
ont un modele: les poemes de la poetesse Sulpicia, dans le corpus Tibullianum.

35 L'histoire d'Ariane et de son abandon par Thesee est prticisdment evoquee
dans her. 4,88-104.

36 Ov. am 3,1,7-11: Vemt odoratos Elegeia nexa capillos, / et, puto, pes illt lon-

gior alter erat; / forma decens, uestis tenuissima, uultus amantts, / etpedibus uitium
causa decoris erat. I Vemt et ingenti uiolenta Tragoediapassu



76 JACQUELINE DANGEL

poetique, au point que Lesbie, Cynthie, Delie, Corinne admet-

tent une lecture metaphorique en reflexivite. Aussi, dans ce cas,
est-il moins question des souffrances et drames causes par la
femme aimee que du "texte-femme".37

Au theatre, en revanche, comme chacun sait, l'ecriture
poetique, loin d'etre une longue variation verbale, se fait
representation mimetique de personnages en action. C'est pour-
quoi Seneque se souvient moins de Properce38 que d'Ovide dans

ses jeux d'ecriture tragique. Si Ton reprend l'exemple de Phedre,

il se souvient en l'occurrence des Metamorphoses, 15,492-529:
Hippolyte raconte son histoire ä Egerie pour lui faire surmon-
ter le deuil de Numa, de telle fa$on que son recit peut tenir lieu
&argumentum ä l'ensemble de la tragedie de Seneque. Conjoin-
tement, au point de vue d'Hippolyte repond celui de Phedre
dans XHeroide 4.39 Plus qu'une lettre fictive, cette Heroide donne
ä entendre un monologue de tragedie teinte aux couleurs de

l'elegie et d'une rhetorique declamatoire, dotee d'une force

pathetique, dont revocation des symptomes d'amour, les

plaintes et la supplique sont en parfaite coincidence avec le
premier monologue de Phedre et la partie de la piece de Seneque

qui precede l'aveu.
C'est done une veine tragico-elegiaque du modele ovidien

que selectionne Seneque pour enricbir ses personnages. Ä vrai
dire, il ne precede pas differemment avec Euripide, dont il
retient les lieux les plus propres ä la crainte et ä la pitie cathar-

tiques. II prefere la premiere version de l'Hippolyte voile, en

estompant la figure de 1'herolne de l'Hippolyte couronne. II est

37 Sur cette metaphore reflexive de la femme et du texte, voir P. Galand-
HALLYN, Le reflet des fleurs (Geneve 1994), 107-119; Ead., "Corinne et Sapho:
elocutio et mventio dans les Amours et les Hiroides d'Ovide", in BAGB (1991), 336-
358.

38 Sur les influences de Properce, voir G. Danesi Marioni, "Properzio nelle
tragedie di Seneca: significato e modi di una presenza", in Sileno 21, 1-2 (1995),
5-47.

39 J.B.T. Prado, "Uma leitura intertextual da Phaedra de Seneca", in Revista
de Letras 35 (1995), 195-200.



DEVANCIERS GRECS ET ROMAINS 77

interesse par une Phedre qui, devoree par sa passion, veut seduire

Hippolyte au point de ne pas reculer devant le caractere inces-

tueux de son amour.40

II est certes possible de comprendre cette predilection de

Senbque pour des sources capables de lui offrir un exces de

pathos tragique par un gout marque pour la rhetorique decla-
matoire.41 Les tragedies de Seneque, si declamatoires qu'elles
puissent paraitre, ne relevent pourtant pas de la rhetorique des

controverses et suasoires decrites par Seneque le Pere ou de ces

exercices d'ecole rapportes par Aelius Theon dans ses Progym-
nasmata, meme si Ton en trouve des canevas. Certes, leur theä-
tralite a ete fortement mise en doute au profit d'une rhetorique
de la declamation qui justifierait, au lieu d'une representation
theätrale, une simple recitatio. Une analyse rapide demontrera

pourtant ä quel point le simple reperage d'une reecriture topique
ou d'un discours figure ne permet pas de conclure ä un exercice
d'ecole. Quelques exemples suffiront ainsi ä montrer la presence
d'une rhetorique ä visee fondamentalement tragique.

En matiere de topique, on s'interessera au recit du messager.
Ce morceau de bravoure, attendu dans toute tragedie, confie ä

l'imaginaire rhetorique une violence qui ne peut etre montree

40 P. Ghiron-Bistagne, "Phidre ou l'amour interdit", in CGITA 8 (1994-
1995), 40.

41 G. Bonelli, "II carattere retorico delle tragedie di Seneca", in Latomus 37
(1978), 395-418; H.I. LYONS, "Figures of Speech in Seneca's Medea", in CW 35
(1942), 256-257; Ch. Segal, "Nomen sacrum. Medea and Other Names in Sene-

can Tragedy", in Maia 34 (1982), 241-246; J.A. SEGURADO E CAMPOS, "O sim-
bolismo do fogo nas tragedias de Seneca", in Euphrosyne 5 (1972), 185-247;
A. Traina, "Due note a Seneca tragico", in Maia 31 (1979), 273-276; E. WESO-
LOWSKA, "Silence in Seneca's Tragedies", in AAntHung 33 (1990-1992), 77-81;
M. Armisen-Marchetti, "Metaphore, denomination et concept chez Seneque",
in Sens etpouvoirs de la nomination dans les cultures hellenique et romaine, id. par
S. GfiLY, II (Montpellier 1992), 291-294; G. Braden, "The Rhetoric and
Psychology of Power in the Dramas of Seneca", in Arion 9 (1970), 5-41; M. BlLLER-

BECK, "Apostrophes de roles muets et changements implicites d'interlocuteur.
Deux observations sur l'art dramatique de Seneque", in Rome et le tragique, ed.

par M.-H. FRANgoiS-GARELLI, Pallas 49 (1998), 101-110. On se reportera aussi
ä Lo sperimentalismo di Seneca, a cura di G. PETRONE (Palermo 1999).



78 JACQUELINE DANGEL

aux spectateurs sur la scene. Seneque ne deroge pas ä l'usage.
Interessantes sont ä ce sujet les deux figures de Talthybius et

Eurybate. Comme le souligne M.-H. Fran^ois-Garelli,42 ces

deux ecuyers diligents d'Agamemnon, couple de herauts ilia-
diques, valent dans l'epopee non par leur discours, mais par leur
action: ils ont pour mission de reprendre Briseis ä Achille. Iis
le font avec regret et dans la crainte, sans mot dire (Horn. IL
1,320-347). La tragedie grecque leur donne la parole, au prix
de selections. S'ils paraissent interchangeables, Euripide, dans
les Troyennes (v.710-717), choisit Talthybius, dont il respecte la

Psychologie generale du messager homerique: il exerce sa mission

en montrant une repugnance et en disant sa difficulte ä parier.
Pourtant, comme dans Hecube, Euripide (v.517-582) le laisse

parier longuement, si ce n'est qu'il lui fait dire "laisser le vent

empörter les paroles" et qu'il le montre souhaitant agir vite, de

sorte que cet homme d'action invite Cassandre ä le suivre (Eur.
Tro. 419). Quant ä Eurybate, il parait absent de la tragedie
attique, ä moins qu'il ne paraisse dans les Myrmidons d'Eschyle?

Ä cote de ces herauts singularises par leur nom, existent des

messagers anonymes. Eschyle recourt ainsi ä la categorie gene-
rale du x^puH, dans Agamemnon. Sa maniere est pourtant originale:

le messager partage son recit avec un choeur, en lamento,
au point qu'il laisse couler des pleurs de joie ä se voir de retour
dans sa patrie (Ag. 541). Mais, comme le ferait un Talthybius ou
un Eurybate, il se veut sans bavardage inutile.

Seneque herite de ces Schemas, non sans les repenser, si bien

qu'il en use d'une maniere ä la fois meme et autre. Dans
Agamemnon, il ne suit pas l'anonymat du messager d'Eschyle. II ne
choisit pourtant pas Talthybius, messager specifique de la

tragedie grecque. II recourt ä Eurybate, comme s'il s'agissait de

remplacer le premier par son double epique. De fait, il s'agit de
faire le recit de la terrible tempete au retour de Troie, celebre

42 M.-H. FranqOIS-Garelli, "Tradition litteraire et creation dramatique dans
les tragedies de Sonique: l'exemple des recits de messagers", in Latomus 57 (1998),
15-32.



DEVANCIERS GRECS ET ROMAINS 79

dans X Odyssee et chez les poetes du Cycle. Comme le rappeile
en outre R.J. Tarrant,43 Sophocle dans Polyxene confie ce recit
au fantome d'Achille, tandis que Ton en trouve une description
chez le meme tragique dans Teucer, source de Pacuvius, dont
Seneque se souvient. Ii nest pas jusqu'au prologue des Troyennes

d'Euripide, prononce par Junon, qui ne puisse avoir inspire
Seneque. La tempete des Nostoi reqoit ainsi le substrat grec pour
un traitement particulier.

Seneque redistribue ainsi les voix de messager: si Eurybate
est privilegie pour un recit de fondement epique, c'est ä Tal-
thybius que revient la voix tragique. Ainsi dans les Troyennes,
c'est ä lui quest confie un recit d'autant plus emotionnel qu'il
est fait en presence du Choeur et qu'il concerne l'apparition
d'Achille reclamant le sacrifice de Polyxene. Conformement au

portrait topique herite, le message reste bref: 35 vers (Sen. Tro.

164-165 et 168-202). Dans cette meme piece, Seneque fait en
outre intervenir un second recit de messager, qu'il dissocie du
premier. C'est ä un Messager anonyme qu'il confie la charge de

raconter, en presence d'Hecube et d'Andromaque, le double
sacrifice d'Astyanax et de Polyxene (Sen. Tro. 1056-1179). C'est
d'ailleurs avec lui que se clot la piece. L'anonymat prend une
valeur symbolique: l'horreur de ces deux sacrifices humains est

unanimement ressentie, de sorte quelle releve d'une voix
universelle. Elle est d'autant plus intolerable quelle est entendue

par deux meres exemplaires, de toutes les douleurs, symbole par-
fait des meres en deuil.44

D'une maniere plus generale, le messager anonyme est privilegie

par Seneque, pour le recit de situations tragiques paroxys-
tiques: l'automutilation d'Oedipe en presence du Choeur {Oed.

915-979); le recit de la cuisine sacrilege d'un sacrifice cannibale
dans Thyeste, 623-788; le recit du demembrement monstrueux
d'Hippolyte dans Phedre, 991-1121. II n'est pas jusqu'aux voix

43 R.J. Tarrant (Ed.), Seneca. Agamemnon, p.20.
44 N. Loraux, Les mires en deuil (Pans 1990); Ead., Fagons tragtques de tuer

une femme (Paris 1985).



80 JACQUELINE DANGEL

d'Outre-Tombe qui ne puissent, chez Seneque, etre substitutes
ä Celles du messager anonyme ou non. On note ainsi dans

Medee, ä cote d'une tres breve intervention du Messager avec le

chceur {Med. 879-890), la parole de magie de Medee qui est
donnee ä voir en action. Mais le cas limite reste le remplacement
du messager par un personnage de la piece: ainsi en va-t-il, dans

Hercule furieux, d'Amphitryon, se livrant ä une description en

hypotypose de la folie d'Hercule, et dans Agamemnon de la

vision de la Cassandre voyant et donnant a voir dans son delire

prophetique le meurtre d'Agamemnon. Ces images, bien que
virtuellement suscitees, ont un fort effet impressif.

On peut arriver ä des conclusions similaires en ce qui
concerne le discours figure: employe pour dramatiser Faction, il
ne saurait contribuer ä une intellectualisation des idees et encore
moins ä une abstraction du discours. Interessant est en la matiere
le cas de Fallegorie. Cette figure d'abstraction intellectuelle est

presente dans les dialogues philosophiques de Seneque. Elle

parait trouver une place aussi dans les parties chantees de ses

pieces —lyrique monodique ou chorale—, dans la mesure oil
l'argumentaire est parfois proche de celui des traites
philosophiques. Mais y a-t-il vraiment place sur la scene tragique pour
Fallegorie d'interpretation abstraite, meditation symbolique de
la signification, voire d'un 'metasens'? C'est en fait reouvrir ainsi
le debat qui oppose les partisans d'un theatre senequien non
joue, celui de la recitatio, ä ceux d'une representation effective

autant que spectaculaire.45
Pour repondre a ces questions, on prendra pour exemple l'ode

chorale en l'honneur de Bacchus dans OEdipe, 403-508. Comme
le souligne R.J. Tarrant, il est difficile de definir les sources lit-
teraires de ce chant choral. On peut y reconnaitre le lyrisme
hymnique d'un Pindare croise avec la lyrique theätrale d'un
Eschyle — notamment dans la premiere Ode de 1 Agamemnon.

45 La bibliographie est si lourde ä ce sujet qu'il est impossible de la citer. On
se contentera de rappeler l'anciennetd de ce debat avec Invocation de ce vieil
ouvrage, G. BoiSSIER, Les tragedies de Sinique ont-elles (ti representees? (Paris 1861).



DEVANCIERS GRECS ET ROMAINS 81

Mais ['heritage le plus probant parait etre d'epoque augusteenne:
on peut ainsi y reconnaitre Ovide, Met. 7,582-691 et, plus
encore, Horace lyrique, dans l'hymne ä Bacchus, carm. 2,19.46

L'interpretation du sens de cette ode horatienne n'est pas
facile, comme le fait remarquer John A. Stevens.47 La difficulte
vient du fait qu'Horace use subtilement de l'ecriture allegorique,
de nature notamment politique. De fait \'Ode 2,19, en strophe
alcai'que, ä base iambique, admet une polemique en texte cache.

Ainsi, le mythe atemporel montre un Bacchus-Liber, venu,
comme Hercule, aider leur pere Jupiter a triompher des Geants.
Cette evocation sert ä rappeler les rebellions dangereuses contre
l'ordre de justice olympienne, source de graves desordres. Mais
la pensee mythique se surimpose subtilement ä l'actualite
contemporaine, qui a pour enjeu le present d'Auguste et le passe

recent des guerres civiles et d'Actium, les luttes entre Octave et
Antoine. Aussi Vöde 2,19, parce quelle est allegorique, admet-
elle d'etre implicitement referee au contenu de X Ode 3,4, expli-
citement politique.

Seneque, qui est nourri d'Horace, au point de lui emprunter
la metrique de sa lyrique chorale, pourrait certes en avoir herite
aussi la maniere de dire. C'est l'idee defendue notamment par
R.J. Tarrant et N.T. Pratt,48 qui affirment que l'hymne choral
ä Bacchus dans 1 'CEdipe de Seneque etait un interlude coupe de

Faction, —soit un embolimon que condamnent Aristote {Po. 18,
1456 a 29-32) autant qu'Horace {ars 194-195).

46 R.J. Tarrant, "Senecan Drama and Its Antecedents", in HSCP 82 (1978),
213-263.

47 Voir aussi Hör. carm 3,3,13-15; 25 (Ode au dieu de la podsie, differente
de 2,19); PROP. 3,17. Mais on se reportera plus encore il John A. STEVENS,
"Seneca and Horace. Allegorical Technique in Two Odes to Bacchus (Hor. Carm.
2,19 and Sen. Oed. 403-508)", in Phoenix 53 (1999), 281-307.

48 RJ Tarrant, art.cit (supra n.46), 221-228; N.T. PRATT, Seneca's Drama
(Chapel Hill 1983), 3-99, insistent sur Fidde d'un encomion traditionnel en l'hon-
neur de Bacchus thebain; 1'idee d'un hen possible avec Faction est rejetde par
D. Henry and B. WALKER, "The Oedipus of Seneca. An Imperial Tragedy", in
Seneca Tragicus Ramus Essays on Senecan Drama, ed. by A.J. BOYLE (Berwick
1983), 128-139; D. & E. Henry, The Mask ofPower. Seneca's Tragedies and Imperial

Rome (Warminster 1985).



82 JACQUELINE DANGEL

On pourrait admettre cet aspect digressif d'un theatre intel-
lectuel, si l'ode chorale senequienne donnait ä entendre fecon-
dite et joie. La digression, comme le rappellent tous les traites

rhetoriques, doit en effet etre agreable et procurer du plaisir.
Mais un examen de Yencomion choral de Seneque montre tout
le contraire. On y entend un chant angoissant: outre le fait que
la piece montre la famille d'CEdipe poursuivie par Apollon et
Bacchus, le choeur evoque des scenes cruelles, telles que, notam-
ment, le sparagmos de Penthee du au delire bachique d'Agave
(v.436), les malheurs d'Ino (v.445-446), soeur de Semele, elle-

meme mere de Bacchus, le martyre de Lycurgue (v.471). II n'est

pas jusqu'ä la metamorphose des pirates en dauphins par
Bacchus leur prisonnier (v. 459-467) qui n'aille dans le meme sens:

plus qu'un chätiment merite, eile intervient dans le prolonge-
ment des autres cruautes du dieu. Elle est ainsi la defaite pro-
clamee de l'homme qui ose resister au dieu intransigeant et
cruel. Aussi faut-il comprendre ce chant choral non comme
coupe de Faction, mais au contraire bien enracine en elle: il
prefigure les malheurs ä venir.

Le contexte de ce chant celebre par le peuple de Thebes en
est la contre-epreuve. II est suscite par Tiresias (populäre Bacchi
laudibus carmen sonet, v.402), lors d'une scene de necromancie
infernale, veritable locus horridus\ le devin ouvre les verrous du
Styx et l'abyme du Tartare (Dum nos profundae claustra laxamus

Stygis, v.401). La fonction de ce "carmen de louanges" est done
en realite de caractere paradoxal. Aussi est-il ironique,49 au point
qu'il est dans la continuite meme du trouble tartareen qui l'ini-
tie. Puissante est alors sa force dramatique. L'ignorance et l'aveu-

glement du choeur symbolisent tres exactement ceux d'CEdipe:
s'il a su triompher de Fenigme de la Sphynge —monstre hybride
d'humanite et d'animalite —, ce fils interdit de Laios reste

49 Voir ä ce sujet J.D. Bishop, The Choral Odes ofSeneca Theme and
Development (Diss. Univ. of Pennsylvania 1964); J.A. STEVENS, The Chorus in Sene-

can Tragedy. The Uninformed Informer (Diss. Duke University 1992); A.L. MOTTO
& J.R. CLARK, "Irony in Senecan Tragedy", in Philological Papers (Morganton,
West Virginia Univ.) 32 (1987), 1-9.



DEVANCIERS GREGS ET ROMAINS 83

aveugle ä sa propre monstruosite, si bien que lorsque la clarte
de Delphes se fera, l'illumination sera si violente qu'il se privera
de la lumiere.

C'est d'une rhetorique impressive qu'il faut alors parier: eile

sert Femotion et non la raison. Interessante est ä ce sujet la place
de l'inversion50 dans l'ecriture tragique de Seneque. Sa mise en

oeuvre peut etre analysee en termes rhetoriques. Elle correspond
en ce cas ä la metabole telle que Demetrios de Phalere {Peri her-
meneias 148) la definit. Pourtant l'application qu'en fait Seneque
n'est pas sans lien avec la maniere emotionnelle de Sapho et sa

visee pathetique:51 le renversement de l'ecriture est l'illustration
de celui des tourments d'amour dont la poesie saphique offre de

beaux exemples. Seneque en exploite seulement les effets en

usant de combinatoires inedites et inattendues: il conjugue ainsi
la noirceur tragique de 1'Hippolyte voile avec les tourments de

l'elegie et les pathologies de la lyrique d'amour saphique, de teile

sorte qu'il est conduit ä revisiter, voire ä inverser le role meme
des personnages herites d'Euripide, dans 1'Hippolyte couronne.

Une comparaison des debuts respectifs des pieces d'Euripide
et de Seneque en offre une bonne illustration. Le prologue euri-
pideen, qui a pour fonction de caracteriser le personnage, insiste
ainsi sur un trait mythique majeur d'Hippolyte, sa chastete: dans

l'invocation ä Artemis, le heros se plait en effet ä evoquer un
paysage de purete, en parfaite reflexivite avec son etre interieur.
Seneque n'y fait aucune allusion ä l'ouverture de la tragedie. II
ouvre en revanche sa piece sur une monodie lyrique qui, si elle

est un cas particulier dans le corpus theätral de Seneque,52 a des

50 Voir ä ce sujet G. PlCONE, "La Medea di Seneca come fabula dell'inver-
sione", in Atti del I seminario di studt dulla tragedia romana, a cura di G. ARICO,

QCTC 4-5 (1986-1987), 181-192.
51 Le changement d'etat d'esprit qui s'ensuit entraine une modification de

l'expression qui peut aller jusqu'au retournement: voir J. COUSIN (ed.), Quinti-
lien, Institution oratoire. Tome V: livres VIII et IX, CUF (Paris 1978), 330. Voir
aussi J. DANGEL, "Catulle, carmen 51: etude stylistique d'une reecriture de Sapho",
in Euphrosyne N.S. 24 (1996), 77-97.

52 Sdneque ouvre en effet ordinairement ses pieces de deux fa5ons: 1) par un
personnage protatique: divinite, comme Junon dans Hercule fiineux, figure



84 JACQUELINE DANGEL

precedents (Eschyle et Accius, notamment53). Sa presence obeit
ici ä des visees precises. Le rythme anapestique, comme je Tai

montre, convient dans la lyrique senequienne ä l'expression
d'une force ineluctable.54 Aussi confere-t-il ä cette ouverture un
caractere oppressant, propre ä faire ressortir une marche inexorable

ä la mort. Ce chasseur, qui organise une chasse mortelle,
avec methode, et decoupe l'espace en un carre parfait ä partir des

quatre points cardinaux, dessine sans le savoir un piege symbo-
lique, qui prefigure sa propre marche ä la mort.

Cette idee est d'autant plus determinante que la premiere
evocation de la purete d'Hippolyte intervient seulement aux vers
236-239. Elle est plus precisement encore evoquee au prix d'une
terrible inversion du mythe: Phedre veut se persuader qu'Hip-
polyte renoncera pour eile ä cette chastete observee comme un
rite (castos ntus). Cette illusion, qui deviendra faute tragique,
causera la mort d'Hippolyte, pris ainsi au piege de sa propre
vertu.55

C'est encore un principe d'inversion qui caracterise les roles
de Phedre et de sa Nourrice. Comme l'ecrit J.Ch. Dumont,

infernale, tels Tantale et la Furie dans Thyeste ou l'ombre de Thyeste dans

Agamemnon-, 2) par un des acteurs principaux (Hdcube dans les Troyennes, Med^e
dans la pi&ce homonyme, CEdipe et Jocaste dans CEdipe) En outre dans Phidre,
ll deposs£de en partie le prologue de la fonction d'exposition qu'll a chez Euri-
pide Voir ä ce sujet G MaZZOLI, art cit {supra n 1), 121 On ajoutera que, g6ie-
ralement, le prologue est suivi de Tentree du Chceur qui annonce le d^but de

Taction Dans Hercule furieux, le chceur entre au vers 125, dans les Troyennes au
vers 67, dans MecUe au vers 56, dans CEdipe au vers 110 et dans Agamemnon au
vers 57. Aussi Phedre paralt-elle une fois encore echapper ä ce schema, puisque,
ä la monodie cynegetique d'Hippolyte, succedent le monologue de Phedre et
l'agon avec la nourrice en trimetres lambiques, ä moms d'interprdter ces deux
scenes comme un prologue en diptyque. Les commentateurs montrent en la
mauere de fortes hesitations P GRIMAL (ed), op cit. {supra n 9), 42, isole en
prologue la monodie d'Hippolyte et interprete le monologue de Phedre et la sc&ne

avec la Nourrice comme Facte I Dans ce cas Tarrivee du Chceur est retard^e au
vers 274 G MaZZOLI, art cit ,125, choisit un prologue en diptyque

53 J DANGEL,"Seneque, poetafabricator lyrique chorale et evidence tragique",
in Lepoete architecte Arts metriques et artpoetique latin (Louvain 2001), 211

54 Ibid, 206-222.
55 S G Flygt, "Treatment of Character in Euripides and Seneca The Hip-

polytus", in CJ 29 (1934), 507-516



DEVANCIERS GRECS ET ROMAINS 85

"d'Euripide ä Seneque, Phedre et sa Nourrice echangent une
partie de leurs roles":56 le discours moral de Phedre euripideenne
est pris en charge par la Nourrice senequienne, "comme si la
voix de la raison ne pouvait plus qu'etre exterieure ä la reine
amoureuse" et, inversement, Phedre de Seneque donne ä

entendre les raisonnements de la Nourrice d'Euripide.57
II est interessant de noter que ce renversement admet un

palimpseste ovidien. L'argumentation de la Nourrice dissuadant
Phedre de ceder ä l'amour fonctionne en echo avec les Remedia

amoris d'Ovide.58 Ainsi, des lors qu'il est question de la mala-
die d'amour, l'elegiaque est convoque par Seneque. Les hesitations

de Phedre font partie de cette parole poetique: au debut
de la piece, la reine cede aux suppliques de la Nourrice et songe
ä la mort pour sauvegarder son honneur (v.251-254). Mais, dans

la mesure oil la passion va jusqu'ä son paroxysme, la tragedie
reprend le pas sur la plainte elegiaque de deception ou de
separation par une mort violente.

C'est ainsi une Phedre delirante, decidee ä se suicider, qui
reparait au debut du deuxieme acte, ä l'etage du palais. Nombre
de commentateurs voient dans cette scene une incoherence de

Seneque qui, contraint de reproduire la trop celebre scene du
delire de 1 'Hippolyte couronneP aurait fait une mauvaise suture.

56 J.Ch. DUMONT, "Phfedre d'Euripide ä Seneque", in Vita Latino. 117 (1990),
21.

57 Ainsi le th&me de la toute-puissance de l'Amour est-il pris en charge dans

1'Hippolyte couronne par la Nourrice pour convaincre PhMre de l'inutilite de r&is-
ter a l'amour (v.443-462). Cet argument est repris par Phedre de Seneque pour
justifier sa passion (v.185-194). J.Ch. DUMONT, art.cit. (supra n.56), 21, feit
que la Nourrice defend un point de vue moral et oppose un argumentaire ration-
nel, "comme si la voix de la raison ne pouvait plus qu'etre exterieure ä la reine
amoureuse".

58 Voir Seneca. Phaedra, ed. by M. COFFEY and R. Mayer (Cambridge 1990),
103. On peut lire plus precisement ä propos des vers 129-273: "The present
speech of dissuasion gives a glimpse of Seneca's imitative technique. Ovid
composed a work to help us avoid love, Remedia amoris-, Seneca borrows from it some

arguments for the Nurse to use with Phaedra".
59 P. Grimal, "L'originalite de Sdnfeque dans la tragedie de Phedre\ in REL

41 (1963), 304; Id. (fe), op.cit. {supra n.9), 10-11; W.S. BARRETT (Ed.), op.cit.
{supra n.4), 36; M. COFFEY and R. Mayer (Eds.), op cit. {supra n.58), 123.



86 JACQUELINE DANGEL

Telle pourrait etre en effet l'impression ressentie si Ton oublie

que cette scene doit etre comprise comme l'hypotypose d'un tel
desordre de l'etre que le processus de sa deconstruction est en
marche. Aussi Seneque veut-il insister sur la rupture avec la
raison, intelligence d'ordre et source d'equilibre. Sa visee est alors
celle d'une 're-presentation mimetique par Fecriture, qui dit
l'evidence de ce desordre par une rupture dans le continuum
meme de Faction dramatique. II n'en reste pas moins que la

progression tragique de la piece n'est inorganique qu'en apparence.
Seneque prepare en realite subtilement la suite par cette scene

spectaculaire, selon une intentionnalite60 qui est absente du
modele euripideen:

Sen. Phaedr. 384-386:

Sed en, patescunt regiae fastigia:
reclinis ipsa sedis auratae torn
solitos amictus mente non sana abnuit.

"Mais voici que s'ouvre le falte du palais royal: eile, eile est lä

renversee sur un lit ä 1'assise d'or; son esprit malade refuse les

vetements accoutumes".
Ä premiere vue, 1'ouverture spectaculaire sur Finterieur du

palais offre le spectacle grandiose des appartements royaux, dans

une belle mise en scene. Mais eile donne plus encore ä voir, en

une terrible alliance des contraires, une misere cachee sous des

impressions de grandeur altiere. De fait, lors de sa troisieme
apparition (v.583), Fhero'fne manifeste clairement une patholo-
gie de Fame, qui est conforme aux principes de la physiogno-
monie et des symptomes cliniques stoi'ciens et qui conduit ä Fir-
reparable. Submergee par sa passion, elle finit effectivement par
perdre le respect de soi et par devenir criminelle, au prix de
remords qui la conduisent ä une mort deshonorante.

L'inversion physique qu'implique Fimage de ce corps couche
ä la renverse (re-clinis) fonctionne alors comme une metaphore

60 Une analyse de l'ensemble des tragedies du corpus s&iequien conduirait
aux memes conclusions. Voir ä ce sujet L. PEREZ GOMEZ, "Estructura formal de
la trama en las tragedias de Seneca: Medea", in Florllib 6 (1995), 383-416.



DEVANCIERS GRECS ET ROMAINS 87

reflexive de l'äme de Phedre: eile reflete son "theatre interieur".61
Cette reine, bien qu'au sommet du pouvoir, apparaft abattue,
dans une attitude qui presage une future gisante:

Sen. Phaedr. v.666-671:

En supplex iacet
adlapsa genibus regiae proles domus.

Respersa nulla labe et intacta, innocens
tibi mutor uni. Certa descendi adpreces:
finem hic dolori faciet aut uitae dies.

Miserere amantis.

"Vois en gisante suppliante, effondree ä tes genoux, une des-

cendante d'une maison royale. Eclaboussee par aucune souillure,
jamais touchee, jamais coupable, c'est pour toi seul que je me
suis metamorphosee. C'est determinee que je me suis abaissee ä

ces prieres: c'est ce jour-ci qui marquera le terme de ma dou-
leur ou de ma vie. Prends pitie de celle qui t'aime".

Seneque n'est pas loin de donner ä voir sur scene cette
metamorphose ovidienne qui a pour visee de reveler, en la mettant
au grand jour, la nature profonde de l'etre.62 Aussi l'inversion,
dont l'idee sous-tend les deux passages que nous venons de voir,
ne saurait-elle etre analysee d'un point de vue strictement
rhetorique. Elle se fait au contraire moteur dramatique fort.
Elle donne a voir les contradictions d'une passion menant l'etre
ä sa ruine.63

Les idees et argumentaires de la tragedie rejoignent alors ceux
des traites philosophiques de l'auteur.64 Mais la visee en reste
differente. S'il est vrai que la philosophie stoi'cienne, tres sensible

61 P. Grimal (ed.), op.cit. (supra n.9), 10-11 et 78, v.387; J. Griffin, art.cit.
(supra n.9), 131-133.

62 P. MarEchaux, Enigmes romaines. Une lecture d'Ovide (Paris 2000).
63 G. MaZZOLI, "L'adynaton in Seneca tragico", in Quaderni di Cultura e di

Tradiztone Classica 10 (1992), 133-149.
64 Chacune des etudes montre pourtant ä quel point cette autotextualite phi-

losophique, si evidente quelle soit, n'est jamais litterale. Voir notamment ä ce

sujet A.D. Leeman, "Seneca's Phaedra as a Stoic Tragedy", in Miscellanea tragtca
in honorem J.C. Kamerbeek (Amsterdam 1976), 199-212; N.T. Pratt Jr., "The
Stoic Base of Senecan Drama", in TAPhA 79 (1948), 1-11.



88 JACQUELINE DANGEL

aux pathologies de l'äme et ä leur manifestation physique,
n'ignore pas la theätralite des passions, sa finalite est de les com-
battre par une conversion ä la sagesse. La tragedie en revanche

en exploite les effets. Le ficror, tel qu'il apparait chez Phedre ou
Medee, releve tres exactement de la passion amoureuse (epco?),

qui est condamnee par la pensee sto'icienne: c'est "un desir
(fmO'juLa) qui n'est pas chez les sages". Suscite par une "appa-
rence de beaute (Sioc xaAAo? sp.cpaivop.svov)",65 il est "desir
d'union physique (sTU0upia crwpaTixyjc; ctuvoua£a<;)".66

Phedre illustre bien ces principes. Elle est en effet attiree
d'abord par la beaute d'un Hippolyte semblable ä Thesee jeune
(v.646-647). Au spectacle de beaute contemplee se substitue
bientöt une sensualite physique que met en evidence le contact
avec Hippolyte: alors qu'il la tient dans ses bras au moment de

l'evanouissement, elle se livre aux aveux. Mise en echec et

repoussee par Hippolyte, Phedre va alors entrer moins dans une
fureur — depossession de soi jusqu'ä la folie — que dans une
colere — elan volontaire de 1'esprit.

Seneque decrit ces donnees dans le De ira. II souligne ainsi

que le premier mouvement qui initie la passion est involontaire:
il est "une sorte de preparation et de menace de la passion" {quasi
praeparatio affectus et quaedam comminatio, 2,4,1), qui pourrait
etre evitee avec l'aide de la raison. Mais 1'esprit, frappe par une
emotion passionnelle, finit par consentir volontairement. Mieux
encore: la violence qui en resulte a la raison pour eile. Elle est
raisonnee par un esprit qui donne son assentiment {assensus mentis,

2,3,4). Le sentiment d'une offense declenche alors "l'excita-
tion de l'äme qui marche volontairement et deliberement
(;uoluntate et iudicio) ä la vengeance" (2,3,5). La lettre 7,4 eta-
blit un parallele non moins explicite entre la colere, violence

65 SVF III 396; M. Armisen-Marchetti, "La passion de Phedre", in Vita
Latina 117 (1990), 26 et 35 n.4.

66 Ibid., 26 et 35 n 5. Seneque developpe la meme idee dans la Lettre 9,11*
amor antmos in cupiditatem formae non sine spe mutuae caritatis accendit
("L'amour enflamme les esprits poussis vers un desir de beaute non sans espoir
de mutuelle affection").



DEVANCIERS GRECS ET ROMAINS 89

consciente, et l'amour. "L'emotion, ecrit plus exactement
M. Armisen-Marchetti67, devient passion par le biais d'un juge-
ment, c'est-ä-dire d'une decision de la faculte de raisonnement,
qui estime dans le cas de la colore qu'il y a une iniuria ä venger,
dans le cas de l'amour qu'il y a une beaute qui merite d'etre
desiree".

Aussi le furor senequien est-il davantage ä comprendre moins
comme un delire furieux que comme la manifestation d'une ira,
demarche d'une violence consentie.68 Certes Xira faite de
violence furieuse et monstrueuse a pour acte fondateur le theatre
d'Accius, celebre par sa a«.® Mais Seneque, si proche qu'il soit
en ce domaine de ce devancier, insiste moins sur le spectacle de

cette violence que sur celui d'un processus psychologique. C'est
lä ce qui pourrait justifier le dedain que Seneque manifeste ä

l'endroit de ce tragique dont il s'inspire pourtant. Certes les

fragments acciens, trop lacunaires, ne permettent que des deductions

relatives. Mais il apparait ä la lecture des vers conserves
qu'Accius etait essentiellement attentif moins ä l'ecriture reflexive
d'une conduite passionnelle qua ses manifestations les plus spec-
taculaires, si bien qu'il ne devait pas prendre en compte les

etapes d'une complexification psychologique. Seule devait l'in-
teresser Yactio, diction et jeux gestuels d'exteriorisation, en hypo-
typose de la fureur. Symptomatique en la matiere est cette his-
toire: un acteur, jouant Atree, Yiratus par excellence, se prit si

bien ä son jeu qu'il tua de son sceptre theätral un malheureux

spectateur qui, lui-meme gagne par le spectacle, s'etait trop
approche de la scene.

Seneque integre la mise en evidence scenique de Yira a un
veritable historique de la degradation du personnage par l'irra-
tionnel de la passion. La pensee sto'icienne fonctionne alors

comme un revelateur, selon ce goüt tres romain de l'exemple,

67 Ibid., 28.
68 G.A. Staley, "Speculum iratis: Rhetoric and Philosophy in Senecan

Tragedy", in All the World: Drama Past and Present, ed. by K.V. Hartigan (Washington

1982), 93-105.
69 Voir mon Accius, 15-26.



90 JACQUELINE DANGEL

comme le souligne E. Lefevre.70 Ii ne s'agit plus ainsi de mon-
trer seulement l'exacerbation passionnelle, mais le processus de

la defaite d'une raison qui ne peut rien contre l'affect, si bien que
la psychologie est ä l'oeuvre et que le personnage a une reelle
conscience de sa faute tragique. En cela la tragedie senequienne
est distincte non seulement de la tragedie republicaine, mais

plus encore de la tragedie attique: son denouement, comme le

rappeile D. Lanza,71 intervient du fait d'une accumulation
d'elements tensionnels, formant un noeud inextricable d'oü nait une
emotion croissante.

Aussi le personnage senequien ne saurait-il obeir ä un schema

tragique mecanique, qui le conduirait systematiquement et ine-
luctablement de la souffrance au sacrilege monstrueux en
passant par la fureur. Certes sa derive de l'esprit et de l'äme parti-
cipe au schema que F. Dupont72 a degage: la trilogie du
dolor-furor-nefas. Ä ce titre, il conduit au "spectacle de la

metamorphose d'un homme en monstre".73 Pourtant, loin d'etre
monolithique, comme le laisse supposer ce schema structural,
le personnage evolue, si bien que Seneque montre non pas
un heros tragique uniforme, mais des personnalites differenciees.
Cette evolution et cette individuation justifient la complexifi-
cation psychologique.74 La complexite des sources trouve meme
lä une justification. Elle donne lieu ä la construction de
personnalites, qui, bien qu'en conformite avec 1'ethos du repertoire
tragique, gagnent en richesse et originalite.75

70 E. LefLvre, "Quid ratio possit? Senecas Phaedra als stoisches Drama", in
WS 82 N.F. 3 (1969), 131-160.

71 D. Lanza, "Finis tragoediae", in QCTC 6-7 (1989), 147-164.
72 F. DUPONT, Les monstres de Sonique Pour une dramaturgic de la tragedie

romaine (Paris 1995), 55.
73 G. SOLIMANO, "Monstrum in Seneca", in Grammattca e lessico delle lingue

morte, a cura di U. Rapallo e G. Garbugino (Alessandria 1998), 233-254.
74 J.-M. CROISILLE, "Lieux communs, sententiae et intentions philosophiques

dans la Phedre de Seneque", in REL 42 (1964), 276-301.
75 M. Ruch, "La langue de la psychologie amoureuse dans la Phedre de

Sen&que", in LEC 32 (1964), 356-363: le vocabulaire conventionnel de l'amour
s'inscrit notamment dans une rhetorique emotionnelle et affective. Metaphores et
comparaisons ainsi que descriptions en images fortes (msiones) en renouvellent



DEVANCIERS GRECS ET ROMAINS 91

D'une maniere plus generale, Seneque veut donner ä voir au

spectateur la tragedie d'un etre conscient de sa propre destruction

par les forces interieures qui l'habitent et l'assaillent avec son
consentement.76 On peut ainsi insister sur la motivation com-
plexe qui conduit Clytemnestre ä tuer son epoux: pardon jamais
accorde pour le sacrifice d'Iphigenie; abandon par Agamemnon;
jalousie envers la belle captive et prophetesse, Cassandre, adul-
tere avec Egisthe. Ces themes proviennent certes de 1'heritage
mythique et des tragedies grecques autant que latines. Mais, retra-
vailles en fonction d'une analyse stoicienne des affects, ils abou-
tissent ä une autre lecture du mythe.77 La se trouve l'explication
du role restreint que Seneque confere ä Clytemnestre, alors qu'il
developpe celui de Cassandre. Sa visee est plus precisement d'op-
poser Clytemnestre ä Cassandre. La premiere vit ä soi, tres atta-
chee ä sa propre representation des etres et du monde. Elle appa-
rait ainsi comme l'envers de la seconde: Cassandre n'a pas souci
de sa vie. Capable d'une theätralite spectaculaire et d'une
reflexion tout ä la fois morale, philosophique78 et esthetique, eile

devient le personnage principal. C'est pourquoi son role est ainsi

amplifie79 par rapport ä Eschyle80 et mele ä des sources diverses,

notamment repubhcaines, voire philosophiques.81

les donnees et innovent en sensation Voir plus precisement encore ä ce sujet
J P Aygon, "L'ecphrasis et la notion de description dans la rhetonque antique",
in Pallas 41 (1994), 41-56, E RODON, "Parole d'ira e parole d'amore nei per-
sonnaggi femmimli delle tragedie di Seneca", in Dioniso 52 (1981), 47-54,
E PARATORE, "Origmalita del teatro di Seneca", m Dioniso 20 (1957), 53-74

76 Voir SEN epist 95,30, M SlGNORI, "II concetto di virtus tragica nel teatro

di Seneca", in Aevum 34 (1960), 217-233, voir aussi W POETSCHER, "Nosse

peccandi modum (Seneca, Phaedra 141)", in Emerita 44 (1976), 159-161
77 G Mader, "Fluctibus varus agor An Aspect of Seneca's Clytemestra

Portrait", m AClass 31 (1988), 51-70
78 Homme et femme sont ä egalite, selon la pensee stoicienne C E. MANNING,

"Seneca and the Stoics on the Equality of the Sexes", in Mnemosyne S IV 26
(1973), 170-177

79 E LefEvre, "Schicksal und Selbstverschuldung in Senecas Agamemnon",
in Hermes 94 (1966), 482-496

80 A SAPIO, "La visione di Cassandra in Eschilo e Seneca", in Pan 13 (1995),
3-16

81 WM CALDER III, "Seneca's Agamemnon', in CPh 71 (1976), 27-36



92 JACQUELINE DANGEL

Une grammaire des passions jointe a une esthetique de l'evi-
dence indique ä quel point on ne saurait confondre les tragedies
de Seneque avec une parenese. Une theätralite forte emane de

ce theatre. Y contribue une densite des efifets sceniques,82 qui
peuvent aller jusqu'ä montrer sur la scene le crime ou toute
conduite trop violente que le code aristotelicien confie ordinai-
rement ä la narration d'un messager ou d'un tiers. Multiplication

des donnees spectaculaires et crime en direct sont en general

conjugues.
On le voit dans la scene finale de l'Agamemnon. Le spectateur

assiste en direct au meurtre de Cassandre: v.1012 Furiosa movere,
declare Clytemnestre apres avoir donne l'ordre de s'emparer de

Cassandre. Vouee ä mourir, la prophetesse et rivale n'en dit pas
moins sa joie de mourir apres avoir pu assister ä la ruine de

Mycenes: v.1011 iam iam iuuat uixisse post Troiam, iuuat. Mieux
encore: son meurtre intervient apres sa propre vision de celui

d'Agamemnon. Dans son recit visionnaire, hypotypose quelle se

donne ä elle-meme et quelle donne aux spectateurs antiques, sa

parole est empreinte de l'horreur sacree autant que du fantas-

tique baroque: eile predit en effet un futur qui est en meme

temps un present capable de rejoindre le passe. Mais le cas limite
en la matiere reste le double infanticide de Medee, accompli
dans la duree d'une longue scene et suivi de l'envol sur un char

qui, attele par des serpents chthoniens, est dit se diriger vers la

lumiere eblouissante d'un soleil d'oü pourrait emaner en meme

temps la lumiere noire des enfers.
Si la monstruosite est finalement au coeur de ces histoires, sa

presence parait destinee moins ä engendrer chez le spectateur la

peur de l'horrible sous l'emprise de l'enflure d'un tumor tra-
gique, que denonce ä la periode republicaine Lucilius,83 qua
dire une äme en fragments. II n'est pas jusqu'ä la fragmentation
physique qui ne puisse etre le reflet de ces ämes tourmentees, tels

82 A.L. MOTTO & J.R. Clark, "Seneca's visionary Drama", in LF 102 (1997),
34-41.

83 Lucil. 587 M, 597-598 M, 601 M 26, 8; 19; 21 Charpin).



DEVANCIERS GRECS ET ROMAINS 93

CEdipe l'hybride, seul capable de comprendre la Sphynge mons-
trueuse, Phedre fille de Pasiphae, Thyeste auteur d'un terrible
inceste. Quand l'apparence exterieure ne dit pas leur mons-
truosite interieure,84 leurs actes exterio risent leur nature cachee:

Phedre cause le demembrement d'Hippolyte, Clytemnestre
assassine Agamemnon, dans une jouissance meurtriere (Ag. 947-
950), de telle fa$on quelle donne ä voir un cou mal tranche
(Ag. 901-903); Medee, petite-fille d'un Soleil maudit dans sa

lignee, pretresse, magicienne, barbare, se livre ä un double infanticide

qui la mutile moins encore dans sa chair quelle ne mutile
Jason, principe originel de la vie de ses enfants; Atree fait
consommer ä Thyeste ses enfants qu'il renvoie ainsi ä leur source

premiere pour une impossible sepulture —idee qu'il reprend ä

Accius; il n'est pas jusqu'au heros emblematique des Stoi'ciens,
Hercule, qui, devenu furieux, s'ampute de ses propres enfants.

Pour dire ces corps demembres et ces ämes en fragments,
Seneque a su s'inventer une ecriture en reflexivite.85 Exemplaire
est ä ce sujet l'usage qu'il fait de la metrique eolienne d'Horace.
II s'en sert certes parce qu'il y trouve une ecriture d'interiorite
emotionnelle. En effet la lyrique horatienne est l'expression
mimetique des mysteres d'un langage interieur. Pour ce faire,
Horace atomise en apparence le sens, alors qu'il tisse en pro-
fondeur des relations cachees qu'il convient ensuite d'expliciter
et d'interpreter. II n'eprouve ainsi aucune difficulte ä unir dans

ses Odes ses sentiments personnels les plus simples, y compris ses

amours, avec un lyrisme religieux et heroique ou le carmen hym-
nique des grandes valeurs de la Cite. Sa reussite tient au fait
qu'il integre l'individuel dans une subjectivite collective. Il reste
ainsi etranger ä la plainte d'amour exclusif, solitaire et deceptif.
II prefere alors le juste milieu d'une sagesse — resignee —, aux
exces passionnels. Les figures feminines heritent de ces

sentiments sans exces, des lors que l'etre humain, femme et homme,

84 Voir Sen. clem. 2,2,3; 3,11,1; 3,23,1-2: le monstre trouve son plaisir dans
la souffrance des autres.

85 G. MaZZOLI, art.cit. (supra n.l), 127.



94 JACQUELINE DANGEL

est chose variable et changeante, en perpetuel devenir. Nous
sommes loin de la tragedie de Seneque.

Seneque reprend cette poetique pour exprimer des exces pas-
sionnels et emotionnels. II s'en sert plus precisement pour don-
ner ä entendre l'äme en fragments d'heroxnes feminines victimes
des plus grandes douleurs et souffrances. La metrique eolienne

polymorphe et polyphonique offre en la matiere un instrument
privilegie. Seneque en retravaille seulement les donnees pour en
exploiter precisement l'heterogeneite et la diversite. Ii va le faire
dans l'esprit d'une epoque neronienne, qui est nourrie de

baroque86 et de l'esthetique du Sublime, et, plus particuliere-
ment encore, selon les principes d'un contemporain, Caesius
Bassus. Cet artigraphe neronien defend et pratique une derivation

unitaire des metres, en une greffe polymorphe.87 Ii en
resulte une ecriture fragmentee, veritable travail en miettes,
d'une hybridite en parfaite convenance avec un emiettement des

instants et des ämes.

Le principe d'ecriture rappelle la definition que donne Piaton,
dans le Timee, 50 e 7, de l'activite du parfumeur et de l'orfevre
dont les techniques relevent du p.eTa7cXdcTTeiv et du SouSaÄÄsiv,

travail des impressions bougees et des effets miroitants. Ainsi
dans l'art du ciseleur, l'alliance de materiaux mats et brillants,
tels For, l'argent et l'ivoire, cree l'illusion du mouvement, voire
du vivant, du fait de reflets distincts, accrochant la lumiere dif-
feremment. Cette technique des formes fuyantes cree une
illusion de mouvance qui etonne l'esprit, voire le stupefie.

De la meme fapon, la polymetrie et la polyphonie des metres
eoliens que Seneque utilise dans les monodies et ensembles cho-

raux sont propres ä participer ä une impression de mouvance
phenomenale. Dans les vers en cola libera, les unites metriques
se forment et se deformem pour se reformer aussitot, tout ä la

86 Ch. SEGAL, "Senecan Baroque. The Death of Hippolytus in Seneca, Ovid,
and Euripides", in TAPhA 114 (1984), 311-325.

87 Cette derni£re reflexion est extraite de mon exposd dans Le poete architecte,
art.cit. (supra n.53).



DEVANCIERS GRECS ET ROMAINS 95

fois memes et autres. Mieux encore: en l'absence d'une pro-
forme, le metre, receptacle et hypotypose d'une äme ou d'un
monde bouleverse, presente une forme si fuyante que les

hesitations des editeurs sont multiples et discordantes, comme le

montre cette breve comparaison:

Sen. Ag. Zwierlein Tarrant

v. 621-624 (Zwierlein) Troades summis timuere muru
v. 622-626 (Tarrant) perdidit in mahs extremum decus

fortiter umci: restitit annis
Troia bis quims unius noctis

peritura jurto
621 saph.

622: ascl. 2+ ascl. 2

{breuibus contractu)

623: saph. 1+ adon.

624: saph.l + saph 1

624 bis: saph. 2

Troades summis timuere muris

perdidit in malts

extremum decus, fortiter uinci:
restitit annis Troia bis quinis
unius noctis peritura furto
622: saph.

623: ale. 2

624: saph 1+ saph. 1

623. adon.+ saph. 1

626: saph

Dans ce melange subtil et insaisissable de couleurs differenciees,

qui fonde la bigarrure alexandrine en Koiy.ikia., l'effet produit
est celui de l'illusoire. Aussi ces morceaux incertains de vers, aux
differentes combinatoires possibles, ne sont-ils pas sans faire penser

aux vers reverses de l'informe, tels que les definit Platon:88

"II est completement indifferent que tel element en soit le
premier ou le dernier".89

88 PLAT. Phaedr. 264 c-d. Nous sommes ainsi loin de l'harmome et de la

proportion d'un texte formant un tout, comme le precise Platon dans le meme
passage: "Voici pourtant une chose que tu affirmerais, je pense; e'est que tout dis-
cours doit etre constituä ä la fa^on d'un etre anime: avoir un corps qui soit le sien,
de fa$on ä n'etre ni sans täte ni sans pieds, mais ä avoir un milieu et deux extre-
mites, qui aient ete ecrits de fagon ä convenir entre eux et au tout".

89 Voir aussi QUINT, inst. 9,4,6: Fortius uero qui incompositum potest esse quam
uinctum et bene conlocatum? Neque si praui pedes uim detrahunt rebus, ut sotadeo-

rum et galliamborum et quorundam in oratione simili paene licentia lasciuientium,
id uitium compositionis est iudicandum. ("Comment ce qui est desordonne peut
etre plus solide que ce qui est lie et bien dispose? Et si l'emploi des pieds defec-

tueux enläve de la force aux arguments —ce qui est le cas des sotadeens, des



96 JACQUELINE DANGEL

La jonction avec la metrique horatienne conduit plus encore ä

integrer les angoisses et les peines humaines dans une collectivite
de souffrance, pour une veritable hypotypose des sentiments
personnels, fussent ceux d'une voix collective. Cette metrique brisee

est ainsi bien ä sa place, lorsqu'il s'agit de donner ä entendre F

extreme desarroi de ces femmes troyennes qui sont emmenees comme
esclaves sur des terres inconnues et sont endeuillees par la perte
massive des leurs. Les formes metriques hesitent et le sens miroite
en facettes diverses, ä l'exemple des sentiments lancinants et obse-

dants, en flux et reflux. Exemplaire est en ce domaine ce chant de

deuil en antiphonie repetitive: les mots se repondent et se repetent.
On commence avec la voix parlee d'Hecube en trimetres iam-
biques, puis on continue avec un chant d'incitation d'autant plus
obsedant que les anapestes ont pris le relais. Lamentations et rites

gestuels du deuil se font echo en reprises antiphoniques:
Sen. Tro.:

63-65 (Hecube): (ia6.)

67-82 (choeur): (an4.) (67)

83-97 (Hecube): (an4.) (83)

98-115 (chceur): (an4.) (98)

116-130 (Hecube): (an4.) (116)

131-140 (chceur): (an4.) (131)

141-154 (Hecube): (an4.) (141)

155-164 (chceur): (an4.) (155)

Lamenta cessant? Turba, captiuae, mea

ferite palmis pectora et planctus date
et iusta Troiae facite
Non rude uulgus lacrimisque nouum
lugere iubes
Fidae casus nostri comites
soluite crinem
Soluimus omnes lacerum multo
funere crinem
Tibi nostra ferit dextra lacertos

umerosqueferit tibi
Accipe, rector Phrygiae, planctus
accipe fletus
Alio lacrimas flectite uestras:
non est Priami miseranda mei
mors, Iliades; — felix Priamus!
dicite cunctae

Felix Priamus!
dicimus omnes

galliambes et autres rythmes qui font que la prose s'ebat semblablement presque
sans mesure—, il faut bien admettre que ce nest pas la faute de l'ordre des mots").



DEVANCIERS GRECS ET ROMAINS 97

Non moins etonnants sont ces anapestes qui donnent ä entendre

un bei hymne ä la souffrance partagee. Chante par le choeur des

Troyennes, il hausse la femme jusqu'au plus haut niveau de la

sagesse sto'icienne:

Sen. Ag. 664-677:

an4. Lacrimas lacrimis miscere iuuat:
magis exurunt quos secretae 665

lacerant curae,
iuuat in medium deflere suos.
Nec tu, quamuis dura uirago

patiensque mali,
poteris tantas flere ruinas.
Non quae uerno mobile carmen 670
ramo cantat tristis aedon

Ityn in uarios modulata sonos,

non quae tectis Bistonis ales
residens summis impia diri
furta mariti garrula narrat, 675
lugere tuam poterit digne

conquesta domum

"II est doux de meler des larmes aux larmes: les peines gardees

secretes consument plus cruellement les etres qu'elles dechirent;
il est doux de pleurer les siens avec tous! Et, bien que tu sois une
femme forte, resistante au malheur, tu ne pourras suffire ä pleurer

de si grands desastres. Ni le rossignol qui au printemps sur
une branche deploie tristement toutes les nuances de son chant,
modulant sur des airs varies le nom d'ltys, ni l'oiseau de Bisto-
nie, qui, niche en haut d'un toit, raconte dans ses stridulations
le vol impie de son sinistre mari ne pourront dignement pleurer

et se lamenter sur ta maison".
Cette Ode lyrique est chantee comme un hymne de foi

sto'icienne, alors que la condition des Troyennes est desesperee. Sa

forme anapestique jointe au contenu en souligne la determination:

ces femmes affirment leur volonte d'accepter leur condition

et de ce fait la douleur, des lors qu'elles la vivent en par-
tage. Cet acte de volonte dans une resignation libre est d'autant



98 JACQUELINE DANGEL

plus bouleversant qu'il intervient apres un premier lamento
polymetrique, qui donnait precisement ä entendre un chant
paradoxal d'esperance dans la desesperance:90

Sen. Ag. 589-604: (polymetrie en cola libera Zwierlein)

Heu quam dulce malum mortalibus additum

uitae dims amor, cum pateat malis
effugium et miseros libera mors uocet,

portus aeterna placidus quiete.
Nullus hunc terror nec impotentis

procella Fortunae mouet aut iniqui

flamma Tonantis.
Pax alta nullos ciuium coetus
timet aut minaces uictoris iras,

non maria asperis insana Coris,

non acies feras puluereamue nubem
motam barbaricis equitum cateruis,

non urbe cum tota populos cadentis
hostica muros populante flamma
indomitumque bellum.

ascl.

(syll. longa immissa)
ascl. 590
ascl.

(secunda syll. solu.)
saph.
saph. 1 + ale. 1

(basi iambi)
saph.
{adiecta anacrust)
adon. 595
ale. 1 + saph. 1

saph. 2 + ale. 1

ale. 2 + ale. 1

ale. 2 + aristoph.
ascl. 1 + saph. 2 600
saph. (adiecta anacrust)
saph.
aristoph.

"Helas! Quel doux mal attache aux mortels est cet amour
funeste de la vie, toutes les fois qua leurs maux est ouvert un
refuge et qu'une mort liberatrice appelle les victimes du mal-
heur, — port apaisant fait pour un eternel repos —. Aucune
terreur ni tempete d'une Fortune alors impuissante ne l'agite,
pas plus que la flamme du Tonnant inequitable; sa paix pro-
fonde ne redoute aucun complot, pas plus que les rages mena-
<;antes d'un vainqueur, ni les mers rendues furieuses par un rude
Corus, ni les farouches batailles ou les nuages de poussiere sou-
leves par des escadrons de cavaliers barbares, ni la chute des

peuples et de toute une ville aneantie par une flamme ennemie
devorant ses murs, pas plus que la guerre indomptable".

90 A. CäTTIN, "L'äme humaine et la vie future dans les textes lyriques des

tragedies de Sen&que", in Latomus 15 (1956), 359-365 et 544-550.



DEVANCIERS GRECS ET ROMAINS 99

Ces chants choraux ne sont pas sans lien avec la trame
argumentative des Traites philosophiques. Mais les confondre dans une
meme 'lecture', ce serait oublier le spectacle visuel et auditif de la

scene dont la paren^se philosophique est privee. On ne chante

pas un Traite de philosophic. Car la voix chantee est incapable de

faire entendre un discours intellectuel abstrait. Elle est toujours un
chant d'emotion. Avec eile, il ne s'agit plus de raisonner sur l'op-
position stoi'cienne du pätir et de l'agir,91 mais de montrer et de

donner ä entendre des actes dramatiques et des effets emotionnels.
G. Biondi92 insiste ainsi sur l'intensification psychologique appor-
tee par le chant, voix de l'emotion. Comprenons alors que les

themes philosophiques chantes en fragments brises disparaissent
en tant que tels pour ne laisser place qu'au spectacle poignant et

pathetique d'etres ballottes par l'incertitude et l'angoisse. Cette
ecriture en fragments metamorphiques en imite l'illusion et la

mouvance jusqu'ä communiquer sa force emotionnelle.
Elle atteint son degre extreme, lorsqu'elle mele ä la mouvance

et ä la polyphonie metrique les differentes strates d'une inter-
textualite multiple. Un exemple en montrera les capacites expressives

mieux que ne le ferait un long commentaire. On retiendra
ces quelques sequences relatives au chant polymetrique et poly-
phonique de Ylliupersis, faisant dialoguer entre eux polymetrie
en cola libera et anapestes de formes variables:

Sen. Ag.627a.-636 (polymetrie en cola libera)

Vidimus simulata dona glye.
(hypercatal basi troch.) 627a

molis immensae Danaumque saph. (bicatal.)
fatale munus duximus nostra ale. 1 + saph. 1

creduli dextra tremuitque saepe saph.
limine in primo sonipes cauernis saph. 630
conditos reges bellumque gestans-, saph. 1 + ale. 1

et licuit dolos uersare ut ipsi alc. 2 + ale. 1

91 A. CHARLES- Saget, "Seneque et le theatre de la cruaute", in Rome et le Tra-

gique, ed. par M.-H. Franqois-Garelli, in Pallas, 49 (1998), 149-155.
92 G. BlONDI, "Peripezie e cantica: la tragedia tra coscienza e delirio", in Pai-

deia 52 (1997), 57-69.



100 JACQUELINE DANGEL

fraude sua caderent Pelasgi: alc. (decasyll.)
saepe commotae sonuere parmae saph.
tacitumque murmur percussit aures, saph. 2 + alc. 1 635
utfremuit male subdolo glyc. (secunda syll. solu.)

parens Pyrrhus Vlixi. pher.

"Nous avons vu la fallacieuse offrande d'une masse enorme et,
dans notre credulite, nous avons conduit l'offrande fatale des

Danaens de notre propre main et, bien des fois, a tremble sur
les premiers degres du seuil le coursier qui portait, caches dans

ses cavites, des rois et la guerre; et il eüt ete possible de retour-
ner la ruse pour faire succomber les Pelasges eux-memes ä leur

propre piege: bien des fois ont resonne les boucliers qui s'en-

trechoquaient et un grondement sourd a frappe nos oreilles
quand Pyrrhus a maugree, refusant d'obeir au trop ruse Ulysse".

Sen. Ag.637-642:

an4. Secura metus Troica pubes
sacros gaudet tangere funes.
Hinc aequaeui gregis Astyanax,
hinc Haemonio desponsa rogo
ducunt turmas, haec femineas,

ille uiriles.

"Deliee des tourments de la crainte, la jeunesse troyenne se

rejouit de toucher les cables sacres. D'un cote Astyanax, de

l'autre la future epouse du bücher hemonien conduisent, eile,
des filles, lui, des gar^ons de leur äge".

Sen. Ag. 649-658:

an4. Quid nunc primum, dolor infelix,
quidue extremum deflere paras? 650
mcenia, diuum fabricata manu,

diruta nostra?
an templa deos super usta suos?

non uacat istis lacrimare malis:
te, magne parens, flent Iliades; 655
uidi, uidi senis in iugulo
telum Pyrrhi uix exiguo

sanguine tingui.



DEVANCIERS GRECS ET ROMAINS 101

"Ma douleur, quelle infortune premiere ou derniere, veux-tu
maintenant deplorer? Nos remparts fabriques par la main des

dieux, detruits par la notre? ou les temples brules par-dessus
leurs dieux? II n'y a pas de place pour pleurer sur ces grands
malheurs; c'est toi, valeureux pere, que pleurent les femmes
d'llion. J'ai vu, j'ai vu sur la gorge du vieillard l'arme de Pyr-
rhus se teinter peniblement d'un mince filet de sang".

Comment ne pas reconnaitre dans ce recit du Cheval de Troie
le palimpseste virgilien? On rappellera en particulier les passages
suivants:

Verg. Aen. 2,53-56:

hex. insonuere cauae gemitumque dedere cauernae.
Et si fata deum, si mens non laeua fuisset,
impulerat ferro Argolicas fosdare latebras 55
Troiaque nunc staret Priamique arx alta maneres.

"...ses profondes cavernes resonnerent et firent entendre un
gemissement. Or si les destins des dieux, si notre esprit n'avait

pas ete gauchi, il nous avait pousse ä devaster par le fer les

cachettes argiennes et Troie aujourd'hui serait debout et tu
demeurerais, haute citadelle de Priam!"

Verg. Aen. 2,237-245:

hex. intendunt; scandit fatalis machina muros
feta armis. Pueri circum innuptaeque puellae
sacra canunt funemque manu contingere gaudent;
ilia subit mediaeque minans inlabitur urbi. 240
O patria, o diuom domus Ilium et incluta bello
moenia Dardanidum! quater ipso in limine portae
substitit atque utero sonitum quater arma dedere;
instamus tarnen immemores caecique furore
et monstrum infelix sacrata sistimus arce. 245

"(...) la machine fatale escalade les murs, feconde d'armes.
Ä fentour des enfants, de jeunes vierges chantent des hymnes
et se rejouissent de toucher de leur main les cordages. Elle, eile
s'avance et glisse mena9ante au milieu de la ville. Ö patrie, o
demeure des dieux, Ilion, et remparts dardaniens si fameux dans



102 JACQUELINE DANGEL

les guerres! Quatre fois sur le seuil precisement de la porte, eile

achoppa et quatre fois le ventre retentit d'un bruit d'armes.
Nous persistons pourtant, sans memoire, aveugles par notre folie
et le monstre maudit, nous l'installons dans la citadelle sainte".

Mais comment ne pas aussi souligner que Virgile avait lui-
meme en memoire ce tres celebre chant de deploration, chante

par Andromaque dans la piece homonyme d'Ennius, qui lui-
meme imitait Euripide? Au douloureux recit d'Enee,
commemoration d'un grand drame, les hexametres heroi'ques ont eu

pour devanciers des anapestes lyriques:

Enn. Andromacha 87-93 Jocelyn (Cic. Tusc. 3,44-45):

an4. O pater, o patria, o Priami domus,

saeptum altisono cardine templum.
uidi ego te adstante ope barbarica,
tectis caelatis laqueatis,
auro ebore instructam regifice.

Haec omnia uidi inflammari,
Priamo ui uitam euitari,
Iouis aram sanguine turpari.

"O pere, o patrie, o demeure de Priam, temple que fermaient
des gonds aux profondes resonances! Moi, je t'ai vue debout
dans ta richesse asiatique, avec des plafonds ciseles, lambrisses,

royalement incrustee d'ivoire et d'or. Tous ces tresors, je les

ai vus la proie des Hammes, j'ai vu la vie violemment arrachee
ä Priam, l'autel de Jupiter souille de sang."

Avec cette Ode pathetique, nous venons de renouer avec l'ori-
gine de notre reflexion, les devanciers de Seneque. Force est de

constater que Seneque recourt ä la complexite non pour une
combinatoire des formes et de l'ecriture, mais pour une
veritable 'poietique', hermeneutique de Fame. Le langage, ecriture,
parole et chant, est la non plus pour rapporter les choses, mais

pour les donner ä voir, non plus pour les argumenter, mais pour
les interroger, non plus pour les organiser et construire, mais

pour les traduire j usque dans leur deconstruction existentielle.



DEVANCIERS GRECS ET ROMAINS 103

Aussi, alors que les critiques ont beaucoup insiste sur le baroque
hyperbolique et sur une forme de predication philosophique
dans le theatre de Seneque, il convient, au terme de cette
reflexion, d'insister sur la poetique d'un Sublime de meditation.

L'esthetique du Sublime93 cotoie le tragique pour poser les

enigmes de l'etre puissant et miserable, du pouvoir et du savoir.

Pseudo-Longin {subl. 12,4-5) la definit comme la "resonance
d'une grande äme" (Ps.-Longin. subl.9,2) qui confere au sens

(1,4) "un pouvoir et une force irresistibles, exerpant sa domination

sur Fame de l'auditeur" (tccutoc 8s Suvacrrsiav xal ßiav apayov
TCpocrcpspovT« 7ravTM£; inotvco too axpocopevou xaOiaTaTat).
De nature impressive fut-elle eloquente (Ps.-Longin. subl. 15,2),
eile a pour visee l'etonnement (to 0aup.aai.ov),94 dont le support
expressif privilegie ressortit ä l'hypotypose pathetique, aux images

puissantes (descriptiones et uisiones): le resultat est une emotion
communicative dans laquelle la peur est alliee ä la fascination.

Cette esthetique du Sublime, alliance du spectaculaire et de

la violence, aboutit ä montrer et dire l'evidence de forces

obscures, source d'interrogations dramatiques. De fait Pseudo-Lon-

gin, subl. 44, lui attribue une fonction morale et ideologique,
voire politique. Elle permet tres exactement de frapper les

esprits, dans une denonciation vigoureuse des perversions
majeures de Fhomme et du monde. Le Tratte en dresse une liste

qui rejoint les sujets des tragedies de Seneque: la tyrannie, l'ab-

ject du non-droit, la recherche insatiable du pouvoir, la cupidite,
Famour passionnel, l'insolence et l'impudence. Ces divers
devoiements sont au coeur des tragedies de Seneque. La maniere
du Sublime y est plus encore: les personnages tragiques etonnent
jusqu'ä une torpeur qui invite a la prise de conscience et aux
remises en cause. En cela, le theatre rejoint Fengagement
philosophique de l'auteur.

93 A. MICHEL, "Rhetorique, tragedie, philosophic. Seneque et le Sublime", in
GIF 21 (1969), 245-257.

94 Ce type de Sublime prevaut ainsi, chez Pseudo-Longin, subl. 15, par un
pouvoir de l'image ou figuration mentale. Exemplaire est en la matiire Eschyle,
citi parmi les modeles de reference.



104 JACQUELINE DANGEL

Par-delä cette ecriture de toutes les metamorphoses et de tous
les melanges et par-delä la parole polymorphe et les sens poly-
phoniques des heros et heroines tragiques, il reste encore le

silence de Polyxene, dans les Troyennes. L'hypotypose sans parole
se fait ici Sublime de beaute. Absente de la scene, Polyxene
marche ä ses noces avec l'Hades, dans une serenite grandiose

que rehausse l'eclat d'une beaute parfaite. Elle manifeste une
grandeur stoi'cienne que commentent deux femmes de toutes
les douleurs: Andromaque (945-948) et Hecube (955-968),
dans un makarismos du Sublime.

Au total, l'ecriture tragique de Seneque referee ä ses devan-
ciers invite ä evoquer un travail en ruche. L'image est sene-

quienne. Elle parcourt la Lettre 84: Seneque qui reflechit pre-
cisement sur la reecriture en intertextualite compare le travail
d'assimilation et l'alchimie quelle requiert ä celui des abeilles
transformant le pollen des fleurs en miel. II ecrit ainsi (epist.

84,3): Apes, ut aiunt, debemus imitari quae uagantur et flores
ad melfaciendum idoneos carpunt, deinde quicquid attulere dis-

ponunt ac per fauos digerunt et ut Vergilius noster ait:
"... Liquentia mella / stipant et dulci distendunt nectare cellas".

("Nous devons, comme on dit, imiter les abeilles qui vaga-
bondent et butinent les fleurs faites pour fabriquer du miel;
ensuite elles rangent tout ce qu'elles ont apporte et le repar-
tissent par rayons, et, comme le declare notre eher Virgile:
"Elles distillent le miel liquide et repartissent le nectar par
cellules"").

De l'assemblage en heterogeneite complexe peut ainsi naitre
une unite harmonisee, voire concertante. Pour en donner la

pleine mesure, Seneque {epist. 84,9) prend precisement comme
exemple les voix qui composent un choeur tragique et, mieux

encore, qu'apprecient les philosophes. C'est avec cette unite,
quasi alchimique, entre la philosophic et la tragedie et dite par
Seneque meme, que nous conclurons cette reflexion: elle

exprime tres exactement une hermeneutique du langage et des

formes pour une heuristique des mysteres de Fame humaine:



DEVANCIERS GRECS ET ROMAINS 105

Non uides quam multorum uocibus chorus constet? unus tamen ex
omnibus redditur; aliqua illic acuta est, aliqua grauis, aliqua
media; accedunt uiris feminae, interponuntur tibiae; singulorum
illic latent uoces, omnium apparent. ("Ne vois-tu pas de quelle
multitude de voix un choeur se compose? c'est pourtant un seul

son qui sort de l'ensemble; l'une est aigue, une autre grave, une
autre moyenne; les voix de femmes s'ajoutent ä celles des

hommes; les flutes se surimposent; pourtant aucune voix
singulare ne se remarque, c'est un ensemble qu'on entend").



DISCUSSION

W. Schubert-, Eigentlich wollte ich mich erst später in die
Diskussion mit einer kleinen Ergänzung einschalten; aber da ich
der erste der Fragesteller bin, möchte ich mich zunächst ganz
herzlich bedanken und Sie beglückwünschen zu diesem
außerordentlich kompetenten und weit gefächerten Beitrag, in dem
Sie viele 'Fäden' Senecas zu vorausgehenden Autoren nachgewiesen

haben. Besonders hat mich persönlich interessiert, welche
Rolle Ovid dabei spielt, bei dem solche Fäden in ähnlicher
Weise zusammenlaufen.

Was ich zur Diskussion stellen möchte, bezieht sich nur
auf ein Detail gegen Ende Ihrer Ausführungen. Sie haben

gesagt, man singe nicht in einem philosophischen Traktat.
Das gilt wohl für Seneca; man kann es aber nicht
verallgemeinern. Es gibt immerhin in zugegebenermassen späterer
Zeit das Werk De consolatione philosophiae von Boethius, wo
ja Prosa und Dichtung — philosphische Dichtung — in ganz
markanter Weise miteinander verschränkt werden. Wie
Seneca, greift Boethius auf den Bestand der vor allem durch
Horaz vermittelten lyrischen Verse zurück. Es wäre nun zu
fragen — aber ich weiss, dass das nicht Ihr eigentliches Thema
betrifft —, ob Sie es für möglich halten, dass Boethius hier
Tendenzen fortsetzt, die bei Seneca zumindestens präfiguriert
sind. Zwar sind in Senecas philosophischen Schriften keine

Dichtungen integriert; aber der philosophische Charakter vieler

seiner Chorlieder ist evident. Kann man sagen, dass

Boethius die beiden von Seneca gepflegten Textsorten 'Chorlyrik'

und 'philosophischer Traktat' miteinander kreuzt?
Könnte rein formal gesehen sogar die Fünfzahl der Bücher
der Consolatio etwas zu bedeuten haben (im Sinne einer Analogie

zu fünf Akten)?



DEVANCIERS GRECS ET ROMAINS 107

J. Dangel: Si j'ai en effet affirme que Ton ne chante pas un
traite de philosophic, interessante est cette forme apparente de

contre-exemple que peut representer Boece. Une consolation phi-
losophique en prosimetron, voire une ecriture en cinq 'actes' don-
nent ä reflechir sur des actes fondateurs dont Seneque serait un
initiateur. Je repondrai ä ce sujet, avec prudence, par la metrique.
Chez Seneque, le chant theätral atteint son emotion extreme dans
la polymetrie en cola libera, ecriture d'une metrique fragmentee,
veritable mimesis reflexive d'ämes en fragments et en errance. Or
ce chant d'emotion irrationnelle est absent en tant que tel dans
les Consolations de Boece: y predominent en effet, outre le tri-
metre iambique parle, le distique elegiaque (parle), les metres
dactyliques et anapestiques (recitatif chante ou chant rythme) et,

pour l'eolien, le saphique, le glyconique et l'asclepiade, connus,

pour le premier, par sa gravite, pour le second, par un ton
humble, pour le troisieme, par une parente du premier hemis-
tiche avec l'hexametre de solennite. La distance avec la prose n'est

plus ainsi aussi antinomique que le supposerait une polymetrie
en cola libera. On pourrait alors penser que, si Seneque a ete

pour Boece un devancier capable de faire interferer l'expression
philosophique et le chant theätral, c'est au prix d'une selection
des dictions les moins theätrales. Boece ne retient en effet que les

registres metriques intermediaires, entre la reflexion parlee et la
meditation chantee, permettant un dialogue raisonnable de l'ln-
tellect et de l'emotion. J'ajouterai que, curieusement, ce meme

corpus metrique constitue l'essentiel de YHercule sur I'Oeta, dont
la paternite est le plus souvent refusee ä Seneque et oü la tona-
lite des choeurs est cette fois tres philosophique: ils donnent ä

entendre de veritables exercices de reflexion, sous la forme d'une
leijon ethique, qui, trop exemplaire, manque de theätralite.

J. Luque Moreno: Ante todo felicito a J. Dangel por su confe-
rencia llena de acertadfsimas observaciones sobre les peculiari-
dades temäticas y formales de este teatro.

En cuanto a la cuestiön antes planteada sobre la relaciön entre
pensamiento filosofico y expresion Urica, quiero decir que, en mi



108 DISCUSSION

opinion, no se trata de dos terminos contradictorios; mäs bien,
al contrario, la expresion lfrica (el canto, el verso, e incluso la

posible gesticulaciön o danza) es un medio idöneo para trans-
mitir unos contenidos doctrinales, ya que tiene la capacidad de
macarlos especialmente y de ponerlos as! de relieve ante los ofdos

(y los ojos) del receptor, de acuerdo con la "funcion poetica" del

lenguaje.
Aparte de esto, quisiera preguntar a la J. Dangel si considera

que en la reelaboraciön de la tradicion mitologica que Seneca

lleva a cabo en su teatro tiene alguna importancia la evidente
relaciön (S. Mariner, "Sentido de la tragedia en Roma", en
Revista de la Univ. de Madrid XIII-51 [1964], 463-492) que en
Roma mantuvo siempre la tragedia con la epica.

J. Dangel-. On peut en effet comprendre le theatre de Seneque
comme une sublimation expressive de la philosophier une poe-
tique au sens jakobsonien — capacite du langage ä valoriser le

sens et de ce fait sa reception —. Ce niveau de lecture reste seu-
lement celui des fonctions du langage. II me parait pourtant
insuffisant, lorsqu'il s'agit de poesie et, plus precisement encore,
d'ecriture spectaculaire de l'emotion, comme Fest celle des

tragedies de Seneque. Les trimetres iambiques au contenu emo-
tionnel, ou predominent les descriptiones et les uisiones, et, plus
encore, les cantica, voire les arias, cantates, ensembles choraux
en metrique eolienne et, davantage encore, en cola libera, ne
sauraient assumer une fonction doctrinale: la raison cede la place
a une meditation, voire a un thaumaston irrationnels. II est pourtant

possible de rejoindre Festhetique du Sublime de Ps.-Longin
qui confere precisement ä la poesie de l'etonnement une fonction

ethique et cathartique: eile provoque une prise de

conscience, capable de remises en question et d'engagements
actifs.

Cette hypotypose du sens et cette provocation donnent ä refle-
chir et ne sont pas etrangeres a la seconde question. II est
certain que Rome a toujours etabli un lien etroit entre les deux

genres mimetiques que sont la tragedie et 1'epopee. Dans le pro-



DEVANCIERS GRECS ET ROMAINS 109

longement d'Aristote, qui definit la tragedie comme un extrait
epique, les premiers poetes latins, qui ont vraisemblablement
herite d'une vulgate aristotelicienne, ont ecrit conjointement des

epopees et des tragedies puisees aux memes sources mythiques.
On le voit avec le fondateur de la litterature latine, Livius Andro-
nicus, et, plus encore, avec Ennius et Naevius. Ä l'epoque augus-
teenne, Virgile en poursuit le principe, si ce n'est que les deux

genres sont meles ä l'interieur d'une meme oeuvre comme
I'Eneide, sans qu'il n'y ait jamais fusion. L'ecriture tragique appa-
rait seulement en episodes, tel le drame de Didon et finee. Ainsi
predomine la grande veine epique d'un heros souffrant, mais

exemplaire, capable de se sacrifier pour le salut collectif.
En revanche ä partir de l'Empire, le melange des genres devient

plus fusionnel, de sorte que l'epopee se fait tragique (Lucain;
Stace) et la tragedie epique (Seneque). II s'agit desormais de

chanter un Sublime du Mal, comme on le ferait d'une geste
epico-tragique. Cette nouvelle perspective d'ecriture peut aider
ä comprendre la place des hexametres dans les tragedies de

Seneque: ignores de la tragedie republicaine, telle quelle nous a

ete transmise, ils peuvent chez Seneque donner ä entendre la
tonalite tragique de 1'epique. Peut-etre etaient-ils chantes?

J. LuqueMoreno: En mi opinion es no solo posible sino probable

que los hexämetros que aparecen en el teatro de Seneca impliquen,
segun los casos, una "ejecucibn" no ya recitada o salmodiada (p.e.
los oräculos) sino incluso cantada (p.e. el coro de Oed. 405 sq.).

W.-L. Liebermann: Auch ich habe Schwierigkeiten mit der

allgemeinen Opposition von lyrisch-poetischer Form und
Philosophie. Schon Horaz könnte man durchaus — die Einzelheiten

sind hier nicht zu diskutieren — als philosophischen
Dichter bezeichnen, und dies auch in seinem lyrischen Werk,
ja, man könnte weitergehen und die erotische Elegie eines

Properz mit ihrem Lebensprogramm, überhaupt die Dichtung
der Lebensentscheidung, die den Leser vor Alternativen stellt,
als 'philosophisch' einstufen. Schliesslich will ich darauf hin-



110 DISCUSSION

weisen, dass ja gerade in der römischen Tragödie philosophische

Reflexion ihren Platz hat, ich nenne nur — und dies präzis

in Chorliedern — Ennius, Iphigenia {fr. XCIX Jocelyn)
über das otium und Pacuvius, Chryses {fr. X d'Anna) über
fortuna. An die Kategorie 'Reflexionslyrik' will ich einfach
erinnern. "Man singt keinen philosophischen Traktat" ist zwar
zunächst suggestiv, aber es verdeckt doch eher das eigentliche
Problem.

Für die beeindruckende Fülle von Einflüssen und Gesichtspunkten,

die Sie zusammengetragen haben, verweisen Sie auf
das Bienengleichnis Sen. epist. 84. Bleibt man bei diesem Gleichnis

(das sich dort allerdings nicht auf Dichtung bezieht), dann
stellt sich die Frage: Was genau ist der 'Honig', der produziert
wird? Welchen Erkenntnisgewinn hat man in dieser Hinsicht
etwa, wenn man weiss, dass Hippolytus eine dura puella ist (die

Richtigkeit der Deutung steht nicht zur Debatte), was trägt die
Elegie als Referenzsystem für den Konflikt zwischen ratio und
Affekt aus?

Schliesslich zu einem speziellen Problem: Ich habe Zweifel,
ob es berechtigt ist, Ps.-Longin, De subl. in umfassender Weise
für das Verständnis der Senecatragödien heranzuziehen —
obwohl das natürlich auch schon von anderen unternommen
wurde. Ps.-Longin kennt — in Analogie zu Piaton — den
Aufschwung der Seele {epairetai), dabei werden positives und negatives

Pathos unterschieden, zu den zu vermeidenden pathe tape-
ina gehören ausdrücklich oiktoi, lypai, phoboi (8,2). Das scheint
einer Applikation auf die Senecatragödien eher zu widerraten.

J. Dangeh La philosophic est en effet omnipresente dans
l'ecriture litteraire latine. Elle Fest jusque dans les genres qui
paraissent le moins propices ä cette presence: si le lyrisme hym-
nique des Odes d'Horace en admet la presence — puisque la
morale n'est pas etrangere ä une certaine pensee philoso-
phique —, plus etrange semble, en revanche, son intrusion dans

l'elegie erotique, notamment d'un Properce. Quant ä la trage-
die, elle privilegie la meditation philosophique dans les choeurs,



DEVANCIERS GRECS ET ROMAINS 111

des ses debuts ä Rome, dans la continuite en particulier d'Eu-
ripide. Tel est le cas, en effet, de 1 'Iphigenie d'Ennius, fr. XCIX
Jocelyn, relatif ä Yotium, ou de celui du Chryses de Pacuvius, fr.

X d'Anna, concernant Fortuna. On pourrait aj outer YAntiope de

Pacuvius, dont l'argument majeur est un debat en forme de

controverse: Zethos et Amphion defendent, chacun avec leurs

arguments, deux modes de vie contraires, Faction guerriere et la

vie contemplative.
Mais si le contenu de ces lieux philosophiques est commun

au philosophe et au poete tragique, lyrique ou elegiaque, peut-
on affirmer que leur reception est identique, selon que l'audi-
teur s'initie ä la philosophic ou regarde une piece de theatre,
voire lit une poesie lyrique ou elegiaque? La tragedie, mimesis
de personnages mythiques en action, pose ces problemes, moins
encore en vraisemblance fictive qua partir du mythe. Or,
comme nul ne l'ignore, Piaton et, apres lui, Varron sont loin
de confondre le philosophe et le poete: ils bannissent le second
de la Cite. Plus precisement, dans une tragedie, qui est un
drame pathetique et non un argumentaire explicatif, la
philosophic devient un temoignage indirect. Reconstruite en theä-

tralisme, eile n'explique ni ne raisonne. Elle contribue ä une
catharsis emotionnelle, ä partir de la crainte et de la pitie. Aussi

Seneque introduit-il dans ses tragedies le lyrisme et l'elegiaque
jusqu'ä l'inversion generique, dans cette intention emotionnelle.
De ce melange, comparable ä la transformation alchimique du
pollen en miel, nait une esthetique du pathos, celle du Sublime
d'un Ps.-Longin. Certes, Ps.-Longin (8,2) denonce les passions
basses et etrangeres ä cette esthetique, comme les lamentations,
Faffliction et la peur. Mais il souligne aussi (12,5) combien
"le jeu des passions violentes peut ebranler l'auditeur" au point
de provoquer en lui une prise de conscience propre ä le faire

reagir, sur le plan moral et ideologique, voire politique (44).
Mieux: Ps.-Longin fait remarquer que Fopposition de Piaton ä

Homere aurait permis une poetisation de son discours philo-
sophique, dote ainsi d'une plus grande force de persuasion
(12,4). II reste que, dans ce cas, la poetique est mise au service



112 DISCUSSION

de la philosophic, et non l'inverse, ce que fait, en revanche,

Seneque dans ses tragedies. La richesse exceptionnelle de sa

metrique monodique et chorale le montre: eile suppose un recital

vocal et instrumental dont la visee est le spectacle d'un
pathos tragique. La dimension philosophique de ses pieces

ajoute seulement ä la tension de l'ensemble, des lors quelle
conduit a un affrontement dramatique entre la raison et la
deraison, ä propos des grandes questions de la condition
humaine.

E. Malaspina: Ho apprezzato il Suo contributo, che definirei
'di terzo livello': non solo da per scontati i risultati della
Quellenforschung, ma supera anche il secondo livello dell'allusivitä e

dell'intertestualita (ormai i commenti traboccano dell'una e del-
l'altra) in immagini isolate ed in singoli versi, per individuare la
funzionalitä complessiva del rapporto di Seneca tragico con le

sue fonti letterarie, anche se, naturalmente, non si dovrä essere

per forza tutti d'accordo con la Sua proposta di un'estetica del
sublime. Interessanti, come ho detto (p. 59), sono anche alcune
coincidenze interpretative con W.-L. Liebermann, nonostante i
differenti punti di partenza.

L'autore su cui Lei si e meno soffermata e Virgilio; ora io Le
domando se pare anche a Lei, come ai piü, che Seneca, soprat-
tutto nelle descrizioni degli Inferi, ribald il quadro ottimistico
e teleologico virgiliano, o se invece Lei vede nelle Tragedie tracce
di quel Virgilio dissidente ed antiaugusteo caro a certa scuola

anglosassone (ricordo l'isolato tentativo di M.C.J. Putnam, in La
storia, la letteratura e I'arte a Roma. Da Tiherio a Domiziano,
Mantova 1992, 231-291).

Sulla metrica, ora: vorrei capire meglio il valore simbolico che

Lei attribuisce ai distinti metri lirici. E' possibile, ad esempio in
Oed. 403-508, comprendere la funzione espressiva dei singoli
passaggi tra metro e metro?

Un'ultima curiositä: che cosa mi dice della cronologia relativa
delle parti liriche? Secondo Lei, i cantica polimetrici vanno col-
locati all'inizio o alia fine deU'attivitä poetica senecana?



DEVANCIERS GRECS ET ROMAINS 113

J. Dangel-. On ne saurait effectivement nier les discordances de

pensee entre Seneque et Virgile. Certains critiques vont meme
jusqu'a denoncer le caractere 'anti-virgilien' des tragedies sene-

quiennes. Chez Seneque, nous sommes en effet loin du message,
sinon de confiance, tout au moins d'esperance stoicienne de
YEneide. II y a pourtant, peut-etre, une autre maniere de penser
cette antinomie apparente. YEneide comporte des zones d'ombre
importantes, toutes les fois qu'un Mai inexplicable et excessif

intervient. On peut meme s'interroger sur Enee, ä la fin du

poeme. II n'est pas interdit, dans ces conditions, de supposer que
Seneque (comme Lucain qualifie egalement d'anti-virgilien)
donne ä entendre ce que Virgile aurait ecrit, s'il avait vecu ä

l'epoque imperiale, moment de confrontation extreme avec un
Mai moins encore poetique que reel, voire existentiel: les guerres
civiles, en recidives constantes depuis la periode augusteenne, les

noirceurs du regime des empereurs et, en particulier, de Neron
— meme si les historiens cherchent actuellement ä le rehabiliter

—, sont autant de faits qui auraient vraisemblablement conduit
le poete augusteen ä developper une ecriture du desordre, voire
du Chaos, c'est-a-dire les implicites mineurs de YEneide.

Quant ä la fonction expressive de la polymetrie polyphonique
en sequences continues dans Oed. 403-508, j'en ai donne 1'in-

terpretation stylistique dans une reflexion consacree ä ce sujet
{Lepoete architecte. Arts metriques et artpoetique latins [Louvain-
Paris 2001], 267-269). J'en resumerai ici les conclusions: la
tirade s'ouvre et se ferme sur des hexametres (403-404;
508), qui sous-tendent des rituels de celebration (evocation de

Bacchus; acte de foi dans l'ordre du monde). lis sont chaque
fois suivis d'une polymetrie en cola libera, bien en accord avec
le sujet: les ondoyances mysterieuses de Bacchus. lis ont en outre
trois relais, ä l'interieur de la sequence, sur lesquels se greffent
de fortes discordances metriques, lourdes de sens: 1) Oed. 429-
431; 2) 445-448; 3) 467-471. Dans le premier cas, alors qu'ils
donnent ä entendre un chant dissonant, relatif a un Silene
camard et aux mystes licencieux, ils s'inversent {Oed. 432-444)
en anapestes (ou "anti-dactyles"), consacres au delire orgiastique



114 DISCUSSION

et au sparagmos. Dans le second cas, ils mutent en tetrametres
dactyliques lyriques {Oed. 449-466), qui servent ä evoquer la

metamorphose des pirates tyrrheniens, avant de retourner ä leur
forme hexametrique, destinee ä celebrer alors la geste punisseuse
de Bacchus. Seule echappe ä ce jeu de correspondances et d'em-
boitements parfaits une stance saphique que cloture un ado-

nique, au debut de la tirade {Oed. 416-428). Elle fait en realite
suite ä la premiere polymetrie, si bien quelle en integre les elfets:
eile dit en gravite un Bacchus effemine, mais redoutable. Aussi
la polymetrie polyphonique reflete-t-elle en parfaite mimesis

pathetique la mouvance phänomenale et la disharmonie d'un
Bacchus dangereux.

Reste le probleme de la chronologie des pieces de Seneque:
je repondrai par un non liquet. Je serais seulement ten tee de penser

(tres subjectivement), ä l'inverse de ce qui a pu etre dit, que
les deux pieces lyriques {Agamemnon et Oedipe) sont les der-
nieres, en raison precisement de cette perfection expressive et
esthetique de la polymetrie, reflet parfait d'ämes en fragments.

H.M. Hine: I very much like the subtlety of your approach
to Seneca's predecessors, but can I ask about two specific points
you made in your discussion of Stoic elements in the tragedies?
1) I was interested that you think that Phaedra turns from love

to anger after Hippolytus rejects her. It has always seemed to me
that her reaction is rather opaque: after Hippolytus leaves at
718, only the Nurse speaks; in the scene with Theseus at 864-
902 Phaedra is reluctant to say anything (or perhaps she
pretends to be reluctant); and after Hippolytus' death, at 1159ff.,
she seems still to be in love with him. So where do you see her

anger displayed? 2) You describe the choral ode at Ag. 665ff. as

Stoic, and I can see that there is an element of resignation, but
is their unrestrained weeping not rather un-Stoic (cf. 691 non
est lacrimis, Cassandra, modus)}

J. Dangel. 1) Effectivement le parcours (psycho)logique des

sentiments de Phedre ä l'egard d'Hippolyte apparait obscur, si



DEVANCIERS GRECS ET ROMAINS 115

Ton s'en tient ä une lecture rationnelle des faits: son absence de

reaction 'exprimee' apres le depart d'Hippolyte (Phaedr.: 718), ses

calomnies haineuses aupres de Thesee (Phaedr: 864-902), son

amour conserve intact apres la mort d'Hippolyte (Phaedr. 1154

sqq.) sont autant d'enigmes. Je pense qu'en realite, nous dispo-
sons la d'un excellent exemple, propre ä montrer la deconstruc-
tion et la ruine tragiques de l'etre sous l'effet d'une passion qui
a pour nom, moins encore \z furor que I'ira, en conformite avec
le traite homonyme de Seneque, dont j'ai rappele les principes
fonctionnels dans cet expose. Ainsi, cette piece de Seneque pour-
rait donner ä voir en emotion ce que le Traite explique ä l'ln-
tellect, si ce n'est que Yira y est definie precisement comme le

moteur des plus grandes tragedies humaines: nihil ergo habet in
se utile taeter iste et hostilis affectus, at omnia ex contrario mala,

ferrum et ignes (ira 3,41 3).
2) Vous avez pleinement raison en faisant remarquer que j'ai

qualifie de sto'icien le chant choral &Agamemnon, 665 sqq., alors

que les Troyennes donnent ä entendre une resignation non sto'f-
cienne. Ä vrai dire, comme le rappelle Ciceron, un sto'icien peut
pleurer: on se souviendra des Tusculanes (2,55) et du De finibus
(2,94) ou, evoquant les souffrances de Philoctete, il condamne
les "cris ä la Philoctete", mais semble se contredire en admettant
les memes cris, des lors que la souffrance devient surhumaine.
Les Troyennes qui viennent d'assister ä la ruine de Troie, des

leurs et de leur patrie, sont dans ce cas extreme qui autorise les

larmes. Mieux: au moment oil elles partent pour un monde
inconnu, ignorant encore de quel Grec elles vont devenir l'es-

clave, elles pleurent certes sur elles-memes; pourtant elles le font
non pas individuellement, mais collectivement. Chacune d'elles

vit ainsi non 'ä soi', mais pour et avec les autres, dans la grande
patrie stoicienne, füt-ce celle de toutes les douleurs, au point
que les limites en sont inconnues: Ag. 691 non est lacrimis,
Cassandra, modus.

E.A. Schmidt: Warum nehmen Sie an, dass Seneca für seinen

Thyestes nicht selbst die drei entsprechenden Stücke der attischen



116 DISCUSSION

Trias herangezogen, sondern dass dies ein tragischer Dichter des

Hellenismus bereits getan hat, dessen Tragödie nun seinem
Drama zugrundeliegt? Bei den anderen Stücken rechnen Sie doch

mit Senecas produktivem Umgang mit einer Vielzahl von Texten.

J. Dangel: J'ai evoque en effet, ä propos du Thyeste de

Seneque la possibilite d'un modele hellenistique perdu. Je Tai

fait, parce que cette source virtuelle a ete proposee ä propos de
l'Atre'e d'Accius, dont Seneque se souvient nettement dans son

texte, meme s'il a toujours refuse d'admettre une filiation quel-

conque entre sa tragedie et les pieces republicaines. Pour l'his-
torique de cette question, je renvoie ä mon edition d'Accius
(Paris 1985), 276, et plus encore, ä O. Zwierlein, "Der Schluss

der Tragödie Atreus des Accius", in Hermes 111 (1983), 124. S'il
ne s'agit lä que d'hypotheses, la supposition 'hellenistique' est

requise pour une justification des versions rares du mythe atride

non seulement chez Accius, mais aussi chez Seneque. Peut-etre
vaudrait-il mieux parier d'un "maillon manquant" par rapport
ä la tragedie grecque classique?

E.A. Schmidt: Spricht Seneca in epist. 84,9 von einem
tragischen Chor? Es geht um den Gesang von Männern und Frauen.
Gibt es gemischte tragische Chöre in der griechischen oder
römisch-republikanischen Tradition? Es ist im übrigen zu beachten,

dass Seneca seiner Äusserung über den Chor hinzufügt
(§10): De choro dico quem veteres philosophi noverant. Würden
Sie für Seneca mit gemischten Chören rechnen, also in den
Stücken, in denen selbst grammatische Formen fehlen, die auf
das Geschlecht der Choreuten verweisen?

J. Dangel: La lettre 84 de Seneque fait effectivement allusion
ä des choeurs de femmes et d'hommes dont les voix se melent
en harmonie. D'une maniere generale, les choeurs tragiques,
depuis la tragedie grecque classique, donnent ä entendre ces voix
d'une maniere separee, voire alternee, et surtout feminine.
Ä Rome, ä l'epoque republicaine, on a des choeurs de voix



DEVANCIERS GRECS ET ROMAINS 117

masculines vraisemblables, malgre l'etat lacunaire de la transmission

textuelle. Je citerai ainsi, chez Accius, le prologue chante du
Philoctete (fr. II, 200-211 Dangel 525-536 Ribbeck3 527-540
Warmington): les critiques sont nombreux ä admettre un choeur
de Lemniens, chantant le caractere sacre de leur lie, consacree
aux Cabires et evoquee en un regard circulaire. II est en revanche

plus difficile d'affirmer l'existence, dans la tragedie republicaine,
de choeurs melant des voix de femmes ä celles d'hommes. Livius
Andronicus, celebre par son art hymnique, pourrait l'avoir fait,
des lors qu'il organisait ses choeurs tragiques comme des hymnes
rituels. Mais, si Tite-Live 27,37,7 sqq. evoque la ceremonie de

l'hymne de Junon Reine, confie precisement ä Livius Andronicus,

les circonstances exigeaient des voix de femmes, qui pou-
vaient certes dialoguer en demi-choeur (voir mon article,
"Tragedie republicaine meconnue: les actes fondateurs de Livius
Andronicus", in Pallas 49 (1998), 53-71). En revanche, chez

Seneque, un chant choral, unissant les deux voix, masculine et
feminine, n'est pas impossible. II est alors hymnique, si bien

qu'il peut rappeler "les choeurs que connaissaient les anciens phi-
losophes", de la lettre 84. II pouvait alors fonctionner selon les

principes du Carmen saeculare d'Horace, si bien qu'il s'agirait
moins de voix concertantes que d'alternance en demi-choeur de

jeunes gens et de jeunes filles. Pourtant ä la lumiere du contenu,
des ensembles vocaux ne sont pas ä exclure. On citera Seneque,

Agamemnon 310-387: dans cet hymne en l'honneur de Phebus,
le maitre de choeur lance un appel collectif: o pubes inclita,
v.310, et femina uirque, v.380 (voir en ce sens R.J. Tarrant [Ed.],
Seneca. Agamemnon [Cambridge 1976], 232-233). On peut
encore se reporter ä Oed. 403-508: cet hymne ä Bacchus est

annonce comme un populäre carmen (v.401-402).

M. Billerbeck: Zu Recht heben Sie den starken Einfluss der

augusteischen Vorbilder (insbesondere Vergils und Ovids) auf die

Tragödien Senecas hervor. Inwieweit muss man diesen Einfluss
für die Struktur der Seneca-Tragödien — und dies durchaus im
Unterschied zu der republikanischen Tragödie — veranschlagen?



118 DISCUSSION

Ich gehe hier von Ihrem Begriff der 'extraits' aus, speziell von
Ihrem Beispiel von Dido sowie der "Phedre funeste" und frage

nun simplifizierend: Hat die Figurenzeichnung von Vergil und
Ovid (Heroinen) entscheidend zu Senecas Komposition von
Einzelszenen beigetragen und dadurch die 'Auflösung' des

Dramenkörpers begünstigt? Könnte man, auf den kleinsten Nenner
gebracht, sagen: Den Mythos, die Handlung der Tragödie, findet

Seneca bei den attischen Tragikern (vor allem Euripides)
vorgebildet, die Figurenzeichnung verdankt er den Augusteern?

J. Dangek Je vous remercie pour cette question difficile, mais
riche de perspectives, tant pour la structure profonde des tragedies

de Seneque que pour une histoire de la tragedie romaine en

general. Virgile, Ovide sont en effet des devanciers determinants,
chez lesquels Seneque puise, pour ainsi dire, en affmite d'esprit
et de goüt. On peut alors admettre effectivement que le carac-
tere discontinu de son action tragique pourrait s'expliquer
notamment par un mode de composition en extraits expressifs.
Aussi, ä la difference de ce qui se passe avec ce 'fil rouge' qui
caracterise les tragedies de Sophocle, Seneque userait-il d'un fil
discontinu: au lieu de construire une histoire progressant ine-
luctablement vers sa fin, il pratiquerait une iunctura de scenes ä

effets. II puiserait alors chez Virgile et Ovide, chez lesquels il
trouverait les sequences emblematiques d'une emotion forte.
II le ferait d'autant plus naturellement que Virgile et Ovide pra-
tiquent eux-memes l'esthetique alexandrine du medaillon et des

tableaux separables. Le style meme de Seneque, "ce sable sans

chaux", et l'esthetique du Sublime vont egalement dans le meme
sens. Pourtant j'oserai une seconde reponse, qui n'est pas incompatible

avec la precedente. L'experience que j'ai de l'edition des

fragments du theatre republicain me conduit ä me demander si

cette transmission lacunaire a vraiment pour seule explication un
accident de l'histoire des textes. Des la Republique, l'ecriture
theätrale romaine pourrait dejä avoir ete fondee sur une jonc-
tion, plus ou moins habile, de sequences ä effets, ce qui aurait
favorise les extraits, centons et citations qu'un Ciceron, un



DEVANCIERS GRECS ET ROMAINS 119

Varron, voire les Grammatici latins nous ont transmis. Va dans

ce sens le reproche d'illogisme de faction que Ton adresse sou-
vent aux pieces latines, comparees ä leur modele grec. Les Latins
ne sont pas etrangers, sinon ä ces "fables ä episodes" {Po. 9, 1451
b 33-35), qu'Aristote condamne, tout au moins ä une action
"complexe", en "peripeties" (Arist. Po. 10-11, 1452 a 12-29).

C. Wick: Votre demonstration a tres bien montre que les

tragedies de Seneque s'inscrivent dans toute une tradition, aussi
bien grecque que latine (romaine). Ce principe vaut pour le

contenu et le style. II ne faut done pas trop vouloir chercher
1'innovation, mais plutot les aspects ou sujets privilegies par
Seneque. Dans ce contexte, je voudrais vous demander s'il y a,
selon vous, des explications pour l'importance de la violence,
de la cruaute et pour les descriptions repugnantes, bref, pour
ces fameuses 'scenes d'horreur' chez Seneque. Le phenomene
n'est pas nouveau: chez Euripide (surtout Medee et les

Bacchantes), il y a des recits d'une cruaute excessive, avec maint
detail 'pathologique'. Des cadavres dechires et blessures atroces
apparaissent aussi dans les fragments latins. Mais chez Seneque,
on va souvent plus loin (le meme phenomene s'observe dans

l'epopee entre Virgile et Lucain, en passant par Ovide). Quelle
place dans la tradition et quelle importance et fonction attri-
bueriez-vous ä ces scenes et motifs?

J. Dangel: La question des 'tragiques horreurs' de Seneque est

tres interessante. On doit certes rappeler, comme vous le faites,

que e'est un topique du genre qui a ses fondements dans la tra-
gedie grecque classique, tels vos exemples d'Euripide. La trage-
die est en effet un lieu de catastrophe exacerbee, de passions
destructrices et de mort violente, dont le mythe transmet l'he-
ritage, sans que Ton puisse en modifier les donnees (Arist. Po.

14, 1453 b 22 —1454 a 15). II en va de meme pour le genre
epiquQ des Homere. En outre, par-delä les tensions du mythe,
la guerre, sous toutes ses formes individuelles et collectives, est

un lieu naturellement violent et furieux; les corps dechiquetes



120 DISCUSSION

en sont des formes d'hypotypose autant que des symboles.
Voyez ä ce sujet Ph. Heuze, L'image du corps dans l'ceuvre de

Virgile (Ecole Franqaise de Rome 1985). II reste que ces lieux
de violence et d'horreur s'accentuent en effet nettement, en
particulier avec Lucain et Seneque. Ovide a, en la matiere, une
ecriture plus 'intellectuelle', admettant une interpretation
reflexive de sa poesie, capable d'une distance de reception. L'une
des raisons propres ä expliquer cette surenchere de l'horrible ä

l'epoque imperiale est le changement d'esthetique: y contri-
buent la declamation, le baroque et l'esthetique du Sublime.
Aussi faut-il comprendre que cette montee des exces finit par
creer une habitude apte ä neutraliser la reception des effets, de

sorte que ceux-ci pouvaient etre perqus comme moins effrayants
qu'ils le paraissent. Mais cette progression est plus encore ä

comprendre comme celle d'un Sublime du Mal, qui n'est pas
sans lien avec l'histoire romaine factuelle. Apres les diverses

guerres civiles et horreurs de l'histoire qui font suite ä Phar-
sale, Lucain developpe la monstruosite d'une Meduse se dif-
fractant en une multiplicity de serpents auteurs des morts les

plus cruelles, comme il multiplie les crimes les plus inadmis-
sibles. Seneque, ä la meme epoque, donne ä voir et ressentir une
horreur, sinon identique, tout au moins apparentee, ä partir de

descriptiones et uisiones fondees sur les emotions les plus impres-
sives. Aussi les 'tragiques horreurs', loin d'etre, dans ce cas, de

simples topoi litteraires ressasses et amplifies, sont-elles autant
d'angoisses exprimees en metaphores et capables d'etre reques
en vecu eprouve.


	Devanciers grecs et romains de Sénèque le tragique

