
Zeitschrift: Entretiens sur l'Antiquité classique

Herausgeber: Fondation Hardt pour l'étude de l'Antiquité classique

Band: 50 (2004)

Artikel: Senecas Tragödien : Forschungsüberblick und Methodik

Autor: Liebermann, Wolf-Lüder

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-660679

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-660679
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


I

Wolf-Luder Liebermann

SENECAS TRAGÖDIEN
FORSCHUNGSÜBERBLICK UND METHODIK

Senecas Tragödien gehören zu den umstrittensten Gegenständen

der klassischen Philologie. Einen 'Forschungsstand' zu benennen

ist nahezu unmöglich. Ich werde mich daher auf einige
markante Forschungspositionen konzentrieren, die nicht unbedingt
und in jedem Fall die zeitlich neuesten sein müssen, von denen
ich aber glaube, dass sie nach wie vor — bewusst oder unbewusst

— grundlegend die Diskussion bestimmen. Detailfragen, die in
weitem Ausmaß und höchst kontrovers erörtert werden — bis

hin zur Deutung einzelner Charaktere und zur Interpretation
ganzer Stücke — bleiben ausgespart, selbstverständlich weitestgehend

auch die Bewertung der divergierenden Meinungen. Es geht
vielmehr um den Versuch einer analytischen Beschreibung der bei

allgemeineren (Gesamt-)Deutungen zugrundegelegten Methoden,
die nicht immer explizit gemacht werden. Auf die einzelnen
Ansätze etwas genauer einzugehen, wird daher erforderlich sein.

I. Grundpositionen

Im Jahre 1930 hat Otto Regenbogen eine epochemachende
Arbeit über Schmerz und Tod in den Tragödien Senecas vorgelegt,1

die diesen weitgehend als 'rhetorisch' geschmähten Werken

1 O. REGENBOGEN, "Schmerz und Tod in den Tragödien Senecas", in Vortrage
Bibliothek Warburg!, 1927/28 (Leipzig-Berlin 1930), 167-218 Sonderausgabe



2 WOLF-LUDER LIEBERMANN

umfassend gerecht zu werden und sie positiv zu würdigen suchte

— "wie... offen eingestanden sei, aus einer persönlichen Liebe

zum Gegenstande" heraus (410). Welches sind die Kriterien und
welches die Ergebnisse?

Die Studie von Regenbogen ist vielschichtig, auch nicht immer
widerspruchsfrei, lässt aber folgende Hauptlinien erkennen:

1) Die von ihm vorgeschlagene Deutung der Senecatragö-
dien ist historisch ausgerichtet. Exakt aus diesem Grunde kann
an Leopold von Rankes — des Historikers — 1882 erschienener

Abhandlung über die Tragödien des Seneca gerühmt werden,
dass Ranke "vor den literarischen Kritikern den Vorzug eines

nicht vorwiegend ästhetischen Gesichtswinkels hatte" (411).
Damit ist offenbar gegen die literarästhetische Einstufung der

Tragödien als 'rhetorischer Bombast' oder 'Schwulst' Stellung
bezogen.2

2) Was heißt in diesem Zusammenhang 'historisch'? Der
Begriff und seine Implikationen sind vieldeutig. Regenbogen
gewinnt Senecas Tragödien unbedingte Ernsthaftigkeit ab

("Lebensernst"), die eine Lektüre unter dem Aspekt eines
"ästhetischen Spiels" ausschließt (445) — und dies im Zeichen
einer historischen Betrachtungsweise. Symptomatisch ist, wie
Regenbogen mit dem von Julius Leopold Klein3 übernommenen

Begriff "athletisch" umgeht. Klein bezeichnet Senecas Stil
als athletisch — damit "trifft [er] den Kern der Sache, nicht
nur... in formaler Hinsicht" (412; s. auch 460). Wenn Regenbogen

selbst von dem Begriff Gebrauch macht ("mehr athletisch

als menschlich"), dann handelt es sich um "ein Ideal
menschlicher Haltung, das im Leben der Zeit oft bewährt

(Darmstadt 1963) Kleine Schrifien (München 1961), 409-462 (hiernach
zitiert)

2 In diesem Kontext ist die Bemerkung zu sehen, dass mit "Rhetorik und
Deklamation" bei Seneca im besten Fall nur Äußerliches zu erfassen, nichts über
die "inneren Grunde" gesagt sei (436, 460); ähnlich übrigens schon BlRT
(u. Anm.13), 336 Anm.3.

3 J.L. Klein, Geschichte des griechischen und romischen Dramas, II; Die
griechische Komodie und das Drama der Romer (Leipzig 1865).



FORSCHUNGSÜBERBLICK UND METHODIK 3

wurde" (436f.) und daher ernst zu nehmen ist — von dem
Regenbogen sich zwar seinerseits leise distanziert, aber gerade
nicht aus rein ästhetischen Gründen (vgl. auch 449). Man
könnte vermutlich angemessen von einer 'kultur- und
mentalitätsgeschichtlichen' Perspektive sprechen: Seneca wird zum
Vertreter einer Epoche, in dessen Stücken sich Lebenswelt und
Lebensgefühl der neronischen Zeit bzw. des 1. Jh. n. Chr. spiegeln

(vgl. auch 443). Das Ästhetische wird dem Mentalitätsgeschichtlichen

untergeordnet.
Die 'historische Relevanz' wird des weiteren durch eine

produktiv auf Zukunft hin orientierte Betrachtungsweise
untermauert. Nur so erklärt sich das ausführliche Kapitel zur
Rezeptionsgeschichte. Die Nachzeichnung der Rezeption steht unter
geradezu anti-formalistischem, inhaltlich-geistesgeschichtlichem
Aspekt — von Albertino Mussato an. Es geht um einen
fundamentalen "Lebensbezug" (420). Das "lebendige Interesse an
den affektiven Zuständlichkeiten der menschlichen Seele" wird
mit der neuen, in der Renaissance aufkommenden und von
Wilhelm Dilthey nachdrücklich geschilderten "Anthropologie"
und "Psychologie" in Zusammenhang gebracht und der Sene-

carezeption integriert (42Iff.). Der deutsche Humanismus
dagegen findet im Hinblick auf die Stücke Senecas "den
Lebenswert im moralischen Nutzen" — das sei zwar nicht ganz
falsch, aber doch eine Verkürzung, denn es fehlt die
"Unmittelbarkeit der Affektbejahung" (426). Pädagogische Lehrstücke
sind die Senecatragödien nicht, so wenig wie "politische
Oppositionsstücke" (vgl. 409 Anm.l u. 2, 414 Anm.13). Anschluss

an den wahren Seneca wird daher erst in der Dramatik der
Barockzeit gefunden, als "in Flammen, Blut und Tränen dieses

furchtbaren Greuels [sc. des 30jährigen Kriegs] sich eine

Auflockerung für besonders akzentuierte tragische Grundgefühle

vollzieht" (427f.). Bei Andreas Gryphius "sind Schmerz,
Tod und Weltüberwindung [oder gar "Todesseligkeit"], dargestellt

in ungeheuren Affektgemälden, die Strukturelemente der

Tragödie", und damit ist Seneca "neugeboren". Formale
Elemente wie "Sentenzenstichomythien", "die ganze gedrungene



4 WOLF-LÜDER LIEBERMANN

Wucht der antithetischen Sprache", "die starke Gnomik" sind
dem deutlich untergeordnet (429f.).

3) Was macht aber nun das Wesentliche der geschichtlich
verorteten und — aufgrund der Kontinuität bzw. der
Wiederholbarkeit der Geschichte, zumal der Geistesgeschichte — historisch

wirkungsmächtigen Senecatragödien aus? Es ist, und dies

in erster Linie, das "Pathos von Leid, Schmerz und Tod, und

zwar in einem zwiefachen Sinne, nämlich, sofern man mit
Tatenwollust Leid und Tod zufügt, und, sofern man Leid und
Tod mit Leidenswollust duldet". Das Pathos des Affektlebens
"beruht [aber] auf einer rational-psychologischen Haltung, der

es mehr auf plastische Darstellung in glänzenden Bildern und
auf antithetisch zugespitzte sprachliche Darlegung von affektiven

Zuständen, Ubergängen, Bewegungen ankommt als auf die,

implizite gleichfalls vorhandenen hortativen oder psychologisch-
aetiologischen Momente". Das ist die Ablehnung einer primär
"psychagogischen" oder pädagogischen Intention, hier offenbar
heuristisch begründet durch die Weise der Darstellung, zugleich
aber auch durch das Thematisierte bzw. das Ausgesparte — das

weitgehende Fehlen "psychologisch-aetiologische[r] Momente".
Zum anderen wird daraus aber auch geschlussfolgert, dass "der

Handlungszusammenhang nicht das primäre Interesse des

Dichters... ausmacht, sondern auf ihn nur als Träger solcher
affektiven Spannungsmomente etwas ankommt. Es kann also

die Wahrscheinlichkeit und das folgerechte Ineinandergreifen
der Szenen vernachlässigt werden..., sobald jenes primäre Interesse

befriedigt ist" (430). Hier fällt nun das Stichwort von der
(schon länger bekannten) Auflösung des Dramenkörpers. Mit
einer derart gekennzeichneten und immer wieder beschworenen

'Psychologie' hat es nun aber eine besondere Bewandtnis —
Probleme, die bis heute nicht eindeutig gelöst sind. Was ist eine

"rational-psychologische Haltung", der es vorrangig auf "plastische

Darstellung in glänzenden Bildern" ankommt, die "psycho-
logisch-aetiologische Momente" dagegen nur "implizite" aufweist

(vgl. auch 432f., 435)? Auch die mit Senecas "affektpsychologi-
sche[m] Interesse" (436) verknüpfte "dramatische Spannung"



FORSCHUNGSUBERBLICK UND METHODIK 5

(432f.)4 bedürfte einer genaueren Klärung. Fehlen bzw.

Zurückdrängung des "aetiologischen Moments" in Senecas Psychologie
hat offenbar eine doppelte, nicht ohne weiteres miteinander
gleichzusetzende Funktion: erstens den Verzicht auf nachvollziehbare

und analytische Beschreibung psychologischer
Entwicklungsprozesse als solcher, zweitens aber die Konsequen-
zenlosigkeit für das Handlungsgeschehen. Denn "mit der

Durchführung der Affektszene, die Selbstzweck ist, ist das Interesse

erschöpft" (435).
Dass darüber hinaus viele die weitere Forschung beschäftigende

Fragen bei Regenbogen angesprochen sind (stoischer
"Sympathiezusammenhang" — Schicksal, Schuld und Sühne als

moralischer "Hintergrund", was die weitere Diskussion
nachhaltig bestimmen wird — Uberleitung von "Leidenspathos" in
"aggressives Aktions-" oder "Willenspathos" — Epochenstil, mit
gelegentlich unfreiwillig eingeräumter Dominanz des Stilistisch-
Ästhetischen5), kann hier nicht ausgeführt werden. Aufs Ganze

gesehen stellt Regenbogens Arbeit eine geistesgeschichtliche Studie

dar, die Literatur als Medium von Ideenproduktion und
Ideentransport begreift. Der Status des literarischen Texts bleibt
unbefragt. Daraus ergeben sich praktische Konsequenzen: Nicht
nur dass Fragen der dramatischen Technik und Gestaltung kaum

zum Zuge kommen, die Bedeutung von "dramatischer
Spannung" und "dramatischer Ausgestaltung" nicht geklärt wird,
auch die Gattungsfrage bleibt weitgehend ungestellt, die
griechische Tragödie (und das Seneca vorausgehende Drama
überhaupt) bewusst ausgespart (431) — sieht man von der Bemerkung

ab, dass imitatio "ein Leben gestaltendes Prinzip" dieser

4 S. 433, auch 460. Auch die Vorstellung einer möglichen Buhnenwirkung
ist undurchsichtig Bezüglich der Frage der Auffuhrung bleibt REGENBOGEN

unentschieden, bezeichnend die Formulierung: "es ist ein Bild [Thyestes nach
dem "Greuelmahle"], das übrigens auch der Buhnenmtention nach der Phantasie,

die es geschaut und geformt hat, alle Ehre macht" (439).
5 Das Dilemma zeigt sich z.B deutlich in der Charakterisierung der

"Haltung", die "unmittelbar dem Lebensgefuhl des Dichters entspringt", als "ein
Formelement" (460).



6 WOLF-LUDER LIEBERMANN

Zeit war (461). Die griechische Tragödie dient allenfalls latent
als Muster für das 'Normale', das Unauffällige und vor allem
das 'Menschliche' (436£). Im Grunde ist sie bedeutungslos,
kaum erstaunlich angesichts der Tatsache, dass "aus dem stilleren

Bereich der großen attischen Kunst... die Menschheit...
endgültig hinausgetreten [ist]" (436).6 Die senecaische Tragödie
ist Produkt des Autors und seiner Lebenswelt, dabei hat sie mehr
Darstellungs- als Appellfunktion, so dass sie weder philosophisches

Lehrstück noch politisches Oppositionsdrama darstellt.
Der Autor aber ist einerseits individuelle Person (s. bes. 451)

— von daher rechtfertigen sich die zahlreichen Analogien zum
Prosawerk, vor allem jedoch Repräsentant seiner Zeit und deren
Gedankenwelt und des 'Römischen' insgesamt.7 Das Drama,
richtiger: die Zeitspanne von Senecas Tragödien bis zum Barockdrama

stellt ein im Gefolge dessen stehendes Kontinuum dar,
das dem Verständnis des Interpreten unmittelbar und
voraussetzungslos zugänglich ist.8 Es fragt sich, ob Regenbogens
'geschichtliche' und 'wirkungsgeschichtliche' Betrachtungsweise
nicht ebenso gut als eine 'anthropologische' Betrachtungsweise
bezeichnet werden könnte — was ist schließlich generalisie-
rungsfähiger als die (für Regenbogens Senecaverständnis
grundlegende) Psychologie? Nur so, scheint mir, ist auch das gleich zu
Beginn der Arbeit (410) mottoartig zitierte Diktum Lessings
integrierbar, dass "starke Schilderungen von Leidenschaften
unsere Leidenschaften unmöglich ganz ruhig lassen können".

6 Seneca hat über die griechische Tragödie hinweg eine "Ruckwendung" zu
"uraltem mythischem Herkommen" vollzogen (460).

7 Vgl. die Kombination "persönliches Verhalten", die "romische Aristokratie
im ersten Jahrhundert der Kaiserzeit" — "personliches", "aktuelles", "romisches
Moment" (454). Schon im Titel der komplementären Arbeit figuriert "Seneca als

Denker romischer Willenshaltung", in Die Antike 12 (1936), 107-130 Kleine
Schrifien (München 1961), 387-408 (hiernach zitiert). Auch hier wird, trotz
nachdrücklicher Betonung des subjektiven Moments (s. 402f.), neben dem "Lebensbezug"

der "Zeitbezug" stark gemacht (398).
8 Zugleich kann man darin vielleicht auch eine Rückgängigmachung der

Verurteilungen durch Aufklarung und Romantik (unnatürliche Kunstlichkeit,
mangelnde Originalität, Poesie des "Kopfes", nicht des "Herzens und der Gefühle")
sehen.



FORSCHUNGSUBERBLICK UND METHODIK 7

In Abgrenzung gegen Regenbogen werden von Franz Eger-
mann in einem Aufsatz mit dem signifikanten Titel Seneca als

Dichterphilosoph9 die Tragödien völlig anders bewertet. Der
methodische Ansatz ist klar formuliert: die bei Regenbogen ver-
misste Klärung der Frage nach "Motiv und Zweck der
Tragödiendichtung" (19) Senecas soll beantwortet werden. Hier
kommt das autorspezifische Moment voll zum Tragen. Denn es

wird gefordert, dass philosophische Prosaschriften und Tragödien

"Ausdruck einer geistigen Persönlichkeit, eines einheitlichen

Gesamtwollens" (19) sind. Das Entscheidende und Spezifische

liegt im voluntativen Moment.10 Seneca ist stoischer

Philosoph, das stoische "praktisch-ethische System" zielt auf
Verhalten und Handeln, Senecas Stoizismus ist pädagogisch (19f),
also auch die Tragödien.11 Die petitio principii führt zu
handgreiflichen Konsequenzen: Die Tragödien — versifizierte
Philosophie — können nur paradigmatische Struktur aufweisen. "Der
Erziehungsweg über die bloßen Unterweisungen ist lang und
langwierig, der über die Exempla kurz und erfolgreich" (22; Sen.

epist. 6,5). Die mythischen exempla zerfallen in protreptische
und apotreptische. Selbst "Anschaulichkeit" und Bildhaftigkeit
werden funktionalisiert und dem philosophisch-pädagogischen
Zweck untergeordnet, dies nun ganz im Gegensatz zu
Regenbogens Beobachtungen. Und eine weitere auffällige Differenz
ergibt sich, denn "die Anschaulichkeit des Vorbildes wird noch

gesteigert [was gerade im Drama der Fall ist], wenn es dargestellt
wird im Ablauf der Zeit und in den Einzelheiten der Beziehung
zur Umwelt, wenn sein Verhalten Erläuterung findet durch
Aufdeckung der Motive" (24) und "die Einzelheiten der seelischen

Triebkräfte" dargestellt werden (29). Das setzt eine stimmige,

9 In NJAB 3 (1940), 18-36 [wieder abgedr. in Senecas Tragödien, hrsg. von
E. LefEvre (Darmstadt 1972), 33-57].

10 Denn "Ausdruck" der Person ließe sich ja, zumindest partiell, auch für
REGENBOGEN in Anspruch nehmen, allerdings mit dem Ergebnis einer
darstellungsfunktionalen literarischen Produktion.

11 QUINT, inst. 10,1,129 nennt Seneca einen egregius vitiorum insectator, "ein
kennzeichnendes Merkmal dieses Mannes" (21).



8 WOLF-LÜDER LIEBERMANN

analytische Psychologie voraus, die Seneca zugunsten plastischer
Affektgemälde von Regenbogen bestritten wurde, so dass er vor
einem lehrhaften Verständnis geradezu warnte. Zwar konstatiert
auch Egermann, dass "dem... Geschehen die dramatische Einheit

zu verleihen" für Seneca sekundär sei, der Grund ist aber

ein völlig anderer: "Senecas Sorge [war] primär die des

Philosophen", "Seneca interessieren Person und Geschehen eben nur
als Träger des Problems" (29f.) — nicht als Träger plastisch
ausgemalter affektiver Zustände.

Verfehltes Handeln einerseits, vermeidbares Leid andererseits
stehen zur Debatte, die beide auf einen falschen Umgang mit
den Adiaphora zurückzuführen sind (s. bes. 24£). Es ist vor
allem Aufgabe des über den Ereignissen stehenden Chors, die
intendierte aufklärerische Leistung zu vollbringen, er ist das

Organ, "durch das der Dichterphilosoph... die Gesichtspunkte
für die Beurteilung des dramatischen Verlaufs, die Wege zur
Beendigung des tragischen Leidens und damit zur Aufhebung
der Tragödie überhaupt, angibt und der ethisch lehrhaften
Betrachtung freien Lauf läßt" (26). Egermann ist sich bewusst,
dass sein Senecaverständnis einer Selbstaufhebung der Tragödie
gleichkommt (27), ohne sich dadurch irritieren zu lassen. Senecas

Dramen sind, anders als bei Regenbogen, keine Affektdramen,

allenfalls "stoische" Affektdramen (35), mit abschreckender

Wirkung — daher die Maßlosigkeit.12 Dann stellt sich

allerdings die Frage der Ponderierung, kann es doch keinem
Zweifel unterliegen, dass der Affekt eine "ausgedehnte Rolle im
Drama inne[hat]". Die Antwort wird der Wirklichkeitsebene
entnommen: der Affekt ist "der gefährliche Feind eines richtigen,

glücklichen Lebens..., dem die Mehrzahl der Menschen

erliegt" (35); daher bilden "Irrtum und Leidenschaft", wobei
sich diese aus jenem ergibt, die Themen der Tragödien, aber
"das tragische Leiden, ertragenes und zugefügtes" fußt lediglich
"auf der Torheit" (25). Tragödie und Philosophie treten in einen

12 Auch der Sentenzenreichtum wird funktional verstanden im Dienste
lehrhafter Intention (31 f.).



FORSCHUNGSÜBERBLICK UND METHODIK 9

klar formulierten unaufhebbaren Gegensatz, der alle
stoischphilosophischen Deutungsversuche bestimmen wird. Das
Moment möglicher Faszination durch das dramatische Geschehen

und wohl auch spontaner Identifikation ist gänzlich eliminiert

— zugunsten eines moralischen Nutzens, den Regenbogen
(426) an der defizitären Rezeption der deutschen Humanisten
des 16. Jh. als "hausbacken" und "nüchtern", als "bürgerliche
Schulstube" inkriminiert hatte.

Bei der Position Egermanns handelt es sich in gewisser Weise

um eine Rückkehr zu dem zwar viel kritisierten, aber doch
ausgiebig genutzten Theodor Birt (1911).13 Birt erhebt im
Hinblick auf eine angemessene Senecadeutung bereits nicht nur
dezidiert die Forderung, den Staatsmann, den stoischen
Philosophen und den Tragödiendichter "einheitlich aufzufassen", er
postuliert auch, die Werke aus "einem einheitlichen Wollen...
abzuleiten". Birt begreift Seneca allerdings nun als "Mann der
Geschäfte", als "Mann der Tat", als "praktischen Staatsmann von
ethischer Richtung". Daraus folgt, dass "der... Seneca nicht
[versteht] der ihn als Philosophen, der erst recht nicht, der ihn nur
einfach als römischen Schriftsteller auffassen will. Denn die

Hauptsache geht dabei verloren". Für die Tragödien ergibt sich

folgerichtig, dass ihr "Zweck... kein dichterischer, sondern ein

pädagogischer [war]. Denn er [sc. Seneca] ist Stoiker. Der Stoiker

fordert vom Menschen die Beherrschung und Bändigung
der Leidenschaft" (336). Die Parallelen zu Egermann, der gleichsam

eine Verlagerung und Reduktion des Birtschen Ansatzes auf
den Philosophen Seneca vornimmt,14 sind offenkundig.15
Bemerkenswert ist aber, dass Birt ausdrücklich in Kauf nimmt,

13 Th. Birt, "Was hat Seneca mit seinen Tragödien gewollt?", in NJA 14

(1911), 336-364.
14 Relikte gleichsam zeigen sich dort, wo nebenbei auf "politische

Gegenwartsbeziehungen im Sinne der Opposition" hingewiesen wird — aber auch hier
wird das 'Handlungsmotiv' auf den Stoizismus zurückgeführt.

15 Kleine Abweichungen wie die Konzentration auf Leidenschaften und Triebe
(gegenüber falscher Einstellung zu den Adiaphora), unterschiedliche Quantifizierung

positiver und negativer exempla sind zu beobachten.



10 WOLF-LUDER LIEBERMANN

dass er mit seiner Auffassung Senecas Tragödien das Prädikat

'Dichtung' abspricht, denn "wahre Poesie ist zwecklos und
begnügt sich mit der Freude am vollkommenen Gestalten ihres

Gegenstandes", Senecas Dramen sind "keine freie dichterische
Schöpfung, sondern aus dem engen Lehrbetrieb, aus dem
Erziehungstrieb des herben Sittenpredigers hervorgegangen"
(336f.).16

Wenn dem auch ein Literaturbegriff zugrunde liegt, den man
heute so nicht teilen wird,17 wird doch schlaglichtartig klar, in
welchem Kontrast zu einem solchen lehrhaft protreptisch/
apotreptischen Ansatz, der bei Birt durch die Persönlichkeitsstruktur

des politisch und erzieherisch wirkenden Staatsmanns,
bei Egermann durch die handlungsorientierte stoische Ethik
fundiert ist, die zumindest tendenziell darstellungsfunktionale
Auffassung von Regenbogen steht, die dem Text eine gewisse
Autonomie zuerkennt und damit den Rezipienten in Freiheit
setzt — bis hin zu der Möglichkeit, sich von "großen
Leidenschaften" emotional ergreifen zu lassen.18

In allen Fällen geht es deutlich um eine 'Rettung' der Sene-

catragödien,19 um Uberwindung bzw. Instrumentalisierung des

'Rhetorischen', das ihr vorrangiges Definitionsmerkmal war

16 Die von BlRT vorgenommene Verengung auf "de[n] kaiserliche[n] Schuler
Nero" (347) stellt eine Ausweitung der "ganz personliche[n] Tendenz der Tragödien

Senecas" (349), ihrer konkreten Situierung (Okkasionalitat) im Hinblick auf
den Adressaten dar.

17 Das gilt zumal nach der zunehmenden Bedeutung von zweck- und
wirkungsfunktionalen Vertextungsformen. Bei BlRT ist eine etwas simplifizierte
Vorstellung von der Autonomie des Kunstwerks leitend, doch auch Goethe spricht
ja schon davon, dass "alle Poesie... belehrend sein [soll]" [J.W. V. GOETHE, "Über
das Lehrgedicht" (1827), in E. BEUTLER (Hrsg.), Gedenkausgabe Bd. 14, 370-
372, hier 370], freilich mit dem Zusatz: "aber unmerklich".

18 In diesem Kontext scheint auch aufschlussreich, dass die von BlRT über
viele Seiten hin abgehandelte "Buhnenfremdheit" der Senecatragodien
"Lesedramen") wohl in einen inneren, nachgerade systematischen Zusammenhang mit
der intendierten Zwecksetzung ruckt (bes. 337f.) — wahrend REGENBOGEN (man
konnte sagen: notwendigerweise) zur Auffuhrung neigt, wenn er sich auch nicht
ganz dazu durchzuringen vermag (vgl. o. Anm.4).

15 Der kürzlich erschienene Beitrag von L. Holford-Strevens, "Sophocles
at Rome", in Sophocles Revisited Essays presented to Sir Hugh Lloyd-Jones, ed. by



FORSCHUNGSUBERBLICK UND METHODIK 11

und das sie gegenüber der griechischen Tragödie als defizitär
erscheinen ließ — und zwar durch Abwendung vom Formal-
Ästhetischen und Hinwendung zu ihren spezifischen Inhalten
und Intentionen. Seither ist bis zum Uberdruss das Postulat
wiederholt worden, dass die römischen Tragödien nicht an griechischen

Maßstäben zu messen seien.20 Wenn der Forschungsbericht

von Bernd Seidensticker und David Armstrong aus dem

Jahre 198521 latent ein Plädoyer für Erneuerung und
Wiedergewinnung des Tragikers Seneca darstellt — durch den der
wissenschaftlichen Forschung abverlangten Nachweis der spezifisch
römischen Aspekte, der Deutung der Dramen als Ausdruck der

allgemeinen geistigen und sozialen Entwicklungen und damit
zugleich der "Modernität" für Senecas Zeit —, dann ist Regenbogens

methodischer Zugang wiederzuerkennen, selbst in der

Verknüpfung dieses neuen Senecainteresses mit dem aufkommenden

Expressionismus, aber auch mit den Erfahrungen des

ersten Weltkriegs (925).

II. Methodische Differenzierung

a) Psychologie — Philosophie — Politik — Ästhetik

An den von Regenbogen, aber natürlich nicht von ihm allein
benannten formalen Eigentümlichkeiten hat sich die Forschung,
zustimmend oder um Widerlegung bemüht, abgearbeitet.
Im Zentrum stand dabei neben stilistischen Einzelphänomenen

J. Griffin (Oxford 1999), 219-259 zeigt, dass dies noch immer nicht ganz obsolet

ist.
20 Dass der Vergleich mit den griechischen Tragödien eine Negativ-Bewertung

der senecaischen Tragödie nach sich ziehen müsse, ist eine immer wieder
nachgesprochene Unterstellung. Diese eigentlich selbstverständliche Tatsache hat, so weit
ich sehe, zum ersten Mal H.M. RoiSMAN, "A new look at Senecas 'Phaedra'", in
Seneca in Performance, ed. by G.W.M. HARRISON (London 2000), 73-86, hier 73
in aller Klarheit betont.

21 B. Seidensticker— D. Armstrong, "Seneca tragicus 1878-1978 (with
Addenda 1979fF.)", in ANRWW 32, 2 (Berlin-New York 1985), 916-968.



12 WOLF-LÜDER LIEBERMANN

die Frage der dramatischen Einheit, die durch Wolf Hartmut
Friedrichs akribische Dissertation22 zugespitzt worden war. Die
Folie für die von Seneca verwendeten technischen "Mittel"
lieferte ihm das klassische attische, aber auch das hellenistische
und das frühe römische Drama. Der bei diesem 'Subtraktionsverfahren'

verbleibende "Uberschuß" lässt sich, soweit es sich
nicht um "organische Weiterbildung" handelt, als "Vernachlässigung

oder gar Durchbrechung" überkommener Gestaltungsprinzipien

begreifen. Das entscheidende Phänomen 'Abweichung'

bleibt bei Friedrich überwiegend deskriptiv, immerhin
wird auf "neue dichterische Intentionen" geschlossen — im
"Geistigen und Technischen" (1-5). Der These von der Auflösung

des Dramenkörpers und der Isolierung der Einzelszene
suchte man durch Reformulierung des Begriffs 'dramatische
Einheit', die eher als poetische Einheit gefasst wurde, und sogar
durch Umdeutung von 'dramatischer Handlung'23 zu begegnen:
statt Handlungsablaufs und konsequenten Handlungsfortschritts
Thematik, Autor-Intention, Stimmung, Pathos, ausgewogene
Komposition, Charaktere und Psychologie,24 oder sogar eine

"controlling ironic world".25 Vielleicht wäre es dann sogar
konsequenter, nur noch von "dramatischen Elementen" dieser

Dichtungen zu sprechen, wie es G.O. Hutchinson getan hat.26 Das
soll hier nicht weiter verfolgt werden.

22 W.-H. FRIEDRICH, Untersuchungen zu Senecas dramatischer Technik (Diss.
Freiburg 1931, Borna-Leipzig 1933).

23 Symptomatisch ist die Position von G. MOLLER, "Senecas Oedipus als

Drama" (zuerst 1953), in Senecas Tragödien (o. Anm.9), 376-401, wonach unter
Handlung nicht der "mageref.] Rahmen von Fakten" (401) zu verstehen sei; an
die Stelle dessen tritt ein "dramatisches Crescendo" (381) [dieselbe Vorstellung bei

A.J. Boyle, Tragic Seneca. An Essay in the Theatrical Tradition (London-New York
1997), 82], das im Oedipus im unerbittlichen Andringen des Schicksals besteht
und eine "atemberaubende Steigerung des Grauens" (382, ähnlich 380) impliziert

— darin besteht der "Sinn der Handlungsfuhrung" (383).
24 Vgl. schon O. ZwiERLEIN, Rez. von W. STEIDLE, Studien zum antiken

Drama (München 1968), in GGA 222 (1970), 196-227.
25 Boyle, Tragic Seneca (o. Anm.23), 74.
26 G.O. HUTCHINSON, Latin Literaturefrom Seneca to Juvenal. A Critical Study

(Oxford 1993), 160.



FORSCHUNGSUBERBLICK UND METHODIK 13

In den Ausgang der 70er Jahre fallen energische und methodisch

relevante Versuche, durch Verankerung im kulturellen,
ideologischen und geschichtlichen Umfeld die spezifische
Besonderheit der Senecatragödien herauszuarbeiten. Besonders
nachdrücklich hat dies Eckard Lefevre im Rahmen einer Typologie
des römischen Dramas getan.27 Der gewählte methodische Weg
springt in die Augen: Ziel ist der Aufweis der Originalität des

römischen Dramas insgesamt. Die konstitutiven, die Untersuchung

leitenden Begriffe sind "Weltbild" und "Struktur", wobei
dem Weltbild systematisch Priorität zukommt, denn aus einem

— national geprägten — unterschiedlichen Weltbild
("Weltdeutung") resultiert eine unterschiedliche literarische Struktur.
"Tragödie und Komödie waren in Rom [wie andere literarische

Gattungen auch] atypische literarische Phänomene" (41), das

scheint zweierlei zu meinen: 1) Literatur entspringt nicht unmittelbar

der Lebenswirklichkeit;28 2) die jeweilige literarische

Gattung erfüllt nicht die ihr im Sinn einer normativen Poetik
zugesprochenen inhaltlichen und formalen Bedingungen.29 Deshalb
wird sie "frei verfügbar" (24), "beliebig veränderbar", einsetzbar
für frei zu wählende Zwecke und formal beliebig, spielerischartistisch

ausgestaltbar (27ff.). Die durch Veränderung von
"Weltbild" und "Weltdeutung" (6) bedingte freie Verfügbarkeit
der Tragödie in Rom führt dazu, dass die Dichter der republikanischen

Zeit den "historischen Sinn der Römer" mit "den
historischen und aitiologischen Tendenzen" (8) ihrer Stücke zu
befriedigen suchen ("Erbauung"), verknüpft mit "virtus-Ideologie"
und dem den Römern mentalitätsbedingt naheliegenden Pathos

27 E. LefEvre, "Versuch einer Typologie des romischen Dramas", in Das römische

Drama, hrsg. von E. LefEvre (Darmstadt 1978), 1-90. Die umfangreiche
Studie ist noch grundlegend für den Artikel von Th. Baier, "Tragödie. II.
Römisch", in Der Neue Pauly 12/1 (Stuttgart-Weimar 2002), Sp.740-745.

28 Im Falle der Komodie wird das besonders deutlich: der "Oberbau" der Nea
("das von der Tyche-Konzeption geprägte Weltbild"), der "metaphysische Überbau"

ist aufgegeben, zugleich ist ihr aber auch der "Unterbau", die bürgerliche
gesellschaftliche Lebenswirklichkeit entzogen.

29 Nicht umsonst steht am Anfang Hegel mit seinen Äußerungen über das

Drama als entwicklungsgeschichtlich höchste, vollendete Stufe der Poesie (4).



14 WOLF-LUDER LIEBERMANN

(Hör. epist. 2,1,165: natura sublimis et acer) (II).30 Damit verfehlt
die römische Tragödie nicht nur das definitionsgemäß Wesentliche

der Gattung (15), sie ist auch folgerichtig "untragisch".
Die Konsequenzen für das Verständnis der Senecatragödien

liegen auf der Hand: Atypisch wie in republikanischer Zeit ist
die Tragödie in der Kaiserzeit (18f.), jetzt wird sie aber aufgrund
der gewandelten politisch-gesellschaftlichen Verhältnisse politische

"Oppositionsliteratur" ("Widerstandsdrama"). Auch hier
gilt die spezifisch römische freie Verfügbarkeit der literarischen

Gattungen (24). Der Stoizismus wird in diesem Zusammenhang

zum Problem. Der Grundtendenz entsprechend wird die

"politische" Tragödie in den Vordergrund gerückt, mit der Folge,
dass der Stoizismus des 1. Jh. der Kaiserzeit als eine
politischgesellschaftlich geradezu notwendige Erscheinung eingestuft
werden muss. Seine Rolle wurde "durch die dem Individuum
feindlichen politischen Verhältnisse begünstigt" (20). Außerdem
setzte er die altrömische wV/to-Icleologie fort, allerdings mit dem
Unterschied, dass nach der Auflösung der res publica und dem

Zurückgeworfensein des Individuums auf sich selber die "Ideologie

der Selbstaufopferung für den Staat" durch die "Ideologie
der Selbstbehauptung gegen den Staat" ersetzt wurde31 — "keine
andere Philosophie als die stoische vermochte die Basis einer
solchen Ideologie zu werden" (22f.). Doch es bleibt ein
unübersehbarer Rest: es ist die über das Politische hinausgehende
Affektdarstellung. Denn einerseits figuriert der "dem stoischen
Ideal nahekommende Mensch", andererseits der "den Affekten
unterliegende Mensch" (20ff.), und dieser interessiert ausdrücklich

30 Bedenken gegen diesen Interpretationszugang finden sich bei J. BLANSDORF,

in HLL 1 (München 2002), §120, hier 152f. "An die Stelle eines tragischen
Gehalts tritt als auffälligste Erscheinung ein gemeinsamer tragischer Stil" (unter
Verweis auf die gleiche Horazstelle, mit offenkundig anderer Gewichtung).
Der stilistisch-ästhetischen Perspektive wird als sinn-erschließender Kategorie
das Wort geredet. Die Frage nach den "Vorlagen" (klassischen und nachklassischen)

wird damit wieder zentral.
31 "Virtus als Widerstand gegen... den... Staat" auch bei E. LefLVRE, "Der

Mensch und das Schicksal in stoischer Sicht. Senecas 51. und 107. Brief", in AU
26 (1983), 61-73, hier 66.



FORSCHUNGSUBERBLICK UND METHODIK 15

"nicht nur in seinem politischen, sondern auch und vor allem
in seinem rein menschlichen Verhalten" (z.B. Medea und
Phaedra; s. auch 24). Die von Regenbogen ins Zentrum
gerückte Psychologie und zugleich damit die Wirklichkeitsabbildung

machen sich unabweisbar geltend. Die geradezu paradoxe

Formulierung, dass "der stoisch Gebildete, auf den es

Seneca am meisten ankam, etwas zurück[tritt]", gehört in diesen

Zusammenhang — wie auch die für dieses überraschende
Phänomen angeführte Begründung, es gebe ihn im Leben eben

nur selten (die Auskunft hatte schon die 'stoische' Deutung
Egermanns bereit gehalten). Bedenkenswert bleibt auch, dass

genau dieser — zurücktretenden — "untragischen Gestalt" die

Uberwindung der Tragik durch Ideologie verdankt wird, dass

sie es ist, "an der die Probleme der griechischen Tragödie...
zuschanden werden" (21).

Der "Verzicht auf eine argumentative Weltdeutung" (55)
steht in direkter, bedingender Korrelation zur dramatischen
Form und zum Stil (43ff.), dabei finden die aus der älteren

Forschung bekannten Beobachtungen Bestätigung. An die
Stelle von Entwicklung tritt "Steigerung" und Überbietung.
Das Faktische (und dessen Exposition) kann vernachlässigt
werden, da es ausschließlich um Darstellung ("totale
Explizierung"), meist Selbstdarstellung, richtiger: Selbstanalyse
(denn die senecaischen Helden sind "grenzenlos monoman")
der inneren Seelenlagen von Individuen geht, und dies nicht
hinsichtlich Motivierung und Entwicklung, sondern allein als

"Ausmalung und Ausgestaltung von Anfang an festgelegter
Bestimmungen und Züge der Charaktere". Alles dient dem
spezifischen Interesse der Personenzeichnung und steht in
"römischer Tradition".32 Auch die stoische Psychologie hat in

32 Der "von Person zu Person schweifende, an keine bestimmte Situation
gebundene, von Zeitstufe zu Zeitstufe springende und die Gedanken assoziativ
verbindende 'innere Monolog'" wird auf die romischen Elegiker geradezu
zurückgeführt. Dass aber auch bei diesen mit dem Einfluss des — romischen — Dramas

zu rechnen ist, hat J. GRIFFIN, Latin Poets and Roman Life (Chapel Hill 1986,
zuerst London 1985), 198ff. gezeigt.



16 WOLF-LÜDER LIEBERMANN

diesem Sinn nur unterstützende Funktion. Die Leitbegriffe
entnimmt Lefevre Schillers Vorrede zu den Räubern (dort in
Anwendung auf die Personen der französischen Tragödie
gebraucht): "Historiographen und Heldendichter ihres eigenen

hohen Selbsts", "eiskalte Zuschauer ihrer Wut, oder
altkluge Professore ihrer Leidenschaft". Vor allem aber stellt sich
die Frage nach den durchgängig gebrauchten Begriffen 'Ideen',
'Haltungen', 'Bedeutung' und dergleichen. Römische Literatur

ist nämlich nach Lefevre grundsätzlich "nicht autonome
Literatur", das heißt, sie hat einen literaturexternen "Zweck",
sie will etwas "beweisen", sie hat "von vornherein einen
argumentativen, über sich selbst hinausweisenden Charakter".
Daher ist der Leser aufgerufen, "bei jeder einzelnen, vom
Dichter beliebig herausgegriffenen scheinbar konkreten Szene

die Bedeutung derselben mitzubedenken". Worin besteht die
"abstrakte Idee", zu der — nicht zu anderen Szenen — die
einzelnen Szenen in Verbindung stehen, die jenen "zugrunde
liegt", im Falle Senecas? Die Antwort bleibt vieldeutig, es

heißt nur, dass Senecas Tragödien "die Bedingungen des
Individuums abstecken" (was dann ja auch tatsächlich das 'Politische'

nicht ausschließt). Wenn ich recht verstehe, dann
exerzieren die Figuren das dem Leser gleichsam vor — durch
begrifflich-abstrakte Analyse und dadurch, dass sie nur die

"Verkörperung einer Idee" sind (56) —, allerdings geht es um
keinen "Widerstreit von Ideen" (s. 55f., 50). Sieht man einmal

von der ebenfalls angesprochenen ästhetischen
Betrachtungsweise ab, dann fluktuiert die herausgearbeitete
Bedeutungskomponente zwischen Psychologie, Stoizismus und
Politik. Man versteht, warum die Äußerung eines Interpreten,33

"weder der politische, noch der erzieherische, noch der

philosophische, noch der poetisch-ästhetische Aspekt" dürften

33 B. SEIDENSTICKER, Die Gesprachsverdichtung in den Tragödien Senecas

(Heidelberg 1969), 12; zuletzt zusammenfassend Id., "Senecas 'Thyestes' oder die
Jagd nach dem Außergewöhnlichen", in Seneca Thyestes, dt. v. D. GrüNBEIN
(Frankfurt a.M.-Leipzig 2002), 115-138.



FORSCHUNGSUBERBLICK UND METHODIK 17

isoliert werden, theoretisch und praktisch so viel Akzeptanz
gefunden hat.

Zur Dokumentation des angesichts eines solchen Ausgangspunkts

erwartungsgemäß breiten methodischen Spektrums gehe
ich von einer neueren Thyestes-Deutung ("Senecas Atreus")
aus.34 Auf den ersten Blick ist deutlich, dass der Person des

Autors eine entscheidende Bedeutung zukommt. Gegen die, die

prinzipiell zwischen Senecas Dichtung und seinem Prosawerk
unterscheiden, wird ausdrücklich die Personalunion von Dichter

und Philosoph beschworen.35 Zweitens ist, obwohl Atreus
als das Gegenbild des stoischen Weisen verstanden wird, mehrfach

(wie in anderen Arbeiten auch) nur vom "stoischen

34 Zugrundegelegt sind E LefEVRE, "Schicksal und Selbstverschuldung in
Senecas Agamemnon" (zuerst 1966), in Senecas Tragödien (o. Anm 9), 457-476
und weiterführend "Die Schuld des Agamemnon Das Schicksal des Troja-Sie-
gers in stoischer Sicht", in Hermes 101 (1973), 64-91, "Quid ratio possit' Senecas

Phaedra als stoisches Drama" (zuerst 1969), in Senecas Tragödien (o. Anm 9),
343-375, "Die Bedeutung des Paradoxen in der romischen Literatur der frühen
Kaiserzeit", in Poetica 3 (1970), 59-82 [erw Fassung "Die Bedeutung des
Paradoxen in der romischen Literatur", in Das Paradox, hrsg von P Geyer &
R HAGENBÜCHLE (Tubingen 1992), 209-246], Rez von J Dingel, Seneca und
die Dichtung (Heidelberg 1974), m Poetica 9 (1977), 123-130, "A cult without
god or the unfreedom of freedom in Seneca tragicus", in CJ 77 (1981/82), 32-
36, "Die politische Bedeutung der romischen Tragödie und Senecas 'Oedipus'",
in ANRWll 32, 2 (Berlin-New York 1985), 1242-1262, "Die philosophische
Bedeutung der Senecatragodie am Beispiel des 'Thyestes'", ibid, 1263-1283, Rez

von J Brandt, Argumentative Struktur in Senecas Tragödien (Hildesheim 1986),
in Gymnasium 96 (1989), 85-86, "Die politische Bedeutung von Senecas Phaedra",

in WS 103 (1990), 109-122, "Gotter, Schicksal und Handlungsfreiheit in
Senecas Tragödien", in Prinzipat und Kultur im 1 und 2 Jahrhundert, hrsg von
B Kühnert, V Riedel und R Gordesiani (Bonn 1995), 164-185, "Senecas

Atreus — die Negation des stoischen Weisen'", in Griechisch-romische Komodie
und Tragödie, hrsg von B ZIMMERMANN, II [= Drama Bd 5] (Stuttgart 1997),
119-134 [auch abgedr in Scaenica Saravi-Varsoviensia, hrsg von J Axer und
W GöRLER (Warszawa 1997), 57-74], "Die Transformation der griechischen
durch die romische Tragödie am Beispiel von Senecas 'Medea'", in Tragödie Idee

und Transformation, hrsg von H Flashar (Stuttgart-Leipzig 1997), 65-83,
"La 'Medea' di Seneca Negazione del "sapiente" stoico'", in Seneca e il suo tempo,
a cura dl P ParröNI (Roma 2000), 395-416, "Die Konzeption der 'verkehrten
Welt' in Senecas Tragödien", in Pervertere Ästhetik der Verkehrung, hrsg von
L. Castagna und G VöGT-Spira (München-Leipzig 2002), 105-122

35 S schon die DlNGEL-Rez



18 WOLF-LUDER LIEBERMANN

Hintergrund" die Rede. Furor, ira, impietas sind die herausgehobenen

"stoischen Kategorien", denen sich aber — drittens —
"politische Kategorien" gesellen. Sieht man genau zu, so
beschränken diese sich allein auf die Zeichnung des Atreus als

tyrannus. Das Politische geht insoweit im Philosophischen auf,
ist zumindest philosophisch überformt. Gleichwohl werden —
viertens — konkrete historisch-politische Konsequenzen gezogen:

an Caligula sei zu denken, eher aber an Nero. Diese

Interpretationsmöglichkeit hat ausdrücklich zur methodischen

Voraussetzung die Kombination des "philosophischen Aspekts" und
des "zeitgenössischen Bezugs". Gleichzeitig — das ist der fünfte
Punkt — wird daran festgehalten: "auch im Thyestes dominierte
der künstlerische über den philosophischen Aspekt" (133).
Unter "ästhetische Kategorien" fällt die "pointierte Gestaltung"
des Atreus als Gegenfigur des stoischen sapiens, die "Parodie"
des stoischen Weisen, oder die Pervertierung der wahren,
stoischen securitas, was als "künstlerischer, ja künstlicher
Selbstzweck" (128) gilt, schließlich das Künstlertum des Atreus, des

'ästhetischen Verbrechers, bei der Schlachtung der Kinder.36 Die
Ästhetik tritt aber dann — sechstens — wieder in den Dienst
nun nicht mehr eigentlich politischer, sondern geradezu
persönlicher Interessen: Denn "es muß [Seneca] eine grimmige
Wollust gewesen sein, das Bild des stoischen Weisen, das er so
oft pathetisch ausgemalt hatte... auf den Kopf zu stellen. Das

war Kunst und doch nicht Part pour l'art. Denn er hatte Nero
im Visier — er, der Künstler, Nero, den Künstler, er, der
politisch Geschädigte, Nero, den politischen Schädiger" (132).

36 Ob man bei dieser Art von Dominanz der Gestaltung über den Inhalt ohne
weiteres auf'Manierismus' schließen muss, ist fraglich. LefLvre, a.O. 129 Anm.57
weist selbst darauf hin, dass J.P. POE, "An analysis of Seneca's 'Thyestes'", in
TAPhA 100 (1969), 355-376, hier 359, dies ganz anders gedeutet hat ("satisfaction

of a natural human impulse to violence and ultimately to self-destruction"),
er "[achtet] auf anthropologische, nicht artistische Kategorien".
— Hier wirkt offenbar die asthetisch-mameristische Zugangsweise nach, wie sie
m "Die Bedeutung des Paradoxen" entfaltet, aber auch hier schon, jedenfalls
weitgehend, mit stoischen Prinzipien verknüpft wurde.



FORSCHUNGSUBERBLICK UND METHODIK 19

Die Vielfalt der Interpretationsprinzipien und ihre Kombination

ist gewiss fruchtbar, doch wohl auch variationsfahig.
Philosophische und politische Deutung lassen sich wechselweise zur
Geltung bringen, aber auch die künstlerische, die 'lebenswahr-
heitliche' und die (in einem restriktiven Sinn) politisch
aktualisierende. Letztere kann sogar zur Tagesaktualität zugespitzt
werden,37 die ganz im Zeichen der Person steht: "Es mußte schnell

gehandelt werden", die Phaedra musste "öffentlich rezitiert" werden

(121), alles kommt auf die Situierung im historisch-
personlichen Kontext an. Okkasionalitat in allen drei Dimensionen

(Autor, Gegenstand, Adressat) ist vorausgesetzt. Der
Interpretationshorizont ergibt sich daraus, dass "der romischen

Tragödie... von Anfang an ein über den unmittelbaren Gehalt
hinausweisender politischer Bezug [eignete]"(109). Das spezifisch

'Römische' wird jetzt nicht im 'Belehrenden' und
'Erzieherischen' (s.o. Anm.37), sondern im 'Politischen' gesehen,
wobei der politische Bezug ganz konkret gefasst ist: bei Phaedra

ist an Agrippina zu denken, nicht an Messalina — denn nach
deren Tod wäre eine Anspielung auf sie "Schnee vom vergangenen

Jahr" gewesen (112f.). Seneca rechtfertigt Nero und vor
allem sich selbst (vgl. Tac. ann. 14,1 Of.) im Hinblick auf die

Ermordung der Agrippina durch Nachschiebung des Inzestmotivs

und Zuweisung aller Schuld an Phaedra-Agrippina.38 So
" [griff er] zu dem in Rom von Haus aus politischen Gefäß der

Tragödie" (118).39

37 "Die politische Bedeutung von Senecas Phaedra". — Die frühere Arbeit
von 1969 ("Senecas Phaedra als stoisches Drama") stellt eine Interpretation dar,
die, noch unmittelbar von der (den) eunpideischen Vorlage(n) ausgehend, die
stoische Umgestaltung im Sinne eines schuldhaften Affekts nachzuweisen sich
bemuht (sogar mit dem Zugeständnis, dass die "Rezeption traditionell poetischen
Gedankenguts [Erbfluch] mit der eigentlichen Deutung des Dichters in Widerstreit"

geraten kann, 365); daneben gelten die Dramen als "zutiefst romisch- sie
wollen belehren, erziehen" (345)

38 Die — aus stoisch-philosophischer Sicht — negative Zeichnung der Hip-
polytusgestalt in der früheren Arbeit hat sich deutlich verschoben.

39 Vorausgegangen war eine 'politische' Deutung des Oedipus (im gleichen
Band wie die 'philosophische' Deutung des Thyestes)



20 WOLF-LUDER LIEBERMANN

Dabei ist es aufschlussreich, dass literaturimmanente "Gegengründe"

abgewehrt werden, als habe "Seneca erst die Idee von
Sophokles bezogen" (114 Anm.27),40 oder dass die "poetische"
Herkunft eines Motivs als fur die Interpretation vergleichsweise
irrelevant eingestuft wird.41 Genau dies aber war der Sinn einer
kritischen Bemerkung aus dem Jahre 1987,42 wonach die
'politische' Deutung erst durch die Nichtberücksichtigung poetischer
und rhetorischer Vorlagen ermöglicht werde. Die
Methodenkonkurrenz ist mit Händen zu greifen. Wie es scheint, schafft
die Ablösung von den literarischen Vorlagen und damit die
Preisgabe eines festumrissenen Verstehenshorizonts einerseits

interpretatorischen Freiraum,43 andererseits impliziert sie die

Notwendigkeit anderer Orientierungsmaßstäbe: des Belehrenden,

des Philosophischen, des Politischen (in unterschiedlicher
Ausformung) als Spezifikum der römischen Literatur.44

Jedenfalls ist bezeichnend, wie eine gattungsimmanent
orientierte Betrachtungsweise in dem Deutungsspektrum andere

Aspekte stark zu machen vermag:45 im Rahmen der "Transformation

der griechischen Tragödie im Abendland" (68), die ihren
Weg über Seneca genommen hat, rückt die Personendarstellung
ins Zentrum, Individualisierung und Isolierung, Sympathie für
das Menschlich-Normale (81). Mit der "rationale [n] Diagnose
des Irrationalen" und der "Verabsolutierung des Individuums"
hat Seneca nämlich "wirkungsvolle Muster" für die europäische
Literatur bereitgestellt (80fif.).

40 Es geht um die Weise der Selbsttötung der Iocasta.
41 Vgl. z.B. DlNGEL-Rez., 128.
42 O. ZwiERLEIN, Senecas Phaedra und ihre Vorbilder, Abh.Akad.Wiss.Mamz

1987 Nr.5, 45 Anm.85; ähnlich R.J. Tarrant, "Greek and Roman in Seneca's

Tragedies", m HSPh 97 (1995), 215-230, hier 227f.
43 Durch die "freie Verfügbarkeit" wurde dafür in der 'Typologie' der Boden

bereitet.
44 Offenkundig wird die methodische Orientierungssuche, wenn in dem

interessanten, allerdings hoch spekulativen Beitrag von M. VlELBERG, "'Necessitas' in
Senecas Troades", in Phiblogus 138 (1994), 315-334 den "Schlüssel" zur Erklärung
— gleichsam als theoretische Basis — die Beschreibung der Sozialstruktur am
franzosischen Hof des 17. Jh. durch Norbert ELIAS liefert. Vgl. auch u. S. 22.

45 "Die Transformation der griechischen durch die romische Tragödie".



FORSCHUNGSUBERBLICK UND METHODIK 21

Trotz grundsätzlicher Bejahung ist allenthalben die
Zurückhaltung, ja Gebrochenheit gegenüber einer stoischen Deutung
auffallig, anders im Falle des 'politischen Deutungsbemühens,46
bei dem sich eine biographisch-positivistische Methode mit
einem modernen Aktualisierungs- und Verlebendigungsstreben
zu paaren scheint.47 Das hat gute sachliche Gründe. Denn bei
der politischen, in gewisser Weise bis auf Martin Opitz (und
weiter auf Fabricius im 16. Jh.) zurückgehenden 'Decodierung'
wird von einer generellen, jedoch in diesem Fall gut cachierten

politischen Bedeutung römischer Literatur ausgegangen, so dass

eine wirkliche Kollision zwischen tragischer Poesie und Deutung

nicht stattfindet. Grundlegend ist die prinzipiell politische
Relevanz römischer Literatur. Das gilt generell für die Vertreter
einer 'politischen' Deutung.48 Bei J. David Bishop ist darüber

46 Vgl. die allgemeine Bemerkung von D. FOWLER, Roman Constructions (New
York-Oxford 2000), 30 "The fashionable political reading of poetics tends to be

vague about how it is grounded".
47 Es ist zu vermuten, dass die deutlich zunehmende Hinneigung zum

Theatralischen und Spektakulären, zur Auffuhrung als unverzichtbarem Element der
Senecatragodien einer ähnlichen Verlebendigungstendenz entspringt — verwiesen
sei zu dieser viel verhandelten Frage nur auf den Tagungsband Seneca in Performance

(o. Anm 20), den Bericht über Wiederaufführungen und Adaptionen bei
F. ClTTI — C. NERI, Seneca nel novecento Sondaggi sulla fortuna dt un "classico"

(Roma 2001), 81-148, auch M. CocciA, "L'anteprima del 'Tieste' dl Seneca

(Roma, Teatro Valle, 6 Febbraio 1953)", in Maia 54 (2002), 277-294 und den
Bericht über die Baseler ^«-Aufführung- A W. Lenz, "Die Inszenierung einer
antiken Tragödie — 'Medea' von L. Annaeus Seneca", in Rezeption des antiken
Dramas aufder Buhne und in der Literatur, hrsg. von B ZIMMERMANN, Drama
Bd.10 (Stuttgart-Weimar 2001), 1-119 —, hinzukommt wohl zumindest latent
ein neues Sensorium fur visuelle Medien (vgl. z B. J. AXER, "Animal Theatre-
Seneca's 'Phaedra' and Calpurmus Siculus' 'Eclogue' VII", in Scaenica Saravi-
Varsoviensta [o. Anm.34], 93-99, bes. 99) Methodisch wichtig- E.A. SCHMIDT,
"Der dramatische Raum der Tragödien Senecas", in WS 114 (2001), 341-360

48 Ich nenne nur die Freiburger Dissertation von S. Grewe, Die politische
Bedeutung der Senecatragodien und Senecas politisches Denken zur Zeit der Abfassung

der 'Medea' (Wurzburg 2001), mit gutem referierenden Überblick über die

Forschungsgeschichte (l4ff.); (partiell) die These von A. ARCELLASCHI, Medee
dans le theätre latin d'Ennius h Senique (Paris-Rome 1990), J.D. BlSHOP, "Senecas

'Oedipus'- Opposition Literature", m CJ 73 (1977/78), 289-301 und Id.,
Seneca's Daggered Stylus Political Code in the Tragedies (Konigstein/Ts 1985).
— W.M CALDER III, der mit seiner Arbeit "Seneca: Tragedian of Imperial Rome",



22 WOLF-LUDER LIEBERMANN

hinaus nicht nur das autorspezifische biographische Moment
besonders ausgeprägt, sondern er bedient sich, um Senecas Aufruf

zur Revolution plausibel zu machen, als offenbar fur
notwendig erachteten Orientierungsrahmens zusätzlich einer
soziologischen Theorie der Massenbewegung aus dem Jahre 1951.49

Die interpretatio Stoica berührt dagegen das Verständnis des

Tragodientextes unmittelbar. Eine stoisch-philosophische
Konzeption setzt die Eigenverantwortlichkeit des Menschen
voraus.50 Was dem scheinbar widerspricht, wird den Konventionen
des literarischen Genus zugeschrieben, ist aber — zumal nach
Lukrez — nicht mehr ernst zu nehmen. Die Gotter werden zu
Allegorien, Prologfiguren wie Iuno, der Schatten des Tantalus,
der Schatten des Thyest zu Symbolen für menschliche Seelen-

krafte. Iuno/Turnus bei Vergil ist eine zulässige Parallele, nicht
dagegen Iuno/Aeneas.51 Während die 'affektdramatischen'
Elemente, wenigstens zunächst, einer stoischen Interpretation relativ

leicht zuganglich sind, steht das mit den 'schicksalsdramatischen'

anders.52 Vorstellungen wie Erb- oder Geschlechterfluch

müssen ausgeschaltet werden. Dazu gehört aber auch der bei
Seneca so verbreitete Gedanke von Gefährdung und Sturz alles

in CJ 72 (1976/77), 1-11 meist unter den 'politischen Interpreten gefuhrt wird,
ist kaum darauf zu beschranken Sem Ansatz steht vielmehr dem Mentahtatsge-
schichthchen REGENBOGENS gar nicht so fern (mit stärkerer Akzentuierung des

appellativen Moments).
49 S Bishop, "Seneca's Oedipus", 298f Vgl auch o Anm 44. — Methodisch

kommt in der spateren Arbeit Senecas Daggered Stylus der Rekurs auf Poppers Fal-

sifikationsprinzip hinzu (was bei einem solchen Ansatz wohl kaum praktikabel ist),
die historische Funktion des Mythos sowie der Anspruch, das 'Rhetorische',
Widersprüchliche und Abschweifende als Präsentation des 'Code' zu verstehen
und gerade dadurch die fehlende Einheit herzustellen, außerdem die Einbettung
in die rhetorische romische Literatur

50 Ich beziehe mich erneut auf LEFfiVRE, msbes. "Gotter, Schicksal und
Handlungsfreiheit"

51 So aber u.a O. ZwiERLEIN, Senecas Hercules im Lichte kaiserzeitlicher und
spatantiker Deutung — Mit einem Anhang über 'tragische Schuld' sowie Seneca-

Imitationen bei Claudian und Boethius, Abh.Akad Wiss.Mainz 1984 Nr 6, 15ff
52 Die stoisch-philosophische Interpretation hat LefEVRE vielleicht am

energischsten in den beiden frühen Aufsätzen zum Agamemnon ("Schicksal und
Selbstverschuldung" und "Schuld des Agamemnon") plausibel zu machen gesucht



FORSCHUNGSUBERBLICK UND METHODIK 23

Großen. Er muss so verstanden werden, dass eine durch die
herausgehobene Stellung bedingte Verführung zu moralischem
Fehlverhalten Ursache des Sturzes ist, und zwar ausschließlich.53
Das setzt eine starke Homogenisierung voraus.54 Wenn aber im
Sinne der "poetischen Evidenz", "pointierter Ausdrucksweise"

häufig auf die — an sich notwendige — Herausarbeitung des

subjektiven Verhaltens des Menschen, seiner persönlichen
Verantwortung in den Tragödien verzichtet wird,55 dann sieht es

ganz so aus, als spiegelten sich genau darin die nicht
homogenisierbaren mythisch-poetischen Elemente. Impliziert ist jedenfalls

zum einen, dass das tragische Sujet ein ungeeignetes oder
zumindest nur unzureichend geeignetes Medium für die
Vermittlung stoisch-philosophischer Anliegen darstellt, zum anderen

aber, dass es in die Kompetenz des das dramatische Geschehen

und damit den Text selbst überschreitenden aufmerksamen'
Lesers fällt, den Mythos radikal stoisch zu verstehen.56

53 Vgl. bes. "Schuld des Agamemnon", 69, 71 f.; dagegen schon E. FaNTHAM,
"Seneca's 'Troades' and 'Agamemnon': Continuity and Sequence", m C] 77
(1981/82), 118-129, hier 120 Anm.l. — Das Problem des Wutens der Fortuna
wird dadurch gelöst, dass Seneca auch in den Prosaschriften eine 'unstoische'

Fortuna-Konzeption kennt ("Götter", 182) — vielleicht aufgrund von Lebenserfahrung;

vgl. zu dem Problemkreis aus jüngster Zeit z.B. G. CAMB1ANO, "Seneca

e le contraddizioni del 'sapiens'", in Incontri con Seneca, a cura di G. GARBARINO

e I. LaNA (Bologna 2001), 49-60.
54 Gerade bei diesem topischen Denkmodell stellt das Verhältnis von subjektiver

Verantwortlichkeit und objektiver Gegebenheit ein uraltes Problem dar. Vgl.
nur Aeschyl. Ag. 750ff. [mit Aeschylus. Agamemnon, ed. byJ.D. DENNISTON and
D. Page (Oxford 1957), 136 und Aeschylus. Agamemnon, ed. with a Commentary

by Ed. FRAENKEL, II (Oxford 1950), 349f.]. In dem bei Horaz vorliegenden
komplizierten Verhältnis von Lebensumstanden und Lebenshaltung, der
doppeldeutigen 'Bescheidenheit', wird es weitergeführt. Die Probleme und die sich daraus

ergebenden Diskussionen ahnein sich in verblüffender Weise. — Ausfuhrlich
zu den loci defortuna-. Seneca Agamemnon, ed. with a Commentary by R.J.
Tarrant (u. Anm.l05), 181-184.

55 S. "Schuld des Agamemnon", 70 Anm.4, 69, 67, 71, 73, 75 Anm.3, 83,
87 Anm.3.

56 Vgl. "Schuld des Agamemnon", 89. — P. Riemer, "Zur dramaturgischen
Konzeption von Senecas 'Agamemnon'", in Griechisch-römische Komodie und Tragödie

II (o. Anm.34), 135-151, der den Agamemnon als "Allegorie menschlicher
Schuld" (151) deutet, geht den grundsätzlicheren Problemen aus dem Weg.



24 WOLF-LUDER LIEBERMANN

Wie wenig der stoische Fatum-Begriff mit dem Oedipus-
Geschehen vermittelbar ist, darauf hat Kurt von Fritz57
aufmerksam gemacht (27f£). Es hilft kaum, die Furcht vor dem
Schicksal als beherrschendes Affektmotiv des Senecastücks zu
verstehen58 oder gar wie ein rigider Stoizismusvertreter, Norman
T. Pratt, zu erklären, Seneca sei es eben mehr auf das Verhalten
des Menschen gegenüber dem Schicksal angekommen als auf
das Schicksal selbst.59 Von Fritz hat freimütig zugestanden, dass

ein "ungelöster Rest" bleibt. Insoweit kann die senecaische

Tragödie nur ein Zwitter sein, die bei v. Fritz (23f.) vorgeprägte
Rede von dem stoischen "Hintergrund"60 und ähnliche
Formulierungen ergeben sich daraus. Selbst mit der Leidenschaftsdramatik

hat es aber seine Schwierigkeiten. Zwar möchte v. Fritz
dem durchschnittlichen Rezipienten zugestehen, dass er "beim
Anblick der von ihren Leidenschaften zerrissenen und
zugrundegerichteten Personen der Dramen wohl Schrecken und
Jammer empfinden [mag], vor allem, wenn er an seine eigenen
Unvollkommenheiten denkt" (25), doch setzt dies erstens

voraus, dass die dargestellten Leidenschaften eindeutig
abschreckend sind — es gibt durchaus andere, die Faszination
durch das Böse anerkennende Auffassungen,61 und im Fall des

57 K. V FRITZ, "Tragische Schuld und poetische Gerechtigkeit m der griechischen
Tragödie" (zuerst 1955), in Id., Antike und moderne Tragödie (Berlin 1962), 1-112.

58 Auch W. SCHETTER, "Senecas Oedipus-Tragodie" (zuerst 1968 unter dem Titel
"Die Prologszene zu Senecas Oedipus", Zusatz 1970), in Senecas Tragödien (o. Anm 9),
402-449 [wieder abgedr. in Id., Kaiserzeit und Spatantike (Stuttgart 1994), 45-78]
schafft kaum Abhilfe. — Vgl. weiter P.J. Davis, Shifting Song The Chorus in Senecas

Tragedies (Hildesheim 1993), 55 (s. auch 157ff.), entsprechend schon Id., "Fate and
Human Responsibility in Senecas 'Oedipus'", in Latomus 50 (1991), 150-163.

59 N.T. PRATT, Seneca's Drama (Chapel Hill-London 1983), 101. Die
Aussparungsstrategie findet sich auch bei C. ZlNTZEN, "'Alte virtus animosa cadit'"
(Ongmalbeitrag 1971), m Senecas Tragödien (o. Anm.9), 149-209, hier 178: "ein
verhängnisvolles Schicksal, dessen moralische Seite aber nicht zur Diskussion
gestellt wird,..." (zum Herc.ft).

60 S. aber auch schon REGENBOGEN, o. S. 5.
61 Zu verweisen ist insbesondere auf die Deutung von POE, "Thyestes"

(o. Anm.36). Es sei eine Faszination des Autors und des Publikums zu unterstellen,

anders lasse sich die spurbare Lust an der Beschreibung nicht verstehen.
"In this play [sc. Thyestes], vitality/passion is an expansive, explosive thing, like a



FORSCHUNGSUBERBLICK UND METHODIK 25

Leidens dürfte es ohnehin schwierig werden —•, und zweitens,
dass das Bewusstsein für die Lösungsmöglichkeiten im Sinne
der Stoa ausgeblendet bzw. in einen die Dramenrezeption tran-
szendierenden Raum verlagert wird. Damit handelt es sich bei
der stoischen Interpretation auch in dieser Hinsicht um einen
reduzierten62 Stoizismus.63

Einen der wenigen Versuche, in denen die Frage nach der

'Tragik' angesichts einer stoischen Deutung bewusst und reflektiert

angegangen wird, unternimmt — jedenfalls für die Phaedra

— Leeman.64 Die Tragik des Hippolytus bestehe darin, dass er

storm" (375); ähnlich, wenn auch etwas verhaltener, Id., "The sinful nature of the

protagonist of Seneca's Oedipus", in Seneca Tragicus, ed by A.J BOYLE (Berwick
1983), 140-158. — Vgl. auch Seneca's 'Troades', ed. by E. FANTHAM (Princeton
1982), 18, dazu H.M. Hine, in JRS 77 (1987), 256-258, hier 257; Tarrant
(Ed.), Seneca's Thyestes (u. Anm.105), 25 und u. S. 39; HUTCHINSON (o. Anm.26),
63; Seneca's 'Phoemssae', ed by M. FRANK (Leiden 1995), 30; 36; F. DUPONT, Les

monstres de Senique (Pans 1995), bes. 243; S.I. JOHNSTON, in Medea. Essays on
Medea in Myth, Literature, Philosophy andArt, ed by J J. CLAUSS and S.I. JOHNSTON

(Princeton 1997), 1 Of., sowie M. NUSSBAUM, "Serpents in the Soul. A
Reading of Seneca's 'Medea'", ibid., 219-249 [= Kurzfassung von Ead., The Therapy

ofDesire (Princeton 1994), 439ff.], bes. 246f.; Seneca Tragedies, ed. and transl.

byJ.G. FlTCH, I, Loeb Class. Library (Cambridge, Mass.-London 2002), 22; Id
& S. McElduff, "Construction of the Self in Senecan Drama", in Mnemosyne
S.IV 55 (2002), 18-40, hier 36; s. auch SCHIESARO, u. S. 45f.

62 Von 'reduziertem' Stoizismus lasst sich durchaus auch sprechen, wenn mit
einer negativen sympatheia ton holon gerechnet wird (so POE, "Oedipus"
[o. Anm.61]). —Vgl. auch die klare Stellungnahme von K. ABEL, "Seneca. Leben
und Leistung", in ANRWYl 32, 2 (Berlin-New York 1985), 653-775, hier 756f.

63 Das war der Grund, weshalb ich vor längerer Zeit — W.-L. LlEBERMANN,
Studien zu Senecas Tragödien (Meisenheim 1974), 3ff., 236fF.; Weiteres: Id., Rez.

von N.T. PRATT, Senecas Drama (Chapel Hill-London 1983), in Gnomon 59
(1987), 110-120, bes. Il4f., 117 — vorgeschlagen habe, von der direkten poetischen

und uberwiegend emotionalen Rezeptionsebene eine zweite Ebene stoischer
Reflexion zu unterscheiden ("deutende Verarbeitung", "Ästhetik der Distanz"),
fur die es sowohl im Inhalt als auch im argumentierenden, kategorisierenden Stil
und im "Verweisungscharakter" des Werks selbst rezeptionssteuernde Hinweise
gibt [vgl. dazu auch J. BRANDT, Argumentative Struktur in Senecas Tragödien
(Hildesheim 1986), mit der Rez. von E. LefEvre (o. Anm.34)]. Nach erneuter
Beschäftigung mit der Materie und v.a der wissenschaftlichen Literatur scheint
mir der Vorschlag immer noch vernunftig, fast zwingend.

64 A.D. Leeman, "Senecas 'Phaedra' as a Stoic Tragedy", in Miscellanea Tra-

gica in honorem J.C. Kamerbeek, coll. J.M. Bremer, S.L. Radt, C.J. RuiJGH
(Amsterdam 1976), 199-212.



26 WOLF-LUDER LIEBERMANN

einer fanatischen Selbsttäuschung unterliege, seine Lebenshaltung

sei stoisch begrundbar, entspringe aber tatsächlich dem

furor, so dass tragische Ate vorliege (203), die Tragik der Phaedra

ergibt sich daraus, dass sie sich ihrer Machtlosigkeit gegen den

Affekt, den sie eben von Anfang an hatte bekämpfen müssen,
bewusst ist (205). Auch hier müssen offenkundig die stoischen

'Lösungsmoglichkeiten' ausgeblendet werden, um von Tragik
sprechen zu können.65 Die notwendige Konsequenz einer
solchen Deutung ist, dass die Tragödien an den Intellekt und
nicht an das Gefühl appellieren (211£), resultiert die 'Tragik'
doch schlicht aus einem intellektuellen Irrtum bezüglich des

'wahren' Stoizismus.66

65 Natürlich kann man versuchen, 'Tragik' anders zu definieren (nicht als

"unschuldig schuldig" und nicht als "Pflichtenkolhsion") Das versucht I. Opelt,
"Senecas Konzeption des Tragischen" (Originalbeitrag 1969), in Senecas Tragödien
(o Anm 9), 92-128, indem sie Senecas Tragödie als "Tragödie des Bosen", als

"ne/ar-Tragodie" einstuft Das Entscheidende bleibt dabei aber ungeklärt, nicht
umsonst kann dann von den "wenigen echten tragische[n] Konflikten in Senecas

Tragödie" (105) oder der "Tragödie der Uberwindung des nefas durch die heroische

virtus' (102) die Rede sein Worin das 'Tragische' besteht, bleibt offen (vgl
schon LEEMAN, a O., 211 Anm 32) Das gilt auch nicht nur fur die Vorstellungen

von G Mazzoli, z.B "II tragico in Seneca", in Lexis 15 (1997), 79-91,
sondern fur zahlreiche Anwendungsweisen des Begriffs

66 Einen radikal philosophischen Versuch, eingeschränkt auf die Affektpro-
blematik (Medea), hat in jüngerer Zeit A. SCHMITT, "Leidenschaft in der sene-
canischen und euripideischen Medea", in Storia, poesia epensiero nel mondo antico
Studi in onore dt M Gigante (Napoli 1994), 573-599 vorgelegt Ausgehend von
dem Misstrauen gegenüber dem Gefühl der Betroffenheit des Rezipienten (575)
wird die Affekttheorie Senecas m die Leidenschaftsdarstellung selbst verlagert,
Medea wird zum Demonstrationsobjekt "Das Darstellungsinteresse Senecas

konzentriert sich auf die bewußten Handlungen, mit denen jemand einem Antrieb
oder Gefühl, das er in sich verspürt, zustimmt und sie sich entfalten laßt" (583,
s auch 585) Die "exzessive Leidenschaft" (582) ist daher nicht poetisch bedingt
— auch nicht emotional-apotreptisch —, sondern systematisch notwendige Folge
von Senecas Leidenschaftsbegriff Identifikation wird auf der intellektuellen bzw
belehrenden Ebene hergestellt Senecas Tragödien dienen einem "allgemeinen
Interesse" — damit handelt es sich auch nicht um dichterische Verarbeitung von
"Erfahrungen am Kaiserhof" (575), sie wollen vielmehr "gewissermaßen Einsicht
in den psychischen Mechanismus geben, dem jeder sich unterwirft, der
Leidenschaften in sich zulaßt" (598). — Vergleichbar ist der Ansatz von NUSSBAUM,

"Serpents in the soul" (o Anm 61), allerdings wird hier der dramatischen Poesie
ihr Eigenrecht eingeräumt, die letztlich den Stoizismus unterlauft



FORSCHUNGSUBERBLICK UND METHODIK 27

Dass Tragödie und Philosophie, gar stoische Philosophie nicht
restlos miteinander vereinbar sind,67 wussten Birt und Egermann
— Jürgen Blänsdorf hat dem vor einiger Zeit noch einmal deutlich

Ausdruck verliehen,68 und jüngst hat Harry M. Hine die
Grenzen einer stoischen Interpretation aufgewiesen.69 Trotzdem
leben die Senecatragödien als stoische Lehrstücke, z. T. sogar als

für den Zögling Nero bestimmte stoische Lehrstücke,70
ungebrochen fort (teilweise vermischt mit Zeitkritik), nicht zuletzt in
Werken, die auf die breitere Öffentlichkeit wirken.71

b) Literatur — Literaturgeschichte

Einen ganz anderen Zugang sucht exemplarisch Gerhard
Müller in seiner Oedipus-Arbeit. Müller trifft die bekannte

Untergliederung in "Fatums- und Leidenschaftsdramen".72 Der

67 Von Konflikten mit der stoischen Philosophie in einzelnen Sachfragen sei
hier abgesehen — dazu z.B. DAVIS, Shifting Song (o. Anm.58).

68 J Blänsdorf, "Stoici a teatro' La Medea dl Seneca nell'ambito della teo-
ria della tragedia", in R1L 130 (1996), 217-236.

69 Seneca. Medea, ed. by H.M. HlNE (Warminster 2000), 25ff.
70 Z.B. M. Fuhrmann, Geschichte der romischen Literatur (Stuttgart 1999),

276, 284f. Ganz anders dagegen M. V. ALBRECHT, Geschichte der romischen
Literatur II (2. verb u erw. Aufl. München 1994), 945: "düsteres Pendant zu den
philosophischen Schriften", "eine rhetorisch gesteuerte Einübung des Bosen, die
höchstens indirekt [von mir gesperrt] die Erkenntnis zu vermitteln vermag,
daß es ohne rechte ratio und von ihr gelenkte praktische Philosophie keinen Ausweg

gibt". — Aber auch auf einem der zahlreichen wissenschaftlichen Kongresse
zum 2000. Geburtstag Senecas wurde vehement der philosophisch-stoischen Deutung

das Wort geredet — und zwar dadurch, dass man das Unverträgliche auf
Konto der agierenden Tragodienfiguren setzte, ansonsten aber eine mit dem
Prosawerk vertragliche, nicht erst vom Rezipienten zu ergänzende yzrfzzr-Philosophie
in den Werken selbst positiv dargestellt fand: G.G. BlONDI, "II filosofo e ll poeta
Seneca contro Seneca?", in Scienza, cultura, morale in Seneca, a cura dl P. FeDELI

(Bari 2001), 17-34 [vgl. schon Id. (ed.), II 'nefas'Argonautico Mythos e logos nella
Medea' dt Seneca (Bologna 1984)]; s. auch G. ArICÖ, "La morale della 'fabula'
Su alcuni problemi del teatro dl Seneca", ibid., 87-113

71 Z.B. Kindlers Neues Literatur Lexikon, hrsg. von W. JENS (München
1988/98), Bd. 15, 192ff. — Uber die Entwicklung der philosophisch-stoischen
Deutung von Melanchthon an BLÄNSDORF, "Stoici" (o. Anm.68), 225ff.

72 Muller (o. Anm.23), 395.



28 WOLF-LUDER LIEBERMANN

Oedipus ist ein reines Schicksalsdrama. "Fluch und Schicksalsangst"

(383) sind die bestimmenden Kategorien.73 "Der Dichter

stellt die Unentrinnbarkeit des Geschicks schaudernd vor die
Seele" (394). Damit kann zwanglos von "Tragik" gesprochen
werden (392, 395, 396, 397), von "tragischer Situation" (381,
388), "tragischer Verzweiflung" (383; s. auch 388). Selbst auf die
Griechen der Troades fällt eine "Abschattung von Tragik", da sie

dem Fatum unterworfen sind (396). Im Oedipus geht es "nicht
um Moral", so wenig wie in den anderen Stücken (394fl). Dann
aber folgt eine aufschlussreiche Beobachtung: selbst die
"ungeheueren, zweifellos schuldhaften Leidenschaften der Medeen,
Phaedren, Klytemnaestren [sie] und des Atreus... werden
ebensowenig wie ungeheuere Schicksale bei Seneca moralisierend
gesehen, sondern dichterisch und menschlich mit Schauern der

Ergriffenheit". Auch die Affekte werden demnach unter dem
Aspekt des Fatum (und des Geschlechterfluchs) gefasst. Müller
nimmt dabei für die produktive Rezeption Senecas, und darauf
kommt es hier an, eine vergleichsweise geringe Freiheit in
Anspruch, denn er spricht Seneca trotz aller positiven Bewertung
"nur umformende Kraft" zu (396; s. auch 399). Der Mythos
und seine autoritative Gestaltung setzt dem Autor Grenzen,
anders formuliert: der Autor lässt sich auf die Welt des Mythos
ein und akzeptiert dessen Geltung. Genau dies aber bestimmt
den Verständnishorizont des Interpreten.74

Von Otto Zwierlein75 wird das Verfahren bewusst zum Prinzip

erhoben, unter Einbeziehung auch anderer literarischer
Gattungen. Die "von den antiken Dichtern gerne wahrgenommene
Möglichkeit, dem freien Spiel der Phantasie im Wettstreit mit
den Vorgängern auch innerhalb der relativ eng abgesteckten
Grenzen des Mythos einen Weg zu bahnen" (54), die "Technik

73 Dazu zuletzt auch G. GARBARINO, "Necessitä e libertä in Seneca tragico",
in Incontri con Seneca (o. Anm.53), 29-48.

74 Entsprechendes gilt auch fur G. PETRONE, La senttura tragica dell'trrazio-
nale (Palermo 1984), s. etwa 9; 52fF. (zu furor— Furien).

75 O. ZWIERLEIN, "Die Tragik der Medea-Dramen", m Literaturwissenschaft-
Itches Jahrbuch (Gorres-Gesellschafi) N.F. 19 (1978), 27-63.



FORSCHUNGSÜBERBLICK UND METHODIK 29

der imitatio und aemulatio" (32 Anm.15),76 sichert auch den

Senecatragödien den Anspruch auf 'Tragik': in der Medea ist es

die 'Tragik' des menschlich-realistischen Iason, der an dem

mythisch-dämonischen Wesen Medeas scheitert,77 im Hercules

furens — "ganz wie bei Euripides" — die Tragik des Helden,78
der sich "auf dem Höhepunkt seines Triumphes... selbst zu Fall

bringt, indem er im unverschuldeten, von der rachsüchtigen
Göttin geschickten Wahn seine eigenen Kinder und seine Frau
vernichtet" (28). Abgesichert wird die 'Sympathie' für den Helden

durch Fiteratur: durch die Dichter der Kaiserzeit (32f.),
durch Claudian, aber auch durch die augusteische Fiteratur und
nicht zuletzt durch Euripides selbst — erneut methodisch
bewusst, denn "das Urteil der mit Seneca selbst in unmittelbarem

Kontakt stehenden oder doch in der antiken Gedankenwelt

fest verhafteten Autoren soll dem heutigen Philologen...
den Weg weisen helfen" (32 Anm.74). Iuno ist hier autonome
Gegenspielerin des Hercules (15ff.), wie bei Vergil Gegenspielerin

des Aeneas (direkte Bezugnahme ist vorausgesetzt), Analogien

bei Ovid und Euripides werden aufgezeigt, "es kann demnach

[von mir gesperrt; sc. wegen des "vergilischen und
ovidischen Ebenbildes"]... kein Zweifel bestehen, daß Seneca

seine Prolog-Sprecherin als wirkmächtige Gottheit verstanden
wissen will" (18). Dass dann im ganzen Stück "Hercules das

unschuldige Opfer göttlicher Mißgunst" (21) ist, impliziert aber,
dass die sich über menschliches Maß erhebende virtus animosa
keinesfalls negativ gefasst werden kann.79 Hercules ist objektiv

76 Diesem Ansatz ist die Arbeit von R. Jakobi, Der Einfluß Ovids aufden
Tragiker Seneca (Berlin-New York 1988) entsprungen.

77 Vgl. dagegen HlNE, Medea (o. Anm.69), 18ff.
78 ZwiERLEIN, Senecas Hercules (o. Anm.51).
79 Fur den umstrittenen Vers Herc.f. 201 werden erneut literarische Vorlagen

herangezogen: Phaethon bei Euripides und Ovid [s. auch Seneca's 'Herculesfurens'.
A Critical Text with Introduction and Commentary by J.G. FlTCH (Ithaca-London

1987), 158ff.; DAVIS, Shifting Song (o. Anm.58), 133ff.; Tarrant, "Greek
and Roman" (o. Anm.42), 224; ausführlich Seneca. Hercules furens. Einleitung,
Text, Übersetzung und Kommentar von M. Billerbeck (Leiden 1999), 241 ff.];
dieses Mal wird allerdings die stoische Deutung des Mythos zum entscheidenden



30 WOLF-LUDER LIEBERMANN

schuldig, subjektiv aber unschuldig. Damit ist eine
Heranführung an die Tragik der griechischen Tragödie erzielt.80 Der
"Gegensatz zu der griech. Gestaltung" (12) ist insoweit beseitigt,
als Hercules nicht durch das Irrationale in seinem Innern und
schuldhaft durch Missbrauch der ihm zur Verfügung stehenden

Macht, wie vielfach angenommen wurde, in den Wahnsinn und
zur Mordtat getrieben wurde, sondern — mythosgerecht —
durch eine göttliche Gegenmacht. Der Preis, der dafür zu zahlen

ist, verrät sich in einer kurzen Anmerkung: die zugrundeliegende

Göttervorstellung (die ja in einem anderen, bereits
beschriebenen Interpretationszugang von entscheidender Bedeutung

war) wird als eine "religionsphilosophische Frage" abgetan,

— "inwieweit [nämlich] diese Juno des Mythos für Seneca noch
eine wirkliche Gottheit im Rahmen des antiken Polytheismus
darstellte" (15 Anm.26).81 In Gilbert Lawalls Aufsatz zum Hercules

furens wird ähnlich argumentiert,82 an die, die Hercules
eine Schuld zusprechen, richtet sich der Vorwurf der
Vernachlässigung der literarischen Tradition (Vergil und Ovid).83

Die hier sichtbar werdende Methode gattungs- und
literaturimmanenter Betrachtung hat durch Gustav Adolf Seeck84 eine
umfassende und pointierte Explikation erfahren, die ihr ein

Kriterium (die Parallelen fur magnammus sind dann wieder Vergils Aeneas und
Claudians Stilicho). Der Hercules fiirens wird schließlich sogar zum stoischen
exemplum im Hinblick auf den Willen zum tapfer ertragenden Weiterleben,
wiederum freilich angeregt (29; 45/6 Anm.83) durch Euripides.

80 Die grundsatzlichen Erkenntnisse von K V. FRITZ (o. Anm.57) finden volle
Berücksichtigung (das zeigen auch die uberzeugenden Ausfuhrungen zu den
Begriffen scelus, error, casus, nocens, innocens, tnsons usw. bei Seneca, 35ff.).

81 Die Hinwendung zu den Quellen und Vorbildern kann dann aber auch
leicht zu einer Minimalisierung der Differenz und der 'Differenzquahtat' fuhren,
so dass sich das Interesse Senecas auf die effektvolle Ausgestaltung von Einzelbildern

und Glanznummern reduziert: ZwiERLEIN, Senecas Phaedra (o. Anm.42),
zB 19, 28, 47, 50.

82 G. Lawall, "Virtus and pietas in Senecas Hercules furens", in Seneca Tra-

gicus (o. Anm.61), 6-26 [zur Interpretation vgl. auch A.L. Motto & J R. CLARK,
Senecan Tragedy (Amsterdam 1988), 261-294].

83 Vgl auch BlLLERBECK, Hercules furens (o. Anm.79), bes. 184f
84 G.A. SEECK, "Senecas Tragödien", in Das romische Drama (o. Anm.27),

378-426.



FORSCHUNGSÜBERBLICK UND METHODIK 31

scharfes Relief gibt und als — zeitgleiches — kontrastives
Gegenstück zu Lefevres 'Typologie' verstanden werden kann.
Bereits der erste Satz gibt den entscheidenden Hinweis: "Den
Tragödiendichter Seneca kennen heute nur wenige, und
diejenigen, die ihn kennen, wissen nicht recht, ob sie ihn wirklich
einen Dichter nennen sollen". Die Tragödien werden streng als

Dichtung bzw. als Literatur gefasst. Das bestätigt sich im Lauf
des umfangreichen Aufsatzes unter unterschiedlichen Aspekten
immer wieder: "Wir haben es hier mit Literatur in prägnantem
Sinne zu tun", daher ist die "Auseinandersetzung mit vorausgegangener

Dichtung" konstitutiv (388). Die Wirkungsgeschichte
steht unter strikt literarischer Perspektive (378ff.), nach der Relevanz

für die Entwicklung des europäischen Dramas bis in die

Gegenwart hinein wird gefragt (4l9ff.). Nur deshalb kann sogar
von der "Seinsweise von Dichtung" die Rede sein, und davon,
dass "die Kunst ihren eigenen Gesetzen folgt" (424). Senecas

Tragödien sind "literarhistorisch sehr voraussetzungsreiche
Gebilde" (390), er "[baut] auf dem Uberlieferten in einer Weise

auf[...], die zeigt, daß seine Dichtung... weniger auf originäre
selbständige dichterische Auseinandersetzung mit der Wirklichkeit

und ihrer Umsetzung in die Kunst zurückgeht, sondern
eher ein innerliterarisches Phänomen ist. In seiner Zeit vermag
die Literatur von einem inneren Automatismus zu leben, der

von der rein literarischen Dynamik des bereits Vorhandenen
vorangetrieben wird: Literatur erzeugt Literatur" (400f.). Der
Impuls ist ein künstlerisch-literarischer, der Rückgriff auf die
alten Stoffe und deren Gestaltung findet seine Erklärung in der
'Institution' Literatur. Der Gedanke der "Literarisierung" führt
aber weiter, denn diese "wirkt sich selbst auf Senecas Darstellung
des Menschen aus und führt zu einem Bild des Menschen, bei
dem wir jederzeit damit rechnen müssen, daß es nicht der
Ausdruck psychischer Wirklichkeiten ist, sondern bloße
Fortführung literarischer Konventionen" (vgl. auch 402). Es ist
naheliegend, dass damit nicht nur die positive Wiederaufnahme des

berühmten Wilamowitz-Wortes von der senecaischen Medea,
die die euripideische gelesen habe, verknüpft ist, sondern auch



32 WOLF-LUDER LIEBERMANN

das Phänomen 'Manierismus' in den Blick kommt (389), wobei
zutreffend und konsequent die künstlerische Fundierung (in
Kontinuität und Diskontinuität) festgehalten ist.85 Die
literarhistorische Einordnung macht — gattungsspezifisch — die

Abgrenzung zur griechischen Tragödie, ansonsten — als epigonales

Phänomen — die zur Literatur der romischen Klassik
erforderlich (388f.). Der bewusste Stilwille bedingt einen "Pan-
korrelationismus", eine "motivische Dichte", die geradezu sinnlos

ist, denn es " [kommt] nicht auf logische, dramatische oder

sonstige Ordnungsstrukturen an" (398). Alles wird der Subjektivität

der Figuren — und man darf vom Denkmodell her

ergänzen: des jedenfalls impliziten Autors — verdankt, nicht

85 Man hat gelegentlich versucht, 'Manierismus' zum Schlusselbegriff fur das

Senecaverstandnis zu machen- bes Chr. Wanke, Seneca, Lucan, Corneille Studien

zum Manierismus der romischen Kaiserzeit und derfranzösischen Klassik (Heidelberg
1964); E Burck, Vom romischen Manierismus (Darmstadt 1971), J -A. SHELTON,
"Seneca's 'Medea' as Mannerist Literature", in Poetica 11 (1979), 38-82, ansatzweise

auch schon Ead Seneca's Hercules Furens Theme, Structure and Style

(Güttingen 1978), 11 ff., I. Frings, Odia fraterna als manienstisches Motiv — Betrachtungen

zu Senecas 'Thyest' und Statius' 'Thebais', Abh Akad Wiss.Mainz 1992 Nr 2
(in enger Anlehnung an Burck) Dabei wurden Zeitgeist, Weltanschuung,
Menschen- und Weltbild, Lebensgefuhl, politische Verhaltnisse und sogar
autobiographische Fakten integriert [So ist es kein Zufall, dass G. Thome in ihrer ldeen-
geschichthchen Studie Vorstellungen vom Bosen in der lateinischen Literatur
(Stuttgart 1993) auch auf BURCK zurückgreifen kann (279 Anm713); Spuren
dessen finden sich auch bei SEECK, 3 89f.] Wenn von einem "manieristischen
Ganzen" gesprochen wird, wenn Konflikte von Werten und Bewertungen Bestandteile

des Manierismus sind, ihm schließlich verdankt wird, den Rezipienten "denken

zu machen" (SHELTON, "Seneca's 'Medea'", 47, 62ff, 69), dann hat der Begriff
seine Leistungsfähigkeit verloren. Es ist zuzugeben, dass dem durch die Manie-
rismusdebatte Vorschub geleistet wurde (die sog symptomatische Interpretation
Manierismus als Symptom einer Krise). Manierismus ist aber ein vorrangig
sprachlich-stilistischer, m jedem Fall artistischer Begriff, der von der Abgrenzung gegen
das Konventionelle lebt. Man wird gut daran tun, sich an eine jungst
vorgeschlagene und gut fundierte Definition zu halten [R. Zymner, "Manierismus als

Artistik", in Manier und Manierismus, hrsg von W BRAUNGART (Tubingen 2000),
1-14; ausführlichere Fassung und Begründung in R ZYMNER, Manierismus Zur
poetischen Artistik bei Johann Fischart, Jean Paul und Arno Schmidt (Paderborn
1995), bes 65]- "ein Verfahren mit der Funktion, demonstrative Artistik
vorzufuhren" — Unter dem Etikett einer kulturwissenschaftlichen Ästhetik scheint
das Phänomen seine Wiederbelebung zu erfahren, s Pervertere Ästhetik der
Verkehrung (o Anm.34).



FORSCHUNGSÜBERBLICK UND METHODIK 33

"gedankliche Differenzierung", sondern eine "allgemeine aus-
drucksmaßige Stimmung" ist angestrebt (400). Dies aber ist nur
deshalb möglich, weil die senecaische Tragödie — wiederum —
Literatur im Gefolge anderer Literatur ist, deren Kenntnis
vorausgesetzt werden kann (401).

Angesichts eines solchen Ansatzes werden Fragen nach einer
politischen oder philosophischen Bedeutung der Dramen nicht
ganz leicht beantwortbar. Von politischer Opposition ist nicht
zu sprechen — es liegt keine "politische Gegenkonzeption" vor,
allenfalls "Kritik", und die ist moralischer Art ("Missbrauch der
Macht").86 Eine Übertragung auf die Zeitgeschichte bleibt der
"aktivierenden Interpretation" uberlassen, denn die Stücke selbst

bewegen sich im Mythos — so sehr, dass ihre Aktualität und
Zeitgemaßheit geradezu fraglich erscheint.87 Anders steht es mit
Moral und Philosophie, deren Aktualität durchaus zugestanden
wird (403), es ist sogar von "existenzieller Aktualität" die Rede,
die auch heute noch gilt (406). Die widersprüchliche Spannung
findet ihre Losung darin, dass "von der eigentlichen Handlung
der Dramen aus gesehen" dies alles im "Hintergrund" bleibt
(407). Damit ist erstens der Hiat zwischen Dichtung und
philosophischem Prosawerk grundsätzlich festgehalten.88 Die
Eruierung einer bestimmten Lehrmeinung und damit die
Unterstellung einer pädagogischen Absicht verbieten sich auf diese
Weise. Zweitens aber ist der nahtlose Anschluss an die griechische

Tragödie hergestellt: "Für die Helden Senecas gelten

86 Vielleicht ist diese "Entpohtisierung" aber fur Seneca überhaupt
symptomatisch, vgl. z B H Kloft, "Seneca und die Politik", in Prinzipat und Kultur
(o Anm.34), 39-49.

87 Bis dahin, dass ein ausgesprochener Gegensatz zwischen dramatischem Sujet
und Lebenswelt aufgestellt werden kann- "Die großen tragischen Gestalten sind
bereits Fremdkörper in der geistigen Umgebung, in die sie bei Seneca gestellt
sind Ihre Probleme sind tralatizisches Gut, bewahrte Themen fur Dramendichter,

aber anscheinend ohne existenziellen Bezug zur Gegenwart des Dichters"
(408)

88 Diesem Zusammenhang ist auch der Hinweis auf Sen. epist 7 mit der

Warnung vor der Verfuhrungskraft der spectacula und mala exempla zu integrieren
(404f), ebenso wie der auf die naturgemäße, durch die Sprecherrollen bedingte
Vieldeutigkeit des Dramas



34 WOLF-LUDER LIEBERMANN

grundsätzlich die gleichen unauflösbaren tragischen Verwicklungen

wie in der griechischen Tragödie" (407). Die einem
Drama auf stoischer Grundlage abgesprochene Tragik ist
restituiert, ja angeblich sogar verschärft.

Das ist verblüffend. Das Entscheidende ist: bei Seneca tritt der
Mensch in das Zentrum des Interesses und er ist für sein Schicksal

selbst verantwortlich, obwohl es nicht direkt ausgesprochen
wird (408). Man wird sich fragen müssen, warum? Die Antwort
kann im Sinne des Seeckschen Ansatzes nur lauten: das wird der

Aussparungstechnik verdankt, die sich aus der Orientierung an
der griechischen Tragödie ergibt. Dass die Tragik — auf
textimmanenter Ebene gewissermaßen — verschärft wird, liegt
allein daran, dass einerseits die "theologische Lösungsmöglich-
keit" (407) abgeschnitten,89 andererseits die stoische nicht ins

Spiel gebracht wird — sonst wäre eine Tragödie nicht zu schreiben.

Damit ergibt sich eine doppelte Ambivalenz. Imitatio ja,
aber es ist eine Vseudo-imitatio, man könnte formulieren: eine
artistische imitatio. Tragik ja, aber es ist eine Pseudotragik, eine
artistische Tragik, die aus stoischer Perspektive ohne weiteres
auflösbar wäre. Was bleibt, ist der tragische Habitus, der sich eben

aufgrund einer geistesgeschichtlich notwendigen und einer
künstlerisch-arbiträren Aussparung (mythischer Götterglaube
und stoische Lösungsmöglichkeit) so grausam ausnimmt.
Nimmt man diese Reduktion vor, dann bleiben "sich
verselbständigender" Hass und "sich verselbständigende" Klage (409),
die Stilmerkmale der Tragödien ergeben sich daraus. In der
Darstellung des Menschen, und das heißt: in der Sichtbarmachung
seiner psychischen Innenwelt (414), besteht der eigentliche
"literarische Anspruch" der Senecatragödien, durch die
"Hinneigung zur stoischen Philosophie" (das meint aber nur noch
zur stoischen Psychologie, mit einer vergleichsweise einfachen
Begrifflichkeit, 414) war Seneca dazu "prädisponiert" (409). Den

89 "Zwar betet man auch bei ihm [sc. Seneca] zu Gottern und hofft man auf
göttliche Vergeltung, aber das ist nur noch Dekoration, tragischer Stil, ein bloßes

Requisit gehobener Ausdrucksweise" (408).



FORSCHUNGSUBERBLICK UND METHODIK 35

damit einhergehenden "neuen Menschentyp" — "diese
Menschen spielen sich selbst wie eine Rolle" (413) — hat Seneca an
das moderne 'psychologische' Drama insgesamt weitergegeben,
und darin gründet seine literarische Bedeutung ("literarisches
Psychologisieren", 415). Die sich selbst isolierende Introspektion
im Zeichen der Psychologie führt aber zu einer Ausblendung
der sozialen Umwelt, überhaupt zu Wirklichkeitsverlust, statt
Nachdenken subjektives Betroffensein (4l9ff.) — es bestätigt
sich erneut der unpolitische Interpretationsansatz. Damit erweist
sich Brechts Kritik am aristotelischen Theater eigentlich als eine

Kritik am senecaischen und dem in seinem Gefolge stehenden
herkömmlichen Theater, das, weil es die Wirklichkeit des Lebens

verfehlt, als bloß ästhetisches Spiel entlarvt wird. Das Aufregende
und Interessante ist aber nun, dass die Brechtsche Kritik und
die empfohlenen illusionszerstörenden Mittel als durch die Sene-

catragödien (gewissermaßen selbstreflexiv) vorweggenommen
gelten, präziser: durch eine ganz bestimmte — durch die Tragödien

allenfalls nahegelegte — Rezeptionsweise. "Brecht hätte sich

viel Mühe ersparen können, wenn er seinem Publikum
obligatorische Senecalektüre verordnet hätte" (424).

Als Literatur stehen Senecas Tragödien im Gefolge der
griechischen Tragödie, mit all den uralten Themen (393), der
Faszination und geforderten Illusion und Identifikation, die
diesem literarischen Genus eigen ist. Das setzt aber eine ästhetische

Einstellung voraus (422). Denn bei einer nichtästhetischen
Einstellung lässt der insbesondere durch die psychologisierende
Innenschau bedingte fehlende Wirklichkeitsbezug, die

Vernachlässigung des Äußeren all das, was im Drama geschieht
und geäußert wird, als "gleichgültig" und "nutzlos", als

"aufgeblasen" und "komisch" erscheinen. Illusion und Desillusionie-

rung gehen damit Hand in Hand. Wichtig scheint mir zu betonen,

dass dem primär unterschiedliche, sich gegenseitig
aufhebende Rezeptionsmodi zugrunde liegen. Bringt man den
zweiten Rezeptionsmodus ernsthaft in Anschlag, dann kann
man die Tragödie zwingend nur als traditionelle, konventionelle,
institutionalisierte Einrichtung begreifen — das gilt tatsächlich



36 WOLF-LÜDER LIEBERMANN

wohl auch für Brecht. Seecks Senecaverständnis, wie ich es hier

— vielleicht etwas zugespitzt — zu rekonstruieren versucht
habe, scheint nicht nur fur die geübte interpretatorische Praxis
erhellend zu sein, sondern zugleich auch einen bedenkenswerten

Zugangsweg zu eröffnen.90

III. Literarische Polyvalenz

Eine starke Strömung, vorrangig im angelsächsischen Bereich,
sucht mit dem literarischen Charakter der Senecatragödien Ernst
zu machen. Die Folge ist, dass das allgemein Menschliche,
menschliche Grundsituationen und menschliches Verhalten,
Probleme des Lebens und des Weltverständnisses ins interpretatorische

Zentrum rücken. Aufgabe der Literatur ist es, Charaktere

zu gestalten und sie auf Situationen reagieren zu lassen.91 Die
Psychologie, komplex und realistisch, wird — über die
Affektpsychologie hinaus — zu einem das europäische Drama
zusammenschließenden Thema, bis dahin, dass in der misslingenden
und destruktiven "self-construction" der Figuren der Schlüssel

zum Verständnis der Senecatragödien gefunden wird,92 bestimmt
doch die zunehmend intensivere Beschäftigung mit dem Selbst
das tragische Drama seit dem 5. Jh. v.Chr. (21). Selbstbehauptung
übt Faszination aus, doch die in den Tragödien zu Tage tretende
ist dem literarischen Genus verpflichtet und zeigt daher die das

menschliche Leben vernichtenden Prozesse auf (36ff.).93 Die
verschiedenen psychologischen Facetten: das Irrationale, das Bestialische,

das Sado-Masochistische sollen nicht im einzelnen verfolgt

90 Vgl. auch o. Anm.63.
91 Fantham, Troades (o. Anm.61), 18.
92 FlTCH & McElduff (o. Anm. 61). — In ähnliche Richtung geht auch

L.K. Abrahamsen, The Tragedy of Identity in Senecan Drama (Diss. Bryn Mawr
College 1993), in Verknüpfung mit der These einer misslingenden stoischen
Oikeiosis.

93 Entsprechend Fitch, Seneca I (o. Anm.61), 23. Hier wird zusätzlich die
Möglichkeit der dunklen Erfahrung der eigenen Zeit ins Spiel gebracht, besonders

für die, die dem Zentrum der Macht nahestanden (26).



FORSCHUNGSÜBERBLICK UND METHODIK 37

werden, herausgehoben sei allein noch der psychoanalytische, das

Unbewusste, die dunklen Seiten der Seele aufdeckende Ansatz
Charles Segais,94 und hier findet nochmals die Verbindung von
Psychologie und Wirkung auf die europäische Literatur Bestätigung

(6, 12, 17, 105). Hinzu kommt, dass Uneindeutigkeit und
Variationsreichtum als literatur- und dramenspezifische Charakteristika

in Erscheinung treten.95 Verfahrensweisen und Ergebnisse

sind höchst unterschiedlich, die ganze Vielfalt des

Literaturbegriffs kommt ins Spiel. Die Opposition 'ästhetisch' vs.
'moralisch' stellt bei weitem nicht das einzige Problem dar.96

Unter der Perspektive der Gattung kann unbefangen von einem
tragischen Gehalt ausgegangen werden. Das war schon bei Gerhard

Müller zu beobachten, und es ist verblüffend, wie spätere
Ansätze erstaunliche Affinität dazu aufweisen, so wenn die Schuld
des Oedipus als eine Schuld des Universums, als eine allgemeine
Perversion der Natur verstanden wird,97 nicht anders als furor
und ira, als die über die ratio triumphierenden Leidenschaften
der anderen Figuren. Ob man diese Leidenschaften und diese

Schuldhaftigkeit nun unter dem Aspekt des Fatum sieht (wie bei

Müller) oder unter dem Aspekt einer unentrinnbaren kosmischen
Macht wie hier, macht keinen Unterschied — wenn nicht den,
dass aus einem besonderen, tragischen Einzelfall ein zumindest

temporär gültiges Weltgesetz geworden ist (man hat hier latent die

Zeitabbildungsfunktion, zugleich ist wieder implizit eine Zwei-
Ebenen-Theorie vorausgesetzt) und dass das Verschuldungs- und
Perversionsmoment erheblich stärker geworden ist. Anders gelagert,

aber doch vergleichbar, ist der Fall, wenn man98 dem von

94 Ch. SEGAL, Language and Desire in Seneca's 'Phaedra' (Princeton 1986).
95 Vgl. z.B. Davis, Shifiing Song (o. Anm.58), 183.
96 Auf diese Formel bringt es Fantham, Troades (o. Anm.61), 15; s. auch

MOTTO & CLARK (o. Anm.82), 43ff.; Lucius Annaeus Seneca. Oedipus.
Kommentar mit Einleitung, Text und Ubersetzung von K. TöCHTERLE (Heidelberg
1994), 38.

97 POE, "Oedipus" (o. Anm.61).
98 G. Lawall, "Seneca's 'Medea': The Elusive Triumph of Civilization",

in Arktouros. Hellentc Studies presented to B.M. W. Knox, ed. by G.W. BOWERSOCK

— W. Burkert — M.C.J. Putnam (Berlin-New York 1979), 419-426.



38 WOLF-LÜDER LIEBERMANN

ehrenwerten Motiven geleiteten Creo der Medea wegen seiner

Nachgiebigkeit "tragische menschliche Schwäche" und eine
"tragische Unterschätzung" Medeas attestiert.

Es bedarf keines Wortes, dass eine literarische oder literarge-
schichtliche Perspektive das Phänomen der Heterogenität durchaus

zulässt, vielleicht wegen des Innovationsdrucks sogar fordert.
So heben etwa Motto und Clark" gerade den Abstand zur
griechischen Tragödie hervor: von der heroischen Tradition wird in
Senecas Werken als von dem Heroismus einer fernen Zeit
Abschied genommen, an die Stelle treten defizitäre moderne
Menschen, die die Menschen in Neros dekadentem Rom spiegeln.

Der Verlust des Heroischen wird auch von Gianna Petrone
konstatiert,100 mit völlig anderer Deutung, die letztlich aus
einem abweichenden Literaturbegriff resultiert. Tragödie ist
durch die heroische Form definiert, Senecas ideologisches Anliegen

aber, die zeitgeschichtlich bedingte Sublimierung des

Individuellen und Privaten, ist kein geeigneter und integrierbarer
Gegenstand der Tragödie; daraus ergibt sich das Verständnis des

senecaischen Dramas als literarische, d.h. gleichsam unauthentisch

aus überkommenen Formulierungen und Gedanken künstlich

zusammengesetzte literarische Tragödie, sogar als tragoedia
rhetorica. Literatur ist hier "nur" Literatur.101 Schließlich kann
man Senecas Tragödie auch in gut rezeptionsästhetischer Manier
als Antwort auf das euripideische Drama verstehen (kürzlich im
Falle der Phaedra)102 — oder als Parodie.103

Die literarisierende Betrachtungsweise ist in jüngerer Zeit
weitgehend durch eine verstärkte Hinwendung zum römischen

99 O. Anm.82.
100 G. Petrone, "II disagio della forma: la tragedia negata di Seneca", in Dio-

mso 52 (1981), 357-367.
101 Die wiedergewonnene tragoedia rhetorica ist aber auch als intellektuelle

Rettung der Tragödie verstanden worden (Primat der Sprache über das nur
Spektakuläre): S.M. Goldberg, "The Fall and Rise of Roman Tragedy", in TAPhA 126
(1996), 265-286, hier 275ff. — ganz im Gegensatz etwa zu Dupont (o. Anm. 61).

102 ROISMAN (o. Anm.20).
103 A.L. Motto, "Senecan 'Paratragoedia'" (zuerst 1995), in Ead., Further

Essays on Seneca (Frankfurt a.M. 2001), 203-216.



FORSCHUNGSUBERBLICK UND METHODIK 39

Drama, darüber hinaus — gerechtfertigt gleichsam durch das

Phänomen der Gattungsmischung in nachaugusteischer Zeit104

— zur romischen Literatur überhaupt gekennzeichnet. Als ihr
Wortführer kann wohl Richard Tarrant gelten.105 An die Stelle
der Griechen treten Ovids Medea, Varius' Thyestes und Pom-
ponius Secundus, auf die sich imitatio und aemulatio richten,
außerdem Ovids sonstiges Werk, Vergil, Horaz.106 Statt der
euripideischen hat Senecas Medea jetzt viel eher die ovidische
Medea gelesen.107 Das fuhrt zu einer Romanisierung: Mykene
wird von Quinten bevölkert (226; Thyestes). Die romischen
Elemente verweisen auf eine Bedeutungsebene — freilich eben

nur dies —, die einen historischen Bezug hat. Konkrete
historisch-politische Anspielungen scheiden aber aus, es kann
sich allenfalls um einen sehr allgemeinen Bezug handeln.
In Betracht kommen dagegen (228ff.) 1) Faszination durch
tyrannisches Verhalten und tyrannische Macht, was jedoch eine
favorisierte Thematik der Deklamationen darstellt; 2) die
zerstörerische Macht der Leidenschaften, die aber der lateinischen

Dichtung überhaupt vertraut ist. Die spezifisch senecaische

Ausprägung ist — systemgerecht — einerseits rhetorisch,
andererseits literarisch zu erklaren, als habe Seneca sich in den
dunkelsten Winkel vergilischer "imagination" begeben, so dass der

Sieg des furor aus einer schrecklichen Möglichkeit zu einem

104 Vgl auch Fantham, Troades (o Anm 61), 19
105 Zusammenfassend TARRANT, "Greek and Roman" (o Anm 42), hier

die Stellenangaben — frühere Arbeiten Seneca Agamemnon, ed with a

Commentary (Cambridge 1976) [mit der Rez von J HERINGTON, in Phoenix 32
(1978), 270-275], "Senecan Drama and Its Antecedents", in HSPh 82 (1978),
213-263, Seneca's 'Thyestes', ed with Introduction and Commentary (Atlanta
1985)

106 Die neueren Kommentare verzeichnen ausführlich die Einzelbelege, Ubersicht

zur Phaedra- Seneca Phaedra, ed by M COFFEY and R Mayer (Cambridge
1990), 197ff

107 Das ist der Tenor, trotz der vorsichtigen Einschränkung auf "the level of
detailed verbal interaction" (223), vgl aus neuster Zeit auch N Thurn, "Die
Ausgangssituation in der 'Medea Senecas und ihre Bedeutung fur das Verhältnis
zu Euripides' 'Medeia'", in RhM 145 (2002), 328-353



40 WOLF-LÜDER LIEBERMANN

Faktum des täglichen Lebens geworden ist; 3) der globale
Hintergrund, der Blick aus der Distanz, die Welt als geopolitische
Einheit und als kosmische Einheit (stoischer Provenienz).
Hierin zeigt sich eine Verbindung mit den Erfahrungen als Bürger

und Staatsmann des Roms der späten julisch-claudischen
Zeit.108 Die Zurückhaltung hinsichtlich historisch-politischer
Situierung könnte kaum größer sein. Senecas Tragödien gelten
als "tief römisch", worin aber ihr eigentlicher Sinn liegt,109
bleibt merkwürdig offen.110 Etwas deutlicher äußert sich Tarrant

in der Einleitung zur Thyestes-Ausgabe.: das Stück reflektiert

und klärt überzeitliche Tatsachen menschlicher Erfahrung,
die Fragilität von Ordnung und Vernunft angesichts des

Irrationalen im Menschen, wobei persönliche Erfahrung mit absoluter

Macht die Überzeugungskraft steigert (48) und dem
Stoizismus eine Steigerung der Präzision in der psychologischen
Analyse und eine Erweiterung der Vorstellung von den
zerstörerischen Fähigkeiten der Leidenschaften zugesprochen wird
(23f.). Die Verflechtung in die stoisch-philosophische
Deutungshypothese und die Einheit der Person des Autors ist aber

so groß, dass die Abschreckungstheorie als Intention des Autors
für möglich gehalten wird, über die die Tragödien als Kunstwerk

aber gerade durch die Faszination durch das Böse

hinausgingen (25).111

108 Bei einer der eigens herausgehobenen Stellen {Troad. 814-860) wird dann
doch auch wieder die Gattungsmischung, die Einpassung des homerischen
Schiffskatalogs in einen dramatischen Kontext ins Spiel gebracht — Einzelheiten

(mit dem Prinzip der variatio) bei Fantham, Troades (o. Anm.61), 323ff.;
("ironic") bei BOYLE, Troades (u. Anm.l 17), 202ff.; außerdem L. Annaeus Seneca.

'Troades'. Introduction, Text and Commentary by A.J. Keulen (Leiden 2001),
4l5fif.

109 Senecas Hauptinteresse scheint "exploring the pathology of the emotions"
zu sein (220).

110 Vgl. schon die Rez. von HERINGTON zu Tarrant, Agamemnon
(o. Anm. 105), 274f.

111 M. ERASMO, Roman Tragedy and the Discourse ofAllusion (Diss. Yale Univ.
1995) bietet im Falle Senecas im Grunde nur eine (an wenigen Forschungspositionen

orientierte) Übersicht über die Einordnung in die dramatische und
literarische Tradition (243ff.).



FORSCHUNGSÜBERBLICK UND METHODIK 41

In prononcierter Weise hat Michael Putnam112 Senecas Tragödien

als eine die negativen Seiten weiterfuhrende Interpretation
der Aeneis gedeutet. Jedoch handelt es sich keinesfalls um ein
artistisches Unternehmen, vielmehr werden die tiefsten Gedanken

des Autors über die menschliche Natur zum Ausdruck
gebracht (279). Auch wird nicht das künstlerische Verfahren der

Gattungsmischung in Anschlag gebracht, sondern die Ideologie
der Aeneis selbst steht im Gefolge der Tragödie des 5. Jh. v.Chr.
Dass aber Seneca ausgerechnet das literarische Genus des Dramas
wählte, findet seinen Grund einerseits in der zeitlichen Ferne und
Allgemeingültigkeit der mythischen Gegenstände, andererseits in
der gerade durch das Drama ermöglichten, wahre Wirklichkeit
und Erfahrung abbildenden Perspektivenvielfalt im Hinblick auf
die emotional verstrickten Figuren, die im Kontrast zur dogmatischen

Eindeutigkeit und Invariabilität der Philosophie steht.

Auf sprachlich-stilistischer Ebene weist Margarethe Billerbeck
in ihrer Studie von 1988113 die Orientierung an der augusteischen

Dichtung, vor allem dem Epos, als poetischer Gemeinsprache

im Detail nach (Abneigung gegen den Archaismus),
wobei ein rhetorisch geprägter, von Pointierung, Prägnanz,
Antithese, Steigerung, Variation und Abundanz bestimmter artistischer

Stilwille hinzutritt.114 Dieser formal-ästhetischen
Betrachtungsweise, die weitgehend im Interesse der Textherstellung
steht, tritt dann im Hercules fiirens-Kommentar115 unter strenger

Berücksichtigung der literarischen Tradition eine Hinwendung

zur euripideischen Vorlage zur Seite, die auch in Details

112 M.C.J. PUTNAM, "Virgils Tragic Future: Senecan Drama and the 'Aeneid'"
(zuerst umfangreichere Fassung 1992), in Id., Virgil's Aeneid. Interpretation and
Influence (Chapel Hill-London 1995), 246-285.

113 M. BlLLERBECK, Senecas Tragödien. Sprachliche und stilistische Untersuchungen

(Leiden 1988).
114 "Wichtiger oft als die Aussage und der Gehalt des Satzes ist seine

Formulierung" (140).
115 BlLLERBECK, Hercules furens (o. Anm.79), die Grundlinien finden sich

zusammengefasst vor allem in der "Einleitung", Kap. 2-4. [Vgl. auch Söneque.
Hercule furieux. Introduction, texte, traduction et commentaire par M. BlLLERBECK

et S. Guex (Bern 2002).]



42 WOLF-LUDER LIEBERMANN

die Anregung für senecaische Abwandlungen', 'Steigerungen'
und 'Variationen' gegeben hat. Als Ergebnis ist festzuhalten: im
Drama Senecas bleiben Mythos und Charaktere, die Haltung
heroischer und tragischer Gestalten durchaus erhalten,116
überformt durch den vom Zeitgeschmack bedingten Stil und
"traditionell römische Züge und Wertvorstellungen" (29; "römisches

Kolorit" zeigt sich etwa in der Zeichnung des Lycus als

homo novus).
Hier scheint auf den ersten Blick auch die Position von

Anthony James Boyle117 zu subsumieren zu sein, bedient er sich
doch programmatisch des Begriffs "palimpsestic code". Von der

Zwangsjacke einer Ideologie, von der Exemplifizierung abstrakter,

philosophischer oder gar speziell stoischer Ideen befreit, ist
die dargestellte Psychologie menschlich verständlich (26ff.).
Dabei ergibt sich eine überwältigende Fülle von Gesichtspunkten,

eine Weltsicht (mit Scheitern und Fragilität als tragenden
Elementen, z.B. 33), eine Weltdeutung mit Geschichte,
Zivilisation, Natur, Schicksal, Zerstörung, Tod und Leben. Berücksichtigt

man, dass zur Intertextualität, auf die dieser "code"
verweist, nicht nur die Referenztexte der dramatischen und
poetischen Tradition (eine imponierende Aufzählung: 89), die
anderen Dramen Senecas, sondern auch seine philosophischen
Schriften gehören (eher als Kontrast, von dem sich die Tragödien

116 Damit wird auch eine 'psychologische' Deutung abgelehnt. Das Hercules-
bild der frühen Kaiserzeit (victor und pacator mundi, "in Einklang mit romischer
Wertvorstellung", 37) hegt zugrunde. Die Bewertung des Stoizismus entspricht der
fur die Epik der frühen Kaiserzeit geltenden (ebenfalls Hervorhebung von
literarischer Tradition und römischen Wertvorstellungen), s. M. BlLLERBECK, "Stoizismus

in der romischen Epik neronischer und flavischer Zeit", in ANRWW 32, 5

(Berlin-New York 1986), 3116-3151.
117 BOYLE, Tragic Seneca (o. Anm.23). Zu vergleichen ist außerdem: Id., "Hic

epulis locus: The Tragic Worlds of Senecas Agamemnon and Thyestes", m Seneca

Tragicus (o. Anm.61), 199-228; Id., "In Nature's Bonds: A Study of Senecas
'Phtedra'", m ANRWW 32, 2 (Berlin-New York 1985), 1284-1347; Id., "Sene-
can Tragedy: Twelve Propositions", in Imperial Roman Literature, ed. by A.J. BOYLE

and J.L. Penwill, I [= Ramus 16] (1987), 78-101; Seneca's Phaedra. Introduction,
Text, Translation and Notes by A.J. Boyle (Liverpool 1987); Seneca's Troades.

Introduction, Text, Translation and Commentary by A.J. Boyle (Leeds 1994).



FORSCHUNGSUBERBLICK UND METHODIK 43

kritisch absetzen), die Troades etwa nicht nur palimpsestisch
sind, sondern eine palimpsestische Welt vorstellen, Senecas

Umschreiben früherer Werke eines seiner zentralen Themen (die
Wiederkehr der Geschichte) widerspiegelt, schließlich die Zeit
Neros selber eine palimpsestische Welt am Rande der
Zerstörung darstellt, dann wird leicht verständlich, dass die literarische

Tradition als Orientierungshorizont kaum zureicht und
dass die so beschriebene und gedeutete Lebenswirklichkeit, als

deren Ausdruck und Darstellung die Dramen verstanden werden

(mit gelegentlichen, aber untergeordneten konkreten
Bezugnahmen118), letztlich zum Bezugspunkt des Dramenverständnisses

wird.
Unter konsequenter Anwendung des Literarisierungsverfahrens

ist Hutchinson119 bei genereller Reflexion auf das Phänomen

Dichtung im 1. Jh. n.Chr. im Zeichen der Besonderheit

poetisch-literarischer Texte zur Feststellung von "Größe" und
Distanz zur Realität als spezifischen Charakteristika gelangt, so
dass Politisches und Didaktisches von vornherein ausscheiden —
mit dem wichtigen methodischen Hinweis, dass eine philosophische

Deutung ohnehin davon ausgehe, Dichtung repräsentiere

die Uberzeugungen ihres Autors, die Stimme des Autors
fehle aber gerade im senecaischen Drama (62ff.). In einem anderen

Fall glaubte man120 die Eigentümlichkeiten rhetorischer
Sprache (Allusion, Paradox, Kontrast, Parallele, Wiederholung,
Ambiguität usw.) auf das Ganze der Dramen übertragen und so

zu einer Beschreibung von Beziehungsreichtum, Analogie,
Komplexität (innerhalb der Stücke und über diese hinaus)121 und

118 Wichtig ist die Unterscheidung von symbolischer und allegorischer
Auffassung (Boyle, "Hie epulis locus" [o. Anm.l 17], 228 Anm.64). — Eine Material-
sammlung zu romischen Elementen hat S. Walter, Interpretationen zum Romischen

m Senecas Tragödien (Zurich 1975) vorgelegt, diesen aber gerade ein stark
verallgemeinerndes und zeitlos gültiges Moment zugesprochen.

119 O. Anm.26.
120 M. WILSON, "The Tragic Mode of Senecas Troades", in Seneca Tragicus

(o. Anm.61), 27-60.
121 Man wird sich an SEECKS "Pankorrelationismus" erinnert fühlen, aber

auch in gewisser Weise an Vorstellungen vom "Gesamtkunstwerk" — s. B.



44 WOLF-LUDER LIEBERMANN

wohl auch Vieldeutigkeit als Wesensmerkmalen senecaischer
dramatischer Literatur gelangen zu können.122

Eigens Erwähnung verdient ein Interpretationsansatz, der
auch methodisch auffällig ist.123 Die bekannte Vorliebe Sene-

cas für deskriptive Elemente führt Tietze Larson in ausdrücklicher

Anlehnung an Brecht124 zur Einstufung seines Werks als

"episches Theater". Dabei dient die griechische Tragödie nicht
als Vorlage oder Quelle für Seneca, sondern lediglich als

Orientierungskategorie für den Interpreten (10). Während hier die

vergleichsweise seltenen und wenig ausführlichen Deskriptio-
nen der "dramatischen Illusion" dienen, ist ihr exuberanter
Gebrauch bei Seneca, der Grundfunktion von 'Beschreibung'
entsprechend, signifikanter Bestandteil eines narrativen Stils.
Das "Hervortreten des Erzählers",125 der als allwissend
verstanden wird, macht sich in ihnen besonders geltend. Aus
diesem Vorgriff ergibt sich, dass Selbstanalysen und 'innere Monologe'

der Figuren etwa, die ja als markantes Merkmal der
Senecatragödien galten, Analysen des Autors sind, die nur den

Figuren in den Mund gelegt und für den Rezipienten bestimmt
sind (bes. 60f£; 139f.). In diesen 'Autorkommentaren', die das

ZIMMERMANN, "Seneca und die römische Tragödie der Kaiserzeit", in Lexis 5/6
(1990), 203-214.

122 Literarizität wird sogar dafür bemuht — G. Wellmann-Bretzigheimer,
"Senecas 'Hercules furens"', in WS 91 (1978), 111-150 —, mit Widersprüchen
fertig zu werden, dank der "Mehrdimensionalitat der Deutung" (149). Sie wird
dafür in Anspruch genommen, dass der Zuhörer in der Gleichzeitigkeit von
mythologischer und aufgeklarter' Version (im Herc.fi) seine eigene Entscheidung
treffen kann (122) — aber die Fortführung zeigt, dass natürlich nur die
aufgeklärte' Version die zutreffende ist. Dass dann die "Mythologeme" als "Einkleidung

einer abstrakten Aussage" im Sinne der Anschaulichkeit in Anspruch genommen

werden konnten, ist kaum nachvollziehbar (l49f.).
123 y Tietze Larson, The Role ofDescription in Senecan Tragedy (Frankfurt

a.M. 1994).
124 Vgl- auch Ead., "Seneca's Epic Theatre", in Studies in Latin Literature and

Roman History V, ed. by C. Deroux (Bruxelles 1989), 279-304; s.o. S. 35 die völlig

abweichende Bewertung durch Seeck.
125 Selbstverständlich sind die Dinge nicht ganz so einfach, wie hier vorausgesetzt

wird; s. aus jüngster Zeit z.B. Fowler (o. Anm.46), bes. "Narrate and
Describe: The problem of ekphrasis", 64-85.



FORSCHUNGSÜBERBLICK UND METHODIK 45

Verständnis des Rezipienten steuern (135), kommt die stoische

Verurteilung der inconstantia (als "point of view") zum
Ausdruck (135ff.). Trotzdem weigert sich die Verfasserin, die Tragödien

als 'didaktische' Literatur zu verstehen (168 u.ö.) — was
aber nun gerade der entscheidende Punkt der Brechtschen
Theorie war (unter Einschluss von Distanzierung und
Illusionszerstörung).126 Fragt man, warum, dann müsste die
Antwort wohl lauten: weil sie das dramatische Werk primär
darstellungsfunktional versteht.127

Bei der sogenannten 'metadramatischen' Auffassungsweise
schließlich verbindet sich Literaturgeschichte mit poetischer
Reflexion. Aus Alessandro Schiesaros Thyestes-Aufeatz128 gehen
die Grundprinzipien dieses Verfahrens deutlich hervor. Der
Grundgedanke ist einfach: die einleitende Prologszene mit dem

Zögern des Tantalus, die Bühne zu betreten, wird als poetolo-
gische Aussage über die Tragödie selbst, ihre Genese und
Existenzberechtigung (bzw. die kreativen Kräfte, die sie bedingen)
verstanden. Entsprechend sind alle Figuren, die — unter
moralischem Aspekt — gegen das nefas Widerstand leisten, solche,
die, hätten sie Erfolg, die Tragödie selbst verhindern und
Schweigen verordnen würden. Die berühmten, aus der Literatur

hinreichend bekannten 'Beinahe'-Situationen werden hier
also auf poetologische Ebene gehoben. Umgekehrt werden die
das nefas aktiv Betreibenden zu den Gestaltern des Dramas,

126 Dazu sehr klar, in Abgrenzung gegen manieristische Künstlichkeit, ZYM-
NER, Manierismus. Zur poetischen Artistik (o. Anm.85), 76ff.

127 Die gegebene Begründung, man müsse dazu das ganze Werk und die Pro-
saschriften überblicken, will nicht recht einleuchten.

128 A. SCHIESARO, "Seneca's 'Thyestes' and the morality of tragic 'furor'", in
Reflections ofNero, ed. by J. ELSNER & J. MASTERS (London 1994), 196-210;
eine Ausweitung hat der Verf. dann vorgenommen in "Passion, Reason and Knowledge

in Seneca's Tragedies", in The Passions in Roman Thought and Literature,
ed. by S. MORTON Braund and C. Gill (Cambridge 1997), 89-111, und "Este-
tica della tirannia", in Seneca e il suo tempo (o. Anm.34), 135-159. — Vgl. zum
'Metadramatischen' auch schon SEGAL (o. Anm.94), 202ff.; Th.G. ROSENMEYER,

Senecan Drama and Stoic Cosmology (Berkeley 1989), 47ff. versteht die Dramatisierung

eher als Bestandteil des Stoizismus.



46 WOLF-LUDER LIEBERMANN

Atreus wird zum Dramatiker.129 Die Tragödie kommt aber nicht
nur dadurch zustande, dass Moral, ratio und fas immer wieder

unterliegen, sondern sie ist auch eine in den Anspielungen sich
dokumentierende Erneuerung der bis aufVergil zurückgehenden
furor-Dichtung. Die Worte der Dichtung stellen einen
entscheidenden Sieg über die repressive Moral von Schweigen und
fas dar (204). An diesen Sieg über die Repression lässt sich dann
das alte Problem der Faszination durch das Verbrechen
anschließen — trotz der moralisierenden Grundkonzeption —,
die jedenfalls zunächst weniger ideologisch-aufklärerisch als

ästhetisch verstanden wird (207). Wie auch immer man zu den

Ergebnissen stehen mag, klar ist: je stärker der literarische

Aspekt hervortritt, desto höhere Anforderungen werden — was
Schiesaro auch mehrfach betont — an den Rezipienten gestellt
und desto mehr ist zwischen verschiedenen Rezeptionsebenen zu
differenzieren.

Die Senecaforschung ist von Vielfalt, vielleicht sogar von einer

gewissen Orientierungslosigkeit geprägt. Schon bei flüchtiger
Durchsicht ergibt sich selbst zu den einzelnen Stücken, die als

rätselhaft und ambivalent gelten, eine verwirrende Fülle von
Interpretationen, wobei sogar über fundamentale Fragen
Uneinigkeit besteht.130 Das dürfte durch die kaum bestreitbare
Offenheit dieser Art von 'synthetischer' Literatur bedingt sein.

Die Parallele zur Ovidforschung ist naheliegend.131 Um so wichtiger

ist es wohl, im hermeneutischen Sinn die eigenen explizit
oder latent vorhandenen Verstehensvoraussetzungen zu klären.

129 Entsprechende Beobachtungen finden sich bereits bei G. PlCONE,
La fabula e tl regno. Studi sul 'Thyestes' di Seneca (Palermo 1984), 51 ff-; 108ff,
wobei aber die Deutung der "tragedia 'totale'" (133) insgesamt konventioneller
bleibt.

130 So die einleitende Charakterisierung von BOYLE, in Seneca tragicus
(o. Anm.61).

131 Vgl. W.-L. LlEBERMANN, "Liebe und Dichtung: Was hat Amor/Cupido
mit der Poesie zu schaffen? — Ovid, 'Amores' I, 1", in Mnemosyne S.IV 53 (2000),
672-689, hier 687ff.



FORSCHUNGSUBERBLICK UND METHODIK 47

Dazu gehört in erster Linie der jeweils vorausgesetzte Literaturbegriff,

darüber hinaus wohl auch grundsätzliche Reflexion darauf,

inwieweit — historisch gesehen — der Mythos "sekundäre

ideologische Systeme" zulässt.132 Gesellschaftliche, psychologische

und anthropologische Bedingungen von Mythosgestaltung,
mythische Figuren als Projektion oder Realitätsspiegelung
— Themen, die auch anderweitig ausführlich diskutiert
werden133 — sind zu berücksichtigen,134 vermutlich auch das

ambivalente Phänomen literarischer imitatio, gerade im Kontext
der kulturellen Auseinandersetzung Griechenland — Rom.135

Weiterhin ist präzise Differenzierung erforderlich hinsichtlich
poetischer Funktionen. Die Frage der stoisch-philosophischen
Deutung (Belehrung oder Darstellung) ist davon unmittelbar
berührt. In diesem Zusammenhang wäre auch die häufig
thematisierte Reduktion des Stoizismus136 näher zu bestimmen,

132 Ygj z ß Hölscher, "Mythen als Exempel der Geschichte", in Mythos
tn mythenloser Gesellschaft. das Paradigma Roms, hrsg. von F. GRAF (Stuttgart-
Leipzig 1993), 67-87; s. auch H.-J. Gehrke, "Mythos, Geschichte, Politik —
antik und modern", in Saeculum 45 (1994), 239-264. Erforderlich ist wohl auch
die Berücksichtigung einer angemessenen 'Rezipienten-Soziologie', dazu U. ElG-
LER, "Extratextuelle und textuelle Identitatsstiftung durch Themen der frühen
romischen Tragödie", in Identität undAlternat in derfiruhromischen Tragödie, hrsg.
von G. Manuwald (Wurzburg 2000), 13-21 (mit weiterführender Lit.).

133 Ich verweise nur auf den instruktiven Beitrag von J. BlaNSDORF, "Begriff
und Umfang des Themas 'femme fatale'", in Die femme fatale' im Drama, hrsg.
von J BLANSDORF (Tubingen-Basel 1999), 7-18 (mit weiterführender Lit.); eher

deskriptiv, doch ebenfalls nutzlich B. VAN ZYL SMIT, "Medea becomes political
correct", in Rezeption des antiken Dramas auf der Buhne und in der Literatur
(o. Anm.47), 261-283; s noch Medea nella letteratura e nell'arte, a cura dl B. Gen-
TILI e F PERUSINO (Venezia 2000), H.A. Glaser, Medea. Frauenehre, Kmdsmord,
Emanzipation (Frankfurt a.M. u a. 2001).

134 Erinnert sei an die von SEECK beobachtete Mythosferne — wahrend
REGENBOGEN eine Ruckkehr zum Mythos, über die griechische Tragödie hinweg,
konstatiert hatte (o. Anm.6).

135 Vgl. dazu z.B den Tagungsband Rezeption und Identität, hrsg. von
G. Vogt-Spira und B ROMMEL (Stuttgart 1999); auch Muster und Funktionen
kultureller Selbst- und Fremdwahrnehmung, hrsg. von U.-Chr. SANDER und F. PAUL

(Gottingen 2000).
136 Ganz in dieser Tradition steht die Formulierung von FlTCH in seiner Ausgabe

von 2002 (o Anm.61), 23: die Dramen sind "coloured but not controlled
by Stoic thinking".



48 WOLF-LUDER LIEBERMANN

ebenso das immer mehr akzeptierte Phänomen der von den
Dramen ausgehenden Faszination, aber auch der Betroffenheit.
Dass das dem Drama zugrundeliegende Kommunikationsmodell
im Vergleich zu narrativen Texten ausgesprochen vielschichtig
und kompliziert ist,137 macht die Sache nicht einfacher. Angesichts

der spezifischen Besonderheit des Gegenstands liegt
es natürlich nahe, die Intertextualitätsforschung zu bemühen

— Vieldeutigkeit und Vielschichtigkeit des Begriffs und des

Verfahrens sind allgemein bekannt.138 Alle diese scheinbar
theoretischen Fragen haben aber entscheidende Auswirkung auf die
konkrete Deutung.

137 Dazu ausführlich M. PFISTER, Das Drama Theorie und Analyse (München
"2001).

138 Vgl. etwa Intertextualitat, hrsg von U. Broich und M. PFISTER (Tubingen

1985) und S. Holthuis, Intertextualitat (Tubingen 1993); s. auch S. HlNDS,
Allusion and Intertext (Cambridge 1998), ein Plädoyer fur die "mtention-bearmg
authorial voice" (49), und L. EDMUNDS, Intertextuahty (Baltimore-London 2001).



DISCUSSION

E.A. Schmidt. An zwei Stellen des Vortrags spielt eine methodische

Frage eine Rolle. Dazu möchte ich die kritische Anmerkung

machen, dass es sich in meinen Augen um ein
fundamentales hermeneutisches Missverständnis handelt. Zuerst geht
es um die Deutung eines Prozesses in der Forschungsgeschichte:
"Wie es scheint, schafft die Ablösung von den literarischen
Vorlagen und damit die Preisgabe eines festumrissenen Verstehens-
horizonts [...] interpretatorischen Freiraum". Dann erschien in
der Darstellung der Position Gustav Adolf Seecks innerliterarische

Auseinandersetzung innerhalb der Gattungstradition als

ausschliessender Gegensatz zur Auseinandersetzung mit der
Wirklichkeit und der Mythos als Gegeninstanz zu Aktualität
und zeitgenössischem Bezug. Muss man diesen methodischen
Einstellungen nicht entgegenhalten, dass es so etwas wie eine
rein literarische Auseinandersetzung nicht gibt, auch wenn die
russischen Formalisten das glaubten? Auseinandersetzung mit
den Vorgängern in der gleichen literarischen Gattung und mit
früheren Bearbeitungen des gleichen Mythos geht notwendig
von einer neuen Aussageintention und einer veränderten
Wirklichkeit aus, sei es, dass die Wirklichkeit sich verändert hat, sei

es, dass der Blick auf die Wirklichkeit ein anderer geworden ist.

W.-L. Liebermann: Genau aus diesem Grund hatte ich gefordert,

dass zunächst der zugrundegelegte Literaturbegriff geklärt
werden müsse. Die 'Methodenkonkurrenz' ist faktisch zu
beobachten, und dafür, dass sie in der philologischen Wissenschaft
üblich ist, braucht man z.B. nur an die römische Elegie, speziell

an Ovid, zu erinnern. Ob sie zu Recht besteht und inwieweit
sie zu rechtfertigen ist, ist eine andere Frage. Das Problem ist
unter dem Gesichtspunkt der Kritik an einer selbstreferentiellen



50 DISCUSSION

Poetik bzw. unter dem des Verhältnisses von Fiktion und Realität

ja auch grundsätzlich diskutiert worden. Gleichwohl würde
ich nicht so weit gehen, von einem fundamentalen hermeneu-
tischen Missverständnis zu sprechen. Denn einerseits ist es

gewiss zutreffend, dass bei Literatur aller Art (sogar der utopischen

Literatur) die Lebenswelt eine Rolle spielt, andererseits

wird man nicht von einer reinen Widerspiegelungstheorie
ausgehen oder den Wirklichkeitsbezug zum einzig entscheidenden
Faktor machen wollen. Nach der Entdeckung der Autonomie
der Kunst im 18. Jh. findet das System 'Literatur' bei vielen
auch neueren literaturtheoretischen Positionen (die durchaus in
die klassische Philologie Eingang gefunden haben) nachhaltig
und primär Berücksichtigung: nicht nur bei den russischen
Formalisten, die in der Tat — weitgehend politisch bedingt — die
'Literarizität' vorrangig am 'poetischen Verfahren' festzumachen
suchten, in der werkimmanenten Interpretation, dem new
criticism, der explication de texte, sondern etwa auch, zumindest
weitgehend, im Strukturalismus, in Gerard Genettes "Hyper-
textualität" (wobei der Kategorie "Transposition" besondere

Bedeutung zukommt) und selbst in der Rezeptionsästhetik,
zumal dann, wenn man diese "innerliterarisch" als

"Literaturgeschichte" konzipiert und trotz Betonung der 'Partialität' Goethes

Iphigenie in erster Linie als Antwort auf Racine versteht,
wie das Hans Robert Jauß getan hat (1973, dann Ästhetische

Erfahrung und literarische Hermeneutik, 41984, 704f£). Dabei
ist auch prinzipiell zu bedenken, dass literaturwissenschaftliche
Begriffe und die von ihnen getragenen Methoden — wie wohl
unsere Begriffe überhaupt — nur in Opposition zu anderen

Begriffen Geltung haben und damit lediglich Ponderierungen
und Tendenzen anzeigen (am Begriff'Realismus' wird das sofort
evident). In diesem Sinn würde ich die genannte
"Methodenkonkurrenz" verstehen wollen.

J. Dangel-. Cet expose montre ä quel point les tragedies de

Seneque doivent ä la richesse de leur contenu et de leur ecriture
de pouvoir admettre des analyses aussi variees que celles d'ordre



FORSCHUNGSUBERBLICK UND METHODIK 51

politique, philosophique, psychologique, rhetorique, esthetique,
etc. II apparait, plus encore, qu'il est difficile d'analyser separe-
ment ces points de vue, sous peine de modifier la reception
meme des tragedies de Seneque. J'ai en effet le sentiment que
le sujet essentiel des pieces senequiennes est Fame humaine, dans

sa totalite, si bien que chacun des points de vue precedents ne

peut etre etudie pour lui-meme. La selection de Fun d'eux, a

l'exclusion de tous les autres, risquerait, me semble-t-il, de ruiner

cette poietique' d'un etre, argument tragique et meditation
existentielle qui ont le mythe d'universalite pour fondement.

W.-L. Liebermann: Sie heben den 'Reichtum' der Seneca-

tragödien in mehrfacher Hinsicht hervor, der zu unterschiedlichen

Analysen geführt habe. Man kann dies auch unter dem

Begriff der sog. 'Polyvalenz' fassen — eine Position, die in der

Forschung häufig eingenommen wurde. Dann stellt sich zum
einen die Frage, ob dies nicht für Literatur — für dramatische
zumal — generell kennzeichnend ist, und zweitens, wie man
damit umgeht. Mit Totalitätsbegriffen wie theatre total und
vergleichbaren Konzeptionen habe ich meine Schwierigkeiten, zumal
dann, wenn sie auf ein additives Modell hinauslaufen. Erforderlich

scheint mir im Interesse einer spezifischen Erkenntnisleistung
eine Strukturierung und 'Hierarchisierung' der Aspekte und
Zugangsweisen zu sein. Daraus ergibt sich aber für den

Interpreten zwingend die Notwendigkeit der Rechenschaftsablage über
methodische Voraussetzungen und Fragestellungen. Andererseits
rücken Sie dezidiert den Menschen ins Zentrum der senecaischen

Tragödie. Auch das ist, wie ich zu zeigen versuchte, gerade im
Zusammenhang mit allgemeinen Vorstellungen von darstellender
Literatur (in Abweichung von Aristoteles, der speziell die Tragödie

als Nachahmung nicht von Menschen, sondern von dann

genauer charakterisierten Handlungen definiert: Po. 6, 1450 a

I6f.) geschehen, so dass es gleichfalls für zahlreiche Werke und
Autoren behauptet werden könnte und alles auf die Bestimmung
der spezifischen Differenz ankommt — die im Falle der Seneca-

tragödien tatsächlich höchst unterschiedlich ausgefallen ist.



52 DISCUSSION

W. Schubert: Sie haben mit Ihrem Beitrag wahre Kärrnerarbeit
geleistet, wichtige Fäden der Forschungstendenzen herauspräpariert

und zugleich ein geschärftes Methodenbewusstsein
angemahnt. Meine Frage ist nun, ob es mit dem Registrieren der rein
wissenschaftlichen Stimmen getan ist, oder ob man nicht auch

Stimmen außerhalb der Forschung in die Forschung mit
einbeziehen sollte; denn ich meine, dass nicht nur Wissenschaftler
etwas Substanzielles zu Seneca zu sagen haben. Völlig zu Recht
finden sich in Sammelbänden zu Seneca auch Beiträge aus der
Feder von hommes de lettres, von 'Primärliteraturverfassern' wie
beispielsweise Lessing oder T.S. Eliot. Inwieweit haben solche

Beiträge für die Forschung eine heuristische oder katalysatorische

Relevanz? Vielleicht ist da vieles auf den ersten Blick nicht
methodisch bzw. nicht einer oder mehreren Methoden
zuzuordnen; vielleicht ist vieles aus dem Bauch gesagt; aber es wäre
doch möglich, dass solche spontanen bzw. methodisch nicht
hintergehbaren Aussagen ebenfalls triftig und insofern forschungsrelevant

sind, wenn es denn der Forschung um Seneca und nicht
um sich selbst geht. Inwieweit ließe sich die Berücksichtigung
solcher Stimmen selbst wieder methodisch bewerkstelligen?

W.-L. Liebermann-. Es ist mir nicht ganz deutlich, welche
Frage genau hier zur Debatte steht. Dass Arbeiten von Lessing
oder T.S. Eliot als Beiträge zur Senecaforschung figurieren,
scheint mir weder erstaunlich noch auch nur kategorienbildend.

Kann man die beiden beispielhaft Genannten aus der

Kategorie 'Wissenschaft' mit guten Gründen — und mit
welchen? — ausschliessen, nur, weil sie auch "Primärliteraturverfasser"

sind? Nicht umsonst hat Eduard Norden über "Lessing
als klassischer Philologe" (1929) gehandelt, und in J.E. Sandys'

History of Classical Scholarship findet er selbstverständlich
seinen Platz. Lessing hat sich, wie viele andere auch (die beiden

Schlegel-Brüder sind ein anderes Beispiel), auf zahlreichen
Feldern betätigt: dem der Theologie und Philosophie, dem der
Pädagogik, vor allem aber auf dem der Literatur- und Kunstkritik,

-theorie und -geschichte. In einer Theorie der Fabel oder



FORSCHUNGSÜBERBLICK UND METHODIK 53

des Dramas wird sein Name kaum fehlen, wobei seine

einschlägigen Schriften von der Kritik zu Recht den wissenschaftlichen

Standards unterworfen worden sind. Für Eliot gilt
Entsprechendes, prinzipiell selbst für die Äusserungen des Lyrikers
Durs Grünbein zu Seneca in verschiedenen Interviews, die er
in jüngster Zeit anlässlich der Aufführung des Thyestes in seiner

Übertragung (Mai 2001) gegeben hat — wenn hier nun
auch aufgrund moderner Arbeitsteilung die Unterscheidung
"innerhalb/ausserhalb der Forschung" jedenfalls äusserlich eher

Sinn macht. Andererseits ist natürlich nicht zu bestreiten, dass

in derartigen Fällen zumeist eine Korrelation zwischen
dichterischem und wissenschaftlichem Interesse besteht (gerade für
Lessing hat dies u.a. Wilfried Barner nachgewiesen, in der
Frühschrift Lessings über Senecas Tragödien ist es mit Fländen

zu greifen), und das führt dann zu dem Phänomen der
sogenannten "produktiven Rezeption" (auch durch Theaterpraktiker

und Regisseure, vgl. o. Anm.47). Diese war nicht mein
Thema. Flier besteht der grundlegende Unterschied darin, dass

man der Aufgabe und Verpflichtung zur Methodenreflexion
(und sogar zur Widerspruchsfreiheit) enthoben ist. Die
produktive Rezeption ist für die Fachwissenschaft gewiss nicht
bedeutungslos, was wohl am deutlichsten dort in Erscheinung
tritt, wo auf sie als Bestandteil wissenschaftlicher Argumentation

zurückgegriffen wird, jedoch eher im Sinn sekundärer

Bestätigung.

J. Luque Moreno: Quiero solamente mostrar mi acuerdo con
el Prof. Liebermann cuando ha insistido en la importancia del
factor humano, del Fiombre como centro y clave de estos

dramas; es una convicciön que ya hice publica en el prologo a mi
traducciön (Madrid 1979). Flay, en efecto, cuatro factores o

aspectos que desde siempre vienen pesando demasiado sobre el

teatro de Seneca y a los que a veces los estudiosos han dado y
siguen dando excesiva importancia: la tragedia griega cläsica

como posible fuente de temas y elementos formales, el fondo
doctrinal estoico, la retorica y el contexto histörico-polftico.



54 DISCUSSION

Ninguno de estos cuatro fractores puede, en mi opinion, ser
valorado exclusivamente por si mismo, sin ser puesto en relacion

con los demäs. Ninguno de ellos debe tampoco ser sobrevalo-
rado hasta el punto de subordinar a el la verdadera entidad de
cada uno de esros dramas. En mi opinion, cuando se los analiza

en sf mismos, sin apriorismos, lo que queda ante todo de relieve

es su profundo valor humano: el Hombre es la piedra angular
de este teatro, el Hombre visto desde la perspectiva de unas cir-
cunstancias sociales y polfticas concretas; en funcion de ello estä

todo lo demäs, la utilizaciön de temas, formas y recursos de la
tradiciön literaria, el trasfondo doctrinal o filosofico e incluso los

recursos formales de la retörica.

W.-L. Liebermanm Inhaltlich stimmt das im wesentlichen mit
dem überein, was Madame Dangel gesagt hat. Dabei haben Sie

eine klärende methodische Präzisierung vorgenommen, indem Sie

den Menschen zum Bezugspunkt der anderen inhaltlichen und
formalen Elemente machen und darüber hinaus dies als das Ergebnis

einer unvoreingenommenen Lektüre und Analyse reklamieren.

Demgegenüber bekenne ich mich als überzeugten Anhänger einer
Hermeneutik im Grunde Gadamerscher Provenienz, der es gerade

um die Bewusstmachung des unabdingbaren 'Vorurteils' geht.

M. Billerbeck: Wie Sie in der Diskussion von Regenbogen,
Birt und Egermann hervorheben, geht es in diesen
Interpretationsansätzen um eine Aufwertung von Seneca Tragicus gegenüber

der griechischen Tragödie, um eine "'Rettung' der Seneca-

tragödien", "Uberwindung bzw. Instrumentalisierung des

'Rhetorischen'"; ähnlich sehen Sie zu Recht im Forschungsbericht

von B. Seidensticker und D. Armstrong (1985) ein latentes

Plädoyer für die "Erneuerung und Wiedergewinnung des

Tragikers Seneca" und ein Engagement der Forschung im Nachweis

des spezifisch Römischen. Inwiefern sind — wie z.B. bei
modernen Inszenierungen von Belcanto Opern im
deutschsprachigen Kulturbereich — die Bemühungen, hinter dem
dargestellten Mythos einen tieferen Sinn, eine philosophische oder



FORSCHUNGSUBERBLICK UND METHODIK 55

politische Deutung zu suchen, Bestandteil der spezifisch
deutschen Senecaforschung?

W.-L. Liebermann: Der Hinweis auf die Oper ist überzeugend.

Schon Lessing hatte die Analogie von Oper und Seneca-

tragödie festgestellt, als er im Jahre 1754 bemerkte, dass mit
wenigen Veränderungen aus dem Hercules furens eine vollkommene

Oper zu machen sei. Ich habe jedoch nicht den Eindruck,
man könne die Suche nach einem (tieferen) Sinn des dichterisch

gestalteten Mythos als ein Spezifikum der deutschen
Forschung einstufen, wenn ich auch zugebe, dass erstens derartige
Thesen im deutschen und angelsächsischen Raum besonders

prononciert und prinzipiell vertreten werden und zweitens das

Ästhetische (das seit Baumgarten nicht nur eine eigene Erkenntnisweise

einschliesst, sondern auch eine besondere Affinität zum
Menschen und zur Welt aufweist) und das Emotionale
demgegenüber eher zweitrangig sind.

H.M. Hine: A question that arises from this whole week's

proceedings is whether one should start by regarding Seneca's

tragedies as a single, monolithic corpus, or should start by
acknowledging that what applies to some plays may not apply to
others. Some, for example, detect progressions of various sorts
within the tragedies, you yourself have shown how the question
of Stoic interpretation is very different for the so called fate-

tragedies and for the others. What is your own view?

W.-L. Liebermann: Die Frage hat auch mich beschäftigt. Für
meine Thematik wird sie erst dann relevant, wenn die
Differenzen einen Wechsel der Deutungsperspektive erforderlich
machen, nicht schon bei Unterschieden, die mit einer einheitlichen

Deutungsperspektive verträglich sind und innerhalb dieser

(etwa der philosophischen oder politischen) variierende
Positionen oder auch eine Entwicklung anzeigen. Die erste
Alternative würde auch für einen Forschungsüberblick die separate

Behandlung der einzelnen Dramen nahe legen. Mit der



56 DISCUSSION

Unterscheidung von Fatum- und Leidenschaftsdramen (mit
Übergängen und Mischformen) haben Sie in der Tat einen für
die philosophisch-stoische Interpretation kritischen Punkt
benannt, ein anderer wäre das — damit in Zusammenhang
stehende — Verhältnis von Eigenverantwortlichkeit des Menschen
und überindividueller, ja aussermenschlicher Verursachung,
wovon ja unmittelbar auch das Problem des 'Tragischen betroffen

ist. Ich will jedoch betonen, dass sich mein Vorbehalt gegen
eine einfache interpretatio Stoica und die Ansetzung zweier

Rezeptionsebenen auf alle Dramen bezog. Es wäre töricht zu
leugnen, dass zwischen Hercules furens, Oedipus und Phaedra
Unterschiede bestehen, und doch wird man diese Stücke als

Seneca-typisch diagnostizieren, was sich, wie bei Ovid auch

{trist. 1,1,6l£), nicht allein am Formalen bemisst.

E. Malaspina-. Da un contributo come il Suo non si puö certo
pretendere l'esaustivitä di un Jahresbericht, ma la presentazione
con sintetica chiarezza delle questioni metodologiche ancora e

sempre vitali, compito cui mi pare Lei abbia assolto magistral-
mente. Nondimeno, per parte mia ho un po' sentito la man-
canza di un accenno al tema 'Seneca e la poesia attraverso le tesi

contrapposte di G. Mazzoli (Milano 1970; ribadite Vandoeu-

vres 1990) e di J. Dingel (Heidelberg 1974), proprio per la vali-
ditä euristica e metodologica di questo confronto scientifico.

Personalmente ho (e non solo da oggi) la netta impressione
che l'interpretazione delle tragedie — molto piü che non del-
l'opera in prosa — non riesca ancora ad emanciparsi da una
condizione che si potrebbe definire proverbialmente della
'coperta troppo corta: chi mette in primo piano gli aspetti let-
terari finisce per non trovare giustificazione per 'intenzioni' eti-
che e chi vede invece la tragedia come contributo educativo resta

spiazzato dagli eccessi che la caratterizzano. Lei ha giustamente
citato Gadamer: Seneca tragico e ambito critico in cui il
VorVerständnis determina la presa di posizione e Tatto di fede' di
ciascuno studioso, come nella critica neotestamentaria. E possi-
bile, secondo Lei, spezzare questo circolo ermeneutico (e come?)



FORSCHUNGSÜBERBLICK UND METHODIK 57

o saremmo costretti ancora a lungo a schierarci con Regenbogen

o con Egermann? Oppure ancora, da buoni figli della post-
modernitä, dobbiamo rassegnarci a rinunziare ad ogni tentativo
di interpretazione 'globale' del teatro senecano (quel che, mi
pare, Madame Dangel chiama theätre total)?

W. Schubert: Zum Stichwort "zu kurze Decke", das Herr
Malaspina so treffend zur Beschreibung herangezogen hat: Ich
finde, man sollte, wenn sich die Decke als zu kurz erweisen
sollte, eine andere wählen, d.h. man sollte nicht polarisieren
zwischen 'Ästhetik' einerseits und 'Nutzen, Belehrung' etc.
andererseits. Zwar beruft man sich bei einer solchen Polarisierung
gerne auf Horaz, zitiert ihn dabei jedoch unvollständig und insofern

falsch: Autprodesse volunt aut delectarepoetae (ars 333). Der
Text geht jedoch bei Horaz noch weiter: aut simul. Und diese

Möglichkeit sollte man auch bei Seneca in Betracht ziehen.

W.-L. Liebermann: Ich möchte auf die beiden Stellungnahmen

gemeinsam antworten. Ob man Horazens aut simul...
wirklich vergessen hat, stehe dahin. Soll die grössere Decke kein
Flickwerk sein, dann stellt sich die interessantere Frage nach
dem Zusammenhang von delectare und prodesse!docere. Sofern

man diesen nicht in dem banalen Sinn einer Vermittlung
nützlicher Fehre in angenehmer Form verstehen will, bieten sich
die in der Fiteraturwissenschaft ausführlich diskutierten
Modelle ästhetischen Genusses und reflektierter ästhetischer

Erfahrung (insbesondere unter dem Aspekt der kathartischen
Fust) an. Wenn man aber im Falle Senecas einmal eine
philosophisch-stoische Grundposition bzw. Intention unterstellt,
letztlich eine Theorie der Eudaimonie, der Affektlosigkeit und
rationaler Weltordnung, die es erforderlich macht, sich der
Tragödienwelt zu entziehen (alle Harmonisierungsversuche,
auch die Rede von der "flip side" [Rosenmeyer] scheinen mir
wenig zu helfen), so ist m.E. zwingend von zwei Ebenen
auszugehen, der des ästhetischen 'Vergnügens' und der der 'Reflexion'.

Damit wäre eine 'Ästhetik der Identifikation' gegen eine



58 DISCUSSION

'Ästhetik der Distanz' abzugrenzen (vgl. o. Anm.63). Ich glaube
dafür sogar bei Seneca selbst eine Bestätigung zu finden — und
damit komme ich zu Herrn Malaspinas erstem Punkt: Es dürfte
inzwischen klar sein, dass aus Senecas Äusserungen eine kon-
zise Theorie der Literatur bzw. des Dramas nicht zu gewinnen
ist. Jedoch ist evident, dass er zum einen mit der positiven und
negativen Verführungskraft von Literatur und Schauspiel rechnet

{epist. 7; 108; 115), zum anderen aber in ira 2, 2 bei ludicra
scaenae spectacula, den lectiones rerum vetustarum wie auch bei

bildlichen Darstellungen das Moment der Distanz (s. auch epist.

88; 108, 6) nachdrücklich heraushebt (vgl. auch arridemus
ridentibus et contristat nos turba maerentium, in subtiler
Korrektur von Hör. ars 101, aber weder Trauer noch Lurcht noch
Zorn sind wirklich Trauer, Lurcht, Zorn), derart, dass es sich bei
der hier stattfindenden Identifikation nur um 'Voraffekte' handelt.

Der Versuch der Rekonstruktion stoischer Exegese

(Chrysipp) mit dem Postulat eines analytisch-kritischen
Beobachters durch Martha Nussbaum kommt in diesem
Zusammenhang sehr gelegen (M.C. Nussbaum, "Poetry and the Pas-

soins: Two Stoic Views", in Passions & Perceptions. Studies in
Hellenistic Philosophy ofMind. Proceedings of the Fifth Symposium

Hellenisticum, ed. by J. Brunschwig & M.C. Nussbaum

[Cambridge 1993]: "critical spectatorship").
Es wäre ein Missverständnis, wenn man entweder unbewusst

oder bewusst ('postmoderne') einseitige Interpretationen
systematisch in der Hermeneutik begründen (aufschlussreich ist Gada-

mers Auseinandersetzung mit dem Dekonstruktivismus Derri-
das) und die Rettung in der Durchbrechung des hermeneutischen
Zirkels sehen wollte. Ziel der Hermeneutik ist es ja gerade, die
allem Verstehen inhärente Subjektivität nach Möglichkeit bewusst
und transparent zu machen und ihr durch Verstehen des Anderen

(in Präge und Antwort) zu begegnen. Es stellt sich daher die
Frage, ob wir aus dem hermeneutischen Zirkel überhaupt
aussteigen wollen oder auch nur können, wenn nicht um den Preis

der Naivität oder des hermeneutischen Anarchismus. Die Forderung

einer 'globalen' Interpretation kann aber kaum die Antwort



FORSCHUNGSUBERBLICK UND METHODIK 59

auf die hermeneutische Herausforderung sein, sie beinhaltet
offenkundig einerseits den Anspruch einer vielseitigen
perspektivenlosen), andererseits den einer 'wahren' (alle Vorläufigkeit
überspringenden) statt einer 'glaublichen' Interpretation (vgl.
zuletzt, mit Lit., F. Stoermer, Hermeneutik und Dekonstruktion
der Erinnerung. Über Gadamer, Derrida und Hölderlin [München
2002]).

E. Malaspina-. II Suo motto Vergnügen und Reflexion mi sem-
bra molto promettente per dare ragione deW ungelöster Rest

(p. 24) delle tragedie; mi sembra che Madame Dangel Le si

awicini quando parla di "unite quasi alchimique entre la

philosophic et la tragedie" (p. 104). Dietro Reflexion e philosophie,
che insistono sull'utilitä pratica e morale dei drammi, vedo

l'aspetto etico, didattico (protrettico ed apotropaico), storico e

politico, che permette di non perdere l'aggancio con Seneca pro-
satore e di non dover postulare una radicale dicotomia, anche

psicologica, ai limiti della schizofrenia, tra questo e Seneca tra-
gico. Vergnügen e tragedie riportano invece al versante estetico-
letterario, al ruolo del pathos, dell'ironia e dell'arte allusiva, a

tutto ciö che, insomma, non puö rientrare nella camicia di forza
della Reflexion e della philosophie. Si puö intendere Vergnügen
und Reflexion come una semplice giustapposizione ed essere
contend cosi, ma chi crede ancora ad un'interpretazione 'globale'
dovrebbe lavorare per trasformarla in un'endiadi, owero per
armonizzare le ragioni dell'uno e dell'ahra risolvendo ogni
ungelöster Rest contumace.

W.-L. Liebermann-. Der von mir gebrauchte Begriff'Reflexion'
bezieht sich auf die stoische Grundeinstellung, die die Tragödie
ausser Kraft setzt. Insofern sind 'Reflexion' und ästhetisches

'Vergnügen' bzw. ästhetische 'Lust' nicht miteinander vermittelbar
und nicht in eine 'globale' Interpretation überführbar, auch
nicht in das ontologische Gegenstück eines 'totalen Theaters'.
Das heisst nicht, dass nicht auch auf der Identifikationsebene
reflexive Momente Platz finden könnten, denn Identifikation



60 DISCUSSION

geht bekanntlich nicht in Staunen und Bewunderung auf— ich
hatte ja bereits auf die entsprechende umfassende
literaturwissenschaftliche Diskussion hingewiesen. Diese Elemente wären
dann unter Berücksichtigung der genannten 'Hierarchisierung'
auf der Grundlage eines hermeneutischen Bewusstseins interpretierbar.

E.A. Schmidt-. Die Gleichzeitigkeit der Neubewertungen
Senecas durch Otto Regenbogen und T.S. Eliot regt an, nach
ihren Gemeinsamkeiten und ihrer Differenz zu fragen. Welche

Erfahrungen liegen ihren Seneca-Essays zugrunde? Für Regenbogen

scheint mir die Antwort darin zu suchen, dass die Erneuerung,

Neubegründung und Verselbständigung der deutschen
Universitätslatinistik seit der Jahrhundertwende eine Vertiefung
durch die Erfahrung des Ersten Weltkriegs und im Krisenbe-
wusstsein der deutschen Nachkriegszeit erlebte. Bei Eliot ist von
solchen zeitgenössischen Erfahrungen weniger zu spüren. Auch
versucht er nicht so sehr, Seneca gegenüber der englischen Sene-

caphilologie, als vielmehr gegenüber der englischen
Literaturgeschichte neu zu beurteilen, und er entdeckt seine Tragödien
neu aus der Begegnung mit den von Thomas Newton
gesammelten Seneca-Ubersetzungen der zweiten Hälfte des 16. Jh.
Hatte sich in England die Beurteilung Senecas in der Wissenschaft

weniger gegen ihn gewandt als das englische Drama?

W.-L. Liebermann-. Die Standortbestimmung von Regenbogen

scheint mir absolut zutreffend. Eliot betätigt sich im
Einklang mit seinem Selbstverständnis als Literaturkritiker und
Historiker der englischen dramatischen Literatur. Sein Interesse

gilt, wie mehrere Abhandlungen ausweisen, dem elisabethani-
schen Drama. In diesem Zusammenhang wird Seneca zum
Thema, und zwar unter integrierendem Rückgriff auf Erkenntnisse

der fachwissenschaftlichen Forschung. Eliot interessiert sich
fur die unterschiedlichen Formen und Wege der Senecarezeption

— und für deren Missverständnisse und Depravierungen (vor
allem durch die Italiener). Das Senecabild bleibt höchst



FORSCHUNGSUBERBLICK UND METHODIK 61

ambivalent — so dass man Eliots Seneca-Essays sogar als

ausgesprochen "schädlich" bezeichnet hat (Boyle, Tragic Seneca

[1997], 12): Seneca ist nicht so schlecht, wie die Feststellung
seiner Negativwirkung auf das englische Drama des 16. Jh. das

haben will, nicht zuletzt deshalb, weil Senecas rhetorische Wort-
und Deklamationsstücke nicht für die Bühne gedacht waren.
Konsequenterweise wird die positive Wirkung fast ausschliesslich

im Sprachlichen und in der Verskunst gesehen. Von einem
Bestreben der Wiedergewinnung Senecas für das englische
Drama ist nichts zu bemerken, dafür spricht auch, dass in Eliots

eigenem dichterischen Werk kaum eine Spur seiner Beschäftigung

mit Seneca nachweisbar ist. Eine Rehabilitierung des

Tragödiendichters Seneca, die man Regenbogen an die Seite stellen

könnte, erfolgte im englischsprachigen Bereich — der
angelsächsischen Forschung durchaus bewusst — wohl erst mit dem

umfangreichen, ausdrücklich auf die Neuauflage der Sammlung
von Newton und die Einleitung Eliots Bezug nehmenden Artikel

von C.J. Herington (Arion 1966).



OVKf «C&Ijyu»?5 [ i

\

»HSÄii:4spt i'

**' >-#5i^-*##^§^^^fP&f*^pM#sa N« :
gss&gö^ 3#i tssm mhm^iMtmat&i

— -!%

•<

§MSifa #$t*?M'-

3ä&p

*£l

gW

&&&% >>

J* 7"v.-i".. '"i"*1^^. i^.(.\"^.* J^*....' j-1 .Jartb_47wi. jC,j^*-'-^_^

#1^1#-
-.v;.

-"• ' * > -.£? 1 -

• «?- -, " " • •.•-.-
^ '


	Senecas Tragödien : Forschungsüberblick und Methodik

