
Zeitschrift: Entretiens sur l'Antiquité classique

Herausgeber: Fondation Hardt pour l'étude de l'Antiquité classique

Band: 49 (2003)

Artikel: Die Ethik Galens und ihre Rezeption in der Welt des Islams

Autor: Strohmaier, Gotthard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-660861

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-660861
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


VIII

Gotthard Strohmaier

DIE ETHIK GALENS UND IHRE REZEPTION
IN DER WELT DES ISLAMS

Anders als sein berühmter Landsmann Ailios Aristeides war
Galen nicht davon überzeugt, daß sich die Römer dadurch
auszeichneten, daß sie im Gegensatz zu den früheren Weltreichen
"Herrscher über Freie" seien.1 In seinem Kommentar zu der

Hippokratesschrift De aere aquis locis, der nur in einer arabischen

Fassung erhalten ist, erwähnt er beiläufig die Bewohner
der Berge Pisidiens und Mysiens, die nach seinen Worten in
den Tagen des Hippokrates frei waren, nun aber seien sie "die
Sklaven von anderen", d.h. der Römer.2 An einer anderen Stelle
des Kommentars beschreibt er eine Diskussion, die er mit einer

Gruppe von Römern über Fragen des Kalenders und der Astronomie

führte. Er fand sie ein wenig begriffsstutzig, denn sie hätten

ihn angestaunt, als ob er von "weißen Raben" erzählen
wollte. Uberhaupt fand er das, was die Römer, d.h. deren
staatstragende Schicht, von der Mathematik zu lernen pflegten, als

1 Movoi yäp xcov 7rö)7t0T£ eAeuOepov apyexe (Or. 26, 36 Keil), vgl. dazu
J. Bleicken, Der Preis des Aelius Aristides auf das römische Weltreich (or. 26 K),
Nachrichten der Akademie der Wissenschaften in Gottingen, Philol.-hist. Kl.,
1966, 7 (Göttingen 1966), 234-263.

2 Handschrift Kairo, Tal'at, tibb 550 (s. F. SeZGIN, Geschichte des arabischen

Schrifttums III [Leiden 1970], 37 u. 123f.), fol. 83v5-7; Faksimileedition v.
F. SEZGIN, Galen 's Commentary on the Hippocratic Treatise On Airs, Waters, Places

(LUpt cUpcov, uSaxtov, xo7tcov) in Arabic Translation, Publications of the Institute
for the History ofArabic-Islamic Science, Series C: Facsimile Editions 65 (Frankfurt

a.M. 2001), 112.



308 GOTTHARD STROHMAIER

ungenügend. Sie beschränkten sich auf Euklid, aber gingen von
da nicht zur Astronomie weiter, hingegen seien sie sehr von der

Astrologie eingenommen.3

Galen huldigte einem strengen Hellenozentrismus. Eine
kleine Nuance in einer bekannten Philosophenanekdote, die er
in seinem Protreptikos nacherzählt, ist bezeichnend. Aristipp von
Kyrene, es kann auch ein anderer Weiser gewesen sein, fand sich
nach einem Schiffbruch am Strand einer unbekannten Insel wieder.

Da sah er in den Sand gezeichnete geometrische Figuren
und fühlte sich erleichtert, denn es waren "Spuren von
Menschen (hominum vestigia)", so jedenfalls in der Version der
Geschichte bei Cicero und Vitruv.4 Bei Galen hingegen zieht
der Philosoph den Schluß, daß er zu Griechen gekommen sei

und nicht zu Barbaren.5 Angesichts dieser reservierten Haltung
gegenüber den Beherrschern der Ökumene könnte man sich

fragen, warum er ausgerechnet in Rom Karriere gemacht hat. Er
lobt Hippokrates, indem er auf die Legende verweist, wie dieser

die Einladung des Perserkönigs ausschlug, dessen Volk wegen
einer ausgebrochenen Pest zu behandeln, vielmehr habe er es

vorgezogen, seinen Landsleuten zu dienen.6 Damit wurde schon
damals ein schwieriges Problem medizinischer Deontologie
angesprochen. Denn was soll man beispielsweise heutzutage tun,
wenn nach einem Attentat der Angreifer schwerer verwundet
daliegt als seine unschuldigen Opfer und die Möglichkeiten der

ersten Hilfe begrenzt sind? Galen sieht das Problem allein unter
einem pekuniären Blickwinkel. Nach seiner Meinung wollte

3 Ebenda, fol. 73r20-74rl 1 (in der Faksimileedition S.91-93); der Passus wurde
bereits herausgegeben und ubersetzt von G.J. TOOMER, "Galen on the astronomers
and astrologers", in Archive for the History ofExact Sciences 32 (1985), 193-206.

4 VlTR. 6, prooem 1; ClC. Rep. 1, 29.
5 Protr. 5, 3, I 8,12-13 K CMG V 1, 1, S.120f.
6 Opt.Med. 3, I 58,4-10 K Scripta min. II p.5,6-13; E ROSENTHAL,

"An Ancient Commentary on the Hippocratic Oath", in Bulletin ofthe History of
Medicine 30 (1956), 77-79 (Nachdruck in DERS., Science and Medicine in Islam
a collection ofessays [Aldershot 1990], Nr. III); vgl. J. RUBIN PlNAULT, Hippocratic
Lives and Legends (Leiden 1992), 79-93.



REZEPTION DER ETHIK GALENS IM ISLAM 309

Hippokrates lieber den Armen in Kranon und Thasos helfen, er
entschied sich gegen die Liebe zum Geld.7

Als Erbe eines beachtlichen Vermögens war Galen unabhängig,

und der pekuniäre Aspekt war für ihn nicht entscheidend.
Er war wirklich in erster Linie ein Mann der Wissenschaft, und
die Hauptstadt gab ihm die Möglichkeit, zu beobachten und
mit den Vertretern der verschiedenen philosophischen und
medizinischen Schulen zusammenzutreffen. In einem zehnten
Buch zu De placitis Hippocratis et Piatonis, von dem wir nur
dürftige Spuren in der arabischen Tradition vorfinden,8 bezeichnet

er die Hauptstadt als einen "Mikrokosmos".9

Die Abneigung muß aber gegenseitig gewesen sein. Galen
hat in der lateinischen Literatur so gut wie keine Spuren
hinterlassen. Macrobius zitiert in seinen Saturnalia verschiedene
medizinische Autoritäten der Griechen, aber Galen ist nicht
unter ihnen. Man braucht auch nur einen Blick in die Indizes
der Editionen des Censorinus oder des Marcellus Empiricus zu
werfen, um das gleiche festzustellen.10 Galen hat in Rom keine
Schule begründet. Hingegen bildeten in der Folgezeit die Ärzte
des Ostens, in Byzanz wie in der islamischen Welt, eine einzige
galenische Sekte. Dies ist sogar an der nichtmedizinischen
Literatur abzulesen. Hieronymus bezeichnet in seiner Streitschrift

7 Vgl. J. JoUANNA, "La lecture de l'ethique hippocratique chez Galien",
in Midecine et morale dans l'Antiquite, Entretiens sur l'Antiquite classique 43
(Vandoeuvres 1997), 233f.

8 Siehe mein Kapitel über die arabische Tradition in PHP, CMG V 4, 1,2,
I S.44f.

9 Zitiert bei al-Färäbl, Kitäb al-hitäba, hrsg. v. J. LANGHADE, in Melanges
de L'Universite Samt-Joseph (Beirut) 43 (1967), 129,lf. (Übers, s. Anm.8, S.44);
für vergleichbare Bezeichnungen in der zeitgenossischen Literatur vgl. F. UNRUH,
Das Bild des Imperium Romanum im Spiegel der Literatur an der Wende vom 2. zum
3. Jh. n.Chr., (Bonn 1991), 106. >

10 Macrobius, Saturnalia, hrsg. v. J. Willis (Leipzig 1973); Censorinus,
De die natali liber, hrsg. v. K. SALLMANN (Leipzig 1983); Marcellus Empiricus,
De medicamentis liber, hrsg. v. M. NlEDERMANN u. E. LlECHTENHAN (Berlin
1965), 2 Bde. (Corpus Medicorum Latinorum V).



310 GOTTHARD STROHMAIER

Adversus Iovimanum Galen als einen vir doctissimus, Hippocra-
tis interpres. Das schrieb er zwar in Latein, aber im Osten in
der Stadt Bethlehem.11 Gesios, um das Jahr 500 ein hochverehrter

Professor in Alexandrien, erscheint in einer Hagiographie
des Bischofs Sophronios als ein Anhänger von Hippokrates,
Galen und Demokrit.12 Auch in der schonen Literatur des

arabischen Mittelalters ist öätinüs eine wohlbekannte Persönlichkeit,

sie erscheint sogar in den Märchen aus Tausendundeiner
Nacht.13 Und als sein Name schließlich im Abendland in der
Commedia Dantes auftaucht, ist er von zwei muslimischen Denkern

eingerahmt:

Ipocräte, Avicenna e Galieno,
Averols, che '1 gran comento feo. (Inf. IV 143-144)

Galen war tatsächlich zur Zeit des großen Florentiners ein Teil
der griechischen Tradition, die von der arabischen Kultur
herüberkam.

Die Ursache fur seine Rezeption im Orient ist in den besonderen

Verhaltnissen der Schule von Alexandrien zu suchen. Hier
empfahl sich Galen wegen seiner philosophischen Ambitionen
und seiner grundsatzlichen Nahe zur aristotelischen Naturphilosophie.

Johannes Philoponus rühmt ihn in seiner Schrift De
aeternitate mundi contra Proclum als einen Mediziner, der zur
gleichen Zeit ein wahrer Philosoph war.14 Die Intelligenz der

syrischen Region war seit der Zeit des Hellenismus zweisprachig

und unter dem starken Einfluß der alexandrinischen
Schule. Sergios von Res'ainä (gestorben 536), der erste uns

11 2, 11, in Patrologia Latina 23, Sp 300 B
12 Narratio miraculorum ss Cyn et Joannis 30, in Patrologia Graeca 87,3,

Sp 3513-3520, vgl W WOLSKA-CONUS, "Stephanos d'Athenes et Stephanos
d'Alexandne", m REByzA7 (1989), 47-59

13 58 Nacht (Ausg. Kairo, 1 272,19)
14 17, 5, S 599,24-26 Rabe (Leipzig 1899, Nachdr Hildesheim 1963): ävljp

(pucrrewToiTop te xai oüBev ^ttov rij? 18lap irj.aTpj.rjC toc xa-a tpiXoaotplav pxpißojxojp
ÖsxopyiUaTa



REZEPTION DER ETHIK GALENS IM ISLAM 311

bekannte Übersetzer der Werke Galens ins Syrische, hatte in
Alexandrien studiert.15

Nach dem Sieg der Abbasiden kam es in der neugegründeten

Hauptstadt Bagdad im neunten Jahrhundert zunächst zu
einem erneuten Aufblühen der syrischen Studien, und die christlichen

Hofärzte bestellten für sich neue Galenübersetzungen in
ihrer Sprache. Auf Grund des nachfolgenden Niedergangs der

syrischen Kultur unter dem Islam sind diese Übersetzungen fast

völlig untergegangen. Jedoch hatten hochgebildete und an allen
Wissenschaften interessierte muslimische Hofbeamte fast
zeitgleich für sich arabische Übersetzungen in Auftrag gegeben. So

ist die allgemeine Überlieferungssituation die, daß ein gewisser
Teil der Werke Galens sowohl in der griechischen Originalfassung

wie in arabischer Übersetzung erhalten ist, ein anderer Teil

nur auf griechisch und ein anderer nur auf arabisch.16 Dabei ist
hervorzuheben, daß sich das Interesse der Übersetzer und ihrer
Klienten nicht auf die medizinischen Schriften beschränkte,
sondern daß seine philosophischen Schriften den gleichen Widerhall

fanden. Sie wurden diskutiert, manchmal in durchaus
kontroverser Weise, und aus diesem Grunde finden sich Zitate und
Resümees unerwartet an manchmal sehr entlegenen Stellen in
der ungeheuren arabischen Literatur des arabischen Mittelalters.

Galen taucht hier sogar in den volkstümlichen Sammlungen
ethischer Weisheitssprüche und Anekdoten, den sogenannten
Gnomologien, auf,17 was sich für den griechischen Raum noch

15 H. HuGONNARD-ROCHE, "Note sur Sergius de Res'ainä, traducteur du grec
en syriaque et commentateur d'Aristote", in The Ancient Tradition in Christian and
Islamic Hellenism. Studies on the Transmission ofGreek Philosophy and Sciences
dedicated to H. J. Drossaart Lulofi on his ninetieth birthday, ed. by G. ENDRESS and
R. Kruk (Leiden 1997), 121-143.

16 G. STROHMAIER, "Der syrische und der arabische Galen", in ANRWll 37,
2 (Berlin 1994), 1987-2017.

17 Vgl. z.B. Hunain ibn Ishäq, Ädäb al-faläsifa, hrsg. v. 'A. Badawi (Kuwait
1985), 122F.; Al-Mubassir ibn Fätik, Muhtär al-hikam wa-mahäsin al-kalim, hrsg.
v. 'A. Badawi (Madrid 1958), 293-296.



312 GOTTHARD STROHMAIER

nicht feststellen läßt. Aber in dieser Literatur herrscht ein
derartiges Chaos, daß man bei der Auswertung sehr vorsichtig sein
muß.18 Nur sehr selten läßt sich eine Anekdote oder eine Sentenz

in den originalen Schriften der Autorität aufspüren, der sie

zugeschrieben wird. In einem Fall jedoch ist das möglich. In
dem Gnomologium von al-Mubassir liest man unter dem Namen
Galens die folgende Geschichte: "Er sah einen Mann, den die

Könige wegen der Stärke seines Körpers ehrten, und da fragte
er, was er Außerordentliches getan hätte. Sie antworteten: 'Er
hat einen geschlachteten Ochsen aus der Mitte des Palastes bis
nach draußen getragen'. Da sagte er ihnen: 'Und derselbe Ochse
hat ihn getragen, ohne daß dem Tier daraus ein Verdienst
zukam'."19 Das stammt mit einer beträchtlichen Umformung
und Zuspitzung aus dem Protreptikos, wo von dem Athleten
Milon von Kroton die Rede ist, der einen Ochsen quer durch
ein Stadion trug und später wegen seiner leichtsinnigen Dummheit

ums Leben kam.20 Die ethische Tendenz ist aber hier wie
dort dieselbe, nämlich daß der rohen Körperkraft im Rahmen
der menschlichen Existenz keine Bedeutung zukommen sollte.

Das starke Interesse an den ethischen Verlautbarungen Galens
ist auch damit zu erklären, daß er der Gegenstand einer
regelrechten Hagiographie geworden ist. Ibn abl Usaibi'a (gest.
1270), der Verfasser der ungewöhnlich reichhaltigen Quellen der
Nachrichten über die Klassen der Arzte, beginnt die Biographie
Galens mit der Feststellung, daß er von der Elite wie von der
breiten Masse als "das Siegel (hätim) der großen lehrenden
Ärzte" angesehen werde.21 Diese Rede ist in ihrem islamischen

18 G. STROHMAIER, "Das Gnomologium als Forschungsaufgabe", in Disserta-
ttunculae criticae: Festschrifi fur Gunther Christian Hansen, hrsg. v. Chr.-Fr.
Collatz, J. Dummer, J. Kollesch u. M.-L. Werlitz (Wurzburg 1998), 461-
471 (Nachdr. in DERS., Hellas im Islam. Beitrage zu Ikonographie, Wissenschaft und
Religionsgeschichte [Wiesbaden; im Druck]).

19 Al-Mubassir... (s.o. Anm.17), 296,6-8.
20 Protr. 13, 3, I 34,3-11 K CMG V 1, 1, S.144-147.
21 'Uyün al-anbä'ft tabaqäti l-atibbä', hrsg. v. August MÜLLER (Kairo 1882),

I 71,1 Of.



REZEPTION DER ETHIK GALENS IM ISLAM 313

Kontext zu verstehen, und zwar in dem gleichen Sinne, wie
Mohammed "das Siegel der Propheten" war, der die Reihe der

Gottgesandten abschloß und nach dem kein weiterer Prophet
mehr kommen konnte. Das schloß natürlich jede Idee eines
weiteren Fortschritts aus, der übrigens den Ärzten der abbasidischen
Blutezeit keineswegs fremd war. Aber bereits 'All ibn Ridwän
(gest. 1068), ein Leibarzt der ägyptischen Fatimidendynastie,
erklart in seinem kleinen Traktat Uber den Weg zur Gluckseligkeit

durch den ärztlichen Beruf, daß Gott den Asklepios gesandt
habe, damit er die Mitglieder seiner Familie die Medizin lehre.
Nachdem sie sich aber über diesen Rahmen hinaus verbreitete,
habe sich ihr Zustand verschlechtert, bis Galen kam und sie zu
ihrer ursprunglichen Größe wiederherstellte.22 Galen selber hatte
solchen Gedanken Vorschub geleistet, wenn er in De anatomicis
administrationibus, das auch ins Arabische ubersetzt war, erklärt:
"Indem die Kunst aus dem Asklepiadengeschlecht herausfiel und
danach unter den vielen Nachfolgern sich immer mehr
verschlechterte, bedurfte sie schriftlicher Aufzeichnungen, welche
die Lehre bewahren sollten".23

Eine Eigentümlichkeit der muslimischen Traditionswissenschaft,

welche die Erinnerung an die Ausspruche und Füand-

lungen des Propheten bewahrte, war die, daß man großen Wert
auf die moralische Integrität der einzelnen Überlieferer legte.
Man sammelte ihre Biographien und ordnete sie in 'Klassen'
nach chronologischen und geographischen Gesichtspunkten.
Das ließ sich auf die Medizin und ihre Geschichte übertragen.
Der Terminus der 'Klassen' taucht nicht umsonst auch in den

Kompilationen zur Geschichte der Wissenschaften auf. Das
Interesse an dem ethischen Standard der Uberlieferungsträger
paßte gut zu dem, was Galen von sich selber zu erzählen wußte.
Ibn abl Usaibi'a als großer Kenner seiner Schriften zitiert daraus

22 Hrsg. v. A DIETRICH, Abhandlungen der Akademie der Wissenschaften in
Gottingen, Philol -hist Kl., 3 Folge, Nr 129 (Güttingen 1982), 26f.

23 AA 2, 1, II 281,14-17 K ed I Garofalo (Napoli 1986), S 71,17-20



314 GOTTHARD STROHMAIER

einschlägige Stellen, darunter solche, die sonst verloren sind.
Max Meyerhof hat sie in seinem 1929 erschienenen Aufsatz
"Autobiographische Bruchstücke Galens aus arabischen Quellen"

zusammengestellt.24 Andere Zitate können an den erhaltenen

echten Schriften überprüft werden, und sie geben Zeugnis
von der exakten Arbeitsweise. Von dem Traktat De optimo
medico cognoscendo fanden sich später zwei arabische
Handschriften, und die umfänglichen Exzerpte Ibn abl Usaibi'as
erwiesen sich als so zuverlässig, daß sie Albert Z. Iskandar, unser
Herausgeber im Corpus Medicorum Graecorum, als Textzeugen
zusammen mit den Handschriften verwenden konnte.25

Aus einem anderweitig verlorenen Traktat Daß die Besten

der Menschen von ihren Feinden Nutzen haben zitiert er eine

Behauptung Galens, daß er weder von seinen Schülern noch
von den Patienten Geld nehme, er schenke ihnen im Gegenteil

wenn nötig die Arzneien und beschaffe ihnen das

Pflegepersonal, wenn sie keine Bedienung haben, und lasse ihnen

sogar die erforderlich Nahrung zubereiten.26 Uber den weiteren

Inhalt kann man nur Vermutungen anstellen; Meyerhof
verweist auf den ähnlichen Titel II oft av tic, arc' syOpwv
oocpeXoiTo im Korpus der Schriften des Plutarch.27 In einer
anderen Schrift unter dem Titel Uber die schwer heilbaren
Krankheiten konnte man lesen, wie Galen in der Öffentlichkeit

einem Scharlatan das Handwerk legte. Der Mann zog
Leuten, die an Zahnweh litten, Würmer aus dem Mund, wo
er sie vorher geschickt hineinpraktiziert hatte. Galen wurde
aber wahrscheinlich zu dem Vorgehen provoziert, weil der

24 In Archiv für Geschichte der Medizin 22 (1929), 72-86 (Nachdr. in Galen

in the Arabic Tradition. Texts and Studies III, ed. by F. SEZGIN, Publications of the
Institute for the History of Arabic-Islamic Science: Islamic Medicine 20 [Frankfurt

a.M. 1996], 208-222).
25 CMG Suppl. Or. IV, vgl. die Einleitung, S.15f.
26 Ibn abl Usaibi'a... (s.o. Anm.21), S.86,32-87,8.
27 S.o. Anm.24, S.84.



REZEPTION DER ETHIK GALENS IM ISLAM 315

Mann behauptete, einer seiner Schuler zu sein.28 Eine Distanz
zu dem personlichen Verhalten Galens findet sich höchstens bei
den Philosophen. Er war den Prügelknabe der arabischen Peri-

patetiker, die seine gelegentliche Kritik an Aristoteles nicht
schätzten. Al-Färäbl (gest. 950) rügt die unsachliche Polemik

gegen Thessalos, dem Galen seine niedrige Herkunft vorwarf.29

Im folgenden soll eine kurze und notgedrungen unvollständige

Ubersicht über das gegeben werden, was die arabische

Überlieferung an Neuem gegenüber dem auf griechisch Zugänglichen

bietet. Dies sei in vier Themenkreisen gruppiert, erstens
dem der arztlichen Deontologie, zweitens dem einer
philosophischen Ethik, die sich um das seelische Gleichgewicht bemuht,
wobei die Harmonie des Körpers als Vergleich dient, drittens
den Fragen, die mit dem Einfluß des Körpers auf die Seele

zusammenhangen, und viertens der von Piaton übernommenen

Dreiteilung der Seele und ihrer hierarchischen Struktur. Von Fall

zu Fall sollen die Reaktionen arabischer Autoren angefügt werden,

wobei naturlich auch die Äußerungen Galens einzubezie-
hen sind, die uns aus der griechischen Tradition bekannt sind.

Ibn abl Usaibi a und andere Autoren haben uns Fragmente
eines Kommentars zum hippokratischen Eid erhalten,30 unter
denen leider die Bemerkungen zu dem Hauptteil der ethischen
Vorschriften fehlen. Ich hatte zugunsten der Echtheit
argumentiert,31 was die Mehrheit der Forscher jetzt mit leichten

28 Zu den verschiedenen Versionen s G STROHMAIER, "Der Arzt in der
romischen Gesellschaft Neues aus der arabischen Galenuberheferung", in Acta Con-
ventusXl Eirene (Warszawa 1971), 70f (Nachdruck in Von Demokrit bis Dante
Die Bewahrung antiken Erbes in der arabischen Kultur, Olms Studien 43 [Hildes-
heim 1996], 84f)

29 S o Anm 9, S.127 (Ubers s o Anm 8, S.44), vgl MM 1,2, X 10,4-16 K
30 Gesammelt von F ROSENTHAL (s o Anm 6), 52-87
31 "Asklepios und das Ei Zur Ikonographie in einem arabisch erhaltenen

Kommentar zum hippokratischen Eid", m Beitrage zurAlten Geschichte und deren

Nachleben Festschrifi fiir Franz Altheim, hrsg v. R STIEHL u H E STIER, II
(Berlin 1970), 143-153, 448-454 (Nachdr in Hellas im Islam [s o Anm.18])



316 GOTTHARD STROHMAIER

Bedenken akzeptiert hat, die auch ich durchaus zu teilen geneigt
bin. Auf jeden Fall aber hat Hunain den Kommentar unter den
authentischen Schriften aufgeführt,32 und es ist vielleicht der
Autorität Galens zuzuschreiben, daß der Eid eine offizielle Funktion

erlangte, die er in der Antike unseres Wissens nie gehabt
hat. Handbücher für den muhtasib, den Marktaufseher, enthalten

Vorschriften wie diese: "Es obliegt dem Aufseher, alle Ärzte
den Eid des Hippokrates ablegen zu lassen, wobei sie schwören
sollen, niemandem ein schädliches Medikament zu verabreichen,

kein Gift herzustellen, niemandem im Volk die Rezeptur
eines Giftes mitzuteilen, niemandem die Herstellung eines Amuletts

zu beschreiben, den Frauen keine Rezeptur zu nennen, die
einen Abort herbeiführt, und den Männern keine, die eine
Unfruchtbarkeit verursacht. Sie sollen ihre Blicke von den
Zimmern der Frauen abwenden, wenn sie in das Haus des Kranken
eintreten, keine Geheimnisse ausplaudern und keinen Schleier
aufheben."33

Die Schrift De Optimo medico cognoscendo, von der sogar der

griechische Titel unbekannt ist, trug bei den arabischen Autoren
verschiedene Titel, der am meisten verbreitete, aber sicher nicht
ursprüngliche, lautete Uber die Prüfimg des Arztes {Fi mihnati t-
tabib). Dies war kein Handbuch für irgendeine amtliche Autorität,

sondern nur eine Anleitung für den Laien, wie er einen

guten Arzt von einem schlechten unterscheiden könne. Galen

geißelt hier das Verhalten stadtrömischer Kollegen, die es

vorzogen, bei den Reichen ihre Aufwartung zu machen, anstatt ihre
Zeit dem Studium zu widmen. Er beschreibt auch die besonderen

Bedingungen für die ärztliche Praxis in der großen Stadt.

32 Hunain lbn Ishäq, Uber die syrischen und arabischen Galen-Ubersetzungen,
hrsg. v. G. BERGSTRASSER, Abhandlungen fur die Kunde des Morgenlandes 17,2

(Leipzig 1925), Nr.87.
33 'Abd ar-Rahmän lbn Nasr as-Saizarl, Nihäyat ar-rutba fi talab al-hisba

(The book ofthe Islamic market inspector), ubers. v. R P. BUCKLEY, Journal ofSemitic

Studies, Supplement 9 (Oxford 1999), 115; vgl. dazu M. Meyerhof, "La
surveillance des professions medicales et para-medicales chez les Arabes", in DERS.,
Studies in Medieval Arabic Medicine. Theory and Practice, hrsg. v. P. JOHNSTONE

(London 1984), XI 129.



REZEPTION DER ETHIK GALENS IM ISLAM 317

Die Menschen leben hier isoliert voneinander, und wenn ein
Patient stirbt, erfahren die Nachbarn nichts von der Ursache seines

Ablebens und auch nicht, welcher Arzt ihn zuletzt behandelt
hat. Galen sieht die Ursache dafür in der Gier der Bewohner
nach Geld und Würden.34 Ibn Gumai', ein jüdischer Leibarzt
des Sultans Saladin, der von 1169 bis 1193 regierte, schrieb einen
kleinen Traktat Über die Wiederbelebung der ärztlichen Kunst,
den er seinem Souverän widmete. Hier beklagt er sich auch über
das Verhalten der Ärzte, aber er tut das mit einer so engen
Anlehnung an den Galenischen Wortlaut in De optimo medico

cognoscendo, daß man zweifeln muß, ob er wirklich die Verhältnisse

in seiner Umgebung beschreibt.35

Obwohl Galen jede Art der Anbiederung und ein Eingehen
auf unvernünftige Wünsche des Patienten scharf verurteilte, hat

er doch generell nach dem Vorbild des Hippokrates ein
liebenswürdiges Auftreten empfohlen.36 Der große Kliniker Rhazes

(854-925 oder 935) hat an diese Prinzipien angeknüpft, indem
er bestimmte Konzessionen gestattet, um den Kranken bei guter
Laune zu halten, indem ihm beispielsweise eine Diät zugeteilt
wird, an die er gewohnt war, obwohl sie eigentlich als schwerer
verdaulich und nicht als das Optimum einer Krankendiät
anzusehen wäre. Diese Gedanken hat er in einer kleinen Schrift
dargelegt, der Karl Deichgräber den lateinischen Titel De indul-
gentia medici gegeben hat.37

34 G. STROHMAIER, "Galen über die Vereinsamung des Menschen in der
Großstadt", in Forschungen und Berichte der Staatlichen Museen (Berlin) 18 (1977),
197f. (Nachdr. in DERS., Hellas im Islam [s.o. Anm. 18]).

35 Ibn Jumay', Treatise to Saläh ad-Din on the Revival ofthe Art ofMedicine,
hrsg. v. H. FaHNDRICH, Abhandlungen für die Kunde des Morgenlandes 46,3
(Wiesbaden 1983), §87f., 100-103, 106; vgl. dazu die Einleitung zu Opt.Med.Cogn.,
CMG Suppl. Or. IV, S.22.

36 K. DEICHGRABER, Medicus gratiosus. Untersuchungen zu einem griechischen
Arztbild, Akademie der Wissenschaften und der Literatur Mainz, Abhandlungen
der geistes- u. sozialwissenschaftlichen Klasse 1970, 3 (Mainz 1970).

37 Ibid., 108-113 (Übersetzung von Ch. BÜRGEL).



318 GOTTHARD STROHMAIER

In seiner Eigenschaft als Philosoph hat Galen mehrere ethische

Traktate verfaßt, wo er empfiehlt, ein seelisches Gleichgewicht zu
bewahren und die Extreme der Freude, des Argers und des Zornes

zu meiden, dies verbunden mit dem Ratschlag, eine zornige Reaktion

eine Weile aufzuschieben, um sie nicht zu heftig ausfallen zu
lassen und man hinterher darüber Reue empfinden muß. Der Arzt
Sinän ibn Täbit (gest. 942) hat so den Emir Abu 1-Husain Bahkam

von seinen Tobsuchtsanfällen geheilt, und man hat vermutet, daß
Galen mit seiner Schrift De animi cuiuslibet affectuum dignotione
et curatione dazu die Anleitung gegeben hat.38 Diese Erörterungen,
die in stoischer und platonischer Tradition die Seele als eine

selbständige Größe vorführen, stehen, wie Luis Garcia Ballester richtig

gesehen hat, unverbunden neben der naturalistischen Betrachtung

psychischer Vorgänge in den medizinischen Schriften.39

In einem Traktat mit dem Titel Uber die Vertreibung des Kummers

{Fi nafyi l-gamm), den Galen im Verzeichnis seiner Schriften

als II ept äXu7ua<; angibt,40 erzählt er, wie er durch den Brand
des Friedenstempels im Jahr 192 viele seiner wertvollen Bücher
verlor.41 Weiteres Material aus dieser Schrift, das aber dem
Charakter des Gnomologiums angepaßt erscheint und darum
nicht ganz wörtlich zu nehmen ist, findet sich in der Medizin
der Seelen (Tibb an-nuftcs) des Maimonidesschülers Ibn Aqnln
(gest. 1226).42

38 Fady HAJAL, "Galen's Ethical Psychotherapy: Its Influence on a Medieval
Near Eastern Physician", in Journal ofthe History ofMedicine and Allied Sciences

38 (1983), 320-333; vgl. Ibn abl Usaibi'a... (s.o. Anm.21), S.222,23-224,8.
39 "Lo medico y lo filosöfico-moral en las relaciones entre alma y enfermedad:

el pensamiento de Galeno", in Asclepio 20 (1968), 99-134; "Diseases of the Soul
(vocrf]p.aTa rij<; 4JUX'Ü<?) 'n Galen. The Impossibility of a Galenic Psychotherapy",
in Clio Medica 9 (1974), 35-43.

40 Lib.Prop. 12, XIX45.13 K Scripta min. II S. 121,11; vgl. Hunain... (s.o.

Anm.32), Nr.120.
41 Ibn abl Usaibi'a... (s.o. Anm.21), S.84,31-85,5; MEYERHOF (s.o. Anm.24),

85f.
42 A.S. Halkin, "Classical and Arabic material in Ibn 'Aknln's 'Hygiene of the

soul'", in Proceedings of the American Academy for Jewish Research 14 (1944),
60-65 u. Nr. 181-186; zu möglichen Ergänzungen, die aus der hebräischen



REZEPTION DER ETHIK GALENS IM ISLAM 319

Die Abhandlung Quod animi mores corporis temperamenta
sequantur ist unter anderem dem Thema gewidmet, wie das

Gleichgewicht der Seele von dem Gleichgewicht des Körpers
abhängig ist, und dieses wiederum von dem ausgeglichenen
Charakter der geographischen Umwelt.43 Manche Denker des

islamischen Mittelalters waren damit nicht ganz einverstanden,
indem sie auch die Selbständigkeit der Seele betonten, die ihrerseits

die körperliche Verfassung beeinflußt.44 Galen führt in der

genannten Schrift aus, daß der Erdboden Skythiens nur einen

einzigen Philosophen hervorgebracht habe, die Stadt Athen
hingegen viele. Er brauchte seiner kundigen Leserschaft den Namen
des Anacharsis nicht eigens zu nennen; Hunain fügt ihn in
seiner arabischen Ubersetzung hinzu.45 Für andere griechische
Autoren war jener ein Beweis, daß auch die Barbaren fähig seien,

Philosophen zu werden. Galen sieht in ihm eine Ausnahme von
der Regel und in seiner Vereinzelung den Beweis für die Inferiorität

der ganzen Region. Nach einer Mitteilung des Polyhistors
al-Mas udl (gest. 956), der jedoch leider die Schrift nicht nennt,
aus der er sie genommen haben will, hatte Galen neben der

Kennzeichnung der körperlichen Merkmale der Schwarzen auch
die Behauptung aufgestellt, daß sie wegen eines Schadens an
ihrem Gehirn sorglos und schwachsinnig seien.46 Der Historiker

Ibn Haldün (1332-1382) ist dieser Behauptung entgegengetreten,

indem er auf die Wärme der Luft verweist, die z.B.

Popularphilosophie des Mittelalters gewonnen werden können, s. M. Zonta, Un

interprete ebreo della filosofia dt Galeno Glt scritti filosofict di Galeno nell'opera dt
Shem Tob ibn Falaquera (Torino 1995), 113-123.

43 QAPI 8 f., IV 798-808 K Scripta min. II S.57-67.
44 H.H. BlESTERFELDT, Qälinüs Quwä n-nafi. Zitiert, adaptiert, korrigiert, in

Der Islam 63 (1986), 119-136.
45 QAM 11, IV 822,3-6 K Scripta min. II S.79,21-23; vgl. Galens Traktat

Daß die Krafie der Seek den Mischungen des Körpersfolgen in arabischer Ubersetzung,
hrsg. v. H.H. BlESTERFELDT, Abhandlungen fur die Kunde des Morgenlandes 40,4
(Wiesbaden 1973), 43,18f. (Übers. S.78).

46 wa-innamägalaba 'ala l-aswad at-tarab h-fasädi dimägihi fa-da'ufa li-dälika
'aqluhu: s. Kitäb murüg ad-dahab wa-ma'ädin al-gauhar, Kap. 62, hrsg. v. C. Barbier

DE MEYNARD u. A.J.B. PAVET DE COURTEILLE, revidiert v. CH. PELLAT, Kap.
7: I (Beirut 1966), §170; Ubers.: I (Paris 1962), §170.



320 GOTTHARD STROHMAIER

auch bei den Ägyptern einen gewissen Leichtsinn verursacht.47

Zuzutrauen ist sie Galen auf jeden Fall, wenn man sich erinnert,
wie er unsere germanischen Vorfahren mit Löwen, Bären und
Wildschweinen auf eine Stufe gestellt hat.48

Möglicherweise hat Galen hierin einen Einfluß auf den

türkischstämmigen Philosophen al-Färäbl ausgeübt, der in seinem
Buch der Staatsleitung (Kitäb as-siyäsati l-madanlyd) über die
Bewohner der Regionen im äußersten Norden und äußersten
Süden folgendermaßen urteilt: "Man muß mit ihnen verfahren
wie mit Tieren. Diejenigen, die Haustieren ähneln und zu irgendeinem

Zweck in den Städten zu verwenden sind, sollte man am
Leben lassen, sie zu Sklaven machen und sie wie Tiere verwenden.

Mit denjenigen, die zu nichts nütze oder die schädlich sind, ist so

zu verfahren wie mit schädlichen Tieren."49 Moses Maimonides,
ein Anhänger al-Färäbls, teilt in seinem Führer der Verirrten dessen

Meinung über die Türken im hohen Norden und die Schwarzen

im tiefen Süden: "Jene sind als unvernünftige Tiere anzusehen; ich
setze sie nicht mit Menschen gleich, denn sie nehmen unter den
Lebewesen einen niedrigeren Platz ein als der Mensch und einen
höheren als der Affe, denn sie haben die Gestalt und die Gesichtszüge

des Menschen und ein Urteilsvermögen oberhalb des Affen."50

Galens Interesse an der Platonischen Philosophie und an der
in ihr vertretenen Dreiteilung der menschlichen Seele zeigt sich

daran, daß er Kompendien oder Kurzkommentare zu den
Dialogen verfaßt hat, von denen sich in der griechischen Überlieferung

nichts erhalten hat, während im Arabischen wenigstens der

47 Muqaddima, 4. Aufl., o.J. o.O., S.87; The Muqaddimah, übers, v.
F. Rosenthal (New York 1958), I 174-176.

48 San. Tu. 1, 10, 17, VI 51,7ff. K CMG V 4, 2, S.24,22-24; vgl.
G. S TROHMAIER, "Araber, Romer und Germanen im Urteil eines griechischen
Mediziners", in Das Altertum 38 (1992), 105-108 (Nachdruck in ÜERS., Hellas

im Islam [s.o. Anm.18]).
49 Hrsg. v. F.M. Naggär (Beirut 1964), 87.
50 Guide des egares III 51, ubers. v. S. Münk (Paris 1963), III 434.



REZEPTION DER ETHIK GALENS IM ISLAM 321

Timaioskommentar und von den übrigen einige Fragmente erhalten

sind.51 Verschiedentlich wird in der arabischen Literatur nach
einem dieser Kompendien, die Galen gelegentlich durch eigene
Bemerkungen bereichert hat, eine Beurteilung der Christen zitiert,
die nach seiner Meinung an Fabeln und Mythen glauben, aber
dennoch in ihrer Askese und ihrer Todesverachtung das Leben

von Philosophen führen.52 Christliche Autoren wollen diese

Stellungnahme dem Kompendium des Phaidon entnommen haben,
muslimische hingegen dem der Politeia. Stephen Gero hat in
einem längeren Aufsatz nachzuweisen versucht, daß nur das

erstere richtig sein kann.53 Nach meiner Meinung schließt das

eine das andere nicht aus; warum soll Galen nicht zweimal auf ein
aktuelles Thema eingegangen sein? Auf jeden Fall ist die Bemerkung

im Lichte der Platonischen Psychologie und Staatslehre zu
verstehen. Auch die Wächterkaste, die zwischen den führenden
Weisen und dem erwerbstätigen Volk steht, soll an Fabeln und
Mythen glauben, aber dennoch ein philosophisches Leben fuhren.

Dort, wo Galen sich mehr nach Piaton richtet, hat er auch
eine andere ethische Konzeption vertreten als nur die der
goldenen Mitte zwischen den Extremen. Die Aufgabe besteht
nunmehr nur darin, daß der oberste vernünftige Seelenteil, das logi-
stikon, die beiden unteren beherrscht oder vielmehr den

untersten begierigen, das epithymetikon, mit Hilfe des mittleren
'mutartigen', des thymoeides. Die primitiven Völker wie die
Skythen oder die Kelten definiert er in diesem Rahmen als solche,
in denen der mutartige Seelenteil über den vernünftigen die

51 Hunain... (s.o. Anm.32), Nr.124; Galem Compendium Timaei Piatonis ali-
orumque dialogorum synopsis quae extantfragmenta, edd. P. Kraus et R. Walzer,
Corpus Platomcum Medn Aevi, Plato Arabus, I (London 1951); vgl. jetzt auch
D. GUTAS, "Galen's synopsis of Plato's Laws and Färäbl's Talhis", m The Ancient
Tradition ed. by G. ENDRESS and R. KRUK (s.o. Anm.15), 101-119.

52 R. WALZER, Galen on Jews and Christians (Oxford 1949), 15£; vgl. dazu
R. KÖBERT, "Das nur in arabischer Überlieferung erhaltene Urteil Galens über die
Christen", in Onentaha N.S. 25 (1956), 404-409.

53 "Galen on the Christians. A Reappraisal of the Arabic Evidence", in
Orientalin Christiana Periodica 56 (1990), 371-411.



322 GOTTHARD STROHMAIER

Oberhand hat.54 Die Annäherung an Piaton zeigt sich besonders

deutlich in De placitis Hippocratis et Piatonis, daneben in De
moribus (Ilepi 7]0wv), das in einer arabischen Abkürzung erhalten

ist. Nach der Edition von Paul Kraus55 sind immer wieder
neue Stücke gefunden worden, zuletzt auch in der hebräischen

Popularphilosophie des Mittelalters, die ihrerseits von der
arabischen Literatur abhängig ist.56 Sie stammen zum Teil nicht
aus der Abkürzung, sondern aus dem vollständigen Text.57 Es ist
noch zu früh, eine zusammenfassende Edition in Angriff zu
nehmen, da man damit rechnen muß, daß weiteres Material
hinzukommt.

Die platonisch inspirierte Ethik erscheint hier in einem
besonderen Maße akzentuiert, indem als Ziel die Isolierung des

vernünftigen Seelenteils von den beiden niederen und seine

Annäherung an die Götter vorgegeben wird. Ob er damit seine

Unsterblichkeit befördern kann, wird von Galen zwar mit seiner

auch sonst oft geäußerten Skepsis offengelassen, dennoch

54 PHP 3, 3, 6, V 303,13-16 K CMG V 4, 1, 2, I S 186,lf.
55 Kitäb al-ahläq li-öälinüs, in Magalla kulliyati l-ädäb bi-L-gämi'ati l-misriya

5 (1937), 1-51 (die Edition von A. Badawi, GälTnüs, Muhtasar kitäb al-ahläq
[Beirut 1981] war mir nicht zugänglich); eine Ubersetzung von J.N. MaiTOCK,
"A Translation of the Arabic Epitome of Galen's Book lisp! v]0«v", in Islamic
Philosophy and the Classical Tradition. Essays presented to... Richard Walzer, ed.

by S M. Stern, A. Hourani and V. Brown (Oxford 1972), 235-260; vgl. die

Interpretationen von R. WALZER, "New Light on Galen's Moral Philosophy", in
CQ 43 (1949), 82-96 (Nachdr. in DERS., Greek into Arabic [Oxford 1962], 142-
163), und "A Diatribe of Galen", in HThR 47 (1954), 243-254 (Nachdr. ibid.,
164-174); F. Rundgren, "Das Muxtasar min Kitäb al'Axläq des Galenos", in
Orientalia Suecana 23-24 (1974-75), 84-105; M. MARÖTH, "Galen als Seelen-

heiler", in Galen und das hellenistische Erbe. Verhandlungen des IV. Internationalen

Galen-Symposiums... Berlin 18.-20. September 1989, hrsg. von]. KOLLESCH

u. D. Nickel, Sudhoffs Archiv, Beihefte, 32 (Stuttgart 1993), 145-155.
56 M. ZONTA, op cit. (s.o. Anm.42), 29-80.
57 Vgl. G. Levi Della Vida, "Two fragments of Galen m Arabic Translation",

in Journal of the Amer Orient.Soc 70 (1950), 182-187 (vgl. dazu F. ALTHEIM u.
R. STIEHL, "Eutychios'Annalen", in Geschichte der HunnenV [Berlin 1962], 127-
129); S.M. STERN, "Some fragments of Galen's On Dispositions (Ilepl i]0mv) in
Arabic", in CQN.S. 6 (1956), 91-101 (Nachdr. in S.M. STERN, Medieval Arabic
and Hebrew Thought, ed. by F.W. Zimmermann [London 1983], III).



REZEPTION DER ETHIK GALENS IM ISLAM 323

solle man so leben, als ob dies möglich wäre. Denn ein Mensch
bliebe ein Mensch, auch wenn er alle seine Körperteile und
auch die zu ihrem Funktionieren notwendigen unteren Seelenteile

verlieren würde.58 Paul Moraux hat auf Grund dieser Stelle
Zweifel an der Echtheit der Schrift geäußert oder zumindest
eine verfälschende Bearbeitung durch den Epitomator in Erwägung

gezogen,59 was jedoch von Mauro Zonta unter Heranziehung

einer hebräischen Parallelversion, die auf dem vollständigen

arabischen Text beruht, zurückgewiesen wird.60

Galens unsichere Haltung in weltanschaulichen Fragen, die
eben auch eine Offenheit gegenüber der Volksreligion einschloß,
kommt besonders in seinem Spätwerk De propriis placitis zum
Ausdruck. Ein arabisches Testimonium hilft dabei, eine Stelle

zu verstehen, die in der erhaltenen hebräischen und lateinischen
Version bislang unklar geblieben ist. Verschiedene Indizien
haben Galen bewogen, doch an das Walten der Götter oder des

einen Demiurgen zu glauben, darunter auch eine Erscheinung,
die er bei einer Schiffsreise selbst erlebt hat. Es handelte sich

um das sogenannte Elmsfeuer, das bei gewittriger Wetterlage an
den Mastspitzen von Schiffen auftritt und das der Volksglaube
als Zeichen eines helfenden Eingreifens der Dioskuren bei Seenot

ansah. Die büschelförmigen elektrischen Entladungen
machen in der Tat einen numinosen Eindruck.61 Das Testimonium

stammt von al-Blrünl (973-1048), der das Phänomen
ausführlicher beschreibt und sich dabei auch auf Galen beruft, den

er in der arabischen Fassung gelesen hat.62

58 Kttäb al-ahläq... (s.o. Anm.55), 39,20-40,10 (Übers, v. J.N. MäTTOCK, 248).
59 Der Anstotelismus bei den Griechen II (Berlin 1984), 775, Anm.364.
60 Op.cit. (s.o. Anm.42), 59.
61 Plac.Prop. 2, CMG V 3, 2, S.58E, vgl. den Kommentar.
62 A.B. CHALIDOV, "Dopolnenija k tekstü'Chronologii'al-Blrünl po lenin-

gradskoj i stambul'skoj rukopisjam", in Palestmskij Sbornik 1959, Heft 4 (67),
160,13-21; Ubers, in: Al-Blrünl. In den Garten der Wissenschaft. Ausgewählte Texte

aus den Werken des muslimischen Universalgelehrten, ubers. u. erläutert v.

G. STROHMAIER, 3. neubearbeitete Aufl., Reclam-Bibliothek 20045 (Leipzig
2002), Nr.30.



324 GOTTHARD STROHMAIER

Der Einfluß der Platonischen Psychologie und die Rolle, die
dabei Galen als Vermittler gespielt hat, macht sich besonders
bei dem obenerwähnten Rhazes bemerkbar, dem größten Ketzer

im mittelalterlichen Islam, der alle Propheten der offenbarten

Religionen als Betrüger abtat und statt dessen Sokrates als

seinen imäm erwählte, während er zur gleichen Zeit eine gewisse

Neigung zum Manichäismus bekundete.63 Sein unabhängiger
Geist verrät sich auch in einer Schrift, der man den lateinischen
Titel Dubitationes in Galenum gegeben hat.64 Hier distanziert
er sich in einer vornehmen Art von Galens Behauptung, daß
alle nichtgriechischen Sprachen den Lauten von Schweinen,
Fröschen, Dohlen und Raben glichen.65 Meir M. Bar-Asher hat in
einer ausführlichen Studie gezeigt,66 wie sich der Einfluß Galens

in zwei anderen Schriften bemerkbar macht, nämlich in der
Medizin des Geistes (At-tibb ar-rühänif7 und einer Abhandlung
mit dem Titel Der philosophische Lebenswandel (Kitäb as-strati
l-falsaftya),68 und zwar in einer verschiedenen Weise. In der
Medizin des Geistes teilt er Galens Skepsis hinsichtlich der
Unsterblichkeit der menschlichen Seele und empfiehlt eine mehr

63 G. STROHMAIER, "AI-Blrünl (973-1048) über Mam und die Manichaer", in
Studia Mamchaica. IV. Internationaler Kongress zum Manichaismus, Berlin, 14.-
18 Juli 1997, hrsg. v. R.E. Emmerick, W. Sundermann u. P. Zieme, Berhn-
Brandenburgische Akademie der Wissenschaften, Berichte und Abhandlungen,
Sonderband 4 (Berlin 2000), 591-600 (Nachdr. in Hellas im Islam [s.o. Anm.18]).

64 G. STROHMAIER, "Bekannte und unbekannte Zitate in den Zweifeln an
Galen des Rhazes", in Text and Tradition. Studies in Ancient Medicine and its
Transmission presented to ]utta Kollesch, ed. by K.-D. FISCHER, D. NICKEL, P POTTER,
Studies in Ancient Medicine 18 (Leiden 1998), 263-287.

65 Muhammad ibn Zakarlyä ar-RäzI, As-sukük 'aid öällnüs, hrsg. v. M.
MOHAGHEGH (Teheran 1413 A.H.; 1992/1993 n.Chr.), 87,3-10; eine entschiedenere

Zurückweisung bei dem Theologen Ibn Hazm, Al-ihkäm fl usüli l-ahkdm
(Kairo 1984), I 36,3-6; vgl. Diff.Puls. 2, 5, VIII 585,19-586,6 K.

66 "Quelques aspects de l'ethique d'Abu Bakr al-Razi et ses origines dans l'ceu-
vre de Galien", in Studia Islamica 69 (1989), 5-38 u. 119-147.

67 Ar-RäzI, Rasä'ilfalsaflya, hrsg. v. Paul KRAUS (Kairo 1939), 15-96.
68 Ibid., 97-111, ubers. v. Paul Kraus, "La Conduite du Philosophe. Traite

d'ethique d'Abü Muhammad b. Zakariyyä al-Räzl", in Orientalia N.S. 4 (1935),
300-334 (Nachdr. in P. Kraus, Alchemie, Ketzerei, Apokryphen im frühen Islam,
hrsg. v. R. Brague [Hildesheim 1994], 221-255).



REZEPTION DER ETHIK GALENS IM ISLAM 325

utilitaristische Ethik, die eine goldene Mitte zwischen den Extremen

einzuhalten sucht. Originell ist bei ihm dabei eine Theorie,

die jegliche Lustempfindung nur als Rückkehr von einem
unangenehmen Zustand zur Normalitat auffaßt. In der Schrift
Der philosophische Lebenswandel vertritt er hingegen, auch hier
wieder Galen folgend, die Hierarchie der Seelenteile und die

Aufgabe des logistikon, sich Gott anzunähern, und dies hier mit
einer Perspektive über das irdische Leben hinaus.

Da Rhazes manche Schriften noch in ihrer vollständigen
Fassung lesen konnte, ist manchmal schwer oder auch gar nicht
zu entscheiden, ob irgendetwas, was er unter Berufung auf
Galen mitteilt, ein neues Faktum darstellt oder ob er es nur
ungenau nach dem Gedächtnis vortragt. An einer unwichtigen
Einzelheit sei das verdeutlicht. Als Beispiel fur ein jähzorniges
Verhalten nennt er Galens Mutter, die nicht nur ihre Sklaven,
sondern auch einmal in einen Türriegel gebissen hat, der sich
nicht offnen lassen wollte.69 Hat er das wirklich in einem uns
unzugänglichen Passus gelesen oder hat er es nur aus De animi
cuiuslibet affectuum dignotione et curatione herausgesponnen, wo
allgemein von Leuten die Rede ist, die mit dem Fuß gegen die
Tur treten und in den Riegel beißen?70

Avicenna (980 oder eher — 1037) hat in seiner allegorischen
Erzählung Hayy ibn Yaqzän (Der Lebendige, der Sohn des Wachenden)71

in dichterisch verschlüsselter Form die Lehre der Seelenteile

aufgenommen, die als unsympathische Freunde den Ich-
Erzahler begleiten, der das logistikon verkörpert. Wie bei Piaton
und Galen werden sie mit Tieren verglichen, so das thymoeides

mit einer Löwin und das epithymetikon mit einem Schwein.72

69 Rasä'il falsafiya (so Anm 67), 55,13f, s Meir M Bar-Asher, art ctt
(s.o. Anm 66), 140

70 ÄffDig 4,5 u 5,2f,V 16,3-10 u 22,8-17 CMG V 4, 1, 1, S 12,11-17 u
16,7-16

71 H CORBIN, Avicenna and, the Vtstonary Recttal (Princeton N J 1960), 137-150
72 Ibtd, 139; vgl PL Rep 9, 588 due, 589 b, Gai PHP 6, 2, 3f, V 515,3-

7 K CMG V 4, 1, 2, II S 368,13-16, Kttäb al-ahläq (s o Anm 55), 37,1
(Ubers v J N Mattock, 246)



326 GOTTHARD STROHMAIER

Aber im Unterschied zu den beiden Griechen ist nicht mehr
von einer strengen Hierarchie der Teile die Rede, denn der Titelheld,

der den aktiven Intellekt der Aristotelischen Seelenlehre

verkörpert, gibt den Rat, die beiden unteren Seelenteile
gegeneinander auszuspielen, zwar mit Hilfe des 'mutvollen' den 'begierigen'

zu unterdrücken, aber auch jenen mit Hilfe des untersten
zu verführen und so seinen Zorn zu besänftigen.73 Avicenna hat
damit die Gedanken Piatons und Galens auf eine originelle
Weise weitergeführt, wie sie übrigens auch seinem eigenen
Lebensstil entsprach.74

73 H. Corbin, op.cit. (s.o. Anm.71),l40.
74 G. Strohmaier, Avicenna (München 1999), 39 u. 82-86.



DISCUSSION

V Boudon: Vous avez fait allusion dans votre expose ä trois
figures d'intellectuels et de sportifs, Aristippe de Cyrene, le

Scythe Anacharsis et l'athlete Milon de Crotone. Ma question
porte sur la source des trois anecdotes relatives ä ces trois per-
sonnages utilisee par les auteurs arabes. Vous savez bien sür que
ces trois figures se trouvent dejä reunies, avec d'autres, dans le

Protreptique de Gaben. Pensez-vous qu'il ait pu y avoir une
transmission directe de Gaben aux Arabes concernant le recit
de ces trois anecdotes ou bien s'agit-il d'emprunts ä d'autres

sources (Diogene Laerce, etc.), si du moins une telle question
peut etre tranchee?

G. Strohmaier. Galen hat gnomologisches Material benutzt,
das auch von den Arabern unabhängig von ihm in vielfältiger
Weise übersetzt und rezipiert wurde, z.B. die Anekdote vom
Schiffbruch des Aristipp. Diogenes Laertios wurde übrigens
nicht übersetzt. In Quod animi mores... erwähnt er nur beiläufig

und ohne Namensnennung die Person des Anacharsis, aber
der Ubersetzer kannte ihn entweder aus den Gnomologien oder
aus dem Protreptikos und konnte darum den Namen einsetzen.

Im Falle des Athleten Milon von Kroton ist das Verhältnis
anders. Die Geschichte, die Galen im Protreptikos nacherzählt,
ist keine Chreia, aber im arabischen Gnomologium ist daraus
eine solche mit einer richtigen Pointe gestaltet worden.

V. Barras: Votre expose, tres interessant, mentionne, comme
Fun des exemples de la reception de Galien dans le monde
arabe, celui d'al-Färäbl, suggerant la possibilite d'une 'extermination'

ou d'une instrumentalisation pour le moins poussee des

'sauvages' provenant des regions situees au nord ou au sud des



328 DISCUSSION

regions temperees, en raison de leur nature 'subhumaine',
comme on le ferait des betes nocives. Cet exemple evoque, par
association, celui de Galien dans son traite Quod animi mores

(QAM 11, IV 815,14 sqq. K Scripta min. II p.74,8 sqq.), oü
il est suggere qu'une frange d'humains incurables et nocifs (parce

que leur nature est ainsi), ne devrait pas etre tenue pour responsable

de ses actes, mais traitee comme le sont les animaux nocifs,
c'est-ä-dire eliminee. La solution 'ethique' preconisee est simi-
laire! Avez-vous quelques indices d'une reception de ce passage
de Galien dans le monde arabe? Le passage d'al-Färäbl que vous

evoquez est-il, ä votre avis, inspire en partie du QAM de Galien?

G. Strohmaier. Es ist denkbar, daß al-Färäbl, der sonst von
Galen nicht viel hielt, durch den genannten Passus in QAM mit
angeregt wurde; der Text war ja übersetzt und ist sogar erhalten
und von H.H. Biesterfeldt herausgegeben worden. Was in QAM
jedoch noch fehlt, ist die Verknüpfung mit der Zonentheorie,
wodurch der extreme Norden und der extreme Süden wegen
des dort herrschenden Klimas keine richtigen Menschen
hervorbringen können. Galen erwähnt in dem Kommentar zu De
aere aquis locis die Einteilung der nördlichen Hemisphäre in die
Zonen, aber auch hier ohne die anthropologische Verknüpfung.

J. Jouanna: Dans votre expose, qui apporte beaucoup de

temoignages sur la reception de Galien dans le monde islamique,
j'ai ete particulierement interesse par ce que vous avez dit de

Jean Philopon, qui vante Galien comme un authentique mede-
cin et un vrai philosophe. En preparant ma propre communication,

j'ai remarque que l'expression technique xaxa TCpwxov

Xoyov (opposee ä xaxa aupißeß^xop), caracteristique de Galien,
se retrouve apres lui non seulement chez les commentateurs
alexandrins d'Hippocrate et de Galien, mais aussi chez Jean

Philopon (et pas ailleurs). On aurait lä un temoignage d'une
connaissance approfondie de Galien chez Jean Philopon. Y a-t-
il d'autres indices d'un interet pour la medecine galenique chez

cet auteur?



REZEPTION DER ETHIK GALENS IM ISLAM 329

G. Strohmaier. Johannes Philoponus war tatsächlich an der
galenischen Medizin interessiert; das wird besonders deutlich an
einem unikalen Text, der sich in Gotha befindet und der einen
Kurzkommentar zum elften Buch von De usu partium enthält;
ein Aufsatz über die vermutliche Echtheit erscheint in der

obengenannten Sammlung Hellas im Islam.

J. Barnes-. Thank you for a paper from which, as from all your
work, I have learned a very great deal. I have one, familiar, question

about the alleged fragment of Galen's commentary on the

Republic. The first sentence, which criticizes the Christians, has

good Galenic parallels. It is the second part, where Galen praises
the Christians — and, if your interpretation is correct, praises
them extravagantly —, which has no close parallel in Galen or
in any other pagan text. Is it not reasonable to suggest that this
second part is connected with those Arabic texts which make
Galen a Christian and a contemporary of Jesus Christ?

G. Strohmaier. Die arabischen Autoren, welche die Bemerkung

über die Christen zitieren, tun dies gerade aus dem
Grunde, weil sie die Legende widerlegen wollen, daß Galen ein

Zeitgenosse Jesu war, indem sie daraufhinweisen, daß die
(mönchische) Askese eine spätere Erscheinung in der Geschichte der
Kirche war. Sie haben also die halb negative, halb positive
Bemerkung über die Christen so vorgefunden. Und wer sollte
den ihnen vorliegenden Text manipuliert haben? Die christlichen

Übersetzer der Hunainschule sicher nicht, denn sonst hätten

sie die negative Beurteilung eher unterdrückt, was sie aber
bei den analogen Äußerungen Galens auch nicht getan haben.
Eine tendenziöse Interpolation, welche die Askese hervorhob,
konnte im arabischen Text nur von Muslimen vorgenommen
worden sein und dann noch möglichst in allen umlaufenden

Kopien, was schlicht undenkbar ist. Galen hat auch sonst in
seinem Politeiakom pcndium Bemerkungen zu Einzelheiten angefügt,

wie aus den polemischen Bemerkungen des Averroes in
seinem Politeiakommentar zu sehen ist.



mSikmh

'jt«
* Ma *>

aif
^^»agsg^ai, ^^^^^säB^äRixit'IcS^sgititos' «tedl»

ivmp -M& Vs

aseis^q mfcD aptiw >Jtsq Jkeaoae s/fe m ll .»MWq sfeifcD boog
,rsm^pfmm.-ifi ^ome^-Mi

ir4;^-

«^i/« &*.

kdi*h?k
•»Irr '.»sii <{fcr uü^em^ ..-Ükt,-.« ,w«feft

^^uörf
*^<aetep ,4fc& -j|fedi)|Mt»ifeE -*?.

'-AÄfii» <txk»4t«w/«*^rüi
isfe 9#bfir£>*0 i3lv«i.§^eis:rf:mij *n,sjlq? '&m »»sfaA {i^bafelb

S(fcl

&mim
,-rj3^Sil o^jf; jtsiv-M

$ie#M8W*&rffr»

._
<

I ?i^i. "* _-nrj

•••

Ifeffss*- fttfä&ntt&\Z z>'-i,.zJ.i'k' • "


	Die Ethik Galens und ihre Rezeption in der Welt des Islams

