Zeitschrift: Entretiens sur I'Antiquité classique
Herausgeber: Fondation Hardt pour I'étude de I'Antiquité classique
Band: 49 (2003)

Artikel: Die Ethik Galens und ihre Rezeption in der Welt des Islams
Autor: Strohmaier, Gotthard
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-660861

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-660861
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

VIII

GOTTHARD STROHMAIER

DIE ETHIK GALENS UND IHRE REZEPTION
IN DER WELT DES ISLAMS

Anders als sein beriithmter Landsmann Ailios Aristeides war
Galen nicht davon iiberzeugt, dafl sich die Romer dadurch aus-
zeichneten, dafd sie im Gegensatz zu den fritheren Weltreichen
“Herrscher tiber Freie” seien.! In seinem Kommentar zu der
Hippokratesschrift De aere aquis locis, der nur in einer arabi-
schen Fassung erhalten ist, erwihnt er beildufig die Bewohner
der Berge Pisidiens und Mysiens, die nach seinen Worten in
den Tagen des Hippokrates frei waren, nun aber seien sie “die
Sklaven von anderen”, d.h. der Romer.? An einer anderen Stelle
des Kommentars beschreibt er eine Diskussion, die er mit einer
Gruppe von Romern tiber Fragen des Kalenders und der Astro-
nomie fithrte. Er fand sie ein wenig begriffsstutzig, denn sie hit-
ten ihn angestaunt, als ob er von “weiflen Raben” erzihlen
wollte. Uberhaupt fand er das, was die Romer, d.h. deren staats-
tragende Schicht, von der Mathematik zu lernen pflegten, als

! Mévor y&p tév mamote Ehevbépwy dpyete (Or. 26, 36 Keil), vgl. dazu
J. BLEICKEN, Der Preis des Aelius Aristides auf das romische Weltreich (or. 26 K),
Nachrichten der Akademie der Wissenschaften in Géttingen, Philol.-hist. KI.,
1966, 7 (Gortingen 1966), 234-263.

2 Handschrift Kairo, Talat, tibb 550 (s. E SEZGIN, Geschichte des arabischen
Schrifttums 111 [Leiden 1970], 37 u. 123f.), fol. 83"5-7; Faksimileedition v.
E. SEZGIN, Galen'’s Commentary on the Hippocratic Treatise On Airs, Waters, Places
(Tepl &épwv, Hd&twv, térwy) in Arabic Translation, Publications of the Institute
for the History of Arabic-Islamic Science, Series C: Facsimile Editions 65 (Frank-
furt a.M. 2001), 112.



308 GOTTHARD STROHMAIER

ungeniigend. Sie beschrinkten sich auf Euklid, aber gingen von
da nicht zur Astronomie weiter, hingegen seien sie sehr von der
Astrologie eingenommen.5

Galen huldigte einem strengen Hellenozentrismus. Eine
kleine Nuance in einer bekannten Philosophenanekdote, die er
in seinem Protreptikos nacherzihlt, ist bezeichnend. Aristipp von
Kyrene, es kann auch ein anderer Weiser gewesen sein, fand sich
nach einem Schiffbruch am Strand einer unbekannten Insel wie-
der. Da sah er in den Sand gezeichnete geometrische Figuren
und fiihlte sich erleichtert, denn es waren “Spuren von Men-
schen (hominum vestigia)”, so jedenfalls in der Version der
Geschichte bei Cicero und Vitruv.* Bei Galen hingegen zieht
der Philosoph den Schluf$, daf} er zu Griechen gekommen sei
und nicht zu Barbaren.” Angesichts dieser reservierten Haltung
gegeniiber den Beherrschern der Okumene kénnte man sich
fragen, warum er ausgerechnet in Rom Karriere gemacht hat. Er
lobt Hippokrates, indem er auf die Legende verweist, wie die-
ser die Einladung des Perserkonigs ausschlug, dessen Volk wegen
einer ausgebrochenen Pest zu behandeln, vielmehr habe er es
vorgezogen, seinen Landsleuten zu dienen.® Damit wurde schon
damals ein schwieriges Problem medizinischer Deontologie
angesprochen. Denn was soll man beispielsweise heutzutage tun,
wenn nach einem Attentat der Angreifer schwerer verwundet
daliegt als seine unschuldigen Opfer und die Moglichkeiten der
ersten Hilfe begrenzt sind? Galen sicht das Problem allein unter
einem pekuniiren Blickwinkel. Nach seiner Meinung wollte

3 Ebenda, fol. 73720-74"11 (in der Faksimileedition S.91-93); der Passus wurde
bereits herausgegeben und tibersetzt von G.J. TOOMER, “Galen on the astronomers
and astrologers”, in Archive for the History of Exact Sciences 32 (1985), 193-206.

4 VITR. 6, prooem. 1; CIC. Rep. 1, 29.

> Protr. 5,3,18,12-13 K=CMG V 1, 1, S.120f.

¢ Opt.Med. 3, 1 58,4-10 K = Scripta min. 11 p.5,6-13; E ROSENTHAL,
“An Ancient Commentary on the Hippocratic Oath”, in Bulletin of the History of
Medicine 30 (1956), 77-79 (Nachdruck in DERS., Science and Medicine in Islam :
a collection of essays [Aldershot 1990], Nr. III); vgl. J. RUBIN PINAULT, Hippocratic
Lives and Legends (Leiden 1992), 79-93.



REZEPTION DER ETHIK GALENS IM ISLAM 309

Hippokrates lieber den Armen in Kranon und Thasos helfen, er
entschied sich gegen die Liebe zum Geld.”

Als Erbe eines beachtlichen Vermégens war Galen unabhin-
gig, und der pekunidre Aspekt war fiir ihn nicht entscheidend.
Er war wirklich in erster Linie ein Mann der Wissenschaft, und
die Hauptstadt gab ihm die Moglichkeit, zu beobachten und
mit den Vertretern der verschiedenen philosophischen und
medizinischen Schulen zusammenzutreffen. In einem zehnten
Buch zu De placitis Hippocratis et Platonis, von dem wir nur
diirftige Spuren in der arabischen Tradition vorfinden,® bezeich-
net er die Hauptstadt als einen “Mikrokosmos”.”

Die Abneigung muf$ aber gegenseitig gewesen sein. Galen
hat in der lateinischen Literatur so gut wie keine Spuren hin-
terlassen. Macrobius zitiert in seinen Saturnalia verschiedene
medizinische Autorititen der Griechen, aber Galen ist nicht
unter ihnen. Man braucht auch nur einen Blick in die Indizes
der Editionen des Censorinus oder des Marcellus Empiricus zu
werfen, um das gleiche festzustellen.!® Galen hat in Rom keine
Schule begriindet. Hingegen bildeten in der Folgezeit die Arzte
des Ostens, in Byzanz wie in der islamischen Welt, eine einzige
galenische Sekte. Dies ist sogar an der nichtmedizinischen Lite-
ratur abzulesen. Hieronymus bezeichnet in seiner Streitschrift

7 Vgl. J. JOUANNA, “La lecture de I'éthique hippocratique chez Galien”,
in Médecine et morale dans I’Antiquité, Entretiens sur I’Antiquité classique 43
(Vandceuvres 1997), 233f.

8 Siehe mein Kapitel iiber die arabische Tradition in PHP, CMG V 4, 1, 2,
[ S.44f.

? Zitiert bei al-Farabi, Kitib al-hitiba, hrsg. v. ]. LANGHADE, in Mélanges
de I"Université Saint-Joseph (Beirut) 43 (1967), 129,1f. (Ubers. s. Anm.8, S.44);
fiir vergleichbare Bezeichnungen in der zeitgenéssischen Literatur vgl. E. UNRUH,
Das Bild des Imperium Romanum im Spiegel der Literatur an der Wende vom 2. zum
3. Jh. n.Chr., (Bonn 1991), 106.

10 Macrobius, Saturnalia, hrsg. v. J. WiLLIS (Leipzig 1973); Censorinus,
De die natali liber, hrsg. v. K. SALLMANN (Leipzig 1983); Marcellus Empiricus,
De medicamentis liber, hrsg. v. M. NIEDERMANN u. E. LIECHTENHAN (Berlin
1965), 2 Bde. (Corpus Medicorum Latinorum V).



310 GOTTHARD STROHMAIER

Adversus lovinianum Galen als einen vir doctissimus, Hippocra-
tis interpres. Das schrieb er zwar in Latein, aber im Osten in
der Stadt Bethlehem.!! Gesios, um das Jahr 500 ein hochver-
ehrter Professor in Alexandrien, erscheint in einer Hagiographie
des Bischofs Sophronios als ein Anhinger von Hippokrates,
Galen und Demokrit.'? Auch in der schonen Literatur des ara-
bischen Mittelalters ist Galiniis eine wohlbekannte Persénlich-
keit, sie erscheint sogar in den Mirchen aus Tausendundeiner
Nacht.'® Und als sein Name schliefllich im Abendland in der
Commedia Dantes auftaucht, ist er von zwei muslimischen Den-
kern eingerahmt:

Ipocrate, Avicenna e Galieno,

Averois, che ‘| gran comento feo. (/nf. IV 143-144)

Galen war tatsichlich zur Zeit des grofien Florentiners ein Teil
der griechischen Tradition, die von der arabischen Kultur
heriiberkam.

Die Ursache fiir seine Rezeption im Orient ist in den beson-
deren Verhiltnissen der Schule von Alexandrien zu suchen. Hier
empfahl sich Galen wegen seiner philosophischen Ambitionen
und seiner grundsitzlichen Nihe zur aristotelischen Naturphi-
losophie. Johannes Philoponus rithmt ihn in seiner Schrift De
aeternitate mundi contra Proclum als einen Mediziner, der zur
gleichen Zeit ein wahrer Philosoph war.!* Die Intelligenz der
syrischen Region war seit der Zeit des Hellenismus zweispra-
chig und unter dem starken Einflufl der alexandrinischen
Schule. Sergios von Ré$‘aina (gestorben 536), der erste uns

"2, 11, in Patrologia Latina 23, Sp.300 B.

12 Narratio miraculorum ss. Cyri et Joannis 30, in Patrologia Graeca 87,3,
Sp.3513-3520; vgl. W. WoLsKA-CONUS, “Stéphanos d’Athénes et Stéphanos
d’Alexandrie”, in REByz 47 (1989), 47-59.

13 58. Nacht (Ausg, Kairo, 1 272,19).

14 17,5, S.599,24-26 Rabe (Leipzig 1899; Nachdr. Hildesheim 1963): dvip
PUOLKMTOTOG TE xok 008V ATTov THG Idlag EmaTAUNG Ta XoTd Lhocopioy NxeLBwrme
Oewenpota.



REZEPTION DER ETHIK GALENS IM ISLAM 311

bekannte Ubersetzer der Werke Galens ins Syrische, hatte in
Alexandrien studiert.!®

Nach dem Sieg der Abbasiden kam es in der neugegriinde-
ten Hauptstadt Bagdad im neunten Jahrhundert zunichst zu
einem erneuten Aufblithen der syrischen Studien, und die christ-
lichen Hofirzte bestellten fiir sich neue Galeniibersetzungen in
ihrer Sprache. Auf Grund des nachfolgenden Niedergangs der
syrischen Kultur unter dem Islam sind diese Ubersetzungen fast
vollig untergegangen. Jedoch hatten hochgebildete und an allen
Wissenschaften interessierte muslimische Hofbeamte fast zeit-
gleich fiir sich arabische Ubersetzungen in Auftrag gegeben. So
ist die allgemeine Uberlieferungssituation die, daf8 ein gewisser
Teil der Werke Galens sowohl in der griechischen Originalfas-
sung wie in arabischer Ubersetzung erhalten ist, ein anderer Teil
nur auf griechisch und ein anderer nur auf arabisch.!® Dabei ist
hervorzuheben, daf} sich das Interesse der Ubersetzer und ihrer
Klienten nicht auf die medizinischen Schriften beschrinkte, son-
dern daf? seine philosophischen Schriften den gleichen Wider-
hall fanden. Sie wurden diskutiert, manchmal in durchaus kon-
troverser Weise, und aus diesem Grunde finden sich Zitate und
Resiimees unerwartet an manchmal sehr entlegenen Stellen in
der ungeheuren arabischen Literatur des arabischen Mittelalters.

Galen taucht hier sogar in den volkstiimlichen Sammlungen
ethischer Weisheitsspriiche und Anekdoten, den sogenannten
Gnomologien, auf,'” was sich fiir den griechischen Raum noch

5 H. HUGONNARD-ROCHE, “Note sur Sergius de Re§‘aina, traducteur du grec
en syriaque et commentateur d’Aristote”, in 7he Ancient Tradition in Christian and
Islamic Hellenism. Studies on the Transmission of Greek Philosophy and Sciences dedi-
cated to H. J. Drossaart Lulofs on his ninetieth birthday, ed. by G. ENDRESS and
R. Kruk (Leiden 1997), 121-143.

16 G. STROHMAIER, “Der syrische und der arabische Galen”, in ANRWII 37,
2 (Berlin 1994), 1987-2017.

7 Vgl. z.B. Hunain ibn Ishaq, Adab al-falsifa, hrsg. v. ‘A. BADAWT (Kuwait
1985), 122f.; Al-Mubas3ir ibn Fatik, Muptar al-hikam wa-mahdsin al-kalim, hrsg.
v. ‘A. BADAWI (Madrid 1958), 293-296.



312 GOTTHARD STROHMAIER

nicht feststellen ld8t. Aber in dieser Literatur herrscht ein der-
artiges Chaos, daf§ man bei der Auswertung sehr vorsichtig sein
muf3.'® Nur sehr selten a3t sich eine Anekdote oder eine Sen-
tenz in den originalen Schriften der Autoritit aufspiiren, der sie
zugeschrieben wird. In einem Fall jedoch ist das méglich. In
dem Gromologinm von al-Mubassir liest man unter dem Namen
Galens die folgende Geschichte: “Er sah einen Mann, den die
Konige wegen der Stirke seines Kérpers ehrten, und da fragte
er, was er Auflerordentliches getan hitte. Sie antworteten: ‘Er
hat einen geschlachteten Ochsen aus der Mitte des Palastes bis
nach drauflen getragen’. Da sagte er ihnen: ‘Und derselbe Ochse
hat ihn getragen, ohne daff dem Tier daraus ein Verdienst
zukam’.”? Das stammt mit einer betrichtlichen Umformung
und Zuspitzung aus dem Protreptikos, wo von dem Athleten
Milon von Kroton die Rede ist, der einen Ochsen quer durch
ein Stadion trug und spiter wegen seiner leichtsinnigen Dumm-
heit ums Leben kam.?® Die ethische Tendenz ist aber hier wie
dort dieselbe, nimlich dafl der rohen Kérperkraft im Rahmen

der menschlichen Existenz keine Bedeutung zukommen sollte.

Das starke Interesse an den ethischen Verlautbarungen Galens
ist auch damit zu erkliren, dafl er der Gegenstand einer regel-
rechten Hagiographie geworden ist. Ibn abi Usaibi‘a (gest.
1270), der Verfasser der ungewohnlich reichhaltigen Quellen der
Nachrichten iiber die Klassen der Arzte, beginnt die Biographie
Galens mit der Feststellung, dafd er von der Elite wie von der
breiten Masse als “das Siegel (patim) der groflen lehrenden
Arzte” angesehen werde.?! Diese Rede ist in ihrem islamischen

'8 G. STROHMAIER, “Das Gnomologium als Forschungsaufgabe”, in Disserta-
tiunculae criticae: Festschrift fiir Giinther Christian Hansen, hrsg. v. Chr.-Fr.
COLLATZ, J. DUMMER, J. KOLLESCH u. M.-L. WERLITZ (Wiirzburg 1998), 461-
471 (Nachdr. in DERS., Hellas im Islam. Beitrige zu Tkonographie, Wissenschaft und
Religionsgeschichte [Wiesbaden; im Druck]).

19" Al-Mubassir... (s.0o. Anm.17), 296,6-8.

20 Protr. 13, 3,1 34,3-11 K= CMG V 1, 1, S.144-147.

2 Uyiin al-anba’ fi tabaqati l-atibba’, hrsg. v. August MULLER (Kairo 1882),
I'71,10f.



REZEPTION DER ETHIK GALENS IM ISLAM 513

Kontext zu verstehen, und zwar in dem gleichen Sinne, wie
Mohammed “das Siegel der Propheten” war, der die Reihe der
Gottgesandten abschloff und nach dem kein weiterer Prophet
mehr kommen konnte. Das schlof§ natiirlich jede Idee eines wei-
teren Fortschritts aus, der iibrigens den Arzten der abbasidischen
Bliitezeit keineswegs fremd war. Aber bereits ‘Ali ibn Ridwan
(gest. 1068), ein Leibarzt der dgyptischen Fatimidendynastie,
erklirt in seinem kleinen Traktat Uber den Weg zur Gliickselig-
keit durch den drztlichen Beruf, dafl Gott den Asklepios gesandt
habe, damit er die Mitglieder seiner Familie die Medizin lehre.
Nachdem sie sich aber iiber diesen Rahmen hinaus verbreitete,
habe sich thr Zustand verschlechtert, bis Galen kam und sie zu
ihrer urspriinglichen Grof3e wiederherstellte.** Galen selber hatte
solchen Gedanken Vorschub geleistet, wenn er in De anatomicis
administrationibus, das auch ins Arabische iibersetzt war, erklirt:
“Indem die Kunst aus dem Asklepiadengeschlecht herausfiel und
danach unter den vielen Nachfolgern sich immer mehr ver-

schlechterte, bedurfte sie schriftlicher Aufzeichnungen, welche
die Lehre bewahren sollten”.??

Eine Eigenttimlichkeit der muslimischen Traditionswissen-
schaft, welche die Erinnerung an die Ausspriiche und Hand-
lungen des Propheten bewahrte, war die, daf§ man groffen Wert
auf die moralische Integritit der einzelnen Uberlieferer legte.
Man sammelte ihre Biographien und ordnete sie in ‘Klassen’
nach chronologischen und geographischen Gesichtspunkten.
Das lief§ sich auf die Medizin und ihre Geschichte iibertragen.
Der Terminus der ‘Klassen’ taucht nicht umsonst auch in den
Kompilationen zur Geschichte der Wissenschaften auf. Das
Interesse an dem ethischen Standard der Uberlieferungstriger
paflte gut zu dem, was Galen von sich selber zu erzihlen wuf3te.
Ibn abi Usaibi‘a als grofler Kenner seiner Schriften zitiert daraus

# Hrsg. v. A. DIETRICH, Abhandlungen der Akademie der Wissenschaften in
Gortingen, Philol.-hist. K., 3. Folge, Nr.129 (Géttingen 1982), 26f.
3 AA 2,1, 11 281,14-17 K = ed. I. GAROFALO (Napoli 1986), S.71,17-20.



314 GOTTHARD STROHMAIER

einschligige Stellen, darunter solche, die sonst verloren sind.
Max Meyerhof hat sie in seinem 1929 erschienenen Aufsatz
“Autobiographische Bruchstiicke Galens aus arabischen Quel-
len” zusammengestellt.?* Andere Zitate kénnen an den erhalte-
nen echten Schriften iiberpriift werden, und sie geben Zeugnis
von der exakten Arbeitsweise. Von dem Traktat De optimo
medico cognoscendo fanden sich spiter zwei arabische Hand-
schriften, und die umfinglichen Exzerpte Ibn abi Usaibi‘as
erwiesen sich als so zuverlissig, dafd sie Albert Z. Iskandar, unser
Herausgeber im Corpus Medicorum Graecorum, als Textzeugen
zusammen mit den Handschriften verwenden konnte.®

Aus einem anderweitig verlorenen Traktat DafS die Besten
der Menschen von ihren Feinden Nutzen haben zitiert er eine
Behauptung Galens, daf§ er weder von seinen Schiilern noch
von den Patienten Geld nehme, er schenke ihnen im Gegen-
teil wenn nétig die Arzneien und beschaffe ihnen das Pflege-
personal, wenn sie keine Bedienung haben, und lasse ihnen
sogar die erforderlich Nahrung zubereiten.?® Uber den weite-
ren Inhalt kann man nur Vermutungen anstellen; Meyerhof
verweist auf den dhnlichen Titel Il&c¢ &v tic an’ éyfpdv
ageroito im Korpus der Schriften des Plutarch.?” In einer
anderen Schrift unter dem Titel Uber die schwer heilbaren
Krankbeiten konnte man lesen, wie Galen in der Offentlich-
keit einem Scharlatan das Handwerk legte. Der Mann zog
Leuten, die an Zahnweh litten, Wiirmer aus dem Mund, wo
er sie vorher geschickt hineinpraktiziert hatte. Galen wurde
aber wahrscheinlich zu dem Vorgehen provoziert, weil der

2 1n Archiv fiir Geschichte der Medizin 22 (1929), 72-86 (Nachdr. in Galen
in the Arabic Tradition. Texts and Studies 111, ed. by E SEZGIN, Publications of the
Institute for the History of Arabic-Islamic Science: Islamic Medicine 20 [Frank-
furt .M. 1996], 208-222).

» CMG Suppl. Or. IV, vgl. die Einleitung, S.15f.

26 Tbn abi Usaibia... (s.0. Anm.21), S.86,32-87,8.

27 S.0. Anm.24, S.84.



REZEPTION DER ETHIK GALENS IM ISLAM 315

Mann behauptete, einer seiner Schiiler zu sein.?® Eine Distanz
zu dem personlichen Verhalten Galens findet sich hochstens bei
den Philosophen. Er war den Priigelknabe der arabischen Peri-
patetiker, die seine gelegentliche Kritik an Aristoteles nicht
schitzten. Al-Farabi (gest. 950) riigt die unsachliche Polemik
gegen Thessalos, dem Galen seine niedrige Herkunft vorwarf.?’

Im folgenden soll eine kurze und notgedrungen unvollstin-
dige Ubersicht iiber das gegeben werden, was die arabische
Uberlieferung an Neuem gegeniiber dem auf griechisch Zuging-
lichen bietet. Dies sei in vier Themenkreisen gruppiert, erstens
dem der drztlichen Deontologie, zweitens dem einer philoso-
phischen Ethik, die sich um das seelische Gleichgewicht bemiiht,
wobei die Harmonie des Korpers als Vergleich dient, drittens
den Fragen, die mit dem Einfluff des Korpers auf die Seele
zusammenhingen, und viertens der von Platon {ibernommenen
Dreiteilung der Seele und ihrer hierarchischen Struktur. Von Fall
zu Fall sollen die Reaktionen arabischer Autoren angefiigt wer-
den, wobei natiirlich auch die Aufierungen Galens einzubezie-
hen sind, die uns aus der griechischen Tradition bekannt sind.

Ibn abi Usaibi‘a und andere Autoren haben uns Fragmente
eines Kommentars zum hippokratischen Eid erhalten,*® unter
denen leider die Bemerkungen zu dem Hauptteil der ethischen
Vorschriften fehlen. Ich hatte zugunsten der Echtheit argu-
mentiert,”! was die Mehrheit der Forscher jetzt mit leichten

28 7u den verschiedenen Versionen s. G. STROHMAIER, “Der Arzt in der romi-
schen Gesellschaft. Neues aus der arabischen Galeniibetlieferung”, in Acza Con-
ventus XI Eirene (Warszawa 1971), 70f. (Nachdruck in Von Demokrit bis Dante.
Die Bewahrung antiken Erbes in der arabischen Kultur, Olms Studien 43 [Hildes-
heim 1996], 84f.).

2 §.0. Anm.9, S.127 (Ubers. s.o. Anm.8, S.44); vgl. MM 1,2, X 10,4-16 K.

30 Gesammelt von E ROSENTHAL (s.0. Anm.6), 52-87.

31 “Asklepios und das Ei. Zur Ikonographie in einem arabisch erhaltenen
Kommentar zum hippokratischen Eid”, in Beitrige zur Alten Geschichte und deren
Nachleben. Festschrift fiir Franz Altheim, hrsg. v. R. STIEHL u. H.E. STIER, II
(Berlin 1970), 143-153, 448-454 (Nachdr. in Hellas im [slam [s.0. Anm.18]).



316 GOTTHARD STROHMAIER

Bedenken akzeptiert hat, die auch ich durchaus zu teilen geneigt
bin. Auf jeden Fall aber hat Hunain den Kommentar unter den
authentischen Schriften aufgefiithrt,” und es ist vielleicht der
Autoritit Galens zuzuschreiben, daf$ der Eid eine offizielle Funk-
tion erlangte, die er in der Antike unseres Wissens nie gehabt
hat. Handbiicher fiir den mubtasib, den Marktaufseher, enthal-
ten Vorschriften wie diese: “Es obliegt dem Aufseher, alle Arzte
den Eid des Hippokrates ablegen zu lassen, wobei sie schworen
sollen, niemandem ein schidliches Medikament zu verabrei-
chen, kein Gift herzustellen, niemandem im Volk die Rezeptur
eines Giftes mitzuteilen, niemandem die Herstellung eines Amu-
letts zu beschreiben, den Frauen keine Rezeptur zu nennen, die
einen Abort herbeifithrt, und den Minnern keine, die eine
Unfruchtbarkeit verursacht. Sie sollen ihre Blicke von den Zim-
mern der Frauen abwenden, wenn sie in das Haus des Kranken
eintreten, keine Geheimnisse ausplaudern und keinen Schleier
aufheben.”??

Die Schrift De optimo medico cognoscendo, von der sogar der
griechische Titel unbekannt ist, trug bei den arabischen Autoren
verschiedene Titel, der am meisten verbreitete, aber sicher nicht
urspriingliche, lautete Uber die Priifung des Arztes (Fi mipnati t-
tabib). Dies war kein Handbuch fiir irgendeine amtliche Auto-
ritdt, sondern nur eine Anleitung fiir den Laien, wie er einen
guten Arzt von einem schlechten unterscheiden kénne. Galen
geiflelt hier das Verhalten stadtromischer Kollegen, die es vor-
zogen, bei den Reichen ihre Aufwartung zu machen, anstatt ihre
Zeit dem Studium zu widmen. Er beschreibt auch die beson-
deren Bedingungen fiir die drztliche Praxis in der groflen Stadt.

32 Hunain ibn Ishaq, Uber die syrischen und arabischen Galen-Ubersetzungen,
hrsg. v. G. BERGSTRASSER, Abhandlungen fiir die Kunde des Morgenlandes 17,2
(Leipzig 1925), Nr.87. 3

33 ‘Abd ar-Rahman ibn Nasr a§-Saizari, Nibdyat ar-rutba fi talab al-hisba
(The book of the Islamic market inspector), iibers. v. R P. BUCKLEY, Journal of Semi-
tic Studies, Supplement 9 (Oxford 1999), 115; vgl. dazu M. MEYERHOF, “La sur-
veillance des professions médicales et para-médicales chez les Arabes”, in DERs.,
Studies in Medieval Arabic Medicine. Theory and Practice, hrsg. v. P. JOHNSTONE
(London 1984), XI 129.



REZEPTION DER ETHIK GALENS IM ISLAM 317

Die Menschen leben hier isoliert voneinander, und wenn ein
Patient stirbt, erfahren die Nachbarn nichts von der Ursache sei-
nes Ablebens und auch nicht, welcher Arzt ihn zuletzt behandelt
hat. Galen sieht die Ursache dafiir in der Gier der Bewohner
nach Geld und Wiirden.?* Ibn Gumai, ein judischer Leibarzt
des Sultans Saladin, der von 1169 bis 1193 regierte, schrieb einen
kleinen Traktat Uber die Wiederbelebung der drztlichen Kunst,
den er seinem Souverin widmete. Hier beklagt er sich auch tiber
das Verhalten der Arzte, aber er tut das mit einer so engen
Anlehnung an den Galenischen Wortlaut in De optimo medico
cognoscendo, dafl man zweifeln mufi, ob er wirklich die Verhilt-
nisse in seiner Umgebung beschreibt.?

Obwohl Galen jede Art der Anbiederung und ein Eingehen
auf unverniinftige Wiinsche des Patienten scharf verurteilte, hat
er doch generell nach dem Vorbild des Hippokrates ein liebens-
wiirdiges Auftreten empfohlen.’® Der grofle Kliniker Rhazes
(854-925 oder 935) hat an diese Prinzipien angekniipft, indem
er bestimmte Konzessionen gestattet, um den Kranken bei guter
Laune zu halten, indem ihm beispielsweise eine Didt zugeteilt
wird, an die er gewohnt war, obwohl sie eigentlich als schwerer
verdaulich und nicht als das Optimum einer Krankendiit anzu-
sehen wire. Diese Gedanken hat er in einer kleinen Schrift dar-
gelegt, der Karl Deichgriber den lateinischen Titel De indul-
gentia medici gegeben hat.”’

3 G. STROHMAIER, “Galen iiber die Vereinsamung des Menschen in der Grof3-
stadt”, in Forschungen und Berichte der Staatlichen Museen (Berlin) 18 (1977),
197f. (Nachdr. in DERS., Hellas im Islam [s.o. Anm.18]).

3 Ibn Jumay', Treatise to Salih ad-Din on the Revival of the Art of Medicine,
hrsg. v. H. FAHNDRICH, Abhandlungen fiir die Kunde des Morgenlandes 46,3
(Wiesbaden 1983), §87f., 100-103, 106; vgl. dazu die Einleitung zu Opr.Med. Cogn.,
CMG Suppl. Or. 1V, §.22.

36 K. DEICHGRABER, Medicus gratiosus. Untersuchungen zu einem griechischen
Arztbild, Akademie der Wissenschaften und der Literatur Mainz, Abhandlungen
der geistes- u. sozialwissenschaftlichen Klasse 1970, 3 (Mainz 1970).

37 Ibid., 108-113 (Ubersetzung von Ch. BURGEL).



318 GOTTHARD STROHMAIER

In seiner Eigenschaft als Philosoph hat Galen mehrere ethische
Traktate verfafdt, wo er empfiehlt, ein seelisches Gleichgewicht zu
bewahren und die Extreme der Freude, des Argers und des Zornes
zu meiden, dies verbunden mit dem Ratschlag, eine zornige Reak-
tion eine Weile aufzuschieben, um sie nicht zu heftig ausfallen zu
lassen und man hinterher dariiber Reue empfinden mufs. Der Arzt
Sinan ibn Tabit (gest. 942) hat so den Emir Abu |-Husain Bahkam
von seinen Tobsuchtsanfillen geheilt, und man hat vermutet, daf$
Galen mit seiner Schrift De animi cuiuslibet affectuum dignotione
et curatione dazu die Anleitung gegeben hat.?® Diese Erorterungen,
die in stoischer und platonischer Tradition die Seele als eine selb-
stindige Grofle vorfiihren, stehen, wie Luis Garcia Ballester rich-
tig gesehen hat, unverbunden neben der naturalistischen Betrach-
tung psychischer Vorginge in den medizinischen Schriften.””

In einem Traktat mit dem Titel Uber die Vertreibung des Kum-
mers (Fi nafyi [-gamm), den Galen im Verzeichnis seiner Schrif-
ten als [lepl drvriag angibt,* erzihle er, wie er durch den Brand
des Friedenstempels im Jahr 192 viele seiner wertvollen Biicher
verlor.*! Weiteres Material aus dieser Schrift, das aber dem
Charakter des Gnomologiums angepafit erscheint und darum
nicht ganz wortlich zu nehmen ist, findet sich in der Medizin

der Seelen (Tibb an-nufus) des Maimonidesschiilers Ibn ‘Agnin
(gest. 1226).42

38 Fady HAJAL, “Galen’s Ethical Psychotherapy: Its Influence on a Medieval
Near Eastern Physician”, in Journal of the History of Medicine and Allied Sciences
38 (1983), 320-333; vgl. Ibn abi Usaibi‘a... (s.0. Anm.21), §.222,23-224,8.

3 “Lo médico y lo filoséfico-moral en las relaciones entre alma y enfermedad:
el pensamiento de Galeno”, in Asclepio 20 (1968), 99-134; “Diseases of the Soul
(voouara tiig Yuyiic) in Galen. The Impossibility of a Galenic Psychotherapy”,
in Clio Medica 9 (1974), 35-43.

40 Lib.Prop. 12, XIX 45,13 K = Scripta min. 11 S.121,11; vgl. Hunain... (s.o.
Anm.32), Nr.120.

41 Tbn abi Usaibia... (s.0. Anm.21), S.84,31-85,5; MEYERHOF (s.0. Anm.24),
85f.

42 A.S. HALKIN, “Classical and Arabic material in Ibn ‘Aknin’s ‘Hygiene of the
soul’”, in Proceedings of the American Academy for Jewish Research 14 (1944),
60-65 u. Nr.181-186; zu méglichen Erginzungen, die aus der hebriischen



REZEPTION DER ETHIK GALENS IM ISLAM 319

Die Abhandlung Quod animi mores corporis temperamenta
sequantur ist unter anderem dem Thema gewidmet, wie das
Gleichgewicht der Seele von dem Gleichgewicht des Kérpers
abhingig ist, und dieses wiederum von dem ausgeglichenen
Charakter der geographischen Umwelt.*> Manche Denker des
islamischen Mittelalters waren damit nicht ganz einverstanden,
indem sie auch die Selbstindigkeit der Seele betonten, die ihrer-
seits die kérperliche Verfassung beeinflufdt.** Galen fiihrt in der
genannten Schrift aus, daff der Erdboden Skythiens nur einen
einzigen Philosophen hervorgebracht habe, die Stadt Athen hin-
gegen viele. Er brauchte seiner kundigen Leserschaft den Namen
des Anacharsis nicht eigens zu nennen; Hunain fiigt ihn in sei-
ner arabischen Ubersetzung hinzu.® Fiir andere griechische
Autoren war jener ein Beweis, daf$ auch die Barbaren fihig seien,
Philosophen zu werden. Galen sieht in ihm eine Ausnahme von
der Regel und in seiner Vereinzelung den Beweis fiir die Inferi-
oritdt der ganzen Region. Nach einer Mitteilung des Polyhistors
al-Mas‘adi (gest. 956), der jedoch leider die Schrift nicht nennt,
aus der er sie genommen haben will, hatte Galen neben der
Kennzeichnung der korperlichen Merkmale der Schwarzen auch
die Behauptung aufgestellt, daf§ sie wegen eines Schadens an
ihrem Gehirn sorglos und schwachsinnig seien.*® Der Histori-
ker Ibn Haldan (1332-1382) ist dieser Behauptung entgegen-
getreten, indem er auf die Wirme der Luft verweist, die z.B.

Popularphilosophie des Mittelalters gewonnen werden kdnnen, s. M. ZONTA, Un
interprete ebreo della filosofia di Galeno. Gli scritti filosofici di Galeno nell’opera di
Shem Tob ibn Falaquera (Torino 1995), 113-123.

B QAM 8 £., IV 798-808 K = Scripta min. 11 S.57-67.

4 H H. BIESTERFELDT, Galiniis Quwa n-nafs. Zitiert, adaptiert, korrigiert, in
Der Islam 63 (1986), 119-136.

B QAM 11, IV 822,3-6 K = Scripta min. 11 §.79,21-23; vgl. Galens Traktat
Daff die Kriifte der Seele den Mischungen des Korpers folgen in arabischer Ubersetzung,
hrsg. v. H.H. BIESTERFELDT, Abhandlungen fiir die Kunde des Morgenlandes 40,4
(Wiesbaden 1973), 43,18f. (Ubers. S.78).

4 wa-innamd galaba ‘ala l-aswad at-tarab li-fasidi dimdgihi fa-da‘ufa li-dalika
‘aqluhu: s. Kitib murig ad-dahab wa-ma‘adin al-gauhar, Kap. 62, hrsg. v. C. BAR-
BIER DE MEYNARD u. A.J.B. PAVET DE COURTEILLE, revidiert v. CH. PELLAT, Kap.
7: 1 (Beirut 1966), §170; Ubers.: I (Paris 1962), $170.



320 GOTTHARD STROHMAIER

auch bei den Agyptern einen gewissen Leichtsinn verursacht.’
Zuzutrauen ist sie Galen auf jeden Fall, wenn man sich erinnert,
wie er unsere germanischen Vorfahren mit Lowen, Biren und
Wildschweinen auf eine Stufe gestellt hat.*®

Moglicherweise hat Galen hierin einen Einfluf§ auf den tiir-
kischstimmigen Philosophen al-Farabi ausgeiibt, der in seinem
Buch der Staatsleitung (Kitib as-siydsati l-madaniya) tber die
Bewohner der Regionen im duflersten Norden und duflersten
Stiden folgendermaflen urteilt: “Man muf mit ihnen verfahren
wie mit Tieren. Diejenigen, die Haustieren dhneln und zu irgend-
einem Zweck in den Stidten zu verwenden sind, sollte man am
Leben lassen, sie zu Sklaven machen und sie wie Tiere verwenden.
Mit denjenigen, die zu nichts niitze oder die schidlich sind, ist so
zu verfahren wie mit schidlichen Tieren.”* Moses Maimonides,
ein Anhinger al-Farabis, teilt in seinem Fiibrer der Verirrten dessen
Meinung iiber die Tiirken im hohen Norden und die Schwarzen
im tiefen Stiden: “Jene sind als unverniinftige Tiere anzusehen; ich
setze sie nicht mit Menschen gleich, denn sie nehmen unter den
Lebewesen einen niedrigeren Platz ein als der Mensch und einen

hoheren als der Affe, denn sie haben die Gestalt und die Gesichts-
ziige des Menschen und ein Urteilsvermdgen oberhalb des Affen.”>°

Galens Interesse an der Platonischen Philosophie und an der
in ihr vertretenen Dreiteilung der menschlichen Seele zeigt sich
daran, dafl er Kompendien oder Kurzkommentare zu den Dia-
logen verfafdt hat, von denen sich in der griechischen Uberliefe-
rung nichts erhalten hat, wihrend im Arabischen wenigstens der

Y Mugaddima, 4. Aufl., o.J. 0.0., S.87; The Muqaddimah, iibers. v.
E ROSENTHAL (New York 1958), 1 174-176.

8 San.Tu. 1,10, 17, VI 51,7ff. K = CMG V 4, 2, $.24,22-24; wvgl.
G. STROHMAIER, “Araber, Romer und Germanen im Urteil eines griechischen
Mediziners”, in Das Altertum 38 (1992), 105-108 (Nachdruck in DERS., Hellas
im Islam [s.o. Anm.18]).

¥ Hrsg. v. EM. Naggar (Beirut 1964), 87.

0 Guide des égarés 111 51, iibers. v. S. MUNK (Paris 1963), III 434.



REZEPTION DER ETHIK GALENS IM ISLAM e 044

Timaioskommentar und von den iibrigen einige Fragmente erhal-
ten sind.”! Verschiedentlich wird in der arabischen Literatur nach
einem dieser Kompendien, die Galen gelegentlich durch eigene
Bemerkungen bereichert hat, eine Beurteilung der Christen zitiert,
die nach seiner Meinung an Fabeln und Mythen glauben, aber
dennoch in ihrer Askese und ihrer Todesverachtung das Leben
von Philosophen fiithren.”* Christliche Autoren wollen diese Stel-
lungnahme dem Kompendium des Phaidon entnommen haben,
muslimische hingegen dem der Politeia. Stephen Gero hat in
einem lingeren Aufsatz nachzuweisen versucht, daf§ nur das
erstere richtig sein kann.> Nach meiner Meinung schlief$t das
eine das andere nicht aus; warum soll Galen nicht zweimal auf ein
aktuelles Thema eingegangen sein? Auf jeden Fall ist die Bemer-
kung im Lichte der Platonischen Psychologie und Staatslehre zu
verstehen. Auch die Wichterkaste, die zwischen den fithrenden

Weisen und dem erwerbstitigen Volk steht, soll an Fabeln und
Mythen glauben, aber dennoch ein philosophisches Leben fiihren.

Dort, wo Galen sich mehr nach Platon richtet, hat er auch
eine andere ethische Konzeption vertreten als nur die der gol-
denen Mitte zwischen den Extremen. Die Aufgabe besteht nun-
mehr nur darin, daf§ der oberste verniinftige Seelenteil, das /ogi-
stikon, die beiden unteren beherrscht oder vielmehr den
untersten begierigen, das epithymetikon, mit Hilfe des mittleren
‘mutartigen’, des thymoeides. Die primitiven Volker wie die Sky-
then oder die Kelten definiert er in diesem Rahmen als solche,
in denen der mutartige Seelenteil iiber den verniinftigen die

°! Hunain... (s.0. Anm.32), Nr.124; Galeni Compendium Timaei Platonis ali-
orumque dialogorum synopsis quae extant fragmenta, edd. P. KRAUS et R. WALZER,
Corpus Platonicum Medii Aevi, Plato Arabus, I (London 1951); vgl. jetzt auch
D. Gurtas, “Galen’s synopsis of Plato’s Laws and Farabt's 7alpis”, in The Ancient
Tradition ..., ed. by G. ENDRESS and R. KRUK (s.0. Anm.15), 101-119.

52 R. WALZER, Galen on Jews and Christians (Oxford 1949), 15f; vgl. dazu
R. KOBERT, “Das nur in arabischer Uberlieferung erhaltene Urteil Galens iiber die
Christen”, in Orientalia N.S. 25 (1956), 404-409.

3 “Galen on the Christians. A Reappraisal of the Arabic Evidence”, in
Orientalia Christiana Periodica 56 (1990), 371-411.



322 GOTTHARD STROHMAIER

Oberhand hat.”* Die Anniherung an Platon zeigt sich besonders
deutlich in De placitis Hippocratis et Platonis, daneben in De
moribus (Ilepl 406v), das in einer arabischen Abkiirzung erhal-
ten ist. Nach der Edition von Paul Kraus®® sind immer wieder
neue Stiicke gefunden worden, zuletzt auch in der hebriischen
Popularphilosophie des Mittelalters, die ihrerseits von der ara-
bischen Literatur abhingig ist.”® Sie stammen zum Teil nicht
aus der Abkiirzung, sondern aus dem vollstindigen Text.”” Es ist
noch zu frith, eine zusammenfassende Edition in Angriff zu
nehmen, da man damit rechnen mufl, dafl weiteres Material
hinzukommt.

Die platonisch inspirierte Ethik erscheint hier in einem
besonderen Mafle akzentuiert, indem als Ziel die Isolierung des
verniinftigen Seelenteils von den beiden niederen und seine
Anniherung an die Gotter vorgegeben wird. Ob er damit seine
Unsterblichkeit beférdern kann, wird von Galen zwar mit sei-
ner auch sonst oft geduflerten Skepsis offengelassen, dennoch

4 PHP 3, 3,6,V 303,13-16 K=CMG V 4, 1, 2,1 S.186,1f.

% Kitib al-abliq li-Galiniis, in Magalla kulliyati I-ddab bi-l-gimi‘ati I-misriya
5 (1937), 1-51 (die Edition von ‘A. BADAWI, Galinis, Muhtasar kitdb al-abliq
[Beirut 1981] war mir nicht zuginglich); eine Ubersetzung von J.N. MATTOCK,
“A Translation of the Arabic Epitome of Galen’s Book Ilepl 406V, in [slamic
Philosophy and the Classical Tradition. Essays presented to... Richard Walzer, ed.
by S M. STERN, A. HOURANI and V. BROWN (Oxford 1972), 235-260; vgl. die
Interpretationen von R. WALZER, “New Light on Galen’s Moral Philosophy”, in
CQ 43 (1949), 82-96 (Nachdr. in DERS., Greek into Arabic [Oxford 1962], 142-
163), und “A Diatribe of Galen”, in HThR 47 (1954), 243-254 (Nachdr. 7bid.,
164-174); F. RUNDGREN, “Das Muxtasar min Kitab al’Axlaq des Galenos”, in
Orientalia Suecana 23-24 (1974-75), 84-105; M. MAROTH, “Galen als Seelen-
heiler”, in Galen und das hellenistische Erbe. Verhandlungen des IV. Internationa-
len Galen-Symposiums... Berlin 18.-20. September 1989, hrsg. von J. KOLLESCH
u. D. NICkEL, Sudhoffs Archiv, Beihefte, 32 (Stuttgart 1993), 145-155.

56 M. ZONTA, op.cit. (s.o. Anm.42), 29-80.

7 Vgl. G. LEvi DELLA VIDA, “Two fragments of Galen in Arabic Translation”,
in Journal of the Amer.Orient.Soc. 70 (1950), 182-187 (vgl. dazu E ALTHEIM u.
R. STIEHL, “Eutychios’ Annalen”, in Geschichte der Hunnen V [Berlin 1962], 127-
129); S.M. STERN, “Some fragments of Galen’s On Dispositions (ITzpl #0&v) in
Arabic”, in CQ N.S. 6 (1956), 91-101 (Nachdr. in S.M. STERN, Medieval Arabic
and Hebrew Thought, ed. by EW. ZIMMERMANN [London 1983], III).



REZEPTION DER ETHIK GALENS IM ISLAM 329

solle man so leben, als ob dies moglich wire. Denn ein Mensch
bliebe ein Mensch, auch wenn er alle seine Kérperteile und
auch die zu ihrem Funktionieren notwendigen unteren Seelen-
teile verlieren wiirde.’® Paul Moraux hat auf Grund dieser Stelle
Zweifel an der Echtheit der Schrift geduflert oder zumindest
eine verfilschende Bearbeitung durch den Epitomator in Erwi-
gung gezogen,”” was jedoch von Mauro Zonta unter Heranzie-
hung einer hebriischen Parallelversion, die auf dem vollstindi-
gen arabischen Text beruht, zuriickgewiesen wird.*°

Galens unsichere Haltung in weltanschaulichen Fragen, die
eben auch eine Offenheit gegeniiber der Volksreligion einschlof,
kommt besonders in seinem Spitwerk De propriis placitis zum
Ausdruck. Ein arabisches Testimonium hilft dabei, eine Stelle
zu verstehen, die in der erhaltenen hebriischen und lateinischen
Version bislang unklar geblieben ist. Verschiedene Indizien
haben Galen bewogen, doch an das Walten der Gotter oder des
einen Demiurgen zu glauben, darunter auch eine Erscheinung,
die er bei einer Schiffsreise selbst erlebt hat. Es handelte sich
um das sogenannte Elmsfeuer, das bei gewittriger Wetterlage an
den Mastspitzen von Schiffen auftritt und das der Volksglaube
als Zeichen eines helfenden Eingreifens der Dioskuren bei See-
not ansah. Die biischelférmigen elektrischen Entladungen
machen in der Tat einen numinosen Eindruck.®! Das Testimo-
nium stammt von al-Birtini (973-1048), der das Phinomen aus-

fithrlicher beschreibt und sich dabei auch auf Galen beruft, den

er in der arabischen Fassung gelesen hat.®?

8 Kitdb al-aplag... (s.0. Anm.55), 39,20-40,10 (Ubers. v. J.N. MATTOCK, 248).

5 Der Aristotelismus bei den Griechen 11 (Berlin 1984), 775, Anm.364.

0 Op.cit. (s.0. Anm.42), 59.

1 Plac.Prop. 2, CMG V 3, 2, S.58f,, vgl. den Kommentar.

2. A.B. CHALIDOV, “Dopolnenija k tekstu”Chronologii“al-Birini po lenin-
gradskoj i stambul’skoj rukopisjam”, in Palestinskij Sbornik 1959, Heft 4 (67),
160,13-21; Ubers. in: Al-Birini. /n den Giirten der Wissenschaft. Ausgewiihlte Texte
aus den Werken des muslimischen Universalgelehrten, iibers. u. erliutert v.
G. STROHMAIER, 3. neubearbeitete Aufl., Reclam-Bibliothek 20045 (Leipzig
2002), Nr.30.



324 GOTTHARD STROHMAIER

Der Einflufl der Platonischen Psychologie und die Rolle, die
dabei Galen als Vermittler gespielt hat, macht sich besonders
bei dem obenerwihnten Rhazes bemerkbar, dem grofiten Ket-
zer im mittelalterlichen Islam, der alle Propheten der offenbar-
ten Religionen als Betriiger abtat und statt dessen Sokrates als
seinen zmdm erwihlte, wihrend er zur gleichen Zeit eine gewisse
Neigung zum Manichiismus bekundete.®® Sein unabhingiger
Geist verrit sich auch in einer Schrift, der man den lateinischen
Titel Dubitationes in Galenum gegeben hat.** Hier distanziert
er sich in einer vornehmen Art von Galens Behauptung, dafl
alle nichtgriechischen Sprachen den Lauten von Schweinen, Fro-
schen, Dohlen und Raben glichen.®® Meir M. Bar-Asher hat in
einer ausfiihrlichen Studie gezeigt,66 wie sich der Einflufd Galens
in zwel anderen Schriften bemerkbar macht, nimlich in der
Medizin des Geistes (At-tibb ar-rithini)®” und einer Abhandlung
mit dem Titel Der philosophische Lebenswandel (Kitab as-sirati
[-falsafiya),*® und zwar in einer verschiedenen Weise. In der
Medizin des Geistes teilt er Galens Skepsis hinsichtlich der

Unsterblichkeit der menschlichen Seele und empfiehlt eine mehr

63 G. STROHMAIER, “Al-Biriini (973-1048) iiber Mani und die Manichier”, in
Studia Manichaica. 1V. Internationaler Kongress zum Manichdismus, Berlin, 14.-
18. Juli 1997, hrsg. v. R.E. EMMERICK, W. SUNDERMANN u. P. ZIEME, Berlin-
Brandenburgische Akademie der Wissenschaften, Berichte und Abhandlungen,
Sonderband 4 (Berlin 2000), 591-600 (Nachdr. in Hellas im Islam [s.o. Anm.18]).

¢4 G. STROHMAIER, “Bekannte und unbekannte Zitate in den Zweifeln an
Galen des Rhazes”, in Text and Tradition. Studies in Ancient Medicine and its Trans-
mission presented to Jutta Kollesch, ed. by K.-D. FISCHER, D. NICKEL, P. POTTER,
Studies in Ancient Medicine 18 (Leiden 1998), 263-287.

65 Muhammad ibn Zakariya ar-Razi, AisSukak ‘ald Galings, hrsg. v. M.
MOHAGHEGH (Teheran 1413 A.H.; 1992/1993 n.Chr.), 87,3-10; eine entschie-
denere Zuriickweisung bei dem Theologen Ibn Hazm, Al-ihkim fi usili [-apkam
(Kairo 1984), I 36,3-6; vgl. Diff-Puls. 2, 5, VIII 585,19-586,6 K.

6 “Quelques aspects de I'éthique d’Abu Bakr al-Razi et ses origines dans 'ceu-
vre de Galien”, in Studia Islamica 69 (1989), 5-38 u. 119-147.

7 Ar-Razi, Rasd’il falsafiya, hrsg. v. Paul Kraus (Kairo 1939), 15-96.

68 [bid., 97-111, iibers. v. Paul Kraus, “La Conduite du Philosophe. Traité
d’éthique d’Abt Muhammad b. Zakariyya al-Razi”, in Orientalia N.S. 4 (1935),
300-334 (Nachdr. in P KRAUS, Alchemie, Ketzerei, Apokryphen im friihen Islam,
hrsg. v. R. BRAGUE [Hildesheim 1994], 221-255).



REZEPTION DER ETHIK GALENS IM ISLAM 325

utilitaristische Ethik, die eine goldene Mitte zwischen den Extre-
men einzuhalten sucht. Originell ist bei thm dabei eine Theo-
rie, die jegliche Lustempfindung nur als Riickkehr von einem
unangenehmen Zustand zur Normalitdt auffale. In der Schrift
Der philosophische Lebenswandel vertritt er hingegen, auch hier
wieder Galen folgend, die Hierarchie der Seelenteile und die
Aufgabe des logistikon, sich Gott anzunihern, und dies hier mit
einer Perspektive tiber das irdische Leben hinaus.

Da Rhazes manche Schriften noch in ihrer vollstindigen
Fassung lesen konnte, ist manchmal schwer oder auch gar nicht
zu entscheiden, ob irgendetwas, was er unter Berufung auf
Galen mitteilt, ein neues Faktum darstellt oder ob er es nur
ungenau nach dem Gedichtnis vortrigt. An einer unwichtigen
Einzelheit sei das verdeutlicht. Als Beispiel fiir ein jihzorniges
Verhalten nennt er Galens Mutter, die nicht nur ihre Sklaven,
sondern auch einmal in einen Tiirriegel gebissen hat, der sich
nicht 6ffnen lassen wollte.®® Hat er das wirklich in einem uns
unzuginglichen Passus gelesen oder hat er es nur aus De animi
cutuslibet affectuum dignotione et curatione herausgesponnen, wo
allgemein von Leuten die Rede ist, die mit dem Fufl gegen die
Tiir treten und in den Riegel beifSen?”

Avicenna (980 oder eher — 1037) hat in seiner allegorischen
Erzihlung Hayy ibn Yaqzin (Der Lebendige, der Sobn des Wachen-
den)’! in dichterisch verschliisselter Form die Lehre der Seelen-
teile aufgenommen, die als unsympathische Freunde den Ich-
Erzihler begleiten, der das logistikon verkdrpert. Wie bei Platon
und Galen werden sie mit Tieren verglichen, so das thymoeides
mit einer Lowin und das epithymetikon mit einem Schwein.”

9 Rasd’il falsafiya ... (s.0o. Anm.67), 55,13f.; s. Meir M. BAR-ASHER, art.cit.
(s.0. Anm.G6), 140.

I AﬁDig. 45u. 528, V163104 22.817=CMG V 4, 1,1, 5.12,11-17 u.
16,7-16.

71 H. CORBIN, Avicenna and the Visionary Recital (Princeton N.]J. 1960), 137-150.

72 Ibid., 139; vgl. PL. Rep. 9, 588 d u. ¢, 589 b; GAL. PHP 6, 2, 3f., V 515,3-
7 K=CMG YV 4,1, 2, Il $.368,13-16; Kitib al-ablig ... (s.0o. Anm.55), 37,1
(Ubers. v. ].N. MATTOCK, 246).



326 GOTTHARD STROHMAIER

Aber im Unterschied zu den beiden Griechen ist nicht mehr
von einer strengen Hierarchie der Teile die Rede, denn der Titel-
held, der den aktiven Intellekt der Aristotelischen Seelenlehre
verkorpert, gibt den Rat, die beiden unteren Seelenteile gegen-
einander auszuspielen, zwar mit Hilfe des ‘mutvollen’ den ‘begie-
rigen’ zu unterdriicken, aber auch jenen mit Hilfe des untersten
zu verfiihren und so seinen Zorn zu besinftigen.”” Avicenna hat
damit die Gedanken Platons und Galens auf eine originelle
Weise weitergefithrt, wie sie tibrigens auch seinem eigenen
Lebensstil entsprach.74

73 H. CORBIN, op.cit. (s.0. Anm.71),140.
74 G. STROHMAIER, Avicenna (Miinchen 1999), 39 u. 82-86.



DISCUSSION

V. Boudon: Vous avez fait allusion dans votre exposé A trois
figures d’intellectuels et de sportifs, Aristippe de Cyrene, le
Scythe Anacharsis et I'athlete Milon de Crotone. Ma question
porte sur la source des trois anecdotes relatives a ces trois per-
sonnages utilisée par les auteurs arabes. Vous savez bien stir que
ces trois figures se trouvent déja réunies, avec d’autres, dans le
Protreptique de Galien. Pensez-vous qu’il ait pu y avoir une
transmission directe de Galien aux Arabes concernant le récit
de ces trois anecdotes ou bien s’agit-il d’emprunts & d’autres
sources (Diogene Laérce, etc.), si du moins une telle question
peut étre tranchée?

G. Strohmaier: Galen hat gnomologisches Material benutzt,
das auch von den Arabern unabhingig von ihm in vielfiltiger
Weise iibersetzt und rezipiert wurde, z.B. die Anekdote vom
Schiftbruch des Aristipp. Diogenes Laertios wurde iibrigens
nicht iibersetzt. In Quod animi mores... erwihnt er nur beiliu-
fig und ohne Namensnennung die Person des Anacharsis, aber
der Ubersetzer kannte ihn entweder aus den Gromologien oder
aus dem Protreptikos und konnte darum den Namen einsetzen.
Im Falle des Athleten Milon von Kroton ist das Verhiltnis
anders. Die Geschichte, die Galen im Protreptikos nacherzihlt,
ist keine Chreia, aber im arabischen Gromologium ist daraus
eine solche mit einer richtigen Pointe gestaltet worden.

V. Barras: Votre exposé, trés intéressant, mentionne, comme
I'un des exemples de la réception de Galien dans le monde
arabe, celui d’al-Farabi, suggérant la possibilité d’une ‘extermi-
nation’” ou d’une instrumentalisation pour le moins poussée des
‘sauvages’ provenant des régions situées au nord ou au sud des



328 DISCUSSION

régions tempérées, en raison de leur nature ‘subhumaine’,
comme on le ferait des bétes nocives. Cet exemple évoque, par
association, celui de Galien dans son traité Quod animi mores
(QAM 11, 1V 815,14 sqq. K = Seripta min. 11 p.74,8 sqq.), ou
il est suggéré qu'une frange d’humains incurables et nocifs (parce
que leur nature est ainsi), ne devrait pas étre tenue pour respon-
sable de ses actes, mais traitée comme le sont les animaux nocifs,
c’est-a-dire éliminée. La solution ‘éthique’ préconisée est simi-
laire! Avez-vous quelques indices d’'une réception de ce passage
de Galien dans le monde arabe? Le passage d’al-Farabi que vous
évoquez est-il, A votre avis, inspiré en partie du QAM de Galien?

G. Strohmaier: Es ist denkbar, dafl al-Farabi, der sonst von
Galen nicht viel hielt, durch den genannten Passus in QAM mit
angeregt wurde; der Text war ja tibersetzt und ist sogar erhalten
und von H.H. Biesterfeldt herausgegeben worden. Was in QAM
jedoch noch fehlt, ist die Verkniipfung mit der Zonentheorie,
wodurch der extreme Norden und der extreme Siiden wegen
des dort herrschenden Klimas keine richtigen Menschen her-
vorbringen konnen. Galen erwihnt in dem Kommentar zu De
aere aquis locis die Einteilung der nérdlichen Hemisphire in die

Zonen, aber auch hier ohne die anthropologische Verkniipfung.

J. Jouanna: Dans votre exposé, qui apporte beaucoup de
témoignages sur la réception de Galien dans le monde islamique,
jai été particulierement intéressé par ce que vous avez dit de
Jean Philopon, qui vante Galien comme un authentique méde-
cin et un vrai philosophe. En préparant ma propre communi-
cation, jai remarqué que l'expression technique xata wpdTov
Abyov (opposée A xatd cupPefnuréc), caractéristique de Galien,
se retrouve aprés lui non seulement chez les commentateurs
alexandrins d’Hippocrate et de Galien, mais aussi chez Jean
Philopon (et pas ailleurs). On aurait 13 un témoignage d'une
connaissance approfondie de Galien chez Jean Philopon. Y a-t-
il d’autres indices d’un intérét pour la médecine galénique chez
cet auteur?



REZEPTION DER ETHIK GALENS IM ISLAM 329

G. Strobmaier: Johannes Philoponus war tatsichlich an der
galenischen Medizin interessiert; das wird besonders deutlich an
einem unikalen Text, der sich in Gotha befindet und der einen
Kurzkommentar zum elften Buch von De wusu partium enthilt;
ein Aufsatz iiber die vermutliche Echtheit erscheint in der oben-
genannten Sammlung Hellas im Islam.

J. Barnes: Thank you for a paper from which, as from all your
work, I have learned a very great deal. I have one, familiar, ques-
tion about the alleged fragment of Galen’s commentary on the
Republic. The first sentence, which criticizes the Christians, has
good Galenic parallels. It is the second part, where Galen praises
the Christians — and, if your interpretation is correct, praises
them extravagantly —, which has no close parallel in Galen or
in any other pagan text. Is it not reasonable to suggest that this
second part is connected with those Arabic texts which make
Galen a Christian and a contemporary of Jesus Christ?

G. Strobhmaier: Die arabischen Autoren, welche die Bemer-
kung iiber die Christen zitieren, tun dies gerade aus dem
Grunde, weil sie die Legende widerlegen wollen, daf§ Galen ein
Zeitgenosse Jesu war, indem sie darauf hinweisen, daf$ die (mon-
chische) Askese eine spitere Erscheinung in der Geschichte der
Kirche war. Sie haben also die halb negative, halb positive
Bemerkung tiber die Christen so vorgefunden. Und wer sollte
den ihnen vorliegenden Text manipuliert haben? Die christli-
chen Ubersetzer der Hunainschule sicher nicht, denn sonst hit-
ten sie die negative Beurteilung eher unterdriickt, was sie aber
bei den analogen Auflerungen Galens auch nicht getan haben.
Eine tendenzidse Interpolation, welche die Askese hervorhob,
konnte im arabischen Text nur von Muslimen vorgenommen
worden sein und dann noch moglichst in allen umlaufenden
Kopien, was schlicht undenkbar ist. Galen hat auch sonst in sei-
nem Politeiakompendium Bemerkungen zu Einzelheiten ange-
fiigt, wie aus den polemischen Bemerkungen des Averroes in
seinem Politeiakommentar zu sehen ist.



B 2

eh s

choved buoltow

, e
£t ﬁ%ﬁzéﬁﬁ

ﬁﬁj \z,%g- a,




	Die Ethik Galens und ihre Rezeption in der Welt des Islams

