
Zeitschrift: Entretiens sur l'Antiquité classique

Herausgeber: Fondation Hardt pour l'étude de l'Antiquité classique

Band: 48 (2002)

Artikel: Callimaco e la filologia

Autor: Montanari, Franco

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-660809

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-660809
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


III

Franco Montanari

CALLIMACO E LA FILOLOGIA

II titolo del mio intervento e consapevolmente ambiguo:
Callimaco e la filologia puö fare riferimento alla filologia di
Callimaco e dunque alia molto indagata problematica del poeta
erudito e filologo, oppure pub fare riferimento alla filologia su

Callimaco e dunque agli studi callimachei nel mondo antico.
Non c'e dubbio che le ricerche su Callimaco poeta-filologo

siano assai piü diffuse e differenziate rispetto a quelle su Callimaco

oggetto di filologia, specie nei secoli stessi dell'etä ales-

sandrina, dunque per quanto riguarda i primordi e i primi passi
della filologia callimachea. Qui parleremo di entrambi gli aspetti,
la filologia di Callimaco1 e la filologia antica su Callimaco: ma
sarä la seconda ad avere lo spazio maggiore, riprendendo e pro-
seguendo la discussione su una questione sollevata di recente,
vale a dire l'epoca e le modalitä di inizio nell'antichitä del lavoro

filologico sui poeti del primo ellenismo e in particolare su
Callimaco.

Callimaco filologo e /ekdosis omerica di Zenodoto

Pfeiffer pose con prudenza il problema della possibile cono-
scenza da parte di Callimaco del testo omerico di Zenodoto,
sulla base di testimonianze costituite da alcuni casi in cui il testo

1 Su questo aspetto resta fondamentale la sintesi di PFEIFFER, Storia, 207-231
(=123-140); cfr. Blum, Kallimachos.



60 FRANCO MONTANARI

omerico presupposto dal poeta nella sua versificazione si accorda
in modo particolare e univoco con quello scelto da Zenodoto2.
Data anche la vicinanza cronologica (Zenodoto visse tra il 330
e il 260 circa), la questione e di assoluta rilevanza e si capisce
bene la cautela mostrata da Pfeiffer. In seguito, tuttavia, credo
che l'approfondita e documentata ricerca di A. Rengakos abbia

raggiunto il risultato di provare (almeno con grande probabilitä)
che Callimaco e Apollonio Rodio abbiano effettivamente cono-
sciuto il testo omerico di Zenodoto e lo abbiano talvolta anche

presupposto e utilizzato nel loro fare poesia, riprendendolo allu-
sivamente in alcuni luoghi3. E senz'altro un fatto importante,
che indica come l'attivita filologica di un grammatico4 abbia in
qualche modo influenzato la prassi poetica di due eminenti
poeti-grammatici.

II discorso coinvolge la tematica relativa alia forma in cui si pre-
sentavano le edizioni alessandrine, cioe che cosa era effettivamente
1'ekdosis zenodotea, sia dal punto di vista materiale e librario, sia

dal punto di vista dei contenuti filologici, implicando anche il
problema del metodo e delle fonti delle lezioni di Zenodoto, basate

o meno sull'utilizzazione e sulla collazione di diversi esemplari. Mi
sono occupato di recente di tali questioni e, senza riprendere qui
gli elementi e la bibliografia di un dibattito ultimamente piutto-
sto ricco, riassumo i risultati ai quali ritengo di essere pervenuto5.

Come procedeva e cosa faceva esattamente un grammatico
alessandrino che voleva produrre una ekdosis di Omero? Una

2 PFEIFFER, Callim., ad fr. 12,6 + addenda con i nmandi (cui aggiungi fr.633
e fr.497 + addenda); Storia, 229-230 (=139-140); cfr. ErBSE 1953.

3 RENGAKOS 1993, 169: "Beide Dichter, Kallimachos und Apollonios, haben
Zenodots Text nicht nur gekannt, sondern auch in ihren Dichtungen benutzt
cfr. Montanari 1995, 53-54; Rengakos 2001.

4 Un grammatico che, se dawero fu anche poeta, certamente non lo fu di
grande rilievo: le sole indicazioni in questo senso vengono dall'articolo della Suda
(Z 74: inoTToiot; xcd ypappcrnxoi;) e dall'esistenza di tre epigrammi a lui attri-
buiti, ma di dubbia paternitä (cfr. The Greek Anthology. Hellenistic Epigrams, ed.

byA.S.F. Gow and D.L. Page [Cambridge 1965], II 557-559).
5 MONTANARI 1998 e Montanari 2000 (con la bibliografia citata); cfr. anche

Janko 1998, Nagy 1998, Matthaios 1999, Nagy 2000, Nardelli 2001,



CALLIMACO E LA FILOLOGIA 61

possibilitä e che il risultato del suo lavoro fosse proprio una
nuova copia continua recante il suo testo, l'intero testo riscritto
come egli riteneva che fosse giusto e corretto: un'idea molto
(troppo) vicina al concetto moderno di edizione. L'altra e che

egli lavorasse su una copia gia esistente, opportunamente scelta

fra quelle a sua disposizione e tenuta come testo-base per fare i
suoi interventi, dunque senza riscrivere un testo continuo e

intero, ma scrivendo solo il necessario nelle parti disponibili,
vale a dire margini, intercolumni e interlinei. In questo caso, si

puo immaginare facilmente che i segni critici venissero posti
accanto ai versi in questa stessa copia: ma resta oggetto di dub-
bio definire se essa fosse corredata anche di annotazioni, in quale
misura e con quali contenuti, insomma come e dove fossero

scritte e conservate le vere e proprie lezioni volute dal filologo
autore di una specifica ekdosis.

Questa seconda possibilitä (cioe la copia annotata) sembra

prevalere negli studi piü recenti e anche a me pare la piü verisi-
mile. Zenodoto scelse una copia gia esistente e la annoto via via

con il procedere dei suoi studi e del suo lavoro di diorthosis.
Su alcuni versi aveva dubbi di autenticitä e accanto ad essi trac-
cib un obelos, il segno inventato per la proposta di atetesi. Piü
difficile e sempre stato capire come andavano le cose a proposito
di quei versi che egli riteneva sicuramente spuri e dunque deci-

samente da eliminare dal testo: versi che comunque dovevano

essere presenti nel suo testo-base. Mi pare che una buona indi-
cazione su questo ci possa venire dal fatto che i papiri letterari
ci testimoniano bene l'uso di diversi modi per cancellare qual-
cosa presente in un testo: sulle parole o le lettere da eliminare
si poteva tirare un tratto orizzontale o obliquo, oppure esse

potevano essere contrassegnate da punti o da linee al di sopra o
al di sotto, oppure ancora essere racchiuse entro una sorta di
parentesi tonde in coppia6. Le cancellazioni di solito erano operate,

FÜHRER-SCHMIDT 2001; solo dopo gli Entretiens ho potuto vedere WEST 2001.
Mi propongo di tornare fra breve suH'argomento in altra sede.

6 Turner-PARSONS 16, con rinvio a esempi nelle tavole; cfr. Turner, GP, 93
e PI. VIII 113 etav. VIII).



62 FRANCO MONTANARI

quando era il caso, dal SiopOto-r/jt;, che nella bottega di produ-
zione libraria aveva il compito di rileggere e correggere, spesso
confrontando la copia con il modello (di fatto, un confronto di
esemplari). La piii nobile pratica scrittoria della produzione
libraria indicava quindi a Zenodoto modi di procedere a 'can-
cellazioni', che egli poteva benissimo rrasferire alia sua partico-
lare SiopGcocru;, la Stopbcomc; del filologo invece che quella del

correttore del lavoro di uno scriba7. Cos! la copia usata dal
filologo come testo-base presentava, durante e dopo il suo lavoro,
sia versi contrassegnati con obelos che versi decisamente 'cancel-
lati' con qualcuno dei mezzi suddetti: accanto a quesri ultimi,
Zenodoto poteva benissimo annotare qualcosa come ou ypacpsiv
o altro termine equipollente8; oppure affidarsi al solo segno di
cancellazione senza annotazioni 'verbali', nel qual caso la termi-
nologia per l'eliminazione di versi (oü ypacpetv, oüx elvat., oö

ospsaOsa)9 pub essere stata riportata da chi segui il suo insegna-
mento al Museo o anche essere stata creata dalla tradizione suc-
cessiva per descrivere i suoi interventi.

A questa ricostruzione si possono fare alcune obiezioni. La

prima e: cosa succedeva quando una proposta di atetesi o ancora
di piu una cancellazione comportavano di necessitä cambiamenti
nel testo restante perche esso fosse leggibile? Risposta: non vedo
difficoltä a pensare che Zenodoto potesse scrivere il testo
alternative in margine, accanto al verso interessato, prima e/o dopo
la parte atetizzata o cancellata10. Un'altra e: come mai nella
tradizione scoliastica per le eliminazioni di Zenodoto troviamo

7 Cfr. Ludwich, AHTII 134; Nickau 1977, 10 sg.
8 I verbi TiEpiypacpco e Siaypacpco sono termini tecnici per 'cancellare' con l

mezzi materiali di cui sopra: cfr. TURNER-PARSONS 16; alcuni esempi sono rima-
sti negli scoli: per raipiypacpco cfr. NlCKAU 1977, 10-12 e 29.

9 Cfr. Nickau 1977, 1-30; Nickau 1972, 29 sgg.
10 II caso dei w. B 156-168 e emblematico: cfr. schol. ad¥> 156-169. Se la sua

copia conteneva tutto questo passo e Zenodoto voleva ehminare i w. 157-168,
allora egli doveva per forza adottare per il v. 156 un testo diverso da quello che

introduce 157 sgg.: accanto al v. 156 che trovava nella sua copia, cioe si pv)

Ä0/)vatY)v "Hpv) 7rpop pü0ov eEtrav, poteva benissimo scrivere nel margine il testo
da lui voluto per il v. 156 in seguito alia cancellazione di 157-168, cioe £i pr)



CALLIMACO E LA FILOLOGIA 63

anche l'uso di oüx sEvou, se i versi eliminati c'erano nella sua

copia, cioe erano visibilmente cancellati ma presenti? La spie-
gazione piu semplice e che questa sia una maniera semplificata
(e imprecisa) di descrivere l'intervento, probabilmente utiliz-
zata ben piu tardi e senza una precisa cognizione dei fatti: la

terminologia fornita dagli scoli per gli interventi zenodotei pone
problemi con qualsiasi ricostruzione, il che non puo stupire
troppo11. Una terza e: come puo accadere che si trovino interventi

testuali per versi eliminati e dunque cancellati? Risposta:
e perche no? Caso mai, si deve pensare proprio al fatto che i
versi eliminati erano nel testo-base e in qualche modo vi resta-

vano anche se appunto 'cancellati': di conseguenza, potevano
essere oggetto di attenzione o esserlo stati in un primo tempo
(soprattutto pensando a un lavoro svolto su una copia pre-esi-
stente, che recava i versi 'indesiderabili' per Zenodoto); potevano
anche esserci ripensamenti, l'idea della eliminazione essere adot-

tata in un secondo momento, dopo che si era pensato a un inter-
vento esegetico su uno dei versi poi cancellati12. Bisogna pensare
a un lavoro protrattosi nel tempo, la stessa copia utilizzata
durante tutto il periodo di attivitä del filologo per i suoi studi
omerici. Mi sembra, insomma, che questa idea spieghi in modo
plausibile quello che sappiamo della filologia di Zenodoto, com-
preso il problema della differenza materiale 'libraria' fra i versi
atetizzati (obelos) e i versi eliminati (oü ypacpeiv), senza compor-
tare al momento obiezioni forti.

A proposito del metodo filologico degli alessandrini, in rela-
zione al dibattuto problema se le loro lezioni fbssero soltanto

congetture basate su opinioni e gusti personali oppure avessero

AOtjvout] /.aorrrroot ^>.0' dm' 'OXufXTtou. Cfr. LlJDWICH, AIITW 134; NlCKAU 1972,
30; Nickau 1977, 6 sgg.

11 Cfr. sopra e n.9; vd. anche MONTANARI 1988 (SGLG 7), partic. 83 sgg. e

95 sgg.
12 Ancora il passo B 156-168 (v. n.10) ci offre un buon esempio: lo sch.

B 161a ci informa di una Variante zenodotea a B 161, anche se dallo schol.
B 156-169 sappiamo che Zenodoto eliminava i w.157-168: entrambi gli scoli
risalgono a Aristonico, che evidentemente non si stupiva. Su questo problema cfr.

Nickau 1977, 6 sgg.



64 FRANCO MONTANARI

una fonte documentaria in esemplari omerici collazionati, ripeto
qui brevemente che condivido del tutto l'idea che le due posi-
zioni estreme (solo congetture autoschediastiche oppure solo
fonti documentarie collazionate) siano entrambe da respingere,
essendo ben piü verisimile che ci fosse nel lavoro dei filologi
alessandrini sia la critica congetturale che l'uso di materiale
documentario proveniente dalla collazione di copie e dalla

conseguente osservazione di varianti13. Naturalmente, con le

testimonianze in nostro possesso sarä difficile distinguere di volta
in volta se una lezione e congettura personale oppure ha una
base documentaria, se non ricorrendo a ipotesi e deduzioni piü
o meno fondate e affidabili.

Questo modo di lavorare nel suo complesso (che non intende
e non comporta una anacronistica assimilazione del gramma-
tico antico al filologo moderno) fu applicato da Zenodoto e la

sua ekdosis omerica ne fu il primo risultato sistematico, anche
materialmente visibile e consultabile nell'ambiente dei dotti
alessandrini. Una novitä significativa e una acquisizione intel-
lettualmente e culturalmente importante: si puö ben capire
dunque che essa abbia influenzato poeti eruditi come Callimaco
e Apollonio Rodio, che sicuramente ne furono a conoscenza.
Pensando alle loro riflessioni di poeti-filologi, il fatto di avere a

disposizione la copia omerica annotata da Zenodoto risulta un
elemento per nulla secondario del quadro culturale e un sup-
porto certamente utile.

Gli inizi della filologia su Callimaco (e su altri poeti ellenistici)

Qualche anno fa ho cercato di far emergere gli elementi per
cui, a mio awiso, si puö ritenere che l'attivitä filologica dei

grammatici alessandrini sui maggiori poeti del primo periodo

13 Sintesi recente in Nardelli 2001, 51-70 e in FÜHRER-SCHMIDT 2001, 3-8;
diversa la posizione di West 2001, 33-45, 54-56 (cfr. sopra n.5).



CALLIMACO E LA FILOLOGIA 65

ellenistico non sia iniziata nel I sec. a.C. con Asclepiade di Mir-
lea14 e Artemidoro (il padre di Teone), per realizzarsi soltanto
con i commentari di Teone in etä augustea, ma avesse mosso i

primi passi qualche generazione prima e avesse conosciuto un
considerevole sviluppo gia ai tempi di Aristarco e dei suoi imme-
diati discepoli. Sostenevo che, se in etä augustea i poeti elleni-
stici erano evidentemente diventati un comune terreno di lavoro

filologico, tuttavia la storia della loro esegesi doveva essere

cominciata gia da qualche tempo, ancora ben dentro l'eta elle-
nistica. Non si dovette aspettare fino all'epoca di Teone perche
l'esperienza sul passato, cioe sui prodotti della grande produzione
letteraria prearistotelica, fosse trasferita pienamente anche sulla

poesia del primo periodo alessandrino, iniziando il processo per
cui i suoi autori sarebbero entrati nel novero dei TCpaTTopevoi,
cioe 'trattati' dai grammatici15.

Una parte consistente di quel lavoro era dedicata ad analiz-

zare alcune citazioni di Callimaco nella scoliografia omerica e il
loro impiego come materiale di commento a Omero. Avanzavo

l'ipotesi che l'uso abbondante di Callimaco nella fdologia
omerica (sia come testimonianza per la costituzione del testo, sia

come parallelo e supporto per l'interpretazione), specialmente
considerando le caratteristiche talvolta 'impegnative' per l'ana-
lisi del passo callimacheo chiamato in causa, costituisca un valido
indizio di un lavoro su Callimaco stesso come autonomo oggetto
di studio: che si tratti insomma di resti (per quanto ridotti) delle

prime fasi della filologia callimachea (per limitata che fosse) e

di un interesse attivo per la poesia ellenistica da parte dei

grammatici alessandrini anteriori al I sec. a.C. (segnatamente
Aristarco e il suo entourage). Grosso modo tra la fine del III e la

prima metä del II sec. a.C. (cioe fra gli ultimi tempi di Aristo-
fane di Bisanzio e il fiorire del lavoro di Aristarco) devono essersi

via via affacciati l'idea e l'orientamento per cui ci si doveva occu-
pare in qualche modo anche dei 'moderni', vale a dire delle piü

14 Cfr. infra e n.61.
15 Montanari 1995.



66 FRANCO MONTANARI

significative figure di poeti del periodo ellenistico. Che le testi-
monianze dirette anteriori all'etä augustea non siano abbon-
danti, non e dawero difficile da spiegare: in generale, i fram-
menti papiracei di hypomnemata o di altri prodotti eruditi
databili all'etä tolemaica sono complessivamente assai scarsi

rispetto a quelli di etä imperiale; e peraltro di per se la produ-
zione filologico-grammaticale sui poeti ellenistici non sarä

certo diventata subito copiosa. Ma riflettendo bene, non e

comunque piii verisimile che 1'abbondanza dei commentari a

poeti ellenistici scritti da Teone in etä augustea non sia un punto
di partenza bensi, in un certo senso, un punto di arrivo? Punto
di arrivo, naturalmente, di una prima fase della filologia sui poeti
ellenistici, che ha portato da interventi critico-esegetici relativa-

mente limitati e desultori fino a includere i 'moderni', come
dicevamo sopra, nel quadro degli autori trattati dai grammatici.
All'epoca di Teone, la filologia mostra di essersi ormai definiti-
vamente impadronita del segmento di storia letteraria rappre-
sentato dalla poesia dell'etä ellenistica: mi sembra difficile pen-
sare che questo fatto rappresenti una fase ancora relativamente
iniziale16.

L'argomento porta inoltre ad aggiungere una considerazione
sui progressi del lavoro filologico alessandrino sulle opere in

prosa degli storici e degli oratori. Per Demostene, abbiamo una
scoliografia povera di fronte alia testimonianza di un assai con-
siderevole hypomnema di Didimo conservato su papiro e fram-
menti di altri hypomnemata. La consistenza della scoliografia
questa volta ci trae in inganno, Demostene fu riccamente com-
mentato almeno a partire dall'etä augustea: sembra difficile che

gli hypomnemata di Didimo sugli oratori17 fossero senza prece-
denti e abbiano rappresentato la prima prova significativa della

16 A Harder mi ha ricordato le acute osservaziom di CAMERON 1995, 229-232,
a proposito dell'esegesi callimachea; cfr infra, nn.44, 46 e 66 Per Apollonio
Rodio cfr infra.

17 Oltre a Demostene, Eschine, Iperide, Iseo, forse anche Isocrate e Dinarco
cfr Didymi Chalcenteri Grammatici Alexandrim Fragmenta quae supersunt omnia,
coll. M SCHMIDT (Lipsiae 1854). Per Demostene: M.J LOSSAU, Untersuchungen



CALLIMACO E LA FILOLOGIA 67

filologia sulla grande oratoria. Per quanto riguarda gli storici,
ricordiamo che la scoliografia erodotea ci dice pochissimo e se

non avessimo avuto il caso fortunato del piccolo frammento
PAmh. 12, del III sec. d.C., con la sottoscrizione "hypomnema
di Aristarco al libro I di Erodoto",18 non sapremmo che lo stesso

Aristarco scrisse un commentario apposito sullo storico. Pfeiffer

si esprime con cautela sul fatto che Aristarco abbia com-
mentato anche Tucidide, ma e fxducioso sulhesistenza di studi
tucididei prima di Didimo19. Considerando dunque da una

parte i prosatori (storici e oratori) e daH'altra i poeti ellenistici,

appare chiaro come nei tre secoli fra Zenodoto e l'eta augustea
(con personaggi come Didimo, Aristonico, Teone e altri) l'atti-
vitä filologico-esegetica sia arrivata a un raggio cost vasto di
interessi, da coprire praticamente tutti gli aspetti principali della
letteratura greca arcaica, classica ed ellenistica. L'ampliamento
dell'orizzonte fino a queste dimensioni deve essere maturato fra
Aristofane di Bisanzio e Aristarco, per consolidarsi, nell'arco del

II sec. a.C., con quest'ultimo e i suoi discepoli. L'idea di studiare
i testi poetici del passato, di conservare e interpretare con sofi-
sticati strumenti critici e intellettuali i monumenti di una pai-
deia venerata e codificata nella sua autorevolezza, era eviden-
temente diventata, nella consapevolezza dei suoi esponenti, un
metodo abbastanza sicuro ed evoluto da essere applicabile e

applicato a quanto era da considerarsi letteratura importante,
arte della parola. Dalla novitä dell'ekdosis di Zenodoto al maturo
lavoro delle edizioni e degli scritti esegetici di Aristarco, dedicarsi

zur antiken Demosthenesexegese (Berlin-Zurich 1964); Didymi in Demosthenem
Commenta, ediderunt L. PEARSON — S. STEPHENS (Stuttgart 1983).

18 Cfr. A.H R.E. Paap, De Herodott reliquns in papyns et membranis Aegyptus
servatis (Leiden 1948), 37-40; PFEIFFER, Storia, 348-350 (=224-225). II testo
del papiro e nprodotto m apparato nell'edizione teubneriana di H.B. RosfiN, I
135-136.

19 Pfeiffer, Storm, 348-350, 419-420 224-225, 277-278); Montanari
1993, 247-249, 272; Maehler 1994, 121-124. La definizione di Diomsio Trace
della grammatike come empeina delle opere di poeti e prosatori (Techne 1, definizione

sicuramente autentica: cfr. da ultimo SCHENKEVELD 1994) significa che

con la generazione immediatamente dopo Aristarco era normale parlare di lavoro
filologico-grammaticale anche sulle opere in prosa.



68 FRANCO MONTANARI

alia filologia, all'interpretazione e alio studio erudito dei testi
letterari era entrato nello spirito del tempo e nella formazione
culturale degli intellettuali. Rovesciando il punto di vista, ci
sarebbe forse da stupirsi che un filologo come Aristarco non
provasse interesse e non si occupasse di poeti come Callimaco o

Apollonio Rodio (anche indipendentemente dalle preferenze del

suo gusto)20.
Alcuni indizi assai problematici vanno presi in considerazione

ancora. Una notizia dell'Etymologicum Genuinum ci parla di un
personaggio di nome "Edilo" che avrebbe scritto un'opera
sugli Epigrammi di Callimaco: e una pura ipotesi che questo
Edilo possa essere Edilo di Samo, poeta di epigrammi addirit-
tura contemporaneo di Callimaco, e non un altrimenti ignoto
grammatico di etä posteriore, per cui possiamo solo sperare in
nuovi dati che possano dirimere il dubbio21.

Una parte della voce riguardante la differenza di significato fra

oXtycx; e [jiixpoc; nei lessici sinonimici di Ammonio e di Erennio
Filone22 presenta un irrisolto problema di costituzione e com-
prensione del testo, che ci pub riguardare23:

Amm. 352 Nickau: Apiavovixop ev i>7io(i.vY)fi.aTi texaXsa' sru
axoiyetout 'oXlyyjv vyjaiSa KaXuijioüi;' (Call, fr.470 b Pf.).

Herenn. Phil. 132 p.202 Palmieri: outw Ntxla? (loc. ign.) sv
'T7i:ofxvYjp.aTt 'ExocXtji; Im öTi[y]ou ww— öXtyrjv ts 7tapex
vTjtrTSa w ——' (Call, fr.470 b Pf).

In primo luogo, i due lessici si differenziano per il nome che

introduce la citazione, Apio-xovixo? oppure ouxoo Niadap, mentre

20 Richard Hunter ha sottolineato il problema posto dal passo di QUINT. 10,
1,54: cfr. la discussione.

21 Etym.Gen. 551 Etym.M. 960 (72,12 Gaisford) äXuTapx?)? (vol. I 342-343
Lasserre-Livadaras) CALL. T 45, ap. PFEIFFER, Calkm., II p.CII: 'HBuXoi; Bs eiq

to: 'EmypappaTa KaXXipayoo; cfr. PARSONS 1977, Callim., 5.
22 Ammonii qui dicitur Liber de adfimum vocabulorum differentia, ed. K. NlCKAU

(Lipsiae 1966); Herennius Philo. De dtversis verborum significatiombus, a cura di
V. Palmieri (Napoh 1988).

23 Me lo ha ricordato Luigi Lehnus durante gli Entretiens.



CALLIMACO E LA FILOLOGIA 69

concordano per Iv o-ouvfjuom. Quanto segue, rimane piuttosto
misterioso. In Ammonio, Nickau lascia fra cruces quello che

danno (concordemente) i manoscritti prima del frustulo poe-
tico. In Erennio Filone, Palmieri accetta una congettura di
Valckenaer, che per primo attribui il frammento a Callimaco e

per di piu introdusse la menzione dell'Ecale come opera da cui
sarebbe tratta la citazione: la prima cosa e stata accettata dagli
studiosi, la seconda invece respinta a favore di una possibile col-
locazione negli Aitia, e il testo accolto da Palmieri risulta
piuttosto imprudente. Poiche la locuzione Iv ÜTropvYjpaTi e traman-
data concordemente, non c'e motivo di dubitare che qui si parli
di un commentario: ma rimane assolutamente in dubbio se esso

fosse di Aristonico o di Nicia e se riguardasse Omero oppure
Callimaco24. Un commentario callimacheo di Aristonico non e

altrimenti attestato; Nicia dovrebbe essere il grammatico25 citato

piu volte negli scoli omerici e vissuto probabilmente nel I sec.
a.C.26 Per entrambi, l'esegesi omerica sarebbe la cosa piü owia,
stando alia documentazione che abbiamo: certo un riferimento
a Callimaco e possibile, in relazione all'uso di oklyoc, nel senso
di uLxpoc nel verso citato. Nel caso di Aristonico, avremmo un
buon parallelo cronologico per il lavoro di Teone, che confer-
merebbe lo spazio giä ben acquisito dalla filologia callimachea;
nel caso di Nicia, potremmo forse collocarci un poco prima: ma
anche la cronologia di questo grammatico e dubbia. Tutto e

24 Cfr. PFEIFFER, Calltm., ad fr.470 (sulla scia di Schneider, ipotizza che il
riferimento fosse al commentario omerico di Aristonico, in cui sarebbe stato citato
il verso di Callimaco); esaustive informaziom in MaSSIMILLA 1996, fr.120, p.160
e comm. a pp.451-452; BENEDETTO 1993, 72-76.

25 Lehnus avanza la possibilitä che si tratti di Nicia di Mileto, amico di Teo-

cnto e poeta a sua volta (nr.24 m RE XVII 1 [1936], 335-336; nr.4 in NP 8

[2000], 914), il che ci porterebbe nettamente piu mdietro, alia stessa epoca di
Edilo.

26 Nr. 29 in RE XVII 1, 337; nr. 9 in NP 8, 915 sg., con bibliografia; cfr.
MASSIMILLA 1996, 451. Temo che il Nicia citato in schol. ad HOM. Od. 23,218
non sia questo grammatico, anche perche sembra proprio che lo scolio recante la

sottoscrizione yj to-ropla mxpa Nixia xai rcpco-ra non c'entri nulla con il problema
dell'autenticitä del versi 218-224: su questo AlPdipende direttamente da RE, che

riprende un'attnbuzione di J. TOLKIEHN; cfr. FGrHist 60.



70 FRANCO MONTANARI

estremamente incerto e anche questa notizia, alio stato attuale,
mi sembra difficilmente utilizzabile.

Infine, negli scoli a Nicandro si trova citato alcune volte un
grammatico di nome Demetrio Cloro, autore di un hypomnema
nicandreo: l'opinione comune e che egli sia anteriore a Didimo
di almeno una generazione, ma la datazione e ipotetica e quindi
non possiamo fare molto conto neppure su questo27.

La mia proposta di retrodatazione degli inizi del lavoro eru-
dito degli alessandrini sui grandi poeti del primo ellenismo e

stata discussa in un articolo recente da A. Rengakos, con grande

competenza e acribia, facendo un passo avanti nella discussione
di questa tematica28. Mi pare che Rengakos condivida senz'al-

tro (e anzi corrobori in modo importante, come vedremo subito)
il risultato essenziale dell'indagine a proposito dell'interesse filo-
logico alessandrino, in etä aristarchea, per i poeti ellenistici, in
primo luogo Callimaco. In conclusione tuttavia esprime un
orientamento un po diverso nella valutazione storico-culturale
del fenomeno: e su questo mi pare utile tornare e riflettere
ancora e aggiungere altre considerazioni, in un dibattito il cui

progresso deve molto al suo intervento.
AI sondaggio da me fatto analizzando soltanto alcuni esempi

callimachei significativi, Rengakos aggiunge una serie di altri
casi in cui nella scoliografia omerica si trovano riferimenti di
fonte aristarchea a Callimaco, Antimaco29 e Euforione (i due

poeti piü citati dopo Callimaco, di gran lunga il piü presente),
distinguendo le occasioni in cui il passo di un poeta ellenistico
e addotto in relazione alia costituzione del testo omerico, da

quelle in cui esso e utilizzato nel contesto di una discussione sul

significato di una espressione omerica30. Qualche caso interessante

27 Cfr. Susemihl, II 20; W. Kroll, "Nikandros", nr.ll, in REXVII 1 (1936),
262; Id., "Demetrios", nr.100 a, in RE Suppl.-Bd. VII (1940), 124; F. MONTA-
NARI, "Demetrios Chloros" [36], in NP 3 (1997), 439 (con bibliografia).

28 Rengakos 2000.
29 "For the purposes of this paper I will consider him a Hellenistic poet":

Rengakos 2000, 326; Schironi 1999.
30 RENGAKOS 2000, 328, ricorda anche Od. 2,136-137, dove l'atetesi aristarchea

del v. 137 lascia nel v. 136 una fräse nominale per la quale viene citato il paral-



CALLIMACO E LA FILOLOGIA 71

egli trova anche in Aristofane di Bisanzio e nell'aristarcheo Apol-
lodoro.31 II risultato concreto e un incremento considerevole del

gruzzolo evidenziato di osservazioni di filologi alessandrini sui

poeti ellenistici. Ma cosa significa questo fenomeno?

Rengakos dichiara: "My main objective is to raise again the

question whether Aristarchus did take an interest in the Hellenistic

poets per se or whether he used their work merely as a

tool in his interpretation of Homer" (p.326). E piii avanti: "The
fact that Aristarchus' criticism in the field of language but also

of Realien adheres exclusively to Homer combined with his habit
to regard Hellenistic poetry quasi as a part of the indirect Homeric

tradition and use it for the constitution of the Homeric text
shows that he did not grant the right to these poets 'to be as

unhomeric as possible while being in Homer's tracks'32... this

means that he had apparently no sense of the individuality of
Hellenistic poetry" (p.331). Infine la conclusione: "Long before
the heyday of Hellenistic studies in the 1st cent. B.C.... Hellenistic

poets, from Lycophron, Callimachus and Apollonius to
Euphorion and Nicander, were studied by professional Alexandrian

scholars, esp. by Aristarchus, and used in their learned
work on Homer. The Hellenistic poetae docti are regarded as a

sub-group of the infamous neoteroi, who in the interpretation of
Homer served only as means to distinguish what is Homeric
from what is post-Homeric. The works of these poets were of
particular value to the Alexandrian scholars who recognized the

affinity of these works to the Homeric epics and thus used them
as evidence for the constitution of the Homeric text. But this
one-sided attitude of the Alexandrian scholars, as is apparent in
particular from Aristarchus and Apollodorus, means that they
did not appreciate the special character of the Hellenistic poets.
This may also have been the reason why these poets were not

lelo di Call. fr637 (Montanari 1979 1995). Bisogna aggiungere il brillante
risultato di PONTANI 1999, che nello schol ad Od 2,50 ha acutamente reperito
il pnmo verso degli Aitia usato come parallelo stihstico-sintattico per Omero.

31 Rengakos 2000, 333-334.
32 Riprende qui una frase di H Herter, cfr sotto per Apollonio Rodio



72 FRANCO MONTANARI

recognized in the 2nd cent. B.C. as an object of scholarship in
their own right" (p.334).

Rengakos esprime con chiarezza e precisione la sua visione,
che in sostanza e la seguente: i grammatici alessandrini, special-
mente Aristarco, si interessarono effettivamente dei poeti elleni-
stici e Ii studiarono, ma soltanto in funzione strumentale per la

filologia omerica e senza riconoscere loro un proprio autonomo
valore come oggetto di studio erudito. Questa idea non mi pare
del tutto convincente e vedo alcune debolezze negli argomenti
sui quali appoggia, che cercherö di mettere in luce.

Non c'e dubbio che il punto di partenza fosse normalmente
Omero e che molta parte del lavoro filologico nascesse da oppure
arrivasse a un problema di costituzione del testo o di interpreta-
zione omerica: Omero era la base irrinunciabile dell'educazione
e il banco di prova comune del lavoro dei grammatici. Ma cio non
significa certo che tutto si facesse in funzione soltanto di Omero
e che ogni altro autore servisse e fosse oggetto di attenzione solo
in quanto strumento e testimonianza per distinguere quanto e

omerico da quanto e postomerico. Questa nozione storico-lette-
raria (riguardante lingua, stile, contenuti, Realien) era sicuramente
l'obiettivo principale della scholarship e un cardine dei suoi ragio-
namenti, ma il suo risultato non doveva certo essere che solo to
'Op,7)pt.x6v fosse interessante come oggetto autonomo di studio
e che tutto il resto avesse un valore puramente ancillare.

Certamente i poetae docti ellenistici erano considerati come un

gruppo di neoteroi, ma sembra difficile sostenere che questo
implicasse assolutamente che fossero indegni di interesse per se

stessi. La qualifica di vscorspoc; e utilizzata per gran parte dei
(forse praticamente per tutti i) maggiori poeti posteriori a

Omero, a cominciare da Esiodo, per proseguire con Archiloco,
Pindaro, Sofocle e altri, fino agli ellenistici, tutti spesso utiliz-
zati per confronto con passi omerici33. Dovremmo applicare lo

33 Cfr. SEVERYNS, Cycle, 31-61. Per fare qualche esempio significativo: per
Pindaro cfr. POxy. 1086 ad II. 2,783 (Erbse, Sch., I 168); per Sofocle schol. A ad
II. 23,679a (Erbse, Sch., V 471).



CALLIMACO E LA FILOLOGIA 73

stesso ragionamento a tutti questi autori e vederli come oggetto
di studio gregario, finalizzato solo a Omero? Mi pare invece che,

se Omero doveva essere comunque il punto di partenza e/o di
arrivo dell'argomentare filologico, non si possa affatto dedurne
l'assenza di un interesse reale e autonomo anche per il poeta
chiamato a confronto o utilizzato come parallelo, diverso e

distinto in sequenza storica34. Molti studiosi arrivano a occu-
parsi di un autore essendo partiti da un altro (magari sempre
dallo stesso), ma qui entriamo in distinzioni sottili, che riguar-
dano i percorsi intellettuali della ricerca e la ricostruzione della
vita scientifica di ognuno. E possibile, anzi probabile, che Aris-
tarco sia arrivato a Callimaco solo secondariamente rispetto ai

suoi studi su Omero: ma certo studio anche Callimaco, e mi
pare difficile dire se lo fece con maggiore o minore passione e

convinzione rispetto a uno qualunque dei poeti postomerici e

prearistotelici, cui si dedico con risultati ben noti.
L'altro aspetto da chiamare in causa e quello delle fonti delle

nostre informazioni. Le fonti utilizzate sono sostanzialmente e

con grande prevalenza gli scoli omerici, il che significa comunque

una fonte orientata in partenza su Omero. Inoltre, l'epito-
mazione e selezione del materiale esegetico pervenuto attraverso
la scoliografia deve avere accentuato questo aspetto, soppri-
mendo o riducendo di preferenza, nei commenti omerici, i

materiali meno strettamente omerici, quali discussioni piu o

meno ampie e approfondite su passi paralleli presi da altri autori
o excursus eruditi di vario contenuto35. Se altri corpora scolio-
grafici non offrono attualmente materiale altrettanto interessante

a proposito dell'uso dei poeti ellenistici da parte di Aristarco36,

questo pud indicare diverse cose: 1) l'esegesi omerica era effet-
tivamente la piu ricca nell'antichitä ed e anche la piu riccamente

conservata, dunque e naturale che dia piu materiali anche per

34 Fatte salve naturalmente preferenze e predilezioni: fra i poeti ellenistici,
l'apprezzamento per Callimaco si profila chiaramente.

35 Cfr. sotto l'esempio dagli scoli ad Arato.
36 RENGAKOS 2000, 326.



74 FRANCO MONTANARI

questo aspetto (come per molti altri); 2) gli altri poeti offrivano
sicuramente meno occasioni di confronto e parallelo; 3) della

filologia antica abbiamo perso moltissimo, per cui e molto facile
che pochi indizi rivelino un fenomeno assai piü cospicuo. Credo
che valga la pena cercare alrri dati e una piccola cosa faremo
anche in questa occasione.

L'ultima considerazione riguarda la produzione di opere ese-

getiche specifiche sui poeti del primo ellenismo, che siano state
sicuramente scritte prima della fine del II sec. a.C. Questa e gia
una limitazione molto forte, come gia osservato sopra, perche
sono veramente pochi i frammenti conservati di opere erudite
su qualunque autore (incluso Omero) che siano anteriori a questa

data. Tuttavia due esempi ci sono e mi pare giusto ribadire
l'importanza di questi due reperti, la cui esistenza e un pilastro
fondamentale per il ragionamento che stiamo facendo37. Ripeto
qui solo le notizie essenziali.

Nel 1975 F. Lasserre pubblicö 1 'editio princeps del PLouvre
inv. 7733 verso: due anni dopo il testo fu riconsiderato a fondo
da P. Parsons e poi ripresentato nel Suppl.Hell?% II frammento,
datato al II sec. a.C., presenta sul recto un trattato di ottica39 e

sul verso un componimento di sei versi (un enigma, la cui ris-

posta e: "un'ostrica"), seguito da un commento continuo di
oltre cinquanta righe (forse piii o meno completo). La poesia e

37 Da questi prendevo le mosse in MONTANARI 1995, 49-52: mi pare che
RENGAKOS 2000, 325, non dia loro il giusto rdievo: "Apart from some new papyrus

finds documenting more or less learned commentaries on Hellenistic works
which had appeared only a few decades ago we have no reports that the leading
Alexandrian scholars worked on Hellenistic poetry": ma anche per Erodoto, ad

esempto, non abbiamo nessuna informazione al di fuori del piccolo frustulo di
papiro gia ricordato (cfr. sopra e n.18).

38 SuppLHell. 983-984, pp.497-500; F. Lasserre, "L'elegie de l'huitre (P.Louvre

inv. 7733 v° ined.)", in QUCC 19 (1975), 145-176; M. Marcovich, "PLouvre
inv. 7733v", in ZPE 23 (1976), 219-220; Parsons 1977, Oyster, Del Fabbro,
Comm., 72-75; G.B. D'Alessio, "Aggiunte all' 'Ostrica' (Suppl.Hell. 983, v.3)",
in ZPE 81 (1990), 299-303; L. Sbardella (ed.), Fihta Testimonianze e frammenti

poetici, SemRom., Quaderm 3 (Roma 2000), 179-184.
39 Pack2 2579; il testo del verso era segnalato in Pack2 2911 come prosa non

identificata.



CALLIMACO E LA FILOLOG1A 75

senz'altro ellenistica, ma il nome dell'autore rimane ignoto40.
II commentatore cita il poeta Teodorida di Siracusa, attivo nella
seconda metä del III sec. a.C., e il testo e stato copiato da una
mano del II sec. a.C.: dunque l'autore deve aver scritto nel tardo
III o comunque entro la metä del II sec. a.C.41, dunque entro
la morte di Aristarco. Del componimento si ricostruiscono pra-
ticamente cinque versi su sei; del commento e probabile che

non manchino molte righe: quelle conservate sono gravemente
lacunose, ma quanto rimane e sufficiente per notare alcune
caratteristiche. Data la brevitä del componimento, e stato age-
vole per lo scriba riportare prima per intero l'opera commentata,
con il suo titolo "ÖuTpetov", che viene ripetuto prima dell'inizio
del commento. Benche il testo poetico sia comodamente a

disposizione del lettore, il commento non rinuncia ad avere
estesi lemmi (non si puo dire con certezza se riportasse proprio
tutto). Si affronta dapprima il problema dell'identificazione del

luogo del sepolcro di Memnone e il discorso sembra essere: non
Abido nella Tebaide egizia, dove non ci sono ostriche, bensi
Abido nell'Ellesponto, che notoriamente ne produce. La seconda
sezione (rr.25-29) spiega aypoxEpT) come epiteto di Artemide e

dunque qui equivalente a 'luna'; poi probabilmente collega a

questo l'idea che le ostriche aumentino di dimensioni quando
la luna cresce. Segue il commento al v.6, concentrato sul signi-
ficato dell'aggettivo acpe^aXop sulk base di quello del suo com-
ponente cps^aXop (rr.30-39): qui si cita una commedia altrimenti
ignota di Difilo, il IlapaAuopsvop, di cui erano riportati
probabilmente tre trimetri (fr.59, in PCGV 86), e un frammento di
Sofocle (pure altrimenti ignoto, fr.966a Radt). L'ultima parte
del commento (rr.4l sgg.) riguardava la frase finale del
componimento, dalla dieresi bucolica del v.5 alia fine: il v.6 compare
come lemma alia r.40. La prima questione era certamente
il ricercato modo di indicare il coltello con cui si apre l'ostrica:

40 Si e fatto il nome di Filita (cfr. bibliogr. alia n.38), ma senza un reale fon-
damento.

41 Parsons 1977, Oyster, 12.



76 FRANCO MONTANARI

l'amante di 'Doso', raro epiteto di Afrodite, e appunto Ares,
cioe il ferro, cioe il coltello. Abbiamo qui la giä ricordata cita-
zione di Teodorida (fr.743 Suppl.HelL), con ogni probabilitä un
parallelo per l'epiteto 'Doso'. Seguono parti troppo lacunose.
Relativamente alle dimensioni del testo poetico, il commento
appare di considerevole ampiezza: la varietä dei problemi e dei
contenuti esegetici e l'utilizzazione di passi paralleli rivela un'o-
pera di ragguardevole erudizione, scritta su una poesia certa-
mente di non molti decenni prima.

Nel 1977 C. Meillier diede Xeditio princeps di alcuni fram-
menti papiracei conservati a Lille e contenenti versi della parte
iniziale del III libro degli Aitia di Callimaco, inframmezzati da

parti di commento: il testo fu studiato e riedito da P. Parsons e

ripresentato infine nel Suppl.Hell.42 La datazione del P. Lille ha
oscillato fra la fine del III sec. a.C. e i primi decenni del II43.

II testo callimacheo e riportato per intero e ad intervalli irregolari
si alterna con righe di commento rientrate di tre lettere. Nelle
piccole e lacunose parti conservate, il commento per lo piii con-
siste in glosse o parafrasi, ma non soltanto: occasionalmente esso

offre anche qualche notizia di carattere storico oppure linguis-
tico. A ragione A. Cameron ha osservato: "... the most significant

feature of the Lille scholia is a detailed prosopographical
note, an accurate explanation of the dynastic fiction whereby
Berenice II, daughter of Magas and Apama, was officially styled

the daughter of Philadelphus and Arsinoe"44: il riferimento

42 C. MEILLIER, "Callimaque (RL. 76 d, 78 a b c, 82, 84 et 111 c)", in
CR1PEL 4 (1976), 261-286; Parsons 1977, Callim.-, Suppl.Hell. 254-265 (nuova
edizione e ricostruzione, con altra bibliografia).

43 Cfr. C. Meillier, loc.cit-, Parsons 1977, Callim., 4; G. Cavallo, Libn,
scritture, scribi a Ercolano (Napoli 1983), 53; TURNER-PARSONS, nrr.74 e 75,

pp. 124-127.
44 CAMERON 1995, 229 (cfr. nn.16, 46, 66), e prosegue: "An abbreviated version

is to be found in the commentary to F 110.45 in the sixth- or seventh-century P. Oxy.
2258 (again in the hand of the text scribe). So this particular note in a late antique

manuscript goes back 700 years to a text of the Aetia written barely a

generation from Callimachus's death. For another prosopographical note, we have

already considered the first-century London scholiast's identification of the 'tenth
Muse' as Arsinoe (Ch. VI. 1), which, if correct, must also be early".



CALLIMACO E LA FILOLOGIA 77

e alia nota che segue il v.2 del componimento (Suppl.Hell 255)
e puo forse spingerci a vedere nei problemi prosopografici e

dinastici dei regnanti un plausibile tema di interesse capace di
stimolare l'esegesi callimachea piü antica. Possiamo aggiungere
che anche al v.9 I'estensione del commento sembra coprire
diverse righe. Quanto rimane purtroppo non e molto e forse

non fa molta impressione nello stato attuale: ma c'e da chie-
dersi che effetto facesse nella sua interezza e quanto contenesse
degli Aitia una simile edizione. Dal poco superstite, non sembra

un prodotto particolarmente erudito, piuttosto un lavoro
volto ad aiutare la comprensione immediata, con notizie di base

utilizzabili per cosi dire inter legendum, intercalate a un testo
che si puo leggere nella sua interezza. L'epoca e piu o meno la

stessa del commento all 'Ostrica, ma qui abbiamo un testo ese-

getico — a quanto pare — con minori ambizioni: in questo
caso, in compenso, e lecito dire con certezza che questa "edizione
commentata"45 di Callimaco fu 'pubblicata' in Egitto da un
minimo di una a un massimo di due generazioni dopo la morte
del poeta e ben prima della morte di Aristarco.

Possiamo permetterci di liquidare con sufFicienza questi due

testimoni sicuri di interpretazione specifica di poesia ellenistica per
lo meno contemporanei di Aristarco, ritenendoli due casi sporadici
e isolati, opere scarsamente significativi? Oppure dobbiamo pen-
sare che la loro esistenza deve influenzare il modo con cui guar-
diamo gli indizi di lavoro sui poeti ellenistici giä in etä aristarchea?46

45 Cosl la defimvo in Athenaeum 54 (1976), 147; cfr. Del FabbrO, Comm
70-71.

46 CAMERON 1995, 229-230- "Even if there was no full-scale commentary
before Theon, we now know that annotated texts existed from a very early date.
The new Lille papyrus of Aetia III, written in the late third or early second century

B.C., is already equipped with notes (interspered among the lines of the text)
in the hand of the text scribe. Most of them go no further than gloss and paraphrase,

but that is immaterial. It is the existence rather than the nature of the

commentary that matters. Many Byzantine scholia are no more substantial. We
might m any case expect the notes on a contemporary text to be rather different
from those on a classic". Cameron ritiene che materiali degli Scholia Florentina
risalgano a commenti piu o meno contemporanei del poeta, che deve avere subito



78 FRANCO MONTANARI

Un' interpretazione aristarchea di Arato

Arato rappresenta un caso relativamente particolare, perche le

vicende della filologia sui Fenomeni dipendono in modo impor-
tante da problematiche di storia dell'astronomia, che possono
avere percorsi anche distinti rispetto all'esegesi della poesia in
senso stretto47. E caratteristico il fatto che il testo di Arato sia

stato oggetto di cure esegetiche sia per gli aspetti propriamente
scientifici che per quelli poetici e filologici: "The commentators

on A(ratus) are of two kinds, grammarians and astronomers
(pa0Y)paxixoQ, and sometimes both are involved in comment
on the same topic, e.g. in sch. 23, were the former are dismissed

as being ignorant of astronomy"48.

Sch. ad Arat. Phaen. 23 (p.68,15-69,6 Martin) irspi S'oupavo^
(auxov ayiver)49" itoXXt) xai Siacpopop svxaü0a 7rspi tyjv
Ypacpyjv sysvsxo to le, paO^paxixoic; xai ypappaxixoii;. oi psv yap
ypappaxixoi ayvoYjffavxsi; siAov' "rcspiaysi 6 oüpavop xov ai;ova".
sort 8s xouxo xtov axoTccoxaTMv. si yap axiv/jxov auxov aTcsSoixa-

pev, [xai.] aüxou xou Apaxou avxtxpuc; einovxoc, (21-22) "aXXa

paX'auxcop / a^Mv aisv apvjpsv", Trwp auxov cpacn 7tsp(,ayscT0a(,;

aXX' oi psv pa0Y)paT(.xoi to auxov Saauvouaxv, i'v' tj sauxov. 6 Ss

Xoyop' "7tepi 8s tov a^ova ayst xai arpecpei 6 oüpavoc; sauxov".
Suvaxai 8s xai ouxcoc; (xXoupsvou xou auxov, i'v' j) wp TCpop xa
TCposipvjpsva" "rcepi 8s tov a^ova auxov rravxa xa aaxpa o oüpavcx;

ayivst (Ax; xo 7rposLp7]psvov) xai 7tsp(.cpspsi".

La discussione verte sul significato dell'emistichio ttspi 8'oü-

pavop; auxov ayivst. Per i ypappaxixoi la frase vorrebbe dire che

il cielo porta in giro e fa muovere fasse, quindi auxov fasse.

stimolato il bisogno di spiegazioni per il suo carattere estremamente allusivo. Cfr.
nn.16, 44, 46 e 66.

47 Non ho nessuna competenza suH'astronomia antica; utihzzo: MARTIN,
Histoire\ Martin, Aratos; KlDD, Aratus.

48 KlDD, Aratus, 44.
49 Ho integrato il lemma.



CALLIMACO E LA FILOLOGIA 79

Ma questo e impossibile, perche l'asse e immobile, come del
resto ha detto Arato stesso pochi versi prima. I p.a0Y]p.axixoL
intendono allora aüxov aspirato col valore di sauxov, interpre-
tando che il cielo muove se stesso (sauxov) si muove e ruota
intorno all'asse. Infine, viene aggiunta un'altra possibilitä, di
natura puramente esegetica: lasciando aüxov con lo spirito dolce

e pensando a un oggetto sottinteso, il significato potrebbe essere

che il cielo fa muovere, seil, tutte le stelle, intorno all'asse

(aüxov), rispettando dunque la realta astronomica e la coerenza
interna del poeta. La prima interpretazione e attribuita ai ypap-
paxixot ayvoYjcs-avxsp e viene respinta dai pa0r)p.ax(,xo£ sulla base

sia evidentemente di una precisa nozione scientifica, sia di un
confronto interno con Arato, che non pub contraddirsi in pochi
versi (un argomento di coerenza interna del poeta, che potrebbe
andare benissimo anche per i ypappaxixoi). Ad essa si contrap-
pone non tanto un intervento testuale, quanto una lettura leg-

germente diversa (aüxov invece di aüxov) ma decisiva per il senso
della frase: un ragionamento insomma di tipo esattamente
'grammaticale', che viene addotto dai p.a07jp.axixoi. La terza
possibilitä e introdotta da Süvaxat 8s xai, e sembra una replica (senza

indicazione di paternitä neppure generica) all'intervento testuale
dei pa07)paxixoi, sostenendo che il significato da loro voluto e

ottenibile anche soltanto su basi esclusivamente ermeneutiche,

con una corretta interpretazione del passo. Per completare il
quadro, aggiungiamo che esiste anche una lezione oüpavov,

con la quale il soggetto sottinteso sarebbe l'asse: lezione che e

presa in considerazione, parafrasata (7tspiayei, cpTjcnv, o a^cov xov

oüpavov) e criticata nell'altro scolio al verso50. Appare dunque
una contrapposizione dichiarata fra ypafxpiaxixot e p.a07)p.axixoi

per quanto riguarda la conoscenza dell'astronomia e il senso del

passo di Arato, ma bisogna dire che sul piano del metodo non
si vede una vera divergenza: si ricava piuttosto l'impressione che

gli 'scienziati' applichino una filologia dotata di controllo serrato

50 P.69,7-10 Martin, non riportato qui.



80 FRANCO MONTANARI

per i contenuti scientifici del testo, ma che non siano certo lon-
tani da principi ermeneudci fondati sulla lingua, la grammatica,
la correttezza delle lezioni testuali e la coerenza interna del poeta.

Ii nucleo piü antico del corpus degli scoli aratei pervenuti
risale, a quanto pare, a un commentario di Teone, anche se, per
vero dire, non sono fugati i dubbi che si tratti dawero del Teone
di etä augustea51. Molti elementi si aggiunsero a questi scoli
nel corso della tradizione, ma cosa c'era stato prima di Teone, o

comunque prima dell'etä augustea? E imprudente fare riferi-
mento a un'opera di Eratostene, o circolante sotto il suo nome
anche se non sua: non ci sono indizi che egli abbia fatto un
commentario, ma forse potrebbe avere scritto un trattato di
astronomia poetico-letteraria per accompagnare e aiutare la let-
tura di Arato, con nozioni elementari di cosmografia e notizie
sui miti relativi a trasformazioni in corpi celesti. Scrive D. Kidd:
"By the second century BC the Phaenomena was already being
read as ifwere an astronomical textbook, and the commentaries
of Attalus and Hipparchus, especially the latter's, were written
to explain and correct the poem from this point of view"52.
Anche gli interessi di orientamento stoico sono ben documen-
tati: alcune annotazioni aratee di Cratete di Mallo possono pro-
venire dalle sue opere omeriche, mentre Zenodoto di Mallo53 e

possibile che abbia scritto un commentario su Arato e quello
che sappiamo della sua opera fa pensare a contenuti filologici54;
e poi Boeto di Sidone, che scrisse un commentario in almeno

quattro libri55.

Negli scoli aratei il nome di Aristarco ricorre due volte e

D. Kidd osserva che i suoi commenti furono probabilmente presi

51 Cfr. Martin, Histoire-, Martin, Aratos, pp.cxxvi-cxxx; Kidd, Aratus, 43-
48; PFEIFFER, Storia, 203-204 n.90 121 n.4); su questo problema di identifi-
cazione, cfr. da ultimo C. SCHIANO, "Teone e il Museo di Alessandria", in QS 55

(2002), 129-143, partic. 136-137.
52 Kidd, Aratus, 45.
53 Supposto allievo di Cratete, se lo era dawero.
54 K. Nickau, "Zenodotos" (4), in REX A (1972), 45-47.
55 Kidd, Aratus, 45-46.



CALLIMACO E LA FILOLOGIA 81

dalle opere su Omero56. Questo pub essere vero, ma i due casi

sono abbastanza diversi fra loro da meritare una breve analisi e

una riflessione.
Nello schol. ai w.254-55 (p. 204,2-3 Martin), nel contesto di

una discussione sul significant di £7ttyouvip del v.254, Aristarco
e citato a proposito del signiflcato del termine in Omero (to avcn

too yovaTop) e lo scolio adduce poi l'opinione del tutto diffe-
rente di Cratete e quella del grammatico Chares. La parola
ricorre in Od. 17,225 e 18,74: in entrambi gli scoli omerici cor-
rispondenti si trova un parallelo per il signiflcato aristarcheo,
anche se non ricorre il nome di Aristarco {schol. ad 17,225 to
uTrepavw too yovaTop; schol. ad 18,74 tov Irravoa too yovaTop
totcov), mentre non vi si trova alcun parallelo per 1'interpreta-
zione di Cratete. Assolutamente probabile dunque che la fonte
dell'esegesi aristarchea presente in questo scolio ad Arato sia il
commento omerico di Aristarco: e lo stesso pub valere anche

per il frammento di Cratete, di cui non e rimasta traccia negli
scoli omerici, ma si ritrova adespoto in fonti lessicografiche57.

Nello schol. al v.28 invece e riportata una esegesi puntuale di
Aristarco al verso di Arato, sulla quale vale la pena di soffer-
marsi. Dopo aver parlato dell'asse (cfr. sopra) e dei due poli,
Arato comincia la descrizione delle costellazioni del nord con le

due Orse o Carri, che ruotano intorno al polo nord (w.26-44):

26 Aoco Se qtv aptcptp eyoucrat
'ÄpxTot apta Tpoyocoar to Si] xaXeovtgcl 'Aptalpat.

28 at S' 7]TOt xecpaXap ptev £7t' tlpuap atsv syouarv
äXXyjXwv.

Schol. ad Arat. Phaen.28 (p.78,9 Martin) at Syj Tot (vel S' vjTot)

xecpaXap: enl Tap aXXrjXcov t^oap Tap xecpaXap eyouat TETpaptptevap,
oüx £7i:t Tap aoTwv, wp ÄptciTapyop 6 ypapiptaTtxop wrjOr), Tap xecpaXap

56 KlDD, Aratus, 45 (Introd.. VI b: Commentators).
57 Insieme alle altre, l'interpretazione di Cratete si ritrova, se pur anonima, in

Anecdota Graeca e codd.mss.Bibl.Reg.Parisin. descr. L. Bachmann (Leipzig 1818),
I 228,35; Etym.M. 358,24 Gaisford; Suda z 2269 (dove mancano anche i nomi
di Aristarco e di Chares).



82 FRANCO MONTANARI

aÜTCOV 7rp6p ttjv tStav iE,uv a7rocrrp£cps<T0ai, raxpa to cpaLVopsvov. opcöcrt.

yap ELp Toö[rn:pocT0ev, xai, oux elctlv aXXy)Xatp avaxETpappEvaL.

Secondo lo scolio, la frase at §y) tol xecpaXap psv etc' L^uap

aisv syooCTLv aXXvjXcov significa che le due Orse hanno la testa
rivolta l'una in direzione della groppa dell'altra, cioe la testa di
ciascuna e allineata con il corpo dell'altra. Arato — prosegue lo
scolio — non vuol dire che ciascuna Orsa guarda il proprio
corpo, come credeva il grammatico Aristarco, secondo il quale
le teste delle due Orse sarebbero rivolte ciascuna verso la propria

groppa, il che e contrario a quanto si vede. Le Orse infatti,
conclude lo scolio, guardano avanti (puntano sempre in direzioni

opposte) e non sono rivolte all'indietro l'una verso l'altra58.

A quanto pare, Aristarco viene rimproverato di avere trascurato
il dato fenomenico osservabile, o comunque di averlo messo in
secondo piano, rispetto a un'interpretazione filologica del testo
che finisce con bessere astratta e sbagliata: insomma, di essere

stato solo un ypappaxixop e non anche un paOyjpaxLxop,
secondo la stessa impostazione di ragionamento che abbiamo
visto sopra.

Quale puo essere la fonte di questa annotazione? Omero men-
ziona soltanto l'Orsa maggiore, nominata nella descrizione dello
scudo di Achille a //. 18,487-489: tre versi che ricorrono uguali
in Od. 5,273-275, quando Odisseo parte dall'isola di Calipso.
Lo scolio di Aristonico a Od. 5,273 si limita a rimandare al

passo dell'Iliade: otl xai sv 'IXlocSl xa aüxa 7t£pi xyjp 'Apxxou xai
tüv aXXcov aaxspcov cpY]cnv. Purtroppo pero negli schol. ad
II. 18,487-489 troviamo materiale vario, ma nessun resto di
Aristonico. Al v.487 abbiamo nel ms.A una nota di Erodiano a

proposito dell'aspirazione di apa^a, seguita da due schol. D: il
primo park dell'esistenza di due Orse, di cui la Minore non
menzionata da Omero e scoperta da Talete; il secondo reca il
breve racconto di una iaxopia callimachea sul catasterismo della
ninfa Callisto trasformata in Orsa Maggiore (fr.632 Pf.).

58 Martin, Aratos, 159-160; Kidd, Aratus, 183.



CALLIMACO E LA FILOLOGIA 83

A 18,488 i mss. bT offrono due schol. ex., nel secondo dei

quali (488 b, introdotto da aXXox;) vengono citati tre passi di
Arato, in un contesto in cui si parla dell'Orsa Minore, la Kuvo-

croopa o Kuvocrouptp.

Schol. ad II. 18,488 b (ex.): aXXtop" r\ x' aöxou crxpEcpsxai xcd t'
'Qpicova Soxsusr apa psv yapisvxcoi; cop xuv/jyov, apa Ss oxi xai,

xy]v aöx7]v xivyjauv aurw Tcoieixai, wp ttoo <p7]<7iv 6 Apaxop
(.Phaen.226-7)• "öp pa xs xai pY)xi.crxa Siwxopsvop rcspi. xuxXa /
ouSsv äcpaopoxspov xpoyast KuvoaoopiSop 'Äpxxou". oüx ovoqaCsi.
Se xYjv aXXrjv, stceI xcov EfxcpavsoTEpcov pepvrjxai. xivep Se fcpaaiv

axaif, iv' fi "xai. Kuvoaoupa"" aoxyj yap "petoxepTj 7uaaa 7repi-

trxpscpExai axpocpaXtyyi" (Arat. Phaen.43). äXXa 7tp£>xa pev apupco

Apia^ai övopa^ovxai, cop xai 'Apaxop (Phaen.11)' "äxap xaXsov-

xai Apa^at". aXXcop xe oxs xo xe ÜTcoxaoasi o tcoitjx^p to ap0pco,
» ' ' «f/ \ < i/n> w " / «" ' 'ou aTjfxatvet xat ov T£ xai uyou sovtoc (r o/oj, ov ts xuv

'Qptcovop" (X 29), "t) xe xax' aiyiXiTrop TusxpTjp" (I 15), "Vj x' äva

vcoxa Osoucra" (N 547). oi Se xo "Apxxov" (2 487) ävxi tcXt)0uv-

xixoü, cop xo "Ovjysi Se xe Xeuxov oSovxa" ([Hsd.] scut.388).

La prima parte di questo scolio cita Arato 226-227, che

ricorda il movimento della Kuvocrooptp in rapporto con quello
dell'Ariete, ma conclude che Omero di questa non parla, per-
che menziona solo gli astri piü visibili (vedi sotto). La seconda

parte (xivsp Se...) fa riferimento a una possibile Variante per il
v.488, purtroppo corrotta, che vi introdurrebbe un'allusione
all'Orsa Minore, e viene citato Arato 43, vale a dire un verso
della parte conclusiva della sezione sulle Orse (cfr. sopra), dove
si dice che la Maggiore ('EXixtj) e piü visibile e la Minore (Kuvo-
croupa) si muove su un'orbita piü piccola. Tuttavia questa pos-
sibilita per il testo omerico viene respinta, sia sottolineando che

Arato puo parlare in quel punto (w.42-44) dell'Orsa Minore
perche prima (w.26 sgg.) aveva menzionato esplicitamente
entrambe le Orse (e viene citato il v.27: vedi sopra), sia con una
analisi dell'uso linguistico omerico. Infine (oi Se e menzio-
nata anche l'idea che a 18,487 Omero usi il singolare (Apxxov)



84 FRANCO MONTANARI

per il plurale: una speculazione puramente esegetica per cercare
di introdurre in Omero anche l'Orsa Minore59.

Attira la nostra attenzione la presenza di ben tre citazioni di
Arato a fornire materiali di commento e di parallelo alia menzione
omerica dell'Orsa Maggiore: due delle citazioni di Arato proven-
gono proprio dalla sezione sulle Orse, w.26-44, cui appartiene il
verso per il quale e conservata la nota di Aristarco che abbiamo
visto (cioe il v.28). L'insieme suggerisce senz'altro che ci fosse un
commento cospicuo adII. 18,487-489, che probabilmente e con-
fluito almeno in parte negli schol. ex. mentre non si e conservato
nella tradizione di VMK. I versi omerici che parlano dell'Orsa
Maggiore dovevano essere commentati con dovizia di materiali e

di ragionamenti e con abbondanti richiami a quello che era il testo
di riferimento per i problemi astronomici, appunto i Fenomeni di
Arato. La conclusione che la nota di Aristarco ad Arato 28 prove-
nisse anch'essa dal commento omerico risulta dunque plausibile e

non possiamo certo considerarla, cosi isolata, una prova che egli
abbia dedicato un qualche lavoro specifico (di qualunque genere)
ai Fenomeni. Ma dobbiamo anche chiederci se questo conclude
le nostre possibili riflessioni sugli interessi aristarchei per Arato.

Che Aristarco abbia scritto o no qualcosa proprio su Arato,
la nota superstite al v.28 mostra che non fece unicamente un uso
sussidiario e 'passivo' del suo poema, ma si impegnö anche
(almeno talvolta) nell'esegesi puntuale di esso: cosa che peraltro
poteva essere facilmente indotta o addirittura resa necessaria
anche soltanto per utilizzare i Fenomeni come testo di
riferimento o come parallelo. Mi pare lecito pensare che, se lo usö

per commentare Omero, lo fece avendolo studiato in modo suf-
ficiente per offrire contributi fdologici di rilievo. Quanto lo
fece, con quale dedizione e in quale sede (cioe in quale opera), e

impossibile dirlo: la selezione dei materiali esegetici nella tradizione

dei corpora scoliografici e stata rroppo forte per consentirci

59 Segue ancora nel ms. A lo schol. 488 c, uno schol. D che park del movi-
mento dell'Orsa Maggiore intorno al polo nord e del fatto che essa guarda in
direzione di Orione.



CALLIMACO E LA FILOLOGIA 85

considerazioni quantitative; il lavoro di Teone pub aver costituito
un filtro importante, riassumendo osservazioni precedenti e

facendo perdere riferimenti espliciti ai predecessori; e senz'altro
molte cose si sono perdute in seguito. Certo sarebbe ben strano
se la puntuale esegesi del v.28 fosse l'unico intervento filolo-
gico specifico sul testo di Arato prodotto da Aristarco e si fosse

conservato cosi fortunatamente. Di fronte a un caso simile, la
distinzione fra il contributo specificamente arateo e l'impiego
ancillare nei confronti di Omero risulta forse, nella sostanza,

troppo sottile o addirittura inutile. Aristarco 'doveva' utilizzare
il moderno poeta astronomico per integrare e aggiornare quanto
diceva il vecchio Omero a proposito di aspetti scientifici, sui

quali le conoscenze avevano fatto innegabili progressi. Doveva

dunque studiarlo bene e a fondo, come pure Callimaco, secondo

il ragionamento gia fatto sopra, e come Apollonio Rodio, di cui
diremo fra poco: qualunque fosse l'impulso di partenza, l'interesse

non poteva essere sporadico e passeggero; e senz'altro lo stimolo
era facilmente suscettibile di sviluppi.

Un accenno su Apollonio Rodio

Un breve cenno voglio dedicare anche ad Apollonio Rodio.
Una prima considerazione riguarda il grammatico Chares, vissuto

probabilmente fra III e II sec. a.C., del quale viene tramandato
il titolo di uno scritto probabilmente sulle fonti del poema apol-
loniano60; e Asclepiade di Mirlea, a proposito del quale recen-
temente G.B. D'Alessio ha molto ben argomentato la possibilitä
che si sia occupato anche di Apollonio, il che rende quantita-
tivamente piü rilevante la sua attivitä sui poeti ellenistici61. Nel
quadro rientra bene l'argomento che segue, a dare consistenza

a una filologia apolloniana prima di Teone.

60 Ilepl toTopiwv tou 'Att:oXXo)v£ou in Schol. ad APOLL.RH. 2,1052: cfr.
D'Alessio 2000, 93-95.

61 D'ALESSIO 2000, con le informazioni bibliografiche.



86 FRANCO MONTANARI

M. Fantuzzi ha recentemente pubblicato uninteressante
analisi di un gruppo di scoli apolloniani, nei quali alcune scelte

linguistiche del poeta sono criticate come "cattivo uso"62. Anche
se non sempre esplicitato (almeno nella forma conservata), il
termine di paragone "corretto" sembra essere (almeno nella mag-
gioranza dei casi) il testo omerico approvato e accolto da Ari-
starco: in questi scoli non appare considerata la possibilitä che

gli usi di Apollonio siano innovazioni ricercate e apprezzabili
rispetto alia vulgata omerica, ma solo quella che si tratti di
scorrettezze e scelte sbagliate. D'altra parte, non accade per Apollonio

quello che accade talvolta per Callimaco (e altri poeti elle-

nistici), cioe di essere spesso addotto negli scoli omerici come
testimonianza per la costituzione del testo di Omero. Nel

gruppo di scoli apolloniani selezionati da Fantuzzi si sottolinea

piuttosto la differenza fra Apollonio e il testo omerico corretto,
non per evidenziare un'apprezzabile modernita poetica del vs&>-

xspot;, bensi alio scopo di mostrare che egli pecca in termini di
esegesi filologica e per questo compie scelte linguistiche non
buone ne apprezzabili. Una prospettiva evidentemente aristar-
chea, che per di piü lascia intrawedere — anche se a livello di
ipotesi e senza una esplicita menzione — l'idea che tali 'errori'
di Apollonio possano essere condizionati da orientamenti 'zeno-
dotei': dal momento che anche Apollonio (come Callimaco) a

quanto pare conobbe e utilizzo il testo omerico di Zenodoto, il
cerchio dell'argomentazione si chiude in modo plausibile63.

Abbiamo dunque una ventina di esempi di 'lettura' aristar-
chea del poema di Apollonio Rodio in termini di scarso apprez-
zamento: cosa ne dobbiamo pensare, nel quadro del tema che

stiamo sviluppando? Dobbiamo pensare che Aristarco (o un suo
allievo) abbia studiato Apollonio solo per estrarre un gruzzolo
di casi da confrontare sfavorevolmente con Omero, cioe solo

per togliersi il gusto di mostrare quanto il moderno sbagliasse

62 Fantuzzi 2000; cfr. anche Rengakos 1994 e Rengakos 2001.
63 Tanto piü considerando che nella filologia alessandrina una sorta di "linea

zenodotea" era rimasta viva fino all'epoca di Aristarco: cfr. MONTANARI 1988
(,SGLG 7).



CALLIMACO E LA FILOLOGLA 87

rispetto aH'antico? Credo piuttosto che si tratti dei resd di uno
studio della lingua e dello stile del poeta delle Argonautiche,
rimasto nel corpus degli scoli apolloniani in seguito a processi
selettivi svariati e pesanti. Pare certo che Aristarco amasse Cal-
limaco piu di Apollonio, ma difficilmente avra mancato di rico-
noscere con interesse lo spessore di erudita filologia (special-
mente omerica) che quest'ultimo aveva racchiuso in ogni verso
del suo poema64: se gli interessava principalmente prendendo

spunto da Omero, lo studiava in quanto Apollonio (e la linea
di separazione rimane assai sottile), magari per mostrare che
scelte errate di esegesi omerica portano a usi poetici non buoni.
Se questi esempi di scelte censurate sono, almeno in parte, testi-
monianze di lezioni zenodotee, possono essere state evidenziate

per questo, come accade per Callimaco, anch'egli qualche volta
censurato per una scelta zenodotea65.

Conclusione

Le conclusioni sono state anticipate e adesso devo soltanto
riassumerle. L'attivitä fdologica di Aristarco, ben impiantata su

una tradizione gia consolidate da Zenodoto ad Aristofane di
Bisanzio, si concluse intorno alia metä del II sec. a.C. e fu seguita
da quella rigogliosa dei suoi discepoli. II panorama della cultura
alessandrina aveva conosciuto una stagione srraordinaria e aveva

acquistato la sua ricchezza e la sua piena maturitä. In tale con-
testo culturale, essere filologi non era un'eccezione: per gli
ambienti inrellettuali, leggere i testi poetici da eruditi e da gram-
matici, esprimere opinioni e dare conrributi esegetici era nell'aria

e nello spirito del tempo. Sembrerebbe dunque addirittura
strano che non diventasse presto oggetto di queste cure e di
questi atteggiamenti anche la grande poesia del primo ellenismo,
dei poeti 'moderni'. Non mi sembra paradossale dire che quella

64 Cfr. da ultimo RENGAKOS 2001.
65 Cfr. per esempio schol. ad II. 12,34 + schol. zk/Apoll.Rh. 1,1309: RenGA-

kos 1993, 61-62, 82; Rengakos 1994, 61, 155; Montanari 1995, 57-58.



88 FRANCO MONTANARI

prassi poetica intrisa di erudizione invitava essa stessa alle

cure filologiche, stimolava lo sforzo e il confronto intellettuale
dell'esegesi, provocava il lettore colto all'analisi degli spessori
abilmente dissimulati e delle ricercate preziositä66. Con inter-
vend rilevanti a partire dall'eta di Aristarco (quale che fosse la

forma materiale in cui erano redatti), comincio allora la storia
della filologia sulla poesia ellenistica: Callimaco fu probabil-
mente l'autore piü amato e per questo e, di quel gruppo di poeti,
il piü citato nella letteratura erudita antica. Grande poeta filo-
logo, fu ben presto grande poeta oggetto di filologia.

BIBLIOGRAFIA

Apthorp

Benedetto 1993

Blum, Kalltmachos

Cameron 1995

D'Alessio 2000

M.J. APTHORP, The Manuscript Evidencefor
Interpolation in Homer (Heidelberg 1980).
G. BENEDETTO, II sogno e I'mvettiva. Momenti di
storia dell'esegesi calhmachea (Firenze 1993).
R. BLUM, Kallimachos und die Literaturverzeich-

nung bei den Griechen, Archiv fur Geschichte des

Buchwesens, 18, 1-2 (Frankfurt/M. 1977) (trad,

ingl.: Kallimachos. The Alexandrian Library and the

Origins of Bibliography, transl. by H.H. Welhsh,
Umv. Wisconsin Press, Madison 1991).
A. Cameron, Calhmachus and His Critics (Princeton

1995).
G.B. D'ALESSIO, "Le Argonautiche di Cleone
Curiense", in La letteratura ellenistica. Problemi e

prospettive di ricerca, Atti Colloquio Intern., Univ.
di Roma "Tor Vergata", 29-30 aprile 1997, a cura
di R. PRETAGOSTINI, Quaderni dei seminari romani
di cultura greca, 1 (Roma 2000), 91-112.

66 Cfr. CAMERON 1995 (sopra, nn.16, 44 e 46), 230. "The moment the Aetia
began to circulate outside Alexandria this need [di spiegaziom vane] will have
become pressing. The work as a whole is highly allusive, and it is not hard to imagine

very early copies being equipped with at least a skeleton of explanatory notes"



CALLIMACO E LA FILOLOGIA 89

Del Fabbro, Comm

Entretiens Philologie

Erbse 1953

Erbse 1959

Erbse, Sch.

Fantuzzi 2000

Fuhrer-Schmidt
2001

Haslam 1997

Janko 1998

Kidd, Aratus

Lehrs, Anst

Ludwich, AHT

Luhrs 1992

M Del Fabbro, "II commentario nella tradizione

papiracea", in StudPap 18 (1979), 69-123.
La philologie grecque h l'epoque hellenistique et

romaine, Entretiens sur l'antiquite classique, 40.

Entretiens prepares et presides par Franco Mon-
TANARI (Vandoeuvres-Geneve 1994).
H. ERBSE, "Homerschollen und hellenistische
Glossare bei Apollonios Rhodios", in Hermes 81

(1953), 163-196.
H. ERBSE, "Uber Aristarchs Ihasausgaben", in Hermes

87 (1959), 275-303.
Scholia Graeca in Homert Iliadem (Scholia Vetera),

rec. H. ERBSE, voll. I-VII (Berlin-New York 1969-

1988).
M. FANTUZZI, "An Aristarchean reading ofApollo-
nius' Argonautica in SemRom 3 (2000), 313-323.
R Fuhrer-M. Schmidt, "Homerus redivivus" (a

proposito di: Homerus, Ihas, rec. M L. West, vol. I,

Stutgardiae et Lipsiae 1998), in GGA 253 (2001),
1-32.

M. Haslam, "Homeric Papyri and Transmission

of the Text", in A New Companion to Homer, ed.

by I. Morris and B. Powell (Leiden-New York-
Koln 1997), 55-100.
R. JANKO, rev. ofA New Companion to Homer, ed.

by I. Morris and B. Powell (Leiden 1997), in
BMCRev 1998.05.20.
Aratus. Phaenomena. Ed. with Introd., Transl and

Comm. by D. Kidd (Cambridge 1997).
K. LEHRS, De Aristarchi studus Homencis (Lipsiae
31882).
A. Ludwich, Aristarchs Homerische Textkritik
nach den Fragmenten des Didymos, I-II (Leipzig
1884-85).
D. Luhrs, Untersuchungen zu den Athetesen

Aristarchs in der Ilias und zu ihrer Behandlung im Corpus

der exegetischen Scholien, Beitrage zur
Altertumswissenschaft, 11 (Hildesheim-Zunch-New York
1992).



90 FRANCO MONTANARI

Maehler 1994

Martin, Aratos

Martin, Histoire

Massimilla 1996

Matthaios 1999

Montanari 1979=

1995

Montanari 1988

(SGLG 7)

Montanari 1993

Montanari 1994,
Entretiens

Montanari 1995

Montanari 1998

Montanari 2000

Nagy 1996

H. Maehler, "Die Scholien der Papyri in ihrem
Verhältnis zu den Schohencorpora der
Handschriften", in Entretiens Philologie, 95-127.
Aratos. Phenomenes. Tomes I-II. Texte etabh, trad,

et comm. par J. MARTIN (Pans 1998).

J. MARTIN, Histoire du texte des Phenomenes d'Ara-

tos (Paris 1956).
Callimaco. Aitia Libri primo e secondo. Introdu-
zione, testo critico, traduzione e commento a cura
di G. Massimilla (Pisa 1996).
S. MATTHAIOS, Untersuchungen zur Grammatik
Aristarchs: Texte und Interpretation zur Wortartenlehre,

Hypomnemata 126 (Gottingen 1999).
F. Montanari, "Aristarco ad Odissea II 136-7.

Appunti di filologia omenca antica", in MD 3

(1979), 157-170 Studi di filologia omenca antica,
II (Pisa 1995), 27-40.
F. Montanari (ed.), I frammenti dei grammatici
Agathokles, Hellamkos, Ptolemaios Epithetes, Sammlung

Griech. und Lateinischer Grammatiker, 7

(Berlin-New York 1988).
F. MONTANARI, "L'erudizione, la filologia e la

grammatica", in Lo spazio letterario della Grecia

antica, vol. I, t. II (Roma 1993), 235-281.
V. Entretiens Philologie.

F. MONTANARI, "Filologi alessandrim e poeti ales-

sandnm. La filologia sui 'contemporanei'", in
Aevum(ant) 8 (1995), 47-63.
F. MONTANARI, "Zenodotus, Anstarchus and the

Ekdosis of Homer", in Editing Texts — Texte Edieren,

ed. by G.W. MOST, Aporemata 2 (Gottingen
1998), 47-63.

"Ripensamenti di Aristarco sul testo omerico e ll
problema della seconda ekdosis", in Poesia e religione

in Grecia. Studi in onore di G. Aurelio Privitera

(Napoli 2000), 479-486.
G. NAGY, Poetry as Performance. Homer and Beyond

(Cambridge, Mass. 1996), ch. 5, 107-152.



CALLIMACO E LA FILOLOGIA 91

Nagy 1997

Nagy 1998

Nagy 1999

Nagy 2000

Nardelli 2001

Nickau 1972

Nickau 1977

Parsons 1977, Calltm.

Parsons 1977, Oyster

PASQUALI, Stoma

Pfeiffer, Calltm.

Pfeiffer, Stoma

Pontani 1999

Rengakos 1993

Rengakos 1994

Rengakos 2000

G. Nagy, "Homeric Scholia", in A New Companion

to Homer, ed. by I. MORRIS and B. POWELL

(Leiden 1997), 101-122.
G. NAGY, "Aristarchean Questions", in BMCRev
1998.07.14.
G. NAGY, "Les editions alexandrines d'Homere au

XVIIP et XIXe siecle", in Homere en France apres
la Qiierelle (1715-1900), ed. par F. LEtoublon et
C. Volpilhac-Auger (Paris 1999), 63-72.
G. Nagy, rev. of Homert Utas, rec. M.L. West,
vol. I (Stutgardiae et Lipsiae 1998), in BMCRev

2000.09.12.
J.-F. Nardelli, "Editer I'lhade I. La transmission

et ses debats: perspectives critiques", in Gaia 5

(2001), 41-118.
K. Nickau, "Zenodotos" (3), in REX. A (1972),
23-45.
K. NlCKAU, Untersuchungen zur textkritischen
Methode des Zenodotos von Ephesos (Berlin-New
York 1977).

P.J. PARSONS, "Callimachus: Victoria Berenices",

in ZPE 25 (1977), 1-50.

P.J. Parsons, "The Oyster", in ZPE 24 (1977),
1-12.

G. PASQUALI, Stoma della tradizione e critica del

testo (Firenze 21952).
Callimachus. Ed. R. PFEIFFER, voll. I-II (Oxford
1949-1953).
R. Pfeiffer, Stoma della filologia classica. Dalle ori-

gini alia fine dell'etä ellemstica, trad. it. Napoh
1973 Oxford 1968); München 21978.

F. PONTANI, "The First Word of Callimachus'
Aitia", in ZPE 128 (1999), 57-59.
A. RENGAKOS, Der Homertext und die hellemstichen

Dichter, Hermes Einzelschr. 64 (Stuttgart 1993).
A. RENGAKOS, Apollomos Rhodios und die antike

Homererklarung, Zetemata 92 (München 1994).

A. RENGAKOS, "Aristarchus and the Hellenistic
Poets", in SemRom 3 (2000), 325-335.



92 FRANCO MONTANARI

Rengakos 2001

SCHENKEVELD 1994

Schironi 1999

Schmidt 1997

Severyns, Cycle

SuSEMIHL

Thiel 1992

Thiel 1997

Thiel, Mas

Thiel, Odyss.

Turner, GP

Turner-Parsons

VALK, Researches

West, Mas

West 2001

A. Rengakos, "Apollonios Rhodius as a Homeric
Scholar", in A Companion to Apollonias Rhodius,
ed. by. Th.D. PAPANGHELIS and A. RENGAKOS

(Leiden-Boston-Köln 2001), 193-216.
D.M. SCHENKEVELD, "Scholarship and Grammar",

in Entretiens Philologie, 263-301.
F. SCHIRONI, "Aristarco studioso di Antimaco", in
RFIC 127 (1999), 282-290 (ma 2001).
M. SCHMIDT, "Variae lectiones oder Parallelstellen:

Was notierten Zenodot und Aristarch zu
Homer?", in ZPE 115 (1997), 1-12.
A. SEVERYNS, Le cycle epique dans I'ecole d'Aristar-

que (Liege-Paris 1928).
F. SuSEMIHL, Geschichte der griechischen Litteratur
in der Alexandrinerzeit, I-II (Leipzig 1891-1892).
H. van Thiel, "Zenodot, Aristarch und Andere",
in ZPE 90 (1992), 1-32.

H. VAN Thiel, "Der Homertext in Alexandria", in
ZPE 115 (1997), 13-36.
Homeri Mas. Recogn. H. VAN Thiel (Hildesheim-
Ziirich-New York 1996).
Homeri Odyssea. Recogn. H. VAN THIEL (Hildes-
heim-Zürich-New York 1991).
E.G. TURNER, Greek Papyri. An Introduction
(Oxford 21980) trad, it., Papiri greci, a cura di
M. Manfredi (Roma 1984).
E.G. TURNER, Greek Manuscripts of the Ancient
World, 2nd edition rev. and enlarged. Ed. by
P.J. Parsons, BICS Suppl. 46 (London 1987).
M. VAN DER VÄLK, Researches on the Text and Scholia

of the Iliad, I-II (Leiden 1963-64).
Homeri Ilias. Ree. M.L. WEST, I-II (Stutgardiae et

Lipsiae 1998-2000).
M.L. WEST, Studies in the Text and Transmission

of the Iliad (München-Leipzig 2001).



DISCUSSION

Th. Fuhrer. II me semble tres interessant de concevoir le texte
des poemes homeriques, des 1'ekdosis de Zenodote, comme
copie de travail': ayant cette forme de 'brouillon elabore' (si

vous me permettez d'utiliser cet oxymoron), il est aussi une
documentation des apories de la philologie homerique. Si done des

poetes comme Callimaque et Apollonius utilisaient cette copie,
cela explique peut-etre pourquoi, dans leur poemes, on trouve
si nombreuses allusions et discussions au sujet du texte homerique:

le texte etait quelque chose de 'flou' pour eux. Puisque le

texte des poemes homeriques etait sujet de tant de discussions

et debats philologiques, les commentaires sur ce texte ne peu-
vent forcement pas avoir eu le meme caractere que les

commentaires sur les textes des poetes contemporains ou peu ante-
rieurs. Alors non seulement le commentaire sur Callimaque que
nous a preserve le papyrus de Lille, mais aussi toute forme de

travail d'un savant comme Aristarque sur le meme poete devait

etre autre chose que le commentaire aristarcheen sur le texte
d'Homere.

F. Montanarr. II caso di Omero e diverso da quello di tutti
gli altri poeti, e un caso unico per il grande accumulo di erudi-
zione che e'e stato nel corso del tempo, per la quantitä d'inte-
resse suscitato a vari livelli (da quello scolastico elementare fino
a quello filosofico e teologico) e anche per le fluttuazioni testuali

(qualunque sia l'interpretazione e la visione storica che se ne
vuole dare, e anche il peso che si vuole attribuire al fenomeno:
e un problema ancora molto dibattuto). E vero dunque che

anche i prodotti eruditi relativi a Omero sono per certi aspetti
differenti da tutti gli altri. Inoltre, ci si puo facilmente imma-
ginare che le annotazioni erudite su un testo 'moderno' fossero



94 DISCUSSION

diverse da quelle relative a un testo del periodo arcaico e classic».

L. Lehnus-, Trovo molto suggestiva l'idea che Teone in etä

augustea non sia un punto di partenza bensi, in un certo senso,

un punto di arrivo. In che misura l'esistenza precoce di com-
mentari o comunque di interessi esegetici puö aver influenzato
la conservazione o la perdita di opere di poeti ellenistici? Per

esempio: sarei indotto a credere che 1 'Ibis non sia stata com-
mentata e quindi andö perduta (forse giä in etä ellenistica).

F. Montanarv. Pensando a Teone come possibile punto di
arrivo di una tradizione esegetica giä formata, se pur solo da

qualche generazione, devo naturalmente concepirlo anche come
nuovo punto di partenza di una stagione nella quale i poeti
ellenistici diventano piü normalmente oggetto di cure esegetiche,
fino a entrare a un certo punto, come dicevo sopra, nel novero
dei TCpaTTopevoi, cioe i normalmente 'trattati' dai grammatici.
Penso che l'attivitä esegetica possa aver avuto un ruolo nella
conservazione e perdita di opere: eviterei di pensare a una relazione
meccanica e necessaria, anche perche siamo costretti a ragionare
e silentio (con la possibilitä che un nuovo frammento di papiro
ci smentisca): per esempio, a quanto pare gli Aitia furono presto

oggetto di cure, ma non si conservarono.

A.S. Hollis\ An example (perhaps not noticed before) of learned

interpretation of Aratus, Phaenomena, reflected in Virgil, Georgia.

In this case the issue is purely philological, no technicalities

of astronomy are involved. In Georg. 1.387 et studio incas-

sum videas gestire lavandi, why does Virgil write incassum, "in
vain"? Perhaps he shows himself aware of an interpretation of
auxco<; (auTWi;) in Aratus, Phaen. 945 yatrrepi tutctoucjcx!. gcutwc;

eiAupivov uScop. One possible meaning of auxcot; is "in vain" (LSJ
1.2). Kidd, however, takes auxwc; (rough breathing, as in the

manuscripts) with the words which follow, translating (p. 143)
"the water enclosed as it is" (see further his note on Phaen. 21).



CALLIMACO E LA FILOLOGIA 95

Controversy may have extended to the breathing, since (according
to LSJ) some grammarians distinguished between auTtoc
(likewise) and ocÜtcüc, (in vain). Chronologically, it seems possible
that Virgil read a commentary on Aratus by Theon, son of
Artemidorus.

F. Montanari: Grazie, il caso e senz'altro interessante e l'idea
mi sembra del tutto plausibile.

R. Hunter. How does the famous problem of Quintilian's
report about Aristophanes Byz. and Aristarchus and poets of
suum tempus relate to what you have been saying {Inst. 10,1,54:
Apollonius in ordinem a grammaticis datum non venit, quia
Aristarchus atque Aristophanes neminem sui temporis in numerum
redegerunt)? Is it a question of 'genre', an idea that may have
been associated only with older' poets, or of different levels of
philological interest which can be discerned in the different
types of material which survive?

F. Montanari-. Credo che il passo di Quintiliano si riferisca alle

famose (e anche abbastanza problematiche...) "liste canoniche",
che effettivamente riguardavano i poeti antichi': mi pare del

tutto naturale che, ai tempi di Aristofane e Aristarco, i canoni

non comprendessero i poeti 'moderni', che ancora non erano
normalmente e abbondantemente ttpaTTopsvot. A mio awiso,
si deve pensare (come abbiamo giä detto) che il lavoro filologico
sui poeti alessandrini comportasse effettivamente nelle prime
fasi materiali e modalitä diverse rispetto a quello sugli autori da

Omero a Aristofane, dunque anche un livello diverso di interessi

filologici (si veda per esempio quanto detto nel testo a propo-
sito delle spiegazioni di carattere prosopografico). Comunque,
Quintiliano offre una testimonianza da tenere presente nella
valutazione del problema e dei suoi connotati storici.

RJ. Parsons: Why do we have no reference to commentaries

on Alexandrian poets, e.g. by Aristarchus?



96 DISCUSSION

F. Montanari: Colgo l'occasione per precisare che non voglio
sostenere per forza che ci fossero veri e propri hypomnemata sui

poeti ellenistici giä ai tempi di Aristarco: questo e possibile, ma
e difficile dire se e quanto fossero estesi ed impegnativi; gli unici
esempi su cui possiamo ragionare sono i due frammenti papi-
racei di cui abbiamo parlato. Credo fermamente che esistessero

giä interessi filologico-esegetici diretti e specifici sui 'moderni',
ma non voglio impegnarmi molto nel supporre quale forma

potessero avere (brevi trattazioni tematiche? annotazioni margi-
nali?). Non possiamo considerare troppo significativo il fatto
che non abbiamo testimonianze e riferimenti specifici, conside-
rando la scarsezza del materiale pervenuto: ricordiamoci (cfr. nel

testo, n. 18) che nessuna testimonianza ci park di commenti a

Erodoto, ma PAmh.\2 ci ha restituito la prova che Aristarco
aveva scritto un vero e proprio hypomnema su questo autore.

R. Hunter. Can we be sure that Aristarchus actually
'discussed' (somewhere) the meaning of Aratus, Phaen. 28-29? Is it
possible that he just quoted and/or paraphrased the verses without

any sign that the meaning was problematic? Aratus was the

acknowledged text on the stars and (if my memory is correct)
Hipparchus sees problems not with the interpretation ofAratus'
text but with his facts.

F. Montanari: Non posso certo negare che il mio discorso si

basi su indizi e non si puo certo avere una certezza assoluta;
d'altra parte, credo di averlo presentato con le dovute cautele.

Tuttavia, mi pare che il riferimento agli interventi di ypappa-
Tixof e jxaO'/jjj.aT'.y.ot vada tenuto presente come testimonianza di
discussioni su problemi sia filologici che scientifici. Dovunque
fosse trattato il caso che abbiamo visto, si tratta comunque di
un contributo esegetico specificamente arateo: l'interesse proprio

per Arato mi sembra innegabile, qualunque fosse stato il
punto di partenza o il primo impulso.

P.J. Parsons: Are these two papyri (Oyster and PLille) special
cases? 1) Oyster: a riddle, therefore needs explanation. Riddles



CALLIMACO E LA FILOLOGIA 97

(here in epigram-form) are sympotic material and their
explanation could be part of the learned symposium? 2) PLille: was
it designed as patriotic reading for schools (cfr. epigrams on
Ptolemaic achievements in the school texts PDidot and PGueraud-

Jouguety. Was it just this poem, not the whole of book III (not
probable)? Its explanatory material is basically elementary (and
glosses become less frequent as the text progresses?): should we
distinguish between schoolmasters' explication de texte and the
serious work of philologists like Aristarchus?

F. Montanari: Certo, e sempre possibile che la casualitä dei
ritrovamenti papiracei ci faccia lo scherzo di proporci 'casi spe-
ciali': almeno altrettanto possibile e che ci offra esempi limitati
di qualcosa che esisteva con maggiore abbondanza. II fatto e

che questi testimoni esistono e che la loro esistenza appare
consonante con alcuni indizi che ho cercato di far emergere (cfr.
anche Cameron, supra nn.16, 44, 46 e 66). D'altra parte, non
e certo mia intenzione sostenere che nel II sec. a.C. ci fosse una
produzione esegetica sui poeti ellenistici abbondante quanto
quella sui poeti arcaici e classici e con le Stesse caratteristiche.
Certamente c'e differenza fra la explication de texte in forma para-
frastica per uso esclusivamente scolastico e il lavoro filologico-
esegetico di piü alto livello: tuttavia non credo giusto tracciare

una linea di separazione totale e addirittura di contrapposizione,
la parafrasi del testo e uno strumento utilizzato anche dal filo-
logo piu agguerrito. Inoltre, in PLille non ci sono soltanto glosse

e parafrasi, pur nel poco che si e conservato del commento.
E' importante sottolineare, come ho detto nel testo, che una
nota 'lunga' tratta di problemi prosopografici dei Tolomei.




	Callimaco e la filologia

