
Zeitschrift: Entretiens sur l'Antiquité classique

Herausgeber: Fondation Hardt pour l'étude de l'Antiquité classique

Band: 47 (2001)

Artikel: Affermazioni di priorità e coscienza di progresso artistico nei poeti latini

Autor: Citroni, Mario

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-660989

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-660989
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


VII

Mario Citroni

AFFERMAZIONI DI PRIORITÄ
E COSCIENZA DI PROGRESSO ARTISTICO

NEI POETI LATINI

L'idea che le arti progrediscono nel tempo e generalmente
diffusa nella cultura antica. Per molte attivitä tecnico-artigianali
questo principio poteva apparire come un'owia evidenza empi-
rica, e dunque si capisce bene che esso si applicasse alle arti
figurative, in cui il momento tecnico-artigianale tendeva ad assor-
bire in se quello creativo-espressivo. Ai nostri occhi puö
sembrare meno owia I'applicazione di questo principio alla poe-
sia; ma nella cultura greca (e romana) era considerato evidente
che anche le arti dell'espressione verbale fossero 'tecniche': e

contemplavano infatti un complesso sistema di procedimenti
metrico-musicali e retorici. Ad ogni modo, avesse o no il suo
fondamento originario nell'osservazione empirica del progresso
dei procedimenti artigianali e tecnici, il principio del progresso
anche nella poetica fu proposto da Aristotele sulla base di una
solida ragione teorica, forte della quale esso si trasmise alla suc-
cessiva poetica peripatetica e agli studi storico-letterari antichi
da essa largamente influenzati, diventando appunto un concetto
comunemente accettato. In termini aristotelici, la poesia in
generale, e ciascuno dei suoi singoli generi, hanno una natura
propria (cpucuc) e, a partire da un inizio embrionale, si svilup-
pano in un processo di maturazione verso un fine (teXo<;) che e

la realizzazione piena di tale natura, l'attuazione di tutte le

potenzialita del genere. Nel capitolo IV della Poetica questo



268 MARIO CITRONI

principio trova applicazione esplicita, ed e possibile che esso

avesse piü evidenza nel perduto Ilept opera che doveva

avere almeno in parte un impianto storico-biografico: di fatto
nelle trattazioni sulle diverse arti veniva continuamente ripropo-
sto lo schema secondo cui un'arte inizia a un certo punto per
opera di un süpsxrjp ed evolve gradualmente da una ccpxx
rudimentale fino a una compiuta perfezione. Nella letteratura latina

questo principio domina la storia delForatoria romana che Cicerone

elabora nel Brutus, e ricorre piü volte altrove in Cicerone
in riferimento all'evoluzione delForatoria stessa, della poesia,
della storiografia (anche delle arti figurative: ma qui natural-
mente mi occupo solo delle arti della parola); questo stesso

principio si riconosce chiaramente sia nella sezione De gramma-
ticis che in quella De rhetoribus del De viris illustribus di Sveto-

nio, e doveva verosimilmente applicarsi anche alle altre sezioni
della stessa opera: certo al Depoetis, come attestano gli echi che

ne conserviamo in Isidora {orig. 8, 7)1. Dahlmann, che ha rico-
struito questo quadra con grande impegno e dottrina, ha dimo-
strato in modo convincente che tale schema evolutivo doveva

essere gia nel De poetis di Varrone, il quale lo derivava dalla tra-
dizione peripatetica in cui la sua opera si iscriveva2. L'autoritä di

1 Cfr. A. ROSTAGNI, "II proemio di Svetonio 'De poetis' presso Isidora alia
luce dell'antica precettisuca", in Melanges de philologie, de litterature et d'histoire

anctennes offerts h J Marouzeau (Paris 1948), 509-523
2 H. Dahlmann, Studien zu Varro 'De poetis', Akad. d. Wiss. u. d. Lit. in

Mainz, Abhand. d. Geistes- u. sozialwiss. Kl 1962, 10, 7-27 e, in forma sinte-
tica, Id., "Zu Varros Literaturforschung, besonders in 'De poetis'", in Varron,
Entretiens Hardt 9 (Vandoeuvres—Genfeve 1963), 1-20 Kleine Schriften
[Hildesheim—New York 1970], 81-98). Oltre ai testi ncordati sopra, Dahlmann cita
ClC. inv 1,1-9 e de orat 1,13-15 (oratona); inv. 2,1-10 (trattatistica retonca),
HÖR. ars 391 ss. (poesia); QUINT, inst. 12,10,3 ss. (pittura); 7 (scultura);
Diog.Laert. 1,1 ss. (filosofia). La possibile presenza del motivo nel De poetis di
Aristotele e suggerita in H. DAHLMANN, Studien, 25 s. e 65 e cfr giä A. ROSTA-

GNI, "II dialogo anstotelico LIspl jra«)TÖV, in RFIC 55 (1927), 155 Scritti
minori, I, Aesthetica [Torino 1955], 302) Per il principio dell'evoluzione nelle

am in Cicerone cfr. anche, ad es., de orat 2,51 ss.; leg. 1,6 s.; Brut 228 (tutti
relativi alia storiografia); Brut 70 s. e 75 s. (relativi a arti figurative e poesia) e

cfr. A. NOVARA, Les idees romaines sur leprogris I (Paris 1982), 213-270. Per l'i-
dea di progresso in generale cfr anche ClC .fin 5,58 omnium rerum principia



PRIORITA e progresso artistico 269

Varrone consolido la presenza di questo concetto nella visione

romana dell'evoluzione dei fenomeni letterari.
Secondo questo principio, dunque, gli inizi di un'arte, e

anche gli inizi di un genere letterario, sono necessariamente

imperfetti. Nihil est... simul et inventum et perfectum afferma
Cicerone nel Brutus (71) a proposito delle origini dell'epica: e

questo principio egli lo adduce come un'owia considerazione
del buon senso.

Ma nelle numerose proclamazioni di prioritä che incon-
triamo nei poeti latini non affiora mai l'idea che dichiararsi
primus, porsi all'inizio del percorso di un genere letterario, com-
porti l'ammissione che cid che si scrive sarä necessariamente, o

probabilmente, o anche solo eventualmente, qualcosa di imper-
fetto. Naturalmente non possiamo aspettarci che un poeta si

presenti senz'altro come primitivo, arcaico, inadeguato. Ogni
autore, quando scrive, e, e sente di essere, 'moderno'3. Tuttavia

proprio in Aristotele vediamo che la fierezza di un autore per la
novitä e originalitä della propria opera puo combinarsi col senso
di inevitabile imperfezione connesso alia prioritä in base al principio

dell'evoluzione delle arti. Alia fine delle Confutazioni sofi-
stiche (183 b 18 ss.) Aristotele giustifica l'imperfezione del suo

trattato appunto in quanto esso e in assoluto il primo nel suo

genere: e pressoche in tutte le arti le invenzioni originali all'inizio

sogliono portare poco progresso e passano facilmente inos-

servate, ma hanno il massimo di utilitä in quanto e su di esse

che si fonda il successivo accrescimento (l'esempio su cui
Aristotele si sofferma e quello della retorica: dai lenti e faticosi inizi

parva sunt, sed suis progressionibus usa augentur. Sul tema della gradualitä dello
sviluppo di arti e scienze in Aristotele e nella cultura greca del IV sec. a.C. cfr. L.

Edelstein, The Idea ofProgress in Classical Antiquity (Baltimore 1967), 69-92 e

118-132, con gli opportuni rinvii ai molti passi pertinenti.
3 Sono i posteri che individuano come arcaico' un autore, o uno stile, in

quanto ne awertono la distanza dalla contemporaneitä: S. HlNDS, Allusion and
Intertext Dynamics ofAppropriation in Roman Poetry (Cambridge 1998), 55 ss.,
sottolinea opportunamente questa veritä, che e owia ma che rischia di essere

dimenticata, illustrando il carattere innovativo della poetica degli arcaici' Livio
Andronico ed Ennio.



270 MARIO CITRONI

all'attuale perfezionamento). Aristotele e molto orgoglioso del

suo merito di ebperifi assoluto (Tinizio e la cosa piü importance,

e la piü difficile"), ma denuncia egli stesso le carenze che

inevitabilmente derivano alia sua opera da questa eccezionale

condizione di prioritä. Nei poeti latini, invece, la professione di
priorita non si accompagna mai a quei toni di modestia, di ina-
deguatezza al compito, che pure rientrano anch'essi nel reperto-
rio degli atteggiamenti tipici assunti di fronte ai lettori. Nelle
loro affermazioni di priorita non affiora mai, nemmeno subli-
minalmente, il richiamo a quel principio di senso comune,
autorevolmente confermato dalla riflessione teorica sulle arti,
secondo cui nihil est... simul et inventum et perfectum. AI
contrario, la dichiarazione di essere l'iniziatore di un genere coincide,

quasi ogni volta, con la professione della coscienza di aver

conseguito la perfezione in quel genere, di rappresentarne un
culmine. Per lo piü infatti il poeta latino, proprio nel momento
in cui si professa primus, si proclama anche come il corrispon-
dente latino di un grande autore greco che rappresenta l'eccel-
lenza nel suo genere: il poeta proclama cosi al tempo stesso la

propria posizione di iniziatore e la propria posizione di com-
piuto rappresentante del genere latino da lui praticato; sente di
essere contemporaneamente l'super/j^ del genere e colui che lo
ha portato all'äxpYj. L'idea di sviluppo, di progresso del genere
nel tempo, e azzerata.

Ennio, nel proemio del VII libro degli Annales (206-210
Sk.), si presenta come un pioniere:

scripsere alii rem
vorsibus quos olim Faunei vatesque canebant

[cum] neque Musarum scopulos
nec dicti studiosus [quisquam erat] ante hunc

nos ausi reserare.

L'espressione nos ausi reserare (210 Sk.) vanta l'ardimento di
un primo inizio. Audere e verbo spesso ricorrente, anzi senz'al-

tro formulare, per l'audacia intellettuale del 7tpcÖTo<; euper/jc;:
nel campo degli sopYjpaTa letterari questo verbo sarä usato da



PRIORITA e progresso artistico 271

Catullo (1, 5) a proposito di Cornelio Nepote, da Virgilio a

proposito di se stesso nelle Georgiche (2, 175) con palese allu-
sione al passo di Ennio, da Orazio a proposito di Lucilio {sat.

2, 1, 62 s.) e a proposito di un giovane aspirante alia prestigiosa
qualifica di primo Pindaro latino (epist. 1,3, 10 s.), da Manilio
(3, 1) a proposito del proprio poema astrologico. E sarä usato
da Tito Livio (e forse giä dalla sua fonte Varrone) per quell'atto
di audacia' di Livio Andronico che Varrone e tutta la cultura
romana, quanto meno dopo Varrone, considerö come la vera
eopY]cn<; del dramma latino, e anzi della letteratura latina tout
court: Livius... qui ab saturis ausus est primus argumento fabu-
lam serere (7, 2, 8). Con Nec dicti studiosus... ante hunc (209
Sk.) Ennio, nello stesso proemio del VII libro, diceva di essere

stato il primo ad intendere la natura 'filologica del far poesia,
in quanto sapiente operazione sul linguaggio: dunque, ancora
una volta, si professava un pioniere. Ennio pretendeva inoltre
(206 s. Sk.) che l'uso del saturnio fosse ragione sufficiente per
collocare Nevio (e dunque anche Livio Andronico) al di fuori
della storia della poesia romana vera e propria; era dunque lui
stesso il primo poeta epico degno di essere considerato tale:

ancora una volta un pioniere. E d'altra parte, sempre nello
stesso proemio, Musarum scopulos (208 Sk.) fa pensare che

Ennio vantasse di aver raggiunto la cima del monte delle Muse:

dunque un pioniere che ha raggiunto pienamente il suo scopo.
E, soprattutto, nel grandioso scenario del proemio del I libro
Ennio si era dichiarato senz'altro come il nuovo Omero: era lui
il primo uomo in cui l'anima di Omero si fosse reincarnata4.

4 Omero rivelava a Ennio che la sua anima si era precedentemente incarnata
in un pavone (v. 11 Sk.). Ennio su questo punto era probabilmente condizionato
da credenze pitagoriche che ponevano una cadenza definita di trecento anni tra
le successive reincarnazioni, e che dunque comportavano una incarnazione
intermedia tra Omero e lui, come ha dimostrato O. SKUTSCH (ed.), The Annals ofQ
Enmus (Oxford 1985), 164 s (e cfr Id., Studia Enmana [London 1968], 151 ss.,

giä in CPh 54 [1959], 114 ss.), che ha anche ipotizzato che la scelta del pavone
ricalcasse una tradizione (di cui mancano perö indizi concreti) in cui il pavone
era sede intermedia delFanima dell'eroe omerico Euforbo che si diceva si fosse

poi incarnata in Pitagora. Ma resta rilevante l'osservazione di A Grilli, Studi



272 MARIO CITRONI

Ennio, dunque, si propone, e si sente, come un iniziatore che

raggiunge al tempo stesso Taxpyj del genere che tratta, egua-
gliando il modello piu alto del genere nella poesia greca. Egli,
certo, col suo scripsere alii rem fa riferimento a un passato di
epica romana che sta alle sue spalle, ma il suo e un riferimento
liquidatorio e arrogante (come giä pareva a Cicerone, che pur
sostanzialmente considerava giusto il vanto di Ennio)5; e un
gesto che vuole azzerare quel passato, non certo rivendicare una
continuitä. Ennio non vuole essere considerato (quale lo giudi-
cherä invece Cicerone nel Brutus) come il frutto maturo di uno
sviluppo organico del genere epico romano che, iniziato da

Livio Andronico, culmina in lui. Egli taglia i ponti con i pre-
decessori romani e pone invece un tramite diretto tra se e

Omero.
Lucrezio, nell'affermare la sua prioritä nel percorso poetico

scelto, non proclama propriamente il raggiungimento di com-
piuta maturitä. Ma si dichiara comunque in diritto di aspirare
a ricevere dalla Musa una corona, che e simbolo di vittoria, una
corona che assume maggior pregio appunto perche conquistata
in un settore intentato (1, 927 ss. 4, 2 ss.):

tuvat integros accedere fontis
atque haurire luvatque novos decerpere flores
insignemque meo capiti petere inde coronam
unde prius nulli velarint tempora Musae.

enniam (Brescia 1965), 49 s. e di W SUERBAUM, Untersuchungen zur Selbstdarstellung

alterer romischer Dichter Lwius Andronicus, Naevius, Ennius, Spudasmata
19 (Hildesheim 1968), 106 s. n 336, che la scelta di un animale comporta
comunque che Ennio non volesse riconoscere alcun altro poeta come degno di
essere considerato la reincarnazione di Omero, tanto piü in quanto £ verosimile
che fosse giä anteriore ad Ennio, e a lui nota, una tradizione greca per noi atte-
stata solo piu tardi in Antipatro di Tessalonica (o di Sidone?) Anthol Pal. 7,75 che
vedeva in Stesicoro una reincarnazione dl Omero: cfr. W. SUERBAUM, op cit., 87-
91 e C.O BRINK, "Ennius and the Hellenistic Worship of Homer", in AJPh 93
(1972), 556-565

5 ClC Brut. 71 e 75 s.



PRIORITÄ E PROGRESSO ARTISTICO 273

Lucrezio riconosce a Ennio di essersi meritato per primo tra i

Romani una corona dalle Muse (1, 117 ss.):

Ennius ut noster cecimt, qui primus amoeno
detulit ex Helicone perenni fronde coronam,
per gentis Italas hominum quae clara clueret

e ritiene che la propria opera, prima nel suo genere, lo abiliti ad

aspirare alio stesso successo in un diverso ambiro poetico6. In
Lucrezio non c'e la professione di aver eguagliato il poeta greco
di piu riconosciuto prestigio nel genere letterario scelto: ne ci

poteva essere. II poeta greco di riferimento per il poema filoso-
fico-scientifico era certo Empedocle. Lucrezio esprime nei

riguardi di Empedocle, in quanto poeta, una stima che rasenta
la venerazione (1, 726-733), e che ci conferma nell'idea che egli
lo considerasse il punto di riferimento per il suo genere poetico.
Ma da Empedocle lo separava una grande differenza dottrinale
e dunque come apostolo dell'epicureismo Lucrezio non avrebbe

in alcun modo potuto professarsi TEmpedocle romano'7.
Orazio, nel congedo della prima raccolta delle Odi, dichiara

di avere introdotto per primo la lirica eolica nella poesia latina
e al tempo stesso chiede alia Musa di cingerlo della corona di
alloro, simbolo del suo trionfo: un trionfo che egli sa di essersi

meritato e che e ragione di orgoglio per la Musa stessa, la quale
vede arricchito il suo regno di un'altra opera insigne, un'opera

6 Cfr. anche la preghiera a Calliope nel proemio del VI libro (92 ss.): tu mihi
supremae praescnpta ad Candida calcis / currenti spatmm praemonstra, callida Musa
I Calliope, requies hominum divomque voluptas, / te duce ut insigni capiam cum
laude coronam.

1 D. SEDLEY, Lucretius and the Transformation of Greek Wisdom (Cambridge
1998), 11 ss., nel quadro di una impegnativa dimostrazione del ruolo di Empedocle

come punto di riferimento fondamentale dl Lucrezio sul piano del genere
e della forma poetica, formula l'ipotesi che il proemio del I libro di Lucrezio
fosse riconoscibile come una "riscrittura" latina del proemio del ÜEpi <ptitrcto<; di
Empedocle- attraverso l'adozione di un proemio apertamente empedocleo,
Lucrezio avrebbe inteso annunciarsi come "Empedocle romano" (p.23), natural-
mente sul piano della tradizione poetica, non sul piano dottrinale. Ma e solo
un'attraente ipotesi, perche il proemio dell'opera di Empedocle non si e conser-
vato.



274 MARIO CITRONI

che, come e stato detto nei versi precedenti, si e giä conquistata
la certezza di immortalitä (carrn. 3, 30, 10 ss.):

dicar...

princeps Aeolium carmen ad Italos
deduxisse modos. sume superbiam
quaesitam mentis et mihi Delphica
lauro cinge volens, Melpomene, comam.

Anche qui dunque il poeta si presenta come un pioniere che

raggiunge il vertice supremo nel genere che colriva. E raggiun-
gere il vertice supremo significa anche per Orazio, come per
Ennio, eguagliare i riconosciuti modelli greci del genere. Anche
in Orazio, come in Ennio, questa ambizione era affermata nel
modo piü esplicito giä nel proemio del I libro, in apertura del-
l'opera. Alia fine del carm. 1, 1 Orazio esprimeva infarri come
sua massima ambizione quella di essere inserito nella lista dei
lirici di riconosciuta eccellenza (35-6 quod si me lyricis vatibus
inseres, / sublimi feriam sidera vertice): una lista, si intende, che

finora comprendeva solo poeti greci. E chiara, ed e stata sem-

pre notata, la corrispondenza tra il proemio e la chiusa della

prima raccolta (corrispondenza evidenziata dall'identita del

metro, altrove usato da Orazio, significativamente, solo nel

carme centrale della seconda raccolta): e stato sempre ricono-
sciuto che nel congedo del terzo libro il poeta esprime com-
mosso compiacimento per il fatto di poter proclamare rag-
giunto quell'obiettivo che egli aveva posto come sua massima
ambizione nel proemio del primo. Pioniere della lirica in
latino, egli si e meritato un posto accanto ad Alceo e agli altri
poeti lirici riconosciuti come eccellenti ed esemplari. E l'identi-
ficazione esplicita di se come l'Alceo latino ricorre altre volte,
come e ben noto, nel corso della raccolta (1, 32; 2, 13, 26-40
e cfr. 1, 26). Analogamente, nell'epist. 1, 19 Orazio vanta di
essere stato il primo a importare nella poesia latina il genere
giambico archilocheo, e ritiene di meritare perciö una corona
che senza riserve consacri la pienezza del risultato raggiunto in

questa sua impresa di pioniere {epist. 1, 19, 23 ss.):



PRIORITÄ E PROGRESSO ARTISTICO 275

Parios ego primus iambos
ostendi Latio, numeros animosque secutus
Archilochi, non res et agentia verba Lycamben.
ac ne me foIiis ideo brevioribus ornes...

Properzio, in apertura del proemio del terzo libro, proclama
di essere il primo poeta latino ad addentrarsi nel bosco che

ospita i sacrari di Callimaco e Filita, e chiede alle ombre dei
due grandi modelli greci di indicargli il percorso in questo ter-
reno sconosciuto (3, 1, 1-6). E subito dopo proclama che il suo
verso sottile e levigato (si intende, sull'esempio di quei modelli)
gli da una fama suprema e che la Musa cui egli stesso ha dato
inizio, appunto come eüpsTYjp {a me nata) celebra, incoronata,
uno spettacolare trionfo (3, 1, 1 ss.):

Callimachi Manes et Coi sacra Pbilitae,
in vestrum, quaeso, me sinite ire nemus.

primus ego ingredior puro de fonte sacerdos

Itala per Graios orgia ferre choros.

dicite, quo pariter carmen tenuastis in antro? 5

quovepede ingressi? quamve bibistis aquam?
ah valeat, Phoebum quicumque moratur in armis!

exactus tenui pumice versus eat,

quo me Fama levat terra sublimit, et a me
nata coronatis Musa triumphat equis. 10

Poco oltre dichiara di aver riportato quest'opera dal monte
delle Muse per una via intatta (dunque, come primo in questo
genere) e di essersi meritato grazie ad essa (come gia Orazio)
che le dee della poesia gli conferiscano mollia serta, insegne del
trionfo nella poesia elegiaca, di contro alia dura corona, propria
dell'epica (3, 1, 17 ss.):

opus hoc de monte Sororum
detulit intacta pagina nostra via.

mollia, Pegasides, date vestro serta poetae:
non faciet capiti dura corona meo.

II pieno successo che egli sente di aver raggiunto in questo suo

percorso di pioniere latino sui percorsi di Callimaco e di Filita, si

esprime poi nel proemio del quarto libro come identificazione di



276 MARIO CITRONI

se stesso con Callimaco: facendosi incoronare da Bacco con una
corona che significativamente egli pone a confronto con quella
di cui si era insignito Ennio, Properzio si proclama "Callimaco
romano", e afferma cosi la sua certezza di aver eguagliato il poeta
di cui si era dichiarato il primo seguace latino (4, 1, 61 ss.):

Ennius hirsuta cingat sua dicta corona:
mi folia ex hedera porrige, Bacche, tua,

ut nostris tumefacta superbiat Umbria libris,
Umbria Romani patria Callimachi!

I passi virgiliani in cui si presenta questo motivo richiedono
in qualche caso un'analisi un poco piu ampia, e per questo li ho
lasciati per ultimi.

L'inizio della sesta ecloga pone un problema esegetico dalla
cui soluzione dipende se vi sia o non vi sia il motivo della
rivendicazione di prioritä:

Prima Syracosio dignata est ludere versu
nostra neque erubuit silvas habitare Thalea.

cum canerem reges et proelia, Cynthius aurem
vellit et admonuit: 'pastorem, Tityre, pinguis
pascere oportet ovis, deductum dicere carmen.' 5

nunc ego (namque super tibi erunt qui dicere laudes,
Vare, tuas cupiant et tristia condere bella)
agrestem tenui meditabor harundine Musam:
non iniussa cano...

Giä i commentatori antichi ammettevano per prima, in aper-
tura ecloga, due interpretazioni diverse: o "per prima" (e in
tal caso avremmo qui appunto rivendicazione di prioritä), o "in
un primo momento". Questa seconda soluzione e stata spesso
preferita dagli interpreti, soprattutto per la coerente scansione
delle fasi temporali: in un primo momento (1 prima) il poeta
aveva scelto la bucolica; successivamente (3 cum...) si era
cimentato con 1'epica ma ne era stato distolto dal dio; ora
(6 nunc), forte di questa consacrazione (9 non iniussa cano),
torna alia bucolica8. La coerenza dei nessi temporali rischia pero

8 Questa interpretazione, accolta giä da Servio e da Filargirio, ä considerata
preferibile in mold dei piü importanti commenti virgiliani: ad es. Ch.G. HEYNE



PRIORITÄ E PROGRESSO ARTISTICO 277

di mascherare difficoltä di altro ordine che questa interpreta-
zione comporta. L'enfasi su prima sarebbe poco motivata se il
senso fosse "in un primo momento"9, mancando in realtä una
contrapposizione sostanziale tra un "prima" e un "dopo": Virgi-
lio riconferma in realtä ogni volta, per tre volte, la sua vocazione
di poeta agreste; la temporale cum canerem reges et proelia introduce

la scelta diversa solo come una circostanza subito superata
daH'ammonimento del dio che viene introdotto dalla frase prin-
cipale. E l'insistenza di Virgilio, nei primi due versi, sulla

"degnazione" con cui la sua musa si risolse ad adottare registro
e temi tanto umili, vuole sottolineare la singolaritä, l'anti-
conformismo di quella scelta: sarebbe dunque incongruo che ne
venisse messa in evidenza, con quell'enfatico prima in apertura,
la natura di scelta solo iniziale, prowisoria, esposta a ripensa-
menti e poi veramente confermata solo dall'autorevole ingiun-
zione del dio intervenuta successivamente. Mi pare al contrario
che l'enfasi su prima e sulla "degnazione" della musa si spieghi
convenientemente solo nel quadro del motivo della prioritä:
solitamente il primus inventor e orgoglioso di aver osato per
primo un atto audace per la sua stessa novitä (e, come abbiamo
detto, ausus e voce ricorrente in questi contesti). In questo caso

Virgilio, in quanto inventor (ossia primo importatore a Roma)
di un'arte che si ostenta 'minore', vanta che la sua musa ha per
prima 'osato' (per cosi dire) awenturarsi su un terreno tanto

— G.Ph.E. WAGNER (London 41830; rist. Hildesheim 1968); A. FORBIGER (Leipzig

41872); J. Conington (London 51898; rist. Hildesheim-New York 1979), il
quale perö suggerisce la possibilitä di una compresenza di entrambi i significati;
J. PERRET (Paris 1961); R. Coleman (Cambridge 1977). Cfr. anche Fr. SKUT-

SCH, Gallus und Vergil. Aus Vergils Fruhzeit, Zweiter Teil (Leipzig 1906), 128 ss.

L'altra interpretazione, giä presente nel Servio Danielino e negli scholia Veronen-

sia, e contestata in Filargirio, e accolta, senza un cenno aH'interpretazione
alternativa, da P. JAHN nel suo rifacimento del commento di Th. LADEWIG (Berlin
1915) e da W. Clausen (Oxford 1994), ed e l'interpretazione piü spesso accolta,
o presupposta, in saggi e studi che si occupano del passo.

9 Un suggerimento in questa direzione gia in K. BÜCHNER, in RE VIII A 1

(1955), 1219, il quale osservava che l'enfasi su prima e su nostra garantisce che

Virgilio aspira al riconoscimento di primo autore bucolico latino, ma non con-
validava questa impressione di lettura con argomenti adeguati.



278 MARIO CITRONI

umile, vincendo, in nome dl valori d'arte non appariscenti, ma
ben reali e dl cui e consapevole, quel senso di orgoglio e di ritro-
sia che avrebbe potuto distoglierla, e che aveva finora distolto la

Musa degli altri poeti, da un terreno cui era attribuito cosi poco
prestigio10. L'enfasi sul carattere anomalo, originale, e meditato
di questa scelta (dignata est e nec erubuit equivalgono, in questo
quadro di modestia ostentata del genere 'minore', a un ansa est)

richiede dunque, io credo, che si intenda prima nel senso della

"prioritä" artistica di Virgilio nella bucolica11.

Virgilio definisce qui il genere bucolico come "siracusano",
cioe teocriteo: ma in quest'ecloga non dichiara il vanto di aver

eguaghato il modello greco. Questo vanto e perö probabil-
mente suggerito alia fine dell'ecloga precedente, e dunque in

10 E A SCHMIDT, Poetische Reflexion Vergib Bukolik (München 1972), 241

s nel quadro dl una meditata difesa di questa interpretazione, sottohnea giusta-
mente che la mancanza di orgogho per Fimpresa da pioniere e solo apparente, e

che solo dal punto di vista di una poetica diversa da quella adottata da Virgilio
la prestazione della sua Musa puö apparire umile

11 La stessa considerazione in base alia quale ntengo di avei corroborato

questa interpretazione mi induce anche a ntenere che la temporale cum canerem

reges et proeha (v3) non introduca un episodio successivo, in cui il poeta si
sarebbe lasciato indurre a scnvere epica (come ntengono coloro che intendono

prima nel senso di "tn un pnmo momento") dopo quella scelta di cui e stato
enfatizzato il carattere consapevole e anticonformista, risulterebbe brusco e

immotivato il passaggio all'epica. Nei w3 ss Virgilio da invece la spiegazione
di come egli e arrivato, per primo, a quella importante e anomala scelta (cosi
anche K BÜCHNER, loc cit [sopra n 9]) Si e osservato che se Apollo apostrofa
il poeta come "pastore" e lo richiama al fatto che a lui si addicono atti e canti
da pastore, egli doveva gia in precedenza essersi quahficato come poeta bucolico,

il tentativo epico, interrotto dal dio, si insenrebbe dunque in una camera
di poeta pastorale miziata prima (cosi E A SCHMIDT, op cit [n 10], 248 ss che
intende prima come "per prima", ma riferisce cum canerem reges et proeha a un
tentativo, che Virgilio fingerebbe dl avere ora intrapreso, di celebrazione epica
di Varo) Ma forse dobbiamo attribuire alle parole del dio una valenza piü
metaforica, meno letterale E possiamo intendere che mentre il poeta, all'inizio
della sua camera, si cimentava nella poesia alta secondo quella che e la comune,
owia ambizione dei cultori delle Muse, Apollo riconobbe in lui la vocazione

per un genere diverso, per i valori artistici e umani che esso rappresenta (e dunque,

potremmo dire, riconobbe in lui la vera natura dl "pastore") e lo mvesti
dell'identitä di pastore-poeta Chiamandolo "pastore" il dio lo consacra poeta
pastorale



PRIORITÄ E PROGRESSO ARTISTICO 279

un passo che in un certo senso si puö considerare contiguo alla

professione di prioritä che apre Y ecloga sesta.

Alia fine della quinta ecloga, per una volta, Virgilio si identi-
fica in modo esplicito con uno dei suoi personaggi. Menalca,
dopo la tenzone canora con Mopso, dona al piu giovane com-
pagno la sua zampogna ricordandogli due canti che aveva com-
posti con essa: si rratta delle Bucoliche 2 e 3, identificate attra-
verso la citazione, in funzione di tirolo, di una parte dei

rispettivi versi iniziali (ecl. 5, 85 ss.):

ME. Hac te nos fragili donabimus ante cicuta;
haec nos 'formosum Corydon ardebat Alexin',
haec eadem docuit 'cuium pecus? an Meliboei?'.

Menalca, il personaggio che Virgilio propone qui come figura
del suo io di poeta delle Bucoliche, e un poeta-pastore maturo e

prestigioso, che trasmette simbolicamente il proprio strumento
di canto a un pastore piu giovane (cfr. le prime parole che

Mopso rivolge a Menalca all'inizio dell'ecloga: Tu maior; tibi
me est aecum parere, Menalca), in cui egli ha riconosciuto un
compiuto erede del comune supremo maestro Dafni (w.48 ss.).

La corrispondenza tra questo Menalca-Virgilio, autorevole

punto di riferimento per il poeta piu giovane, e la figura di
Teocrito come grande modello esemplare e garante del genere
bucolico per i successori, e resa scoperta, ma e al tempo stesso

complicata, dal fatto che Virgilio in questa ecloga attribuisce al

suo Menalca alcuni tratti che richiamano vistosamente il Simi-
chida delle Talisie, che era evidente figura dello stesso Teocrito,
ma di un Teocrito che si atteggiava a un ruolo di principiante,
e che riceveva l'investitura a poeta bucolico da Licida, un
poeta-capraio famoso e affermato (personaggio per noi enigma-
tico, che forse rappresenta la perfezione ideale della bucolica).
II Menalca della quinta ecloga, in quanto figura piu anziana di
compiuto poeta bucolico, era piu simile al ruolo storico di Teocrito

come modello della poesia bucolica (e a Licida che rap-
presentava la pienezza di perfezione del genere) che alia sua tra-
sfigurazione letteraria come giovane e inesperto Simichida. Ma



280 MARIO CITRONI

alcune marcate somiglianze tra Menalca e Simichida sarebbero

state necessariamente awertite dai lettori come segnali della
coscienza di Virgilio di potersi assimilare al grande modello

greco, in quanto fondatore e punto di riferimento della buco-
lica latina. La proposta iniziale di Menalca a Mopso ricorda le

simili parole di Simichida a Licida in Theoer. 7, 27 ss. e 37 ss.;
le parole con cui Menalca loda il canto di Mopso e introduce il
proprio (w.50-52) ricordano le parole con cui Simichida
lodava il canto di Licida e introduceva il proprio (Theoer. 7,
91-95)12 e, soprattutto, proprio alia fine dell'ecloga, Menalca,
identificato con Virgilio nei versi immediatamente precedenti
(riportati sopra), riceve in dono da Mopso un bastone che

ricorda evidentemente il bastone che Simichida-Teocrito nelle
Talisie (w.43 s. e 128 s.) riceveva da Licida in segno della sua
consacrazione come poeta (ecl.. 5, 88 ss.):

MO. At tu sume pedum, quod, me cum saepe rogaret,
non tulit Antigenes (et erat tum dignus aman),
formosum paribus nodis atque aere, Menalca.

L'allusione, in questo punto, all'idillio teoeriteo e resa certa
anche dalla presenza del nome di Antigenes (come aspirante al

dono del bastone di Mopso), nome che ricorre nelle Talisie

(v.4) e non e mai altrove attestato nelle Bucoliche. In Teocrito il
bastone e simbolo di iniziazione di un prineipiante che si e

dimostrato capace di grandi prove; in Virgilio e invece con-
ferma dell'autorevolezza di quel Menalca che ha appena confe-
rito l'iniziazione a Mopso col dono della sua zampogna, e che
si trova infine insignito dello stesso bastone che aveva segnato il
destino letterario di Teocrito13.

12 E.A. SCHMIDT, opcit. [n.10], 186 ss., nel quadro di una lettura molto
approfondita della quinta ecloga, analizza con grande finezza questo richiamo a

Teocrito (189 ss. e 210 ss.). Schmidt, pur dando evidenza alle somiglianze tra
Menalca e Simichida e, rispettivamente, tra Mopso e Licida, giudica prevalente
l'affinita dl Menalca con Licida, in considerazione del fatto che a entrambi £

assegnato un ruolo di maggiore autorevolezza rispetto all'altro cantore.
13 Non mi nascondo la difficolta connessa col fatto che il dono simbolico

dell'imziazione dl norma ö fatto da persona di condizione piü alta- la divinitä



PRIORITÄ e progresso artistico 281

Virgilio, dunque, attraverso 1'identificazione di se stesso con
Menalca, e attraverso il conferimento a Menalca del bastone
che era stato donato a Simichida-Teocrito, si attnbuisce quel
ruolo di riferimento nel genere bucolico che, prima che per
opera di Virgilio stesso esistesse una bucohca latina, competeva
al solo Teocrito. La fine della quinta ecloga e l'inizio della sesta

rappresentano il centro, il punto di svolta, della raccolta buco-
lica virgiliana14. L'inizio della sesta, in apertura della seconda
metä del libro, proclama la coscienza del poeta di essere stato il
pnmo poeta bucolico di Roma. La fine della quinta, al termine
della prima metä del libro, con il richiamo al bastone teocriteo

lspiratrice, o un predecessore di suprema autorevolezza Per questa ragione G
ROHDE, Studien und Interpretationen zur antiken Literatur, Religion und Geschichte

(Berlin 1963), 133 ss., che ha giustamente nvendicato l'importanza delle
Tahsie come modello della quinta ecloga e ll valore simbohco del bastone, rite-
neva che Mopso, in quanto concede a Menalca il simbolo dell'iniziazione, debba

rappresentare Teocrito il solo che potrebbe avere l'autoritä di riconoscere a

Virgilio la qualitä di poeta bucolico, Rohde era quindi indotto a considerare la zam-
pogna donata da Menalca a Mopso non come dono di miziazione ma come
simbolo del congedo di Virgilio dalla bucohca EA Schmidt, loc at [n 12], esclude

giustamente che Mopso possa rappresentare Teocrito, in quanto ha il ruolo di
poeta piu giovane, che cerca il nconoscimento da Menalca; Schmidt considera l
dorn finali come attestazioni del meriti di quel particolare canto che ciascuno di
essi ha appena eseguito solo il dono di Menalca a Mopso avrebbe il valore di
nconoscimento come poeta bucolico (e dunque di miziazione), non il dono di
Mopso a Menalca, perche Menalca e glä autoritä poetica riconosciuta Ma forse
la condizione di superioritä di Menalca rispetto a Mopso non va soprawalutata
giä l primi versi suggeriscono sostanziale equivalenza di valore tra l due, e nel

corso dell'ecloga lodi e riconoscimenti reciproci tendono a consohdare una sen-
sazione di equihbrio che si nconferma alia fine nello scambio dei dorn (siiruli ai
dorn reciproci alia fine del sesto idtllio di Teocrito), che sono di fatto un reciproco
nconoscimento dl pienezza di valore. Sarebbe probabilmente sbagliato voler cer-
care corrispondenze nette, che si estendano per l'intera ecloga, tra l due canton
virgihani e l due canton delle Talisie. Come emerge anche dalle anahsi dl
Schmidt, Vtrgiho suggerisce corrispondenze sfumate e in parte contrastanti ma il
fatto che nel finale il cantore appena identificato come Virgilio riceva in dono un
bastone che richiama evidentemente il bastone ricevuto da Simichida-Teocrito e

eloquente segno che in questo punto Virgilio vuole identificarsi con Teocrito
14 La connessione tra questi due passi come luogo centrale del libro, come

"proemio al mezzo" in cui l'autore infrange la finzione bucohca e presenta al let-
tore il suo programma letterario, b segnalata da E. Courtney, "Vergil's Sixth
Eclogue", in QUCC 34,1 63) (1990), 99 s



282 MARIO CITRONI

"in contiguitä" col prima che apre l'ecloga successiva, sancisce
la coscienza del poeta di essersi meritato il riconoscimento di
"nuovo Teocrito", di poeta esemplare e punto di riferimento

per la poesia bucohca latina.
Nelle Georgiche incontriamo una prima professione di prioritä

al termine delle lodi dell'Italia nel secondo libro (w.173-176):

Salve, magna parens frugum, Saturma tellus,

magna virum: tibi res antiquae laudis et artem
ingredior sanctos ausus recludere fontis
Ascraeumque cano Romana per oppida carmen.

Virgilio afferma qui la propria prioritä di poeta latino nel

genere esiodeo richiamandosi, come e ben noto, alle parole con
cui Ennio nel proemio del libro settimo degli Annales si era
proclamato primo vero poeta latino (210 Sk. nos ausi reserare).

Virgilio non dice apertamente di avere, con questo suo primo
tentativo, portato a compiuta perfezione il genere esiodeo in
Roma: ma il fatto stesso di aver adottato le parole di Ennio, il
poeta che si era proclamato iniziatore della poesia a Roma e

Omero redivivo, proietta un analogo orgoglio su questi versi
solenni, intrisi di echi sacrali. Coglie perciö nel segno il
Conington che, sia pur andando un po' al di lä della lettera del

testo, cosi parafrasa il v. 176: "I am a Roman Hesiod".
La prioritä nel genere georgico e riaffermata due volte nel

terzo libro: nel monumentale proemio di apertura e nel breve

'proemio interno' che introduce alia sezione dedicata a pecore e

capre (w.289-293):

nec sum animi dubius verbis ea vincere magnum
quam sit et angustis hunc addere rebus honorem;
sed me Parnast deserta per ardua dulcis

raptat amor; tuvat ire tugis, qua nulla priorum
Castaliam molli devertitur orbita clwo.

In questo passo l'orgoglio e la gioia di salire al monte delle
Muse per una via mai ancora tentata danno al poeta la motiva-
zione necessaria per il difficile compito di conferire pregio poe-
tico a materia tan to umile: la vistosa allusione alia professione



PRIORITA E PROGRESSO ARTISTICO 283

di priorita formulata da Lucrezio nel primo libro (1, 922 ss. nec

me animi fallit quam sint obscura; sed acri / percussit thyrso laudis

spes magna meum cor / et simul incussit suavem mi in pectus amo-
rem / Musarum, quo nunc instinctus mente vigenti I avia Pieridum

peragro loca nullius ante / trita solo, iuvat integros accedere fontis...)
si coniuga con echi che vengono ancora una volta dal proemio del
settimo libro degli Annales e che suggeriscono la flducia di arrivare
alia pienezza del successo in questa impresa di pioniere (208 Sk.

Musarum scopulos: cfr. georg. 3, 291 Parnasi deserta per ardud).
La congiunzione del vanto di essere il primo e del vanto di

aver raggiunto il vertice trova piü esplicita affermazione nel

grande proemio del terzo libro. Anche qui, come nel breve

proemio interno di cui abbiamo ora detto (cfr. v.290 angustis
hunc addere rebus honorem), il poeta e fiero di saper trovare una
propria via di gloria poetica in una tematica apparentemente
poco seducente, quale e quella agricola, ma, appunto, mai ten-
tata, e che per questo poträ suscitare interesse in lettori ormai
sazi delle tematiche mitologiche consuete (georg. 3, 3-9):

cetera, quae vacuas tenuissent carmine mentes,
omnia iam vulgata: quis aut Eurysthea durum
aut inlaudati nescit Busiridis aras? 5

cui non dictus Hylas puer et Latonia Delos

Hippodameque umeroque Pelops insignis eburno,
acer equis? temptanda via est, qua me quoque possim
tollere humo victorque virum volitare per ora.

Anche qui l'ambizione di gloria si esprime con allusione a

Ennio (v.9: cfr. Enn. var. 18 Vahlen2 volito vivos per ora virum)-
Ii solenne preannunzio che immediatamente segue (w. 10-16):

primus ego in patriam mecum, modo vita supersit, 10
Aonio rediens deducam vertice Musas;
primus Idumaeas referam tibi, Mantua, palmas,
et viridi in campo templum de marmore ponam

in medio mihi Caesar erit templumque tenebit 16

si fonda su un audace progetto letterario che riguarda un'opera
al cui centro vi sarä la celebrazione del nuovo Cesare. Un'opera



284 MARIO CITRONI

che Virgilio ha giä concepito, ma la cui esecuzione viene per
ora rimandata perche occorre intanto portare a termine l'opera
presente (w.40 s.):

interea Dryadum Silvas saltusque sequamur
intactos, tua, Maecenas, haud mollia tussa

L'esaltazione sublime per il proprio personale trionfo letterario,
che sarä segnato da quell'opera futura, e che Virgilio si rappre-
senta come un grandioso trionfo della cultura italica sulla Gre-
citä (w. 17-39), ha come presupposto, intanto, il pieno successo
delle Georgiche: opera che egli designa come primo tentativo
latino nel genere esiodeo, oltre che nei due passi giä visti (2,
175 s. e 3, 291-293), anche piü oltre in questo stesso proemio,
ai giä citati 3, 40 s. saltus... intactos. Anche in questo proemio
vi e dunque compresenza di affermazione di prioritä e di affer-
mazione di pienezza di realizzazione nel genere esiodeo, perche

presupposto del futuro trionfo globale sulla cultura greca e che

intanto l'opera presente, questo primo tentativo latino nel

genere esiodeo, eguagli o superi il modello greco15.

15 II senso generale del passo era inteso bene da J CONINGTON (n ai w 10-
39)' "se i vecchi argomenti sono superati, egli sarä il primo a fare per Roma ciö
che Esiodo e altri hanno fatto per la Grecia Pol costruirä un tempio Dopo
essersi assicurato la fama come poeta campestre della sua terra, passerä alia cele-
brazione del trionfi del suo protettore" Vanto per l'originahtä e la novitä delle
Georgiche, il cui compimento si pone anch'esso nel futuro (un futuro cui Virgilio
guarda con ansia 3,284 fugit inreparabile tempos e vanto per l'origmalitä e la

novitä del poema progettato di cui si vagheggia il tnonfale compimento sono

compresenti nel corso del brano e non e dunque facile, ne forse possibile, segnare
un punto preciso in cui si passa da un'opera all'altra AI v. 13 si park ormai del-
Fimpresa futura (e al tempo di quell'impresa si nfensce giä, al vlO, modo vita
supersit), ma 10 credo che al v 11 il raggiungimento della cima dell'Ehcona — da
dove Virgilio porterä le Muse in Italia — alluda al felice compimento del poema
esiodeo, che appunto gh darä titolo per il trasfenmento delle Muse e per la

costruzione del tempio cioe per la compostzione dell'opera futura In tal senso
giä W WlMMEL, Kallimachos in Rom Die Nachfolge seines apologetischen Dichtens

in der Augusteerzeit, Hermes, Einzelschr 16 (Wiesbaden 1960), 177 s che lllu-
stra anche con molta chiarezza la compresenza dei rifenmenti a entrambe le opere
aiw8-9 La tesi di K BÜCHNER, m ÄEVIII A 2 (1958), 1292 s., secondo cui
l'opera annunciata attraverso l'allegoria del tempio e del trionfo sarebbero le Georgiche

Stesse, mentre a un'opera futura si riferirebbero solo l w46-48, ha trovato



PRIORITÄ e progresso artistico 285

L'impresa che Virgilio ha in programma e in cui si prospetta
il vanto di un nuovo e piü ambizioso primato (v. 10 primus ego;
v.12 primus) e certamente un poema epico di argomento sto-
rico: un genere che non si poteva certo dire intentato a Roma.
In questo caso primus sembra dunque esprimere l'eccellenza,

non la prioritä: nel senso che l'opera futura sara la prima che
farä raggiungere alia poesia romana un traguardo cosi
ambizioso16. Ma anche in questo caso si dovra intendere che il suc-
cesso eccezionale e dovuto soprattutto alia novitä della conce-
zione artistica, pur nelFambito di un genere giä trattato. II
motivo deH'originalita percorre infatti tutto il proemio, dai
versi imziali (8 temptanda via est...) alia conclusione al v.4l

consenso in S LuNDSTRÖM, "Der Eingang des Proomiums zum dritten Buche
der Georgica", in Hermes 104 (1976), 183 s ma e stata in genere giustamente
nfiutata' ai w 26-39 l rifenmenti alia materia propria dell'epica storico-celebra-
tiva sono del tutto espliciti e, soprattutto, e inequivocabile giä al v40 (interest) il
riferimento a due momenti distmti nel futuro quello della conclusione dell'opera
in corso, e quello pm lontano dell'edificazione del tempio II problema di definire
in quale punto del poema il poeta passi a riferirsi all'opera futura e stato perö
spesso eluso U. Fleischer, "Musentempel und Octavianehrung des Vergil im
Proomium zum dritten Buche der Georgica", in Hermes 88 (1960), 280 ss ha

tentato di spiegare le transiziom sfumate e sottili di questo passo attraverso l'ipo-
tesi forzata e immetodica di una stratificazione di due fasi compositive, nella

prima delle quali vi sarebbe stato riferimento alle sole Georgiche F KUNGNER,

Virgils Georgica (Zurich-Suttgart 1963), 136 s e 242 Id., Virgil [Zurich-Stutt-
gart 1967], 278 ss.), sottohneava al contrario il carattere intenzionalmente mdefi-
nito dei passaggi La lettura molto approfondita di W. WlMMEL, loc cit., concilia

qui felicemente l'analisi razionale del passaggi e la considerazione delle ambiguita
del discorso poetico virgiliano

16 L'ipotesi avanzata da L P WILKINSON, "Pindar and the Proem to the Third
Georgic", in Forschungen zur romischen Literatur Festschrifi zum 60 Geburtstag
von K Buchner II (Wiesbaden 1970), 287 e V Buchheit, Der Anspruch des

Dichters in Vergils Georgika Dichtertum und Heilsweg (Darmstadt 1972), spe-
cialm 158 s., secondo cui Virgilio qui si nfenrebbe al progetto di un epinicio, e

dunque al vanto di una pnorita nel genere, ancora sostanzialmente intentato a

Roma, dell'epinicio pindanco, non ha trovato consensi RF THOMAS, "Callima-
chus, the Victoria Berenices, and Roman Poetry", m CQ 33 (1983), 92 ss. Id
Reading Virgil and his Texts Studies in Intertextuahty [Ann Arbor 1999], 68 ss.),

e poi nel suo commento (Cambridge 1988), ha mostrato la rilevanza, in questo
proemio, delle modalita dell'epinicio (e in particolare delle modalitä callimachee

dell'epinicio), ma ritiene anch'egh che Lopera annunciata dovesse essere di genere
epico



286 MARIO CITRONI

(intactos), attraverso questo reiterato primus. A proposito del

progetto futuro non si parla di eguagliare o superare un parti-
colare modello greco, ma di una vittoria complessiva sulla cul-
tura greca, le cui insegne si trasferirebbero ormai a Roma. II
riferimento piü diretto va certo a Ennio17, che per primo aveva

preteso di aver introdotto le Muse a Roma con il suo poema
epico-storico, e la cui prestazione verrebbe ormai oscurata. Vir-
gilio nelFattribuirsi quel trionfo poetico fururo allude, come e

stato da tempo notato, alle parole con cui Lucrezio (forse rie-

cheggiando versi perduti di Ennio stesso) aveva decretato un
analogo successo a Ennio (1, 117-19, citati sopra), e si prepara
a sostituirsi a Ennio come poeta nazionale di Roma. La priorita
che Virgilio si prospetta dalla sua opera futura non sarebbe

dunque una priorita assoluta: la sua futura prestazione — per
qualitä e originalitä — oscurerä una precedente priorita, e si

sostituira ad essa.

Del resto queste dichiarazioni di priorita avevano in larga
misura carattere convenzionale: anche negli altri poeti dichia-
rarsi primus significava in realtä sostituirsi a dei predecessori
latini ritenendosi il primo 'veramente degno' di rappresentare il
genere nella sua pienezza. II poeta poteva sentirsi autentica-
mente primo' per 1'originalitä del modo in cui reinterpretava la

tradizione del genere, ma per lo piü era evidente che una
precedente tradizione latina del genere giä esisteva. Cicerone
denunciava apertamente la 'falsitä' della pretesa di Ennio di
essere primus nell'epica romana. E riteneva che egli fosse consa-
pevole del falso, che "simulasse": e secondo Cicerone Ennio
stesso ammetteva la propria "falsificazione" se tralasciava la

prima guerra punica in quanto giä trattata da Nevio, che egli
dunque riteneva di fatto un poeta degno di considerazione18.

17 Sul rapporto di questo passo con Ennio trattazione approfondita in
W. SUERBAUM, op cit. [n.4], 172 ss e cfr., per lmplicaziom piü generali,
S Hinds, op ctt. [n.3], 52-63.

18 ClC. Brut. 76 si tllum, ut simulat, contemneret, non omnia bella persequens

pnmum illud Pumcum acerrimum bellum reliquisset sed ipse diat cur id faciat
'scripsere' inquit 'alu rem vorsibus', et luculente quidem scripserunt, etiam si minus



PRIORITÄ E PROGRESSO ARTISTICO 287

Tutti i lettori sapevano che gli Annales venivano dopo le important^

esperienze di epica latina di Livio Andronico e di Nevio.
E tutti sapevano che, anche se Orazio vantava di avere per
primo introdotto a Roma lirica eolica e giambo archilocheo,
prima di Orazio vi erano perö state le saffiche e i giambi di
Catullo, e che una tradizione di poesia lirica romana greciz-
zante risaliva quanto meno a Levio, ed era stata coltivata da vari
poeti neoterici. E tutti sapevano che, prima di Properzio, sulla
via di Callimaco e di Filita si erano messi, a Roma, Catullo,
Gallo, Tibullo e, giä prima di Catullo, quella tradizione che noi
chiamiamo 'preneoterica'. Quanto alla prioritä nel genere esio-
deo che Virgilio rivendica nelle Georgiche, egli probabilmente
collocava il poema di Lucrezio, in quanto poema scientifico-
filosofico di tipo empedocleo, in un genere sostanzialmente
diverso, ma sarebbe stato piü difficile staccare dalla tradizione
esiodea gli Aratea di Cicerone e 1'Ephemeris di Varrone Atacino,
opera anch'essa largamente dipendente da quell'Arato che
Callimaco aveva celebrato come degno erede di Esiodo, e opera
che non per caso Virgilio imitava appunto nelle Georgiche. Solo
nel caso delle Bucoliche e del poema di Lucrezio probabilmente
la professione di prioritä latina nel genere corrispondeva alla
veritä storica, anche se non possiamo escludere predecessori a

noi ignoti.
Presentare le proprie opere non come il punto di arrivo di

un processo di sviluppo anteriore (quali di fatto normalmente
sono), ma come i primi esperimenti latini nel loro genere (quali
per lo piü in realtä non sono), che hanno perö raggiunto una
pienezza di perfezione, e dunque una scelta non owia, tanto
piü in quanto la diffusa idea del progresso delle arti associava

agli 'inizi' un'idea di inadeguatezza e considerava la perfezione
come il frutto di un processo di maturazione. E una scelta che

risponde a una deliberata strategia di costruzione della propria
immagine. Una strategia awiata da Ennio, e che diventerä

quam tu polite nee vero tibi ahter videri debet, qui a Naevio vel sumpsisti multa, si

fateris, vel, si negas, surripmsti.



288 MARIO CITRONI

quasi un luogo comune della poesia latina. Cercheremo ora di
capire quale immagine della storia del genere letterario che pra-
ticano, e della propria collocazione in essa, i poeti latini tra-
smettano attraverso questo modulo singolare, che non ha vera
corrispondenza nella letteratura greca.

E noto che nel modo di pensare comune della civiltä antica
la coscienza del progresso convive in tensione continuamente
irrisolta con il mito (variamente formulato) di un'etä primordiale

felice, di un'etä dell'oro rispetto alia quale vi puö essere

solo decadenza19. Qualcosa di simile awiene nel modo elleni-
stico di guardare alla tradizione letteraria greca. In essa l'autore

piü antico di cui si conservavano i testi, era considerato un
autore di grandezza superiore, ineguagliabile. Era fatto oggetto
di culto, e a lui si associava comunemente l'immagine di un
oceano da cui discendono, come corsi d'acqua derivati, tutte le

successive opere poetiche20. Omero, emblema dell'epica, era al

tempo stesso emblema dell'intera poesia greca. E anche per altri
generi il nome del poeta piü antico di cui si conservassero le

opere aveva il prestigio piü alto, cosi da rappresentare emblema-
ticamente il genere stesso: e il caso di Esiodo (considerato

spesso piü antico di Omero) per l'epica didascalica; e il caso di
Archiloco per il giambo; e il caso di Alceo e Saffo per la lirica
monodica. Orazio, con eccesso un po' scherzoso, ne fa addirit-
tura una regola generale: nella letteratura greca quanto piü
antico e un testo, tanto e migliore: Graiorum sunt antiquissima

quaeque / scripta vel optima (epist. 2, 1, 28 s.). Orazio afferma

questo principio per la poesia greca proprio nella stessa Epistola
ad Augusto in cui propugna con la massima combattivitä un'in-
terpretazione opposta, tutta 'progressiva', della storia della poe-

19 La questione k messa a fuoco con grande chiarezza, e con ricco corredo di
riferimenti testuali, da B. GaTZ, Weltalter, goldene Zeit und sinnverwandte
Vorstellungen, Spudasmata 16 (Hildesheim 1967), 144 ss.

20 Cfr. C.O. BRINK, "Ennius and the Hellenistic Worship of Homer" (art.cit.
n.4), 547-567: A. Cameron, Callimachus and his Critics (Princeton 1995), 273-
277 e, in particolare per l'immagine di Omero come Oceano, E WILLIAMS (Ed.),
Callimachus. Hymn to Apollo. A Commentary (Oxford 1978), 88 s. e 98 s.



PRIORITÄ e progresso artistico 289

sia romana, secondo un'impostazione affine a quella assunta da

Cicerone nel Brutus.
II prestigio di questi poed antichissimi, e di Omero soprat-

tutto, creava dunque una dimensione, per cosi dire, di 'eta del-
l'oro' nella visione che si aveva della tradizione poetica, ma non
era ritenuto inconciliabile con l'idea di progresso. Non mi rife-
risco qui tanto alle tradizioni su figure leggendarie di poeti-civi-
lizzatori che venivano collocate prima di Omero: la loro natura
semi-divina e dichiaratamente mitica le rendeva piü adatte a

valere come archetipi ideali, come supsxod mitici della musica e

della poetica, e dunque piü adatte a consacrare l'idea di un'eta
dell'oro dell'arte, che non a essere inserite in un credibile per-
corso di progresso. Ma anche Aristotele, che, nella Poetica, pre-
scinde da queste figure mitiche, colloca prima di Omero un
processo evolutivo che dalle prime imitazioni istintive ha fatto
nascere forme di poesia seria e di poesia comica, maturate nei

generi serio e comico quali si presentano a noi per la prima
volta in Omero, rispettivamente nei suoi poemi epici e nel Mar-
gite (4, 1448 b 20-30). Si ricostruisce dunque una fase preome-
rica della poesia greca, e in Omero, il piu antico poeta di cui si

conservano le opere, si riconosce d'altra parte il momento di
piena maturazione dell'epica, che con lui ha prodotto opere
insuperate nel loro genere, e anzi in assoluto (8, 1451 a 22-29 e

cfr. 4, 1448 b 34 s.; 23, 1459 a 30-36; 24, 1459 b 12-16). II
concetto e ripreso da Cicerone nel Brutus (71), che ritiene certa
l'esistenza di un'epica preomerica appunto in base al principio
che nihil est... simul et inventum et perfectum. All'inizio della
tradizione letteraria conservata, vi era dunque l'opera piü alta:

prima di essa vi erano solo anonimi rappresentanti di un'arte
immatura, e comunque non nota. Tragedia e commedia hanno
a loro volta una propria evoluzione, che Aristotele traccia breve-

mente (4, 1448 b 30-1449 a 31), e che ha come punto di arrivo
le forme compiute del dramma attico del V secolo. Nel caso
della tragedia, Tespi continuava a essere citato come süperbe del

genere (cfr. Hor. ars 276), o come primo canonizzatore di esso

dopo un piü antico eupsxyjp (Epigene di Sicione, o Arione di



290 MARIO CITRONI

Metimna) e dopo una serie di altri predecessori, ma di fatto il
prestigio della triade attica, giä presupposto da Aristofane e con-
sacrato a metä del IV sec. dall'edizione promossa da Licurgo,
aveva finito col respingere Tespi, e gli altri tragediografi prece-
denti a Eschilo, nella 'preistoria del genere: lo si vede chiara-

mente nella Poetica di Aristotele, in cui solo con Sofocle, che

introdusse il terzo attore e la scenografia (4, 1449 a 18 s.), la

tragedia raggiunse la forma che le consent! di realizzare piena-
mente le potenzialitä della sua natura propria (4, 1449 a 14 s.),

e nell'ars oraziana (276 ss.), ove questo traguardo si considera

raggiunto con Eschilo, in conformitä, a quanto pare, con una
'vulgata' ellenistica21. Epicarmo era comunemente considerato
l'supe-TY]«; della commedia: Piatone (Theaet. 152e) lo considerava
il culmine (axpo?) nel genere comico, in parallelo con Omero,
culmine del genere 'tragico', e da Orazio (epist. 2,1,58) vediamo
che anche nella Roma augustea Epicarmo era considerato punto
di riferimento dell'eccellenza nella commedia. In questo caso la

coincidenza in Epicarmo tra super/,c e as/.oaq trova corrispon-
denza nel fatto che Aristotele aveva ammesso che le fasi antiche
della storia del genere erano poco note, e che i primi nomi di
poeti comici di cui si avesse notizia si riferivano a una fase in cui
la commedia aveva giä le sue forme definite (5, 1449 a 38-b 4).
Le altre liste di autori eccellenti allestite nel corso del tempo
dalla critica alessandrina, o comunque costituitesi nella tradi-
zione critico-letteraria ellenistica, resero emblematici dei loro
generi (lirica, giambo, elegia ecc.) una serie di autori del passato
che di fatto divennero gli autori antichi piit letti e studiati o i

soli autori antichi letti e studiati22, e, appunto in quanto erano

21 Cfr. C.O. BRINK Horace on Poetry II (Cambridge 1971), 313 (n. a Hör.
ars 278) e Horace on Poetry III (Cambridge 1982), 207 s. (n. a Hör. epist.
2,1,163).

22 Cfr. R. Pfeifffr, History of Classical Scholarship From the Beginnings to
the End ofthe Hellenistic Age (Oxford 1968), 203-209 e specialm. 208. Ampia e

documentata trattazione sulla questione della genesi dei canoni ellenistici di
autori greci in R. NICOLAI, La storiografia nell'educazione antica (Pisa 1992),
249-339.



PRIORITA e progresso artistico 291

gli autori in cui si riconosceva che il genere aveva raggiunto il
suo xcAo<;, divennero i punti di riferimento esemplari per chiun-

que volesse realizzare opere nuove in quel genere letterario. Gli
aurori precedenti — ammesso che se ne conservasse memoria
— si rrovarono respinti nella fase evolutiva, immatura, imper-
fetta della storia del genere. E di fatto si eclissarono dall'oriz-
zonte della conoscenza dei letrori: almeno dei lettori romani.
Cio spiega come, nell'ottica di un lettore romano, la letteratura

greca potesse configurarsi, sia pur con deliberata e certo vistosa

semplificazione, come una letteratura in cui gli autori piu anti-
chi sono di regola i migliori.

I poeti romani arcaici, fin da Livio Andronico, si trovarono
cost di fronte a un sistema abbastanza definito, anche se non
rigido, di eccellenze riconosciute nel panorama della letteratura

greca del passato, in cui in primo luogo Omero, ma anche altri
tra i piu antichi autori conservati — e letti — avevano autorita
paradigmatica. La stessa produzione latina fu presto organizzata
in un sistema di eccellenze in analogia con il sistema delle eccellenze

greche. Sappiamo che Varrone, nella sua attivita di critico
e storico della letteratura latina, istituiva delle serie ristrette di
autori latini del passato considerati eccellenti nei diversi generi,
privilegiando, a quanto pare, una classificazione per triadi23.
Anche in Cicerone la letteratura latina del passato (fino ad

Accio) appare organizzata in serie per lo piu triadiche di autori
eccellenti nei diversi generi; serie spesso esplicitamente poste in
corrispondenza con analoghe liste 'canoniche' greche24. A una
serie di corrispondenze tra poeti latini del passato e poeti greci

23 Cfr. VARRO fr 40 Fun.: Titinio, Terenzio e Atta pnmeggiano ncgli JJOyj,

Trabea, Atiho e Cecilio net ttccOt]; Men 399 fr. 99 Fun.): Ceciho primeggia
negli intrecci (in arguments), Terenzio negli t)0y], Plauto nel dialogo (in sermoni-
bus).

24 La serie del tre tragici latini Ennio, Pacuvio e Accio, che ricorre anche in
orat 36, e esplicitamente posta in corrispondenza con la triade del tragici attici
in ac 1,10 e in de orat 3,26 s., ove e posta in ultenore corrispondenza con la

triade degli scultori Mirone, Pohcleto e Lisippo e con la triade dei pitton Zeusi,
Aglaofonte e Apelle. Vedi inoltre in dtv 1,23 la corrispondenza tra Ennio, Apelle
e Scopa come gli autori eccellenti in tre diverse arti e in opt gen 2 la lista delle



292 MARIO CITRONI

considerati eccellenti nei diversi generi Orazio allude come a

un sistema di valori accettato, vigente nella critica 'ufficiale'
(epist. 2, 1,51 ut critici dicunt), e ingiustamente chiuso a ogm
riconoscimento di qualitä per la letteratura contemporanea25.
Si ritiene giustamente che questo sistema di riconoscimenti di
valore ai poeti del passato di cui Orazio denuncia l'iniquitä, e

che trova notevole corrispondenza con i 'canoni' dei poeti
latini eccellenti che troviamo in Cicerone, sia da ricondurre
all'autonta di Varrone26; ed e del resto molto verosimile, anche

se non dimostrabile, che Varrone stesso desse ampio spazio alle

corrispondenze tra poeti eccellenti latini e poeti 'canonici' greci
nei diversi generi27. Ma, complessivamente, questo modo di

tre eccellenze nei tre pnncipah generi letterari latini Ennio nell'epica, Pacuvio
nella tragedia, Cecilio nella commedia In Brut 70 s e 75 la sene ascensionale
(da un'arte immatura a un'arte perfetta) degli scultori greci Canaco, Calamide,
Mirone, Policleto e posta in relazione con la serie ascensionale degli epici latini
Livio Andronico, Nevio e Ennio Livio Andronico corrisponde alla fase piü pri-
mitiva della scultura greca, Nevio alla fase rappresentata da Mirone, Ennio, m

quanto ha superato Nevio, si trova implicitamente posto al Evello di Policleto,
che rappresenta la piena maturitä nella scultura Cfr anche in ClC fr. 2 Morel-
Buchner 2 Courtney) la corrispondenza tra Terenzio e Menandro

25 Hör epist 2,1,50-89, ove si da per comunemente nconosciuta la

corrispondenza tra Ennio e Omero, tra Afranio e Menandro, tra Plauto ed Epicarmo,
e si nominano anche Livio Andronico, Nevio, Pacuvio, Accio, Cecilio, Terenzio,
Atta come autori che non e permesso criticare in quanto anch'essi inseriti nei
'canone' consacrato dei grandi della letteratura nazionale

26 Trattazione esauriente e bibhografia in C O BRINK, Horace on Poetry III
(op cit n 21), 83-97; cfr. anche H Dahlmann, Varros Schrift 'de poematis' und
die hellenistisch-römische Poetik, Akad d Wiss u d Lit in Mainz, Abhand d
Geistes- u sozialwiss Kl., 1953, 3, 141 e 146 ss.

27 C O BRINK, Horace on Poetry III, 85 (richiamandosi al suo studio "Horace
and Varro", m Varron, Entretiens Hardt 9 [op cit n 2], 182), ncorda lo spinto
nazionalistico che doveva percorrere la critica letterana di Vairone, e che poteva
indurlo a proporre tali corrispondenze, e gh studi di H DAHLMANN [nn 2 e 26]
hanno confermato che Varrone nei ricostruire le vicende della letteratura latma
era largamente influenzato dalle ricostruzioni delle vicende della letteratura greca
elaborate dalla filologia greca Ma non restano frammenti che diano sostegno a

questa pur verosimile lpotesi. Su questo punto si deve essere piü prudenti del pur
prudente Brink ll fr. 60 Fun dice (forse) che Plauto lmitö Epicarmo, certo non
che lo eguaghö, dal fr 301 Fun si puö ricavare che secondo Varrone Terenzio
superö in un punto il testo preso a modello, non che eguaghö o superö
complessivamente Menandro Sul fr 96 Fun vedi oltre n 29



PRIORITÄ e progresso artistico 293

rappresentarsi il panorama della letteratura latina del passato in
serie canoniche poste in parallelo con le serie di autori greci
riconosciuti doveva giä essere comune ben prima di Varrone.

Agli inizi del I secolo a C. si datano il canone' di Volcacio
Sedigito e il LUvoc^ di Aurelio Opillo28. Ed e notevole che
Volcacio, nello stabilire una classifica dei dieci migliori autori
comici latini fino ai suoi giorni, faccia riferimento ad ampie e

vivaci discussioni che si agitano a Roma su chi sia il poeta
comico di maggior valore, e proponga polemicamente la sua

graduatoria come la sola valida, contro opinioni diverse: egli
sembra dunque dare per scontato che organizzazione 'per
canoni' e classifiche degli autori migliori fossero al suo tempo
una modalitä assolutamente normale di guardare al patrimonio
letterario latino. La corrispondenza degli Annales di Ennio con
Ylliade, modello supremo dell'epica e giä presupposta in Luci-
lio29 e il prestigio di Ennio come poeta latino per eccellenza era

certo ben consolidato nella comune opinione colta verso la fine
del II secolo30. Probabilmente i poeti latini stessi, nel momento

28 L'opera di Volcacio si intitolava de poetis (Gell. 15,24): doveva dunque
contenere graduatorie analoghe anche in altri generi poetici. Ne faceva parte una
enumeratio di tutte le commedie di Terenzio, forse classificate secondo l'ordine
del mento artistico attribuito a ciascuna: cfr. E. COURTNEY (Ed.), The Fragmentary

Latin Poets (Oxford 1993), 88 s. e 94 s. II titolo dell'opera di Opillo (che
conteneva acrostici, ed era dunque in versi come quella di Volcacio) comporta
che comprendesse liste di autori.

29 Da LUCIL. 342 s. M., come pol da VARRO fr. 96 Fun., si ricava che gli
Annales di Ennio erano l'opera latina che veniva considerato naturale accostare
AYIliade come esempio tipico di poesis, cio£ di opera poetica continua e umtaria.
I dubbi che a quanto pare Lucilio (1189 M.) sollevava sulla legittimitä di consi-
derare Ennio alter Homerus potevano rifenrsi alia pretesa espressa dal poeta stesso
nel proemio del primo libro di esser la reincarnazione di Omero, ma probabilmente

avevano di mira anche il giudizio corrente dei contemporanei, che avallava

quella pretesa.
30 Da ClC. de orat. 1,154 si ricava che Crasso, quando era adulescentulus

(dunque intorno al 125), si esercitava, secondo una prassi corrente nell'istruzione
retorica del tempo, a ripetere con parole proprie passi di Ennio o di Gaio
Gracco: evidentemente gh autori considerati piu lllustri rispettivamente nella

poesia e nella prosa oratoria. Gli stessi due autori sono citati come i piü owi e

riconosciuti modelli nella prosa e nella poesia latina anche nel proemio del

quarto libro della Rhetonca ad Herennium (4,2). A distanza di pochi anni dalla



294 MARIO CITRONI

di accingersi a comporre le loro opere, non solo prendevano
come punto di riferimento un autore greco considerato esem-

plare in quel genere letterario, ma avevano in mente quel com-
plessivo quadro di eccellenze nei diversi generi della poesia

greca di cui erano impegnati a coprire, via via, le diverse
caselle. I poeti greci presi come punti di riferimento esemplare

erano visti come gli autori grazie ai quali un certo genere
letterario, dopo una precedente evoluzione di forme ancora immature,

aveva realizzato per la prima volta pienamente le sue

potenzialitä; coloro prima dei quali il genere ancora non esi-

steva nella sua pienezza. Essere i corrispondenti latini dei

grandi modelli greci voleva dunque dire essere coloro che per
la prima volta realizzavano nella pienezza le potenzialitä di un

genere in latino, diventando a propria volta modello per i

futuri autori latini in quello stesso genere31. Perciö Ennio, nel

proclamarsi il nuovo Omero, relegava i propri predecessori
romani in quell'ambito ancora primitivo e immaturo in cui
Aristotele, e la tradizione successiva, collocava l'epica greca
preomerica. E altri poeti latini in seguito ripeteranno la stessa

ambizione di essere, come gli exemplaria Graeca nell'ottica di
Orazio, al tempo stesso antiquissimi e optimi nel loro genere,
cioe i primi in cui il genere (in latino) e veramente maturato.
Cio comportava passare sotto silenzio i predecessori romani e

in tal modo tacitamente relegarli nelle fasi preparatorie, immature,

dell'evoluzione del genere. Un procedimento che fu del

resto attuato anche nel caso dell'unico genere interamente
latino: quando Lucilio fu riconosciuto come il canonizzatore
della satira, gli fu attribuita la qualifica al tempo stesso di

morte di Ennio si devono datare le edizioni degli Annales curate da Ottavio Lam-
padione e da Quinto Vargunteio, e le pubbliche letture degli Annales da parte di
quest'ultimo, che si tenevano, secondo SUET. gramm 2,4, davanti a un folto
pubblico.

31 II principio e affermato in modo del tutto esplicito da Plinio il Giovane
(iepist. 6,21,2) in lode di un amico che si 4 meritato il vanto dl primo poeta latino
nel genere comico aristofanesco nuper audivt Vergtlium Romanum... legentem
comoediam ad exemplar veterts comoediae scriptam, tarn bene ut esse quandoque pos-
stt exemplar.



PRIORITÄ E PROGRESSO ARTISTICO 295

inventor del genere e di modello esemplare, compiutamente
maturo, di esso, relegando nella preistoria del genere la prece-
dente satira di Ennio e la sua continuazione in Pacuvio. Ora-
zio, che da parte sua lo considera un modello superato, ci atte-
sta egli stesso in sat. 1, 10, 48 s. {...inventore minor; neque ego

illi detrahere ausim / haerentem capiti cum multa laude coronam)
che Lucilio porta in realtä ben salda sul capo la corona, sim-
bolo di eccellenza saldamente riconosciuta nel genere di cui e
1' inventor.

La visione del progresso della poesia latina che Cicerone

contrappone a quella di Ennio e solo in parte diversa, nel senso
che Cicerone valorizza le fasi precedenti al raggiungimento
della maturitä, riconosce ad esse valore autonomo. Ma anche
Cicerone vede in Ennio il compimento, il xeXot; in senso ari-
stotelico dello sviluppo del genere epico32. I valori propri delle
fasi precedenti al raggiungimento del xsXoc del genere, cost
facilmente dimenticati in questo modo di concepire la storia
della poesia, suscitano l'attenzione di Cicerone non solo per un
suo piü genuino atteggiamento di storico della cultura, ma
anche per l'esperienza che egli ha della storia dell'oratoria. II
xeXcx; in questo caso e rappresentato da Demostene, ed egli sa

quanto sia stata lunga, e gloriosa, la storia dell'oratoria greca,
prima di arrivare a quel traguardo. Ed egli sa anche quanto sia

stato lungo, e ricco di esperienze positive, il percorso attraverso
cui anche l'oratoria romana ha infine raggiunto anch'essa il suo
teXck;, il suo Demostene, con Cicerone stesso33.

Nella visione di Aristotele e certo anche di larga parte della
tradizione successiva, il principio del progresso non si applica in

32 Cfr. l passi citati sopra n.24: in essi Ennio e sempre collocato da Cicerone
in corrispondenza con poeti o artisti greci che rappresentano la piena maturitä
nel loro genere

33 Significativo in questo senso Brut. 138 quam multt enim tarn oratores com-
memorati sunt et quam diu in eorum enumeiatione versamur, cum tarnen spisse

atque vix, ut dudum ad Demosthenen et Hyperiden, sie nunc ad Antonium Cras-

sumque pervenimus nam ego sic existimo, hos oratores fuisse maximos et in his pn-
mum cum Graecorum gloria Latine dicendi copiam aequatam



296 MARIO CITRONI

realtä all'intera storia di un genere, ma solo alia sua fase lniziale:

una volta raggiunto ll xsXoq del genere, la sua obqA), non si ha
ulteriore sviluppo (per definizione), ne si ha necessariamente
decadenza. AI contrario, solo dal momento in cui un'arte, o un
genere letterario, ha sviluppato la sua maturitä, solo quando tec-
niche e procedimenti sono tali da consentire la piena realizza-
zione delle potenzialitä di quel genere, diventa possibile, agli
artisti che ne abbiano la capacitä, produrre opere perfette in
quel genere. Per Aristotele (Po. 4, 1449 a 14 ss.), con le innova-
zioni introdotte da Sofocle l'evoluzione della forma tragica si e

arrestata (ETuocuaa-ro), avendo raggiunto la pienezza della sua

natura propria (Ittsi ttjv auryjc; cpuaiv): ma egli non consi-
dera affatto conclusa con Sofocle Parte tragica. Anzi, anche il
dramma del IV secolo continua a offrirgli esempi di procedimenti

conformi alia natura propria del genere tragico, che egli

puo additare a modello, cosi come da drammi del V secolo trae
a volte anche esempi di qualitä negative, di procedimenti
difformi dalla natura propria del genere34. Anche nel De gram-

34 Esempi positivi offrono ad es Teodette in 11, 1452 a 27-29 e in 18, 1455
b 29-32, Astidamante m 14, 1453 b 33, mentre vi sono vane nserve su certi
procedimenti di Eunpide (cfr 15, 1454 a 28-32 e 1454 b 1 s 16, 1454 b 30-36,
18, 1456 a 27, 25, 1461 b 19-21) e anche di Sofocle (16, 1454 b 36 s 24, 1460
a 30-32) La sostanziale continuitä, nella visione di Aristotele, tra la produzione
tragica del V sec e quella del IV sec emerge dallo studio di G Xanthakis-Kara-
MANOS, Studies in Fourth-Century Tragedy (Athinai 1980), 18 ss II passo in cui
Aristotele afferma che la tragedia ha fermato il processo evolutivo avendo

raggiunto la sua tpucru; e molto discusso I vari tentativi di sostenere che per Aristotele

era possibile un ulteriore progresso anche dopo il raggiungimento della cpücru;

non persuadono Mi limito qui a rinviare al commento di D.W Lucas (Ed
Aristotle Poetics (Oxford 1968), 79 e 82 e a L EDELSTEIN, op cit [n 2], 123 s., nei
quali si troverä la bibhografia essenziale sul problema II confronto con espressioni
analoghe in ahn passi anstotehci (specialmente Ph 2,1, 193 a 33-b 3 e Pol 1,2,
1252 b 32-34) mostra che per Aristotele la tragedia non era ancora pienamente se

stessa fino al raggiungimento della sua tputru; (con Sofocle) e che d'altra parte, una
volta reahzzata la sua cpum? non sono possibih mutamenti ulteriori nell'assetto
fondamentale del genere Clö perö non sigmfica affatto, 10 credo, che secondo
Aristotele non fosse possibile comporre tragedie mighori di quelle di Sofocle con
Sofocle il genere ha raggiunto per la prima volta un assetto formale complessivo,
una articolazione delle sue componenti, corrispondente pienamente alia sua
natura Ma l singoli autori potranno naturalmente, a seconda delle loro capacitä



PRIORITÄ E PROGRESSO ARTISTICO 297

maticis e nel De rhetoribus di Svetonio che, come abbiamo visto
in apertura, ci attestano la continuitä nella tradizione ellenistica
e poi romana dello schema evolutivo nella considerazione delle
arti della parola, dopo una preliminare illustrazione del progre-
dire dell'arte dall'ocpxvj alla maturitä, segue la serie dei rappre-
sentanti dell'arte ormai matura, con i loro particolari meriti,
maggiori o minori, e le loro particolari caratteristiche, ma senza
che venga suggerita un'idea di decadimento.

Un comune consenso riconobbe ben presto a Ennio il
merito, che lui stesso si era arrogato, di aver portato l'epica
romana a pienezza di perfezione artistica, e analogo merito gli
fu riconosciuto per la tragedia35. A questo punto non sarebbe

stato facile per altri poeti riproporsi come 'primi' cultori latini
di questi generi, ma non si riteneva che dovesse seguirne una
decadenza, ne era preclusa la via a chi aspirasse a raggiungere,
in questi stessi generi, uno stesso livello di perfezione, come
non era preclusa, era anzi aperta, la strada del pieno successo ad

altri poeti tragici dopo Sofocle. Di fatto Pacuvio, e poi Accio
(che opera due generazioni dopo Ennio e la cui attivitä si

spinge fino al secondo decennio del I sec. a.C.), sono inseriti
con pari dignitä con Ennio in una triade canonica di eccellenze
nella tragedia latina che Cicerone, e certo una opinione cor-
rente, considerava 1'avaXoyov della grande triade dei tragici
attici36. Per la commedia la lista delle eccellenze era meno
stabile, e tanto piü ammetteva integrazioni e sostituzioni37. I vari

e delle loro personalitä, creare opere particolari diverse e di diverso valore, piü o
meno corrispondenti alla natura propria del genere.

35 Per quanto riguarda l'epica, vedi sopra nn.29 e 30. Per quanto riguarda la
tragedia, la piü antica attestazione esplicita del prestigio riconosciuto ad Ennio e

l'epigr., citato da Varrone, di quel Pompilius (p.75 Blansdorf; p.51 Courtney)
che dichiara se stesso discepolo di Pacuvio, Pacuvio discepolo dl Ennio, ed Ennio
discepolo diretto delle Muse. Per le notizie sulle rappresentazioni teatrali cfr.
H.D. JoCELYN (Ed.), The Tragedies ofEnntus (Cambridge 1967), 47 ss. Sulla for-
tuna antica di Ennio in generale cfr. H. PRINZEN, Ennius im Urteil der Antike
(Stuttgart-Weimar 1998).

36 Vedi sopra n.24.
37 Vedi sopra nn.23 e 24, e il canone di Volcacio. Un tratto abbastanza

costante e la prioritä di Cecilio. H. Dahlmann, Varros Schrift 'de poematts'



298 MARIO CITRONI

autori di poemi di tipo enniano che si susseguono fino all'etä
cesariana ed augustea, compreso forse lo stesso Cicerone, non
ritenevano certo preclusa, in via di principio, la possibilitä di
eguagliare il pater Enmus. Nel quadro che ci da Orazio nellV
pist. 2, 1 ad Augusto (50-89), i critici e il pubblico dei tradi-
zionalisti della prima etä augustea, accecati dal prestigio del

canone arcaico, guardano con aperta e faziosa ostilitä alia poe-
sia contemporanea. Ma Orazio attribuisce questo atteggia-
mento alia meschina sfiducia, nutrita di invidia, che i tradizio-
nalisti benpensanti hanno di regola verso i contemporanei,
ritenuti incapaci di cose grandi: non a un'idea di necessaria
decadenza nella letteratura dopo Ennio. A un rischio di deca-
denza i tradizionalisti avranno pensato guardando alia 'degene-
razione' dei poetae novi (appunto bollati come 'epigoni' dege-
neri)38, ma avranno ritenuto per parte loro che proseguire la
tradizione enniana (e luciliana, e acciana) significasse impe-
gnarsi a mantenere la poesia latina al livello piü elevato.

Questo sistema di valori letterari era stato in realtä messo in
crisi dal graduale affermarsi del neoterismo, che aveva fatto ad

un certo punto awertire a molti come 'immaturi', e per la

prima volta arcaici', i testi che finora erano stati riconosciuti
come emblema di compiuta perfezione. Catullo, il massimo

(op cit. n.26), 116-118, ha osservato che la priorita di Cecilio in argumentis (cioe
negh mtrecci) sancita da Varrone, e la prioritä nell'aspetto considerate piu
importante da Aristotele e dalla tradizione peripatetica, e dunque conferisce a

Cecilio una superiority sugli altri comici latini che trova riscontro nel canone dl
Volcacio e m ClC. optgen. 2 Ma non possiamo dimenticare 1 seven giudizi sullo
Stile di Cecilio in ClC. Att 7,3,10 e Brut 258. QUINT, inst 10,1,99, nel confer-
mare che i veteres apprezzavano particolarmente Cecilio, ci fa anche capire che
Eho Stilone dava la sua preferenza a Plauto. Nel canone di Volcacio Plauto e

secondo, ma stupisce la posizione molto bassa (il sesto posto) assegnata a Teren-

zio.
,8 Era probabilmente questo il senso che Cicerone dava alia qualificazione dl

vscü-repoi da lui attribuita ai poeti contemporanei alessandrmeggianti: cfr. E.
COURTNEY (Ed.), op at. [n 28], 189, con ultenore bibliografia. Non concordo
con H. DAHLMANN, Studien zu Varro 'De poetis' (op.at. n.2), 50 s., secondo cui
la canonizzazione varroniana della letteratura latina da Ennio ad Accio imphcava
un'idea dl inevitabile decadenza nel presente, trasmessa all'opinione colta cor-
rente.



PRIORITA e progresso artistico 299

rappresentante della nuova corrente, non si era proclamato
'primo', ne aveva affermato l'ambizione, che abbiamo visto soli-

tamente associata alia proclamazione di prioritä, di essere il cor-
rispondente latino di alcun autore 'canonico' greco. La sua pro-
duzione e irregolare, sperimentale, diseguale ed estrosa,

appunto perche intende contestare il sistema della letterarura
nazionale come patrimonio canonizzato di testi autorevoli e

venerabili in cui la comunitä riconosce i suoi valori.
I poeti che diverranno amici di Mecenate awertono il biso-

gno, e la responsabilitä, di superare l'atteggiamento di sfida

proprio della poetica catulliana, e di proporre al pubblico
romano una nuova serie di opere che possano, in ciascun

genere letterario, sostenere nuovamente il confronto con gli
autori greci canonici', rispondendo al tempo stesso alle esi-

genze del gusto piü moderno. La coscienza di questo movi-
mento poetico di rappresentare un progresso nell'arte e testi-
moniata nel modo piü aperto da Orazio. Per contestare
l'eccellenza attribuita ai rappresentanti del canone arcaico, Orazio

riapplica il principio del progresso su una scala temporale
molto piü lunga. Gli autori arcaici considerati canonici' non
sono piü il punto di arrivo del progresso, il -reAo<; in cui si

ferma l'evoluzione dei generi che essi hanno coltivati. Essi stessi

vengono invece proiettati nell'etä dell'immaturita dell'arte poetica,

diventano parte di un percorso di progresso molto piü
lungo, che a mala pena si puo considerare compiuto nel pre-
sente {epist. 2, 1, 159 s. in longum tarnen aevum \ manserunt
hodieque manent vestigia ruris). Orazio giudica lo stile di Luci-
lio piü curato di quello dei poeti latini che lo avevano prece-
duto (limatior... quam... poetarum seniorum turbo), ma ritiene
che Lucilio stesso, se vivesse oggi, dedicherebbe un impegno
incomparabilmente superiore nell'elaborazione dello stile {sat.

1, 10, 64 ss-)- Si riscopre cost quel principio del lento progre-
dire delle arti della parola fino all'etä contemporanea che pre-
siedeva la storia dell'eloquenza nel Brutus, ma che Cicerone

non applicava alia poetica, per la quale riconosceva il consegui-
mento della compiuta maturitä fin dal tempo di Ennio.



300 MARIO CITRONI

In Orazio, e anche nelle denunce della durezza e rigiditä
delia poesia arcaica da parte degli elegiaci, la coscienza di rap-
presentare un progresso si esprime in modo esplicito, e anzi

polemico e combattivo. E viene alio scoperto il principio su cui
si poggia questo progresso: l'assimilazione progressivamente
piü profonda e compiuta della lezione artistica dei grandi
modelli greci39. Giä il momento di inizio 'assoluto' della lette-
ratura latina veniva fatto coincidere, artificialmente, col

momento in cui, col primo dramma 'regolare' di Livio Andro-
nico, le forme espressive italiche (giä remotamente influenzate
dalla cultura greca) si erano adeguate alle forme canoniche dei

generi letterari greci: tutto ciö che precedeva questo adegua-
mento veniva respinto nella preistoria della poesia. Da Ennio in
poi, ogni 'nuovo inizio' nei diversi generi della letteratura ripre-
senta in certo senso, come abbiamo visto, questa situazione
archetipica: una assunzione che si presume piu compiuta, piü
consapevole, piü matura della lezione di un modello greco, e

l'accantonamento, tacito o esplicito, nella preistoria del genere
degli eventuali predecessori latini in quello stesso genere.

La coscienza di progresso dei poeti mecenatiani si esprime
anche nel fatto stesso di sentirsi impegnati a proporre un 'nuovo
canone' che comprenda anche generi nuovi, in rapporto con le

nuove domande cui la poesia moderna deve rispondere, ancora
una volta in relazione a un nuovo, piü consapevole confronto
con gli exemplaria Graeca. Dopo Catullo, dopo che il neoteri-
smo ha definitivamente insegnato ad ascoltare in modo diverso
la voce della poesia ellenistica, il nuovo canone' dovrä compren-
dere i generi che esprimono la soggettivitä individuale: e dunque
la lirica, e i generi minori ellenistici (bucolica, elegia d'amore,
epigramma), che sono inoltre emblematici del nuovo senso, piü

39 Che le proclamazioni di prioritä dei poeti latini siano ogni volta procla-
mazioni dl una pretesa "epifania di influenza greca" all'interno dl una cultura let-
teraria che in realtä e fin dall'inizio largamente ellenizzata & un punto giä messo
ottimamente a fuoco da S HINDS, op at. [n.3], 52 ss., il quale osserva anche giu-
stamente (55) che ogni proclamazione di prioritä b al tempo stesso proclama-
zione della arcaicitä dei predecessori.



PRIORITA e progresso artistico 301

raffinato ed elegante, della forma artistica. Questo progetto let-
terario va prendendo corpo gia al tempo del primo libro delle
Satire di Orazio (cfr. sat. 1, 10, 40 ss.), quando si ritiene di avere

gia nuovi rappresentanti 'moderni' per la satira (con Orazio), per
l'epica (con Vario, cui poi naturalmente subentrerä Virgilio), per
la commedia (con Fundanio), per la tragedia (con Asinio Pol-

lione, cui poi si aggiungeranno Vario e Ovidio).40
La prospettiva storica in cui i poeti di questa cerchia si col-

locano rispetto ai rappresentanti del canone arcaico e quella di
un progresso di lunga durata di cui sentono di essere il corona-
mento attuale. Tale e il modo in cui Orazio presenta il suo
ruolo nei confronti di Lucilio; tale era certo il modo di sentire
di Virgilio nei confronti di Ennio. In entrambi i casi un poeta
augusteo sente di dovere, e di potere, sostituire una grande,
autorevole figura del canone arcaico. Ma per i generi in cui a

Roma non vi erano stati autori di riconosciuto prestigio, collo-
cati nei canone delle eccellenze riconosciute, essi ripropongono
quel taglio rispetto alia tradizione latina precedente che gia
Ennio aveva operato nei confronti dei propri predecessori
latini: relegando tacitamente i predecessori romani in un
ambito ancora primitivo e immaturo del genere, si presentano
come coloro che per primi ne hanno dato una realizzazione

compiuta, e dunque, al tempo stesso come gli iniziatori e i
rappresentanti compiuti, e a loro volta come modelli emblematici

per i futuri cultori latini dello stesso genere letterario, con lo

stesso prestigio di quei Graiorum scripta, che, pur avendo avuto
alle spalle una tradizione precedente, erano considerati, agli
occhi dei posteri, al tempo stesso antiquissima e optima.

40 II passo e stato letto in questa chiave da M. LABATE, "Forme della lettera-

tura, immagini del mondo: da Catullo a Ovidio", in Storia di Roma, a cura di A.
SCHIAVONE, II: Limpero mediterraneo, 1: La repubbhca imperiale (Torino 1990),
952, nei quadro di una serie di osservaziom importanti sull'organizzazione e il
significato del canone' del generi poetici m etä ciceroniana e augustea. Cfr.
anche M. ClTRONI, Poesia e lettort in Roma antica. Forme della comunicazione let-

teraria (Roma-Bari 1995), 214 s. e Id., "Percezioni dl classicitä nella letteratura
latina", m Che cost il classicismo?, a cura di R. CARDINI e M. REGOLIOSI (Roma
1998), 28-30.



302 MARIO CITRONI

Abbiamo gia detto che l'idea aristotelica di progresso dei

generi poetici verso un teAcx;, nonostante le analogie con l'evo-
luzione biologica, non comporta che al momento della matu-
ritä segua un processo di decadenza, o almeno non determina
quando una decadenza debba cominciare: anzi, il raggiungi-
mento del teAoc; e condizione perche in quel genere si possano
produrre opere perfette. Di fatto, nella cultura greca, a partire
almeno dal II sec. a.C., alcune correnti cosiddette classicistiche
cominciarono a considerare l'etä ellenistica come un'etä di
decadenza soprattutto nelle arti, nell'oratoria, nella storiografia,
rispetto alia produzione precedente, canonizzata come esem-
plare41. A Roma, mentre il consolidarsi del canone arcaico non
sembra aver suscitato, come abbiamo detto, un senso di neces-
saria decadenza, di epigonismo, il rapido consolidarsi del

nuovo canone augusteo fu invece seguito dal drammatico
aprirsi di una coscienza epigonale nelle generazioni di poeti
immediatamente successive. A partire dalla poesia ovidiana del-
l'esilio, e nella prosa a partire dall'opera di Seneca il Vecchio, si

comincia a guardare all'etä augustea (e cesariana per l'oratoria)
come a un paradiso perduto e forse irrecuperabile42. E a questo
punto che, per giustificare una inferioritä che si presume irri-
mediabile, la teoria del progresso viene riproposta da piit parti
come una teoria che comporta necessariamente, come nella
realtä biologica, il decadimento dopo la maturita43. Nella cri-
tica del secondo Novecento si e affermata lentamente, ma

41 Su questo complesso fenomeno resta fondamentale il volume Le classicisme h
Rome aux 1"' Steeles avant et apres J.-C., Entretiens Hardt 25 (Vandoeuvres—Geneve
1979).

42 Sugli inizi di una coscienza epigonale giä verso la fine dell'etä augustea mi
permetto dl rinviare a quanto ho scritto in M. ClTRONI, "Produzione letterana e

forme del potere. Gli scrittori latini nel I secolo dell'Impero", in Storia dt Roma,
a cura di A. SCHIAVONE, II: L'impero mediterraneo, 3: La cultura e l'impero
(Torino 1992), 383 ss.

43 Cfr. K. HELDMANN, Antike Theorien über Entwicklung und Verfall der
Redekunst, Zetemata 77 (München 1982), 60 ss.; G. WILLIAMS, Change and
Decline. Roman Literature m the Early Empire (Berkeley—Los Angeles—London
1978), 7 ss.



PRIORITA E PROGRESSO ARTISTICO 303

ormai solidamente, la consapevolezza che proprio in questa
coscienza epigonale vi e la fönte di molti aspetti artisticamente
innovativi e originali della produzione letteraria latina della

prima etä imperiale, di quello che e stato a volte definito come
il manierismo di questa letteratura: fenomeno complesso, vera
testimonianza, e fecondo frutto artistico, della coscienza epigonale

della letteratura postaugustea. Non e tema che possa essere

trattato in sintesi. Mi limitero a poche notazioni, sulla linea dei
temi seguiti fin qui.

II genere cui in primo luogo lo schema evolutivo fu appli-
cato cosi da contemplare una fase di decadenza nel presente e

l'oratoria: gia Cicerone intravedeva la fine dell'eloquenza dopo
il culmine rappresentato da lui stesso {Brut. 22; Tusc. 2, 5).
Non e un caso: la decadenza non era implicita nell'applicazione
del principio evolutivo in se: ma per l'eloquenza interveniva un
fattore esterno, di natura politica, di importanza determinante.
E anzi, parte importante del senso di epigonismo dell'intera
cultura postaugustea e legata al senso acuto e tormentoso della
decadenza dell'oratoria. A lungo la cultura romana fatichera a

uscire dal quadro dei valori etico-politici rappresentati dal pas-
sato repubblicano, e continuerä a cogliere una stretta connes-
sione tra il prestigio artistico della grande poesia augustea e il
prestigio politico di quell'etä, considerata come un momento
irripetibile di consociazione del principato con un margine di
residua libertas politica.

Ma naturalmente lo straordinario prestigio artistico dei mag-
giori poeti augustei poteva risultare di per se scoraggiante. Di
fatto, dopo Augusto la letteratura romana si sentirä per la

prima volta veramente sicura di possedere un canone di autori
eccellenti pienamente degni di sostenere il confronto con i

grandi modelli greci. Lo si riconosce in un fenomeno impres-
sionante, che solo in anni recenti e stato messo in luce44: da

44 R. MAYER, "Neronian Classicism", in AJPh 103 (1982), 310 ss. lo nota per
l poeti neroniani, ma M. LABATE, in op.cit. [n.40], 960 ss., ha giustamente evi-
denziato che giä Ovidio nella sua produzione elegiaca si pone in una lignee tutta



304 MARIO CITRONI

Ovidio in poi i poeti latini di norma non si richiameranno piü
a un modello greco come loro principale punto di riferimento
nel genere letterario, ma a un modello latino dell'etä augustea
(o cesariana per l'epigramma e, naturalmente, per l'oratoria).

Si cercano ancora degli spazi in cui potersi dire 'primi', ma
sono spazi marginali, o impervi. Giä verso la fine dell'etä augustea

alcuni poeti cercano di scrivere Urica pindarica, genere in
cui Orazio non si era cimentato ritenendolo troppo rischioso
(cfr. carm. 4, 2 e epist. 1, 3, 9-11). Fedro poträ vantarsi (2 epil.
8) di essere il primo Esopo latino. Manilio (3, 1 ss. e cfr. 2, 49
ss.) e fiero di aver addirittura trovato un genere mai tentato
neanche in Grecia. Un amico di Plinio il Giovane {epist. 6,21;
e vd. sopra n.31) ha scritto una commedia alia maniera di Ari-
stofane, e Plinio si complimenta perche la fedeltä con cui ha

interpretato il modello greco farä di lui il modello per i futuri
autori latini che volessero cimentarsi un giorno nello stesso

genere. In quel genere lo spazio era ancora vuoto: si doveva

ancora creare un exemplar latino.
Pur teorizzando la ricerca di questi residui spazi 'disponibili',

la produzione poetica si mantiene a lungo sulle linee dei generi
giä coltivati dai poeti di riconosciuta eccellenza dell'etä augustea

accettando un confronto che e giudicato in via di principio
impari, ma in cui la stessa presunta inevitabilitä della sconfitta
induce una serie di reazioni artistiche di imprevedibile origina-
litä e impegnate reazioni di contestazione.

La cultura pagana postaugustea non avrä invece la forza di
imporre alla coscienza della cultura romana un nuovo canone
di opere riconosciute come eccellenti nei diversi generi letterari.
Non avrä la forza di sostituire quel canone augusteo che una
generazione di poeti fiduciosa di rappresentare un progresso
aveva voluto e saputo imporre in sostituzione di un precedente
canone autorevole e consolidato.

romana che discende da Gallo, e non rivendica la qualifica di 'Callimaco
Romano' pur avendo di fatto dato a Roma, con 1 Fasti, un vero corrispondente
degli Attia.



DISCUSSION

F. Paschoud: La communication de M. Citroni debouchant
sur diverses problematiques qui me sont plus familieres, eile me

suggere les reflexions suivantes:
1) Ä propos d'Horace et de sa conviction que le summum de

la perfection n'est pas encore atteint. Philologues et critiques,
journalistes et politiciens de Fan 2000 pourraient s'inspirer de
la sagesse d'Horace. On se gausse aujourd'hui des naivetes et
des certitudes des positivistes d'il y a un siecle, on condamne
avec pharisai'sme des sensibilites d'il y a soixante ans avec une
assurance fondee sur la conviction implicite qu'on juge de tout
plus sainement aujourd'hui, selon des criteres echappant ä

toute critique et destines apparemment ä ne plus changer. II y
a la un etrange refus de prendre conscience du TtavTa pet. Dans

cinquante ou cent ans, nos descendants riront ou s'indigneront
de nos goüts et de nos sensibilites comme nous le faisons ä

l'egard de ceux qui nous ont precedes.
2) Le sentiment d'une decadence se manifeste dans le

domaine politique et moral encore plus tot que dans celui de la

litterature. Salluste reve de l'äge d'or d'avant 146 av. J.-C.;
Tacite considere le regime imperial comme un pis-aller, dans

un environnement trop deletere desormais pour que les

anciennes institutions republicaines puissent y subsister. Un
renversement se produit cependant avec Constantin et l'avene-

ment de l'Empire chretien. L'etablissement de la monarchie

augusteenne, qui precede de peu l'incarnation du Christ, est
consideree comme un progres decisif voulu par la Providence,
la christianisation de l'Empire comme une etape essentielle
dans l'histoire du salut.

3) Mario Citroni limite sagement sa consideration finale ä la

"cultura pagana postaugustea", car un renversement identique se



306 DISCUSSION

produit dans le domaine litteraire. Si, dans un premier temps,
les chretiens rejettent comme instruments du diable la poesie et
la rhetorique, des Lactance, ils apprennent ä en exploiter plei-
nement les ressources pour la defense et l'illustration de la foi.
Les grands maitres de la prose et de la poesie chretiennes de

l'Antiquite tardive n'ont plus aucun complexe face aux clas-

siques latins, car ils ont la conviction de sublimer les formes tra-
ditionnelles qu'ils reprennent et adaptent ä leurs besoins en les

mettant desormais au service non plus des mensonges honteux
du paganisme, mais bien des verites eternelles de l'Evangile. Ces

ecrivains, qu'on a longtemps consideres comme des represen-
tants typiques de ce qu'on designait comme la decadence du
Bas-Empire, n'ont eux-memes jamais eu le sentiment d'etre
inferieurs ä leurs predecesseurs. Bien au contraire, on peut dire

que, mutatis mutandis, ils se sont conqus eux-memes comme
porteurs d'un renouvellement aussi decisif que celui qu'ont eu
conscience d'accomplir les ecrivains de l'epoque de Ciceron et
d'Auguste.

M. Citroni: Ringrazio M. Paschoud per le riflessioni che ha
dedicato al mio intervento. Quanto al punto 1), ci sarebbe solo
da osservare che Orazio, pur affermando con chiarezza e con
energia un principio evolutivo — e dunque una relativizzazione
dei valori — in letteratura, e in veritä alquanto intollerante
verso gli autori del passato. Ma gli va riconosciuta una circo-
stanza attenuante: l'eccessiva enfasi sulla loro esemplaritä da

parte della 'critica ufficiale' richiedeva una reazione combattiva
in chi voleva ottenere un riconoscimento di valore anche alia

produzione contemporanea.
Quanto al punto 2) vorrei ricordare che all'interno della cul-

tura profana il senso di decadenza non era del tutto generaliz-
zaro: Tacito stesso, che pure awerte in modo particolarmente
acuto il rimpianto per il decadimento etico e civile di Roma,
reagisce pero con vivacitä a quelli che gli appaiono come vieti
luoghi comuni sulla decadenza. Sul piano della cultura e dell'o-
ratoria reagisce dando voce al personaggio di Apro nel Dialogus,



PRIORITÄ E PROGRESSO ARTISTICO 307

sul piano della morale e dei costumi reagisce in propria persona
in ann. 3, 55.

A. Barchiesi: Questa esposizione promette importand risul-
tati anche nell'analisi di singoli testi che qui non hanno potuto
per motivi di spazio essere analizzati in dettaglio. Penso soprat-
tutto AXEpistola ad Augusto di Orazio e alia sua continuitä e

discondnuitä con il Brutus, e alla discussione oraziana di Alceo
e Saffo come continuatori di Archiloco in epist. 1,19.

M. Citroni: Naturalmente in questa sede mi sono dovuto
limitare all'esame dei soli passi in cui i poeti latini si professano

primi nel loro genere, sviluppando alcune considerazioni sulla
dinamica dei processi letterari che queste dichiarazioni sem-
brano presupporre: ma non ho potuto analizzare nella sua inte-
rezza il problema di come i poeti latini, e piü in generale la cul-

tura antica, si rappresentano i processi evolutivi nella letteratura
e nelle arti. E una tematica di cui mi sto ora occupando.

Una lettura in parallelo del Brutus e dei componimenti di
tematica letteraria di Orazio suscita in effetti continui spunti di
riflessione. La notissima considerazione di Orazio sat. 1, 10, 64

ss. (cui ho fatto riferimento anche nella mia relazione), secondo

cui Lucilio era piit curato dei suoi predecessori nello Stile, ma se

vivesse ora sarebbe di gran lunga piü curato, trova preciso
riscontro in ciö che Cicerone dice a proposito di Tucidide in
Brut. 288 Ipse... Thucydides si posterius fiiisset, multo maturior
fiiisset et mitior ed anche in ciö che Cicerone dice di Catone in
Brut. 68: gli mancano solo quelle qualitä che al suo tempo
Parte oratoria non aveva ancora elaborato, e che dunque allora

nessuno poteva avere (mentre, evidentemente, egli le avrebbe

avute se solo fosse vissuto dopo che esse erano state elaborate).

E. Fantham-. Thank you for a most helpful elucidation of
the key subjective poetic texts, which brought out well the
ostensible contradictions of the primus ego motif. I have only a

minor disagreement with part of your larger critical context.



308 DISCUSSION

As you noted (pp. 291s., 297), Cicero's attempts to synthesize
a continuous comparative literary history use the Greek literary

record as a kind of template, against which he matches

Latin counterparts, noting the lack as yet (adhuc: de orat. 2.55;
leg. 1.7) of Roman equivalents, especially in historical writing
and philosophy (Tusc. 1.5-6; 2.5-6). In his incidental literary-
historical comments he affirms the possibility of plurality and

diversity of excellence in each genre {de orat. 3.27-29, using
Greek and Roman tragedy as analogy for oratory). But when

we turn back to the personal claims of our Roman poets there
is no plurality. Primus means also solus, as if only one artist
could occupy the akme. As we have been seeing in previous
discussions, literary history after the fact, written by critics,
inevitably shifts perspective from the literary history proposed
by the poets. Where I would like to differ from you is in your
statement that Cicero assesses Ennius as having reached
perfection (p. 295) in the genre of epic, rather then the highest
level so far achieved.

M. Citroni: Ennio rappresenta per Cicerone la piena matu-
razione dell'epica: lo si deduce dai passi del Brutus (70 e 75) in
cui Ennio rappresenta una fase di ulteriore perfezionamento
nell'arte poetica dopo Nevio (e dopo Livio Andronico). Poiche
Cicerone aveva posto Nevio in parallelo con Mirone, e poiche
Mirone rappresenta per Cicerone la fase immediatamente pre-
cedente alia compiuta perfezione dell'arte realizzata da Poli-
cleto, Ennio, in quanto fase piü progredita rispetto a Nevio-
Mirone, rappresenta la fase di piena maturazione, in parallelo
con Policleto. E del resto Cicerone pone spesso Ennio in corri-
spondenza con Omero.

E. Fantham: But the highest level of three successive artists is

only relative: it need not imply perfection, excellence, akme,
and the comparison between Ennius and Homer rests chiefly
on their roles as founders of epic, whose predecessors, as you
say, can be relegated to prehistory and forgotten. On Ennius



PRIORITA e progresso artistico 309

compare the reservations implicit in opt.gen. 2: let Ennius be

summus in epic, si cui videtur.

M. Citroni: Le osservazioni molto pertinenti di Elaine
Fantham mi danno Popportunita di chiarire meglio il mio pen-
siero su questo punto importante. Quando dico che per Cicerone

l'arte poetica a Roma aveva raggiunto la perfezione con
Ennio non intendo dire che Ennio fosse per Cicerone il poeta
perfetto, il poeta ideale, alia stregua di quell'oratore ideale che

Cicerone delinea nell' Orator, e dunque non intendo dire che

Ennio e per Cicerone un poeta insuperabile per principio. Ho
detto, anzi, nella mia relazione che secondo me per Cicerone

non vi era necessariamente decadenza dopo Ennio, che era

aperto lo spazio per altre eccellenze, e che nella tragedia di fatto
fu riconosciuta l'eccellenza — dopo Ennio — a Pacuvio e poi
ad Accio, ciascuno dei quali, come ha ricordato opportuna-
mente anche Elaine Fantham, poteva, a seconda dei giudizi,
essere preferito a Ennio come poeta tragico. Secondo me Ennio
e per Cicerone 1'autore con cui Parte epica e tragica romana ha

raggiunto la sua maturita nel senso che non ha piü carenze con-
nesse con uno sviluppo ancora incompleto. Grazie al perfezio-
namento che Ennio ha recato all'arte poetica, per la prima volta
con Ennio e diventato possibile scrivere epica e tragedia com-
pletamente matura. Cost per Aristotele con Sofocle Parte

tragica ha completato la sua maturazione, ma cid non comporta
che ogni tragedia di Sofocle sia perfetta, ne, probabilmente, che

altri poeti dopo Sofocle non possano scrivere tragedie migliori.
Anche nella scultura, secondo Cicerone, come abbiamo visto,
le opere di Policleto sono plane perfecta, sono del tutto prive
delle carenze legate a un incompleto sviluppo dell'arte. Con
Policleto Parte era matura, ma da Brut. 296 si ricava che Cicerone

considerava Lisippo un artista superiore a Policleto. Que-
ste considerazioni hanno rilevanza anche con la prima osserva-
zione, molto giusta, di Elaine Fantham: e vero che chi si

proclama 'il primo' si proclama anche 'il solo' poeta compiuto
in quel genere: ma appunto, io credo, 'il solo fmo ad ora'. Altri



310 DISCUSSION

potranno aggiungersi, e affiancarsi a lui realizzando diversa-

mente le potenzialitä del genere: ma nella sua ottica, in futuro,
nessuno poträ dirsi primus. In realtä poträ farlo, e lo farä, se

pretenderä che il predecessore non avesse ancora raggiunto un
livedo di arte veramente matura.

J. P. Schwindt: Das Phänomen der relativen Höhepunkte
lateinischer Literatur (Beispiel: die Epiker oder der Redner
Cato im Brutus) führt mich wiederum auf unsere geschichts-
theoretische Grundfrage, ob und wie Literatur und Geschichte
koinzidieren können. Gibt es eine wissenschaftlich objektivierbare

Interaktion von Literatur und Geschichte, ohne dass

entweder die Literatur völlig geschichtlich oder die Geschichte
literarisch wird? Wenn Sie darauf hinweisen, dass Catull noch
über ein relativ bescheidenes Inventar verfügt, seine Erstmaligkeit

herauszustreichen, möchte ich zu bedenken geben, ob es

nicht ein präsenzästhetischer, antihistorischer Impuls ist, der
die diskursive Erörterung historischer Phänomene bei den
Neoterikern verhindert hat. Catull ist eines der konsequentesten

Beispiele für den Affront der Literatur gegen die
Geschichte und zugleich das schlagendste Zeugnis für das

Vorhandensein einer immanenten Literaturgeschichte: Diese
präsentiert sich freilich nicht mehr (ich sage nicht: noch nicht) in
expliziter Rede über die zeitliche Einordnung der Literatur,
sondern im Modus einer zeitlichen Verfassung, die Teil des

literarischen Ereignisses ist.

M. Citroni: Lei ha definito e qualificato in modo molto effi-
cace la resistenza di Catullo verso l'assunzione di prese di posi-
zione discorsive sulla sua collocazione nella tradizione letteraria
e ha giustamente affermato il carattere propriamente immanente

delle sue affermazioni di valenza storico-letteraria. La
dichiarazione di prioritä nei poeti latini e di norma la dichiara-
zione di essere "il primo vero interprete latino" di un modello

greco riconosciuto esemplare nel genere poetico affrontato. In
Catullo non solo mancano esplicite dichiarazioni 'discorsive' di



PRIOR1TÄ e progresso artistico 311

priorita, ma manca anche l'atto letterario di assunzione pro-
grammatica (attraverso procedimenti allusivi) di un modello

greco canonico che definisca con nettezza il genere in cui l'o-
pera si colloca. Catullo, al contrario, si richiama a una varietä
di punti di riferimento diversi nella poesia greca: Archiloco,
Saffo, Callimaco, i quali presiedono a momenti e aspetti diversi
di una produzione di fatto varia, imprevedibile, visrosamente

'irregolare'. Questo modo di procedere e una contesrazione 'in
atto' (non esplicitata in forma discorsiva) della concezione tra-
dizionale che vede la produzione lerteraria come un insieme
canonizzato di opere considerate corrispondenti a un gruppo
canonico di opere greche.

A. Deremetz-, Apres une si dense er si interessante communication,

dont je vous remercie vivement, je voudrais brievement
vous demander votre opinion sur un point qui concerne une
nouvelle fois la question du Statut epistemologique de l'histoire
litteraire immanente et que je formulerai a la maniere de Paul

Veyne. Entre les analyses et les jugements d'Aristote et de la

tradition ulterieure, philosophique, rhetorique et pedagogique
dans lesquelles on peut reconnaitre l'emergence de l'histoire
litteraire comme discipline autonome, et les propos des poetes

que vous avez si bien commentes, doit-on necessairement
rechercher une coherence, voire une convergence, ou peut-on
accepter l'idee qu'ils relevent les uns et les autres de

'programmes de verite' specifiques, entre lesquels des points de

contact et des echos sont reels, mais qui n'obeissent pas aux
memes regies de production et de signification?

M. Citroni: Si tratta di un problema di fondo, cui non e

facile dare una risposta. La riflessione filosofica e sopratturto le

categorie della retorica fanno largamente parre dell'esperienza
culturale dei poeti, e anche dell'esperienza culturale del pub-
blico colto per il quale i poeti scrivono: vi e dunque certamente
una ampia base comune tra le elaborazioni sviluppate in sede

teorica nella tradizione filosofica, retorica, grammaticale e le



312 DISCUSSION

rappresentazioni mentali con cui poeti e lettori interpretano i
fenomeni culturali. Ma vi e anche sicuramente un ampio mar-
gine di specificitä propria della tradizione poetica, in termini di
immagini, linguaggio, e dunque anche di modalitä di catego-
rizzazione delFesperienza letteraria.

E.A. Schmidt-. Zu Ihrem überzeugenden Vortrag gebe ich

einige bestätigende Beobachtungen und Überlegungen.
Zu nihil simul inventum et perfectum und antiquissima quae-

que optima erinnere ich an den Kompromiss zwischen diesen
beiden Positionen bei Vellerns 1, 5: Homer und Archilochos
seien die einzigen Erfinder von Gattungen, deren Werke in der

neuen Gattung auch volkommen seien.

Properz 3, 1, 3 (primus) folgt auf Properz 2, 34 (93-94: Pro-

perz als letzter einer Reihe von Liebesdichtern).
Prima in ecl. 6 als Erstheitsanspruch: Der Leser hat inzwischen

fünf bukolische Gedichte gelesen, die erste Hälfte des

Buches. Das ist kein Anfang ("zuerst..."), sondern Bukolik im
Vollzug, in Präsenz, zu der wir jetzt erfahren, dass ihr Dichter —
Tityrus wie der gerettete Hirt von ecl. 1, zugleich das erste Wort
des Gedichtbuches — für sich den Erstheitanspruch erhebt.
Strukturell verhält sich ecl. 6 zu den Eklogen 1-5 wie Prop. 3, 1

zu dem Properzbüchern 1-2, und die 'Zentral-tTcppayft' ecl. 5

Ende und ecl. 6 Anfang entspricht dem Zentralvers des Odenzy-
klus 2, 12 des Horaz, dem Schlussvers von carm. 2, 6 vatis amici.

M. Citroni-, Ringrazio molto E.A. Schmidt per questi contri-
buti cosi pertinenti e cosi convincenti.

A. Barchiesi: Aggiungo una richiesta di commento. Dalla tua

rassegna sembra emergere come abbastanza isolato l'uso di
princeps per il Primus-Motiv in Orazio, carm. 3,30,13. Pensi
che si tratti di una scelta terminologica significativa?

M. Citroni-, Parole diverse non sono mai del tutto equivalent

sul piano espressivo, anche perche, come in questo caso,



PRIORITÄ e progresso artistico 313

potrebbero suggerire associazioni diverse. Ma in questo caso,
d'altra parte, credo che non sarebbe facile, ne forse possibile,
identificare la diversa sfumatura.

A. Kerkhecker. Hängt die Wahl von princeps bei Horaz
vielleicht mit der Metapher in deducere zusammen?

M. Citroni: Non credo: princeps ricorre infatti in Orazio in
un contesto molto simile in epist. 1, 19, 21 libera per vacuum
posui vestigia princeps, dove la metafora e diversa da quella di
carm. 3, 30, 13 (ove del resto il senso della metafora e molto
discusso). Questo passo di epist. 1,19, unito a quello del carm.
3, 30, sembra confermare l'impressione di Barchiesi di una pre-
ferenza oraziana per questa diversa scelta lessicale: ma non
saprei, ripeto, identificarne la ragione espressiva.

A. Kerkhecker: Ihre Auffassung des Anfangs der 6. Ekloge
wird, wie ich glaube, durch das Asyndeton cum canerem

bestätigt. Es scheint die Erklärung und Vorgeschichte des Erst-
heitsanspruchs einzuleiten ("Und das kam so").

St. Hinds: Your paper offers a finely detailed and superbly
integrated analysis of the many nuances which can be encoded
in a Roman poetic claim to be primus. One is impressed by the
sheer frequency of the topos of 'firstness' in Latin literature, not
just by the subtlety with which that topos is negotiated. And in
this connection perhaps an obvious point may be made. Thanks
(e.g.) to the remarks on the origins of Latin literature by Denis
Feeney in Literature and Religion at Rome. Cultures, Contexts,

and Beliefs (Cambridge 1998) in the context of a discussion of
Roman Hellenization, we have a newly sharpened appreciation
that Latin literature, so far from being merely 'secondary' to
Greek, is in reality something new, bold and unprecedented. If
I recall correctly, Feeney suggests that we should hail the
Romans as the founders or inventors of a transcultural sensibility,
instead of apologizing for their secondariness. Instead of merely



314 DISCUSSION

inaugurating another regional chapter of Hellenistic literature
in Greek, as would have been more predictable, Livius Andro-
nicus and his successors have chosen to reprocess their Greek

literary inheritance by inaugurating a system of literature in
another language entirely.

In this sense, Roman literature is something new in the
Mediterranean, and Roman writers in general have an especial

right to apply to themselves the vocabulary of 'firsrness'. Also,

more specifically, the position ofprimus is not pre-empted for
a writer in Latin as the position of —omtoc is {in a sense)

preempted in Greek, by the prior construction of Homer as the

fons et origo of all (Greek) literature.

M. Citroni: II richiamo di Hinds alia originalitä della lettera-

tura latina appunto in quanto 'latina e dawero molto oppor-
tuno in questa sede. Io ho sempre considerato bellissime — e

rivelatrici — le pagine di Alien Wisdom di Arnaldo Momigliano
che identificano la letteratura latina come caso unico di lettera-

tura 'ellenistica' scritta in una lingua diversa dal greco nella
civilta mediterranea.


	Affermazioni di priorità e coscienza di progresso artistico nei poeti latini

