Zeitschrift: Entretiens sur I'Antiquité classique
Herausgeber: Fondation Hardt pour I'étude de I'Antiquité classique
Band: 47 (2001)

Artikel: Affermazioni di priorita e coscienza di progresso artistico nei poeti latini
Autor: Citroni, Mario
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-660989

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-660989
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

VII

MARIO CITRONI

AFFERMAZIONI DI PRIORITA
E COSCIENZA DI PROGRESSO ARTIS F1CO
NEI POETT LATINI

Lidea che le arti progrediscono nel tempo ¢ generalmente
diffusa nella cultura antica. Per molte attivitd tecnico-artigianali
questo principio poteva apparire come un’ovvia evidenza empi-
rica, e dunque si capisce bene che esso si applicasse alle arti figu-
rative, in cui il momento tecnico-artigianale tendeva ad assor-
bire in sé quello creativo-espressivo. Ai nostri occhi pud
sembrare meno ovvia 'applicazione di questo principio alla poe-
sia; ma nella cultura greca (e romana) era considerato evidente
che anche le arti dell’espressione verbale fossero ‘tecniche’: e
contemplavano infatti un complesso sistema di procedimenti
metrico-musicali e retorici. Ad ogni modo, avesse o no il suo
fondamento originario nell’osservazione empirica del progresso
dei procedimenti artigianali e tecnici, il principio del progresso
anche nella poetica fu proposto da Aristotele sulla base di una
solida ragione teorica, forte della quale esso si trasmise alla suc-
cessiva poetica peripatetica e agli studi storico-letterari antichi
da essa largamente influenzati, diventando appunto un concetto
comunemente accettato. In termini aristotelici, la poesia in
generale, e ciascuno dei suoi singoli generi, hanno una natura
propria (pdoic) e, a partire da un inizio embrionale, si svilup-
pano in un processo di maturazione verso un fine (téhoc) che &
la realizzazione piena di tale natura, l'attuazione di tutte le
potenzialita del genere. Nel capitolo IV della Poetica questo



268 MARIO CITRONI

principio trova applicazione esplicita, ed ¢ possibile che esso
avesse pill evidenza nel perduto Ilepi wornzév, opera che doveva
avere almeno in parte un impianto storico-biografico: di fatto
nelle trattazioni sulle diverse arti veniva continuamente ripropo-
sto lo schema secondo cui un’arte inizia a un certo punto per
opera di un ebpetyg ed evolve gradualmente da una épy# rudi-
mentale fino a una compiuta perfezione. Nella letteratura latina
questo principio domina la storia dell’oratoria romana che Cice-
rone elabora nel Brutus, e ricorre piu volte altrove in Cicerone
in riferimento all’evoluzione dell’oratoria stessa, della poesia,
della storiografia (anche delle arti figurative: ma qui natural-
mente mi occupo solo delle arti della parola); questo stesso
principio si riconosce chiaramente sia nella sezione De gramma-
ticis che in quella De rhetoribus del De viris illustribus di Sveto-
nio, e doveva verosimilmente applicarsi anche alle altre sezioni
della stessa opera: certo al De poetis, come attestano gli echi che
ne conserviamo in Isidoro (orig. 8, 7)'. Dahlmann, che ha rico-
struito questo quadro con grande impegno e dottrina, ha dimo-
strato in modo convincente che tale schema evolutivo doveva
essere gia nel De poetis di Varrone, il quale lo derivava dalla tra-
dizione peripatetica in cui la sua opera si iscriveva?. Lautorita di

' Cfr. A. ROSTAGNI, “Il proemio di Svetonio ‘De poetis’ presso Isidoro alla
luce dell’'antica precettistica’, in Mélanges de philologie, de littérature et d’histoire
anciennes offerts & J. Marouzeau (Paris 1948), 509-523.

2 H. DAHLMANN, Studien zu Varro ‘De poetis, Akad. d. Wiss. u. d. Lit. in
Mainz, Abhand. d. Geistes- u. sozialwiss. Kl., 1962, 10, 7-27 e, in forma sinte-
tica, ID., “Zu Varros Literaturforschung, besonders in ‘De poetis™, in Varron,
Entretiens Hardt 9 (Vandoeuvres—Geneve 1963), 1-20 (= Kleine Schriften [Hil-
desheim—New York 1970], 81-98). Oltre ai testi ricordati sopra, Dahlmann cita
Cic. inv. 1,1-9 e de orat. 1,13-15 (oratoria); zme. 2,1-10 (trattatistica retorica);
HOR. ars 391 ss. (poesia); QUINT. inst. 12,10,3 ss. (pittura); 7 (scultura);
D10G.LAERT. 1,1 ss. (filosofia). La possibile presenza del motivo nel De poetis di
Aristotele & suggerita in H. DAHLMANN, Studien, 25 s. e 65 e cfr. gia A. ROSTA-
GNI, “Il dialogo aristotelico Ilepl mounzdv”, in REIC 55 (1927), 155 (= Seritti
minori, 1, Aesthetica [Torino 1955], 302). Per il principio dell'evoluzione nelle
arti in Cicerone cfr. anche, ad es., de orat. 2,51 ss.; leg. 1,6 s.; Brur. 228 (tutti
relativi alla storiografia); Bruz. 70 s. e 75 s. (relativi a arti figurative e poesia) e
cfr. A. NOVARA, Les idées romaines sur le progrés 1 (Paris 1982), 213-270. Per I'i-
dea di progresso in generale cfr. anche CIC. fin. 5,58 omnium... rerum principia



PRIORITA E PROGRESSO ARTISTICO 269

Varrone consolidd la presenza di questo concetto nella visione
romana dell’evoluzione dei fenomeni letterari.

Secondo questo principio, dunque, gli inizi di un’arte, e
anche gli inizi di un genere letterario, sono necessariamente
imperfetti. Nibil est... simul et inventum et perfectum afterma
Cicerone nel Brutus (71) a proposito delle origini dell’epica: e
questo principio egli lo adduce come un’ovvia considerazione
del buon senso.

Ma nelle numerose proclamazioni di prioritd che incon-
triamo nei poeti latini non affiora mai l'idea che dichiararsi pri-
mus, porsi all'inizio del percorso di un genere letterario, com-
porti 'ammissione che cid che si scrive sara necessariamente, o
probabilmente, o anche solo eventualmente, qualcosa di imper-
fetto. Naturalmente non possiamo aspettarci che un poeta si
presenti senz'altro come primitivo, arcaico, inadeguato. Ogni
autore, quando scrive, ¢, e sente di essere, ‘moderno. Tuttavia
proprio in Aristotele vediamo che la fierezza di un autore per la
novita e originalita della propria opera pud combinarsi col senso
di inevitabile imperfezione connesso alla priorita in base al prin-
cipio dell’evoluzione delle arti. Alla fine delle Confurazioni sofi-
stiche (183 b 18 ss.) Aristotele giustifica I'imperfezione del suo
trattato appunto in quanto esso ¢ in assoluto il primo nel suo
genere: e pressoché in tutte le arti le invenzioni originali all’ini-
zio sogliono portare poco progresso e passano facilmente inos-
servate, ma hanno il massimo di utilitd in quanto ¢ su di esse
che si fonda il successivo accrescimento (I'esempio su cui Ari-
stotele si sofferma ¢ quello della retorica: dai lenti e faticosi inizi

parva sunt, sed suis progressionibus usa augentur. Sul tema della gradualita dello
sviluppo di arti e scienze in Aristotele e nella cultura greca del IV sec. a.C. cfr. L.
EDELSTEIN, The Idea of Progress in Classical Antiquity (Baltimore 1967), 69-92 e
118-132, con gli opportuni rinvii ai molti passi pertinenti.

% Sono i posteri che individuano come ‘arcaico’ un autore, o uno stile, in
quanto ne avvertono la distanza dalla contemporaneita: S. HINDS, Allusion and
Intertext. Dynamics of Appropriation in Roman Poetry (Cambridge 1998), 55 ss.,
sottolinea opportunamente questa veritd, che ¢ ovvia ma che rischia di essere
dimenticata, illustrando il carattere innovativo della poetica degli ‘arcaici’ Livio
Andronico ed Ennio.



270 MARIO CITRONI

all’attuale perfezionamento). Aristotele ¢ molto orgoglioso del
suo merito di ebpet#g assoluto (“I'inizio ¢ la cosa pitt impor-
tante, e la pit difficile”), ma denuncia egli stesso le carenze che
inevitabilmente derivano alla sua opera da questa eccezionale
condizione di priorita. Nei poeti latini, invece, la professione di
priorita non si accompagna mai a quei toni di modestia, di ina-
deguatezza al compito, che pure rientrano anch’essi nel reperto-
rio degli atteggiamenti tipici assunti di fronte ai lettori. Nelle
loro affermazioni di prioritd non affiora mai, nemmeno subli-
minalmente, il richiamo a quel principio di senso comune,
autorevolmente confermato dalla riflessione teorica sulle arti,
secondo cui nthil est... simul et inventum et perfectum. Al con-
trario, la dichiarazione di essere I'iniziatore di un genere coin-
cide, quasi ogni volta, con la professione della coscienza di aver
conseguito la perfezione in quel genere, di rappresentarne un
culmine. Per lo pilt infatti il poeta latino, proprio nel momento
in cui si professa primus, si proclama anche come il corrispon-
dente latino di un grande autore greco che rappresenta I'eccel-
lenza nel suo genere: il poeta proclama cosi al tempo stesso la
propria posizione di iniziatore e la propria posizione di com-
piuto rappresentante del genere latino da lui praticato; sente di
essere contemporaneamente 'ebpetvc del genere e colui che lo
ha portato all'éxuy. Lidea di sviluppo, di progresso del genere
nel tempo, ¢ azzerata.

Ennio, nel proemio del VII libro degli Annales (206-210
Sk.), si presenta come un pioniere:

scripsere alii rem
vorsibus quos olim Faunei vatesque canebant

[cum] neque Musarum scopulos
nec dicti studiosus [quisquam erat] ante hunc

nos aust reserare.

Lespressione nos ausi reserare (210 Sk.) vanta I'ardimento di
un primo inizio. Audere & verbo spesso ricorrente, anzi senz’al-
tro formulare, per 'audacia intellettuale del wpétog ebperic:
nel campo degli edpfpora letterari questo verbo sard usato da



PRIORITA E PROGRESSO ARTISTICO 271

Catullo (1, 5) a proposito di Cornelio Nepote, da Virgilio a
proposito di sé stesso nelle Georgiche (2, 175) con palese allu-
sione al passo di Ennio, da Orazio a proposito di Lucilio (saz.
2,1, 62 s.) e a proposito di un giovane aspirante alla prestigiosa
qualifica di primo Pindaro latino (episz. 1, 3, 10 s.), da Manilio
(3, 1) a proposito del proprio poema astrologico. E sara usato
da Tito Livio (e forse gia dalla sua fonte Varrone) per quell’atto
di ‘audacia’ di Livio Andronico che Varrone e tutta la cultura
romana, quanto meno dopo Varrone, considerd come la vera
ebonoic del dramma latino, e anzi della letteratura latina rout
court: Livius... qui ab saturis ausus est primus argumento fabu-
lam serere (7, 2, 8). Con Nec dicti studiosus... ante hunc (209
Sk.) Ennio, nello stesso proemio del VII libro, diceva di essere
stato il primo ad intendere la natura ‘filologica’ del far poesia,
in quanto sapiente operazione sul linguaggio: dunque, ancora
una volta, si professava un pioniere. Ennio pretendeva inoltre
(206 s. Sk.) che l'uso del saturnio fosse ragione sufficiente per
collocare Nevio (e dunque anche Livio Andronico) al di fuori
della storia della poesia romana vera e propria; era dunque lui
stesso il primo poeta epico degno di essere considerato tale:
ancora una volta un pioniere. E d’altra parte, sempre nello
stesso proemio, Musarum scopulos (208 Sk.) fa pensare che
Ennio vantasse di aver raggiunto la cima del monte delle Muse:
dunque un pioniere che ha raggiunto pienamente il suo scopo.
E, soprattutto, nel grandioso scenario del proemio del I libro
Ennio si era dichiarato senz’altro come il nuovo Omero: era lui
il primo uomo in cui 'anima di Omero si fosse reincarnata?.

4 Omero rivelava a Ennio che la sua anima si era precedentemente incarnata
in un pavone (v.11 Sk.). Ennio su questo punto era probabilmente condizionato
da credenze pitagoriche che ponevano una cadenza definita di trecento anni tra
le successive reincarnazioni, e che dunque comportavano una incarnazione inter-
media tra Omero e lui, come ha dimostrato O. SKUTSCH (ed.), The Annals of Q.
Ennius (Oxford 1985), 164 s. (e cfr. ID., Studia Enniana [London 1968], 151 ss.,
gia in CPh 54 [1959], 114 ss.), che ha anche ipotizzato che la scelta del pavone
ricalcasse una tradizione (di cui mancano perd indizi concreti) in cui il pavone
era sede intermedia dell’'anima dell’eroe omerico Euforbo che si diceva si fosse
poi incarnata in Pitagora. Ma resta rilevante 'osservazione di A. GRILLI, Studi



272 MARIO CITRONI

Ennio, dunque, si propone, e si sente, come un iniziatore che
raggiunge al tempo stesso I'dxepr del genere che tratta, egua-
gliando il modello piu alto del genere nella poesia greca. Egli,
certo, col suo scripsere alii rem fa riferimento a un passato di
epica romana che sta alle sue spalle, ma il suo ¢ un riferimento
liquidatorio e arrogante (come gia pareva a Cicerone, che pur
sostanzialmente considerava giusto il vanto di Ennio)®; ¢ un
gesto che vuole azzerare quel passato, non certo rivendicare una
continuitd. Ennio non vuole essere considerato (quale lo giudi-
chera invece Cicerone nel Brutus) come il frutto maturo di uno
sviluppo organico del genere epico romano che, iniziato da
Livio Andronico, culmina in lui. Egli taglia i ponti con i pre-
decessori romani e pone invece un tramite diretto tra sé e
Omero.

Lucrezio, nell'affermare la sua prioritd nel percorso poetico
scelto, non proclama propriamente il raggiungimento di com-
piuta maturitd. Ma si dichiara comunque in diritto di aspirare
a ricevere dalla Musa una corona, che ¢ simbolo di vittoria, una
corona che assume maggior pregio appunto perché conquistata
in un settore intentato (1, 927 ss. = 4, 2 ss.):

iuvat integros accedere fontis
atque haurire iuvatque novos decerpere flores
insignemque meo capiti petere inde coronam
unde prius nulli velarint tempora Musae.

enniani (Brescia 1965), 49 s. e di W. SUERBAUM, Untersuchungen zur Selbstdar-
stellung dlterer rimischer Dichter. Livius Andronicus, Naevius, Ennius, Spudasmata
19 (Hildesheim 1968), 106 s. n.336, che la scelta di un animale comporta
comunque che Ennio non volesse riconoscere alcun altro poeta come degno di
essere considerato la reincarnazione di Omero; tanto pilt in quanto & verosimile
che fosse gia anteriore ad Ennio, e a lui nota, una tradizione greca per noi atte-
stata solo pit rardi in Antipatro di Tessalonica (o di Sidone?) Anthol.Pal. 7,75 che
vedeva in Stesicoro una reincarnazione di Omero: cfr. W. SUERBAUM, op.cit., 87-
91 e C.O. BRINK, “Ennius and the Hellenistic Worship of Homer”, in A/P 93
(1972), 556-565.
2C1C. Brut. e 75 s



PRIORITA E PROGRESSO ARTISTICO 273

Lucrezio riconosce a Ennio di essersi meritato per primo tra i
Romani una corona dalle Muse (1, 117 ss.):

Ennius ut noster cecinit, qui Primus amoeno
detulit ex Helicone perenni fronde coronam,
per gentis Italas hominum quae clara clueret

e ritiene che la propria opera, prima nel suo genere, lo abiliti ad
aspirare allo stesso successo in un diverso ambito poetico®. In
Lucrezio non c'¢ la professione di aver eguagliato il poeta greco
di pit riconosciuto prestigio nel genere letterario scelto: né ci
poteva essere. Il poeta greco di riferimento per il poema filoso-
fico-scientifico era certo Empedocle. Lucrezio esprime nei
riguardi di Empedocle, in quanto poeta, una stima che rasenta
la venerazione (1, 726-733), e che ci conferma nell’idea che egli
lo considerasse il punto di riferimento per il suo genere poetico.
Ma da Empedocle lo separava una grande differenza dottrinale
e dunque come apostolo dell’epicureismo Lucrezio non avrebbe
in alcun modo potuto professarsi ‘I'Empedocle romano™.
Orazio, nel congedo della prima raccolta delle Oz, dichiara
di avere introdotto per primo la lirica eolica nella poesia latina
e al tempo stesso chiede alla Musa di cingerlo della corona di
alloro, simbolo del suo trionfo: un trionfo che egli sa di essersi
meritato e che ¢ ragione di orgoglio per la Musa stessa, la quale
vede arricchito il suo regno di un’altra opera insigne, un’opera

¢ Cfr. anche la preghiera a Calliope nel proemio del VI libro (92 ss.): tu mihi
supremae praescripta ad candida calcis | currenti spatium praemonstra, callida Musa
! Calliope, requies hominum divomque voluptas, | te duce ut insigni capiam cum
laude coronam.

7 D. SEDLEY, Lucretius and the Transformation of Greek Wisdom (Cambridge
1998), 11 ss., nel quadro di una impegnativa dimostrazione del ruolo di Empe-
docle come punto di riferimento fondamentale di Lucrezio sul piano del genere
e della forma poetica, formula 'ipotesi che il proemio del I libro di Lucrezio
fosse riconoscibile come una “riscrittura” latina del proemio del ITepl @iozwc di
Empedocle: attraverso I'adozione di un proemio apertamente empedocleo,
Lucrezio avrebbe inteso annunciarsi come “Empedocle romano” (p.23), natural-
mente sul piano della tradizione poetica, non sul piano dottrinale. Ma ¢ solo
un’attraente ipotesi, perché il proemio dell'opera di Empedocle non si ¢ conser-
vato.



274 MARIO CITRONI

che, come ¢ stato detto nei versi precedenti, si ¢ gid conquistata
la certezza di immortalita (carm. 3, 30, 10 ss.):

dicar. ..

princeps Aeolium carmen ad Italos
deduxisse modos. sume superbiam
quaesitam meritis et mihi Delphica
lauro cinge volens, Melpomene, comam.

Anche qui dunque il poeta si presenta come un pioniere che
raggiunge il vertice supremo nel genere che coltiva. E raggiun-
gere il vertice supremo significa anche per Orazio, come per
Ennio, eguagliare i riconosciuti modelli greci del genere. Anche
in Orazio, come in Ennio, questa ambizione era affermata nel
modo pil esplicito gia nel proemio del I libro, in apertura del-
Popera. Alla fine del carm. 1, 1 Orazio esprimeva infatti come
sua massima ambizione quella di essere inserito nella lista dei
lirici di riconosciuta eccellenza (35-6 guod si me lyricis vatibus
inseres, | sublimi feriam sidera vertice): una lista, si intende, che
finora comprendeva solo poeti greci. E chiara, ed ¢ stata sem-
pre notata, la corrispondenza tra il proemio e la chiusa della
prima raccolta (corrispondenza evidenziata dall'identitd del
metro, altrove usato da Orazio, significativamente, solo nel
carme centrale della seconda raccolta): ¢ stato sempre ricono-
sciuto che nel congedo del terzo libro il poeta esprime com-
mosso compiacimento per il fatto di poter proclamare rag-
giunto quell’obiettivo che egli aveva posto come sua massima
ambizione nel proemio del primo. Pioniere della lirica in
latino, egli si & meritato un posto accanto ad Alceo e agli altri
poeti lirici riconosciuti come eccellenti ed esemplari. E I'identi-
ficazione esplicita di sé come I'Alceo latino ricorre altre volte,
come ¢ ben noto, nel corso della raccolta (1, 32; 2, 13, 26-40
e cfr. 1, 26). Analogamente, nell’episz. 1, 19 Orazio vanta di
essere stato il primo a importare nella poesia latina il genere
giambico archilocheo, e ritiene di meritare percid una corona
che senza riserve consacri la pienezza del risultato raggiunto in
questa sua impresa di pioniere (epist. 1, 19, 23 ss.):



PRIORITA E PROGRESSO ARTISTICO 275

Parios ego primus iambos
ostendi Latio, numeros animosque secutus
Archilochi, non res et agentia verba Lycamben.
ac ne me foliis ideo brevioribus ornes. ..

Properzio, in apertura del proemio del terzo libro, proclama
di essere il primo poeta latino ad addentrarsi nel bosco che
ospita 1 sacrari di Callimaco e Filita, e chiede alle ombre dei
due grandi modelli greci di indicargli il percorso in questo ter-
reno sconosciuto (3, 1, 1-6). E subito dopo proclama che il suo
verso sottile e levigato (si intende, sull’esempio di quei modelli)
gli da una fama suprema e che la Musa cui egli stesso ha dato
inizio, appunto come ebpetic (@ me nata) celebra, incoronata,
uno spettacolare trionfo (3, 1, 1 ss.):

Callimachi Manes ex Coi sacra Philitae,
In vestrum, quaeso, me sinite ire nemus.
primus ego ingredior puro de fonte sacerdos
[tala per Graios orgia ferre choros.
dicite, quo pariter carmen tenuastis in antro? 5
quove pede ingressi? quamve bibistis aquam?
ah valeat, Phoebum quicumque moratur in armis!
exactus tenul pumice versus edt,
quo me Fama levat terra sublimis, et a me
nata coronatis Musa triumphat equis. 10

Poco oltre dichiara di aver riportato quest’opera dal monte
delle Muse per una via intatta (dunque, come primo in questo
genere) e di essersi meritato grazie ad essa (come gia Orazio)
che le dee della poesia gli conferiscano mollia serta, insegne del
trionfo nella poesia elegiaca, di contro alla dura corona, propria

dellepica (3, 1,17 85.);

opus hoc de monte Sororum

detulit intacta pagina nostra via.

mollia, Pegasides, date vestro serta poetae:
non faciet capiti dura corona meo.

Il pieno successo che egli sente di aver raggiunto in questo suo
percorso di pioniere latino sui percorsi di Callimaco e di Filita, si
esprime poi nel proemio del quarto libro come identificazione di



276 MARIO CITRONI

se stesso con Callimaco: facendosi incoronare da Bacco con una
corona che significativamente egli pone a confronto con quella
di cui si era insignito Ennio, Properzio si proclama “Callimaco
romano’, e afferma cosl la sua certezza di aver eguagliato il poeta
di cui si era dichiarato il primo seguace latino (4, 1, 61 ss.):
Ennius hirsuta cingat sua dicta corona:
mi folia ex hedera porrige, Bacche, tua,

ut nostris tumefacta superbiat Umbria libris,
Umbria Romani patria Callimachi!

I passi virgiliani in cui si presenta questo motivo richiedono
in qualche caso un’analisi un poco pitt ampia, e per questo li ho
lasciati per ultimi.

Linizio della sesta ecloga pone un problema esegetico dalla
cui soluzione dipende se vi sia o non vi sia il motivo della
rivendicazione di priorita:

Prima Syracosio dignata est ludere versu

nostra neque erubuit silvas habitare Thalea.

cum canerem reges et proelia, Cynthius aurem

vellit et admonuit: pastorem, Tityre, pinguis

pascere oportet ovis, deductum dicere carmen.’ 5
nunc ego (namque super tibi erunt qui dicere laudes,

Vare, tuas cupiant et tristia condere bella)

agrestem tenui meditabor harundine Musam :
nomn Iniussa cano. ..

Gia i commentatori antichi ammettevano per prima, in aper-
tura dell’ecloga, due interpretazioni diverse: o “per prima” (e in
tal caso avremmo qui appunto rivendicazione di prioritd), o “in
un primo momento’. Questa seconda soluzione ¢ stata spesso
preferita dagli interpreti, soprattutto per la coerente scansione
delle fasi temporali: in un primo momento (1 prima) il poeta
aveva scelto la bucolica; successivamente (3 cum...) si era
cimentato con l'epica ma ne era stato distolto dal dio; ora
(6 nunc), forte di questa consacrazione (9 non iniussa cano),
torna alla bucolica®. La coerenza dei nessi temporali rischia perd

5 Questa interpretazione, accolta gia da Servio e da Filargirio, ¢ considerata
preferibile in molti dei piti importanti commenti virgiliani: ad es. Ch.G. HEYNE



PRIORITA E PROGRESSO ARTISTICO 27T

di mascherare difficolta di altro ordine che questa interpreta-
zione comporta. Uenfasi su prima sarebbe poco motivata se il
senso fosse “in un primo momento”?, mancando in realtd una
contrapposizione sostanziale tra un “prima” e un “dopo”: Virgi-
lio riconferma in realtd ogni volta, per tre volte, la sua vocazione
di poeta agreste; la temporale cum canerem reges et proelia intro-
duce la scelta diversa solo come una circostanza subito superata
dall’'ammonimento del dio che viene introdotto dalla frase prin-
cipale. E linsistenza di Virgilio, nei primi due versi, sulla
“degnazione” con cui la sua musa si risolse ad adottare registro
e temi tanto umili, vuole sottolineare la singolarita, I'anti-
conformismo di quella scelta: sarebbe dunque incongruo che ne
venisse messa in evidenza, con quell’enfatico prima in apertura,
la natura di scelta solo iniziale, provvisoria, esposta a ripensa-
menti e poi veramente confermata solo dall’autorevole ingiun-
zione del dio intervenuta successivamente. Mi pare al contrario
che I'enfasi su prima e sulla “degnazione” della musa si spieghi
convenientemente solo nel quadro del motivo della priorita:
solitamente il primus inventor ¢ orgoglioso di aver osato per
primo un atto audace per la sua stessa novita (e, come abbiamo
detto, ausus & voce ricorrente in questi contesti). In questo caso
Virgilio, in quanto inventor (ossia primo importatore a Roma)
di un’arte che si ostenta ‘minore’, vanta che la sua musa ha per
prima ‘osato’ (per cosi dire) avventurarsi su un terreno tanto

— G.Ph.E. WAGNER (London *1830; rist. Hildesheim 1968); A. FORBIGER (Leip-
zig 41872); J. CONINGTON (London °1898; rist. Hildesheim—New York 1979), il
quale perd suggerisce la possibilita di una compresenza di entrambi i significati;
J. PERRET (Paris 1961); R. COLEMAN (Cambridge 1977). Cfr. anche Fr. SkuT-
SCH, Gallus und Vergil. Aus Vergils Friihzeit, Zweiter Teil (Leipzig 1906), 128 ss.
Laltra interpretazione, gia presente nel Servio Danielino e negli scholia Veronen-
sia, e contestata in Filargirio, ¢ accolta, senza un cenno all'interpretazione alter-
nativa, da P. JAHN nel suo rifacimento del commento di Th. LADEWIG (Berlin
1915) e da W. CLAUSEN (Oxford 1994), ed ¢ linterpretazione piti spesso accolta,
o presupposta, in saggi e studi che si occupano del passo.

? Un suggerimento in questa direzione gia in K. BUCHNER, in RE VIII A 1
£1955),1219, 7l qua_le osservava che I'enfast su prima e su nostra garantisce che
Virgilio aspira al riconoscimento di primo autore bucolico latino, ma non con-
validava questa impressione di lettura con argomenti adeguati.



278 MARIO CITRONI

umile, vincendo, in nome di valori d’arte non appariscenti, ma
ben reali e di cui ¢ consapevole, quel senso di orgoglio e di ritro-
sia che avrebbe potuto distoglierla, e che aveva finora distolto la
Musa degli altri poeti, da un terreno cui era attribuito cosi poco
prestigio!'?. Lenfasi sul carattere anomalo, originale, e meditato
di questa scelta (dignata est e nec erubuit equivalgono, in questo
quadro di modestia ostentata del genere ‘minore’, a un ausa est)
richiede dunque, io credo, che si intenda prima nel senso della
“priorita” artistica di Virgilio nella bucolica®!.

Virgilio definisce qui il genere bucolico come “siracusano’,
cioe teocriteo: ma in quest'ecloga non dichiara il vanto di aver
eguagliato il modello greco. Questo vanto ¢ perd probabil-
mente suggerito alla fine dell’ecloga precedente, e dunque in

10 E.A. SCHMIDT, Poetische Reflexion. Vergils Bukolik (Miinchen 1972), 241
s., nel quadro di una meditata difesa di questa interpretazione, sottolinea giusta-
mente che la mancanza di orgoglio per 'impresa da pioniere ¢ solo apparente, e
che solo dal punto di vista di una poetica diversa da quella adottata da Virgilio
la prestazione della sua Musa pud apparire umile.

' La stessa considerazione in base alla quale ritengo di aver corroborato
questa interpretazione mi induce anche a ritenere che la temporale cum canerem
reges et proelia (v.3) non introduca un episodio successivo, in cui il poeta si
sarebbe lasciato indurre a scrivere epica (come ritengono coloro che intendono
prima nel senso di “in un primo momento”): dopo quella scelta di cui ¢ stato
enfatizzato il carattere consapevole e anticonformista, risulterebbe brusco e
immotivato il passaggio all’epica. Nei vv.3 ss. Virgilio da invece la spiegazione
di come egli ¢ arrivato, per primo, a quella importante e anomala scelta (cosi
anche K. BUCHNER, /loc.cit. [sopra n.9]). Si ¢ osservato che se Apollo apostrofa
il poeta come “pastore” e lo richiama al fatto che a lui si addicono atti e canti
da pastore, egli doveva gia in precedenza essersi qualificato come poeta buco-
lico; il tentativo epico, interrotto dal dio, si inserirebbe dunque in una carriera
di poeta pastorale iniziata prima (cosi E.A. SCHMIDT, op.cit. [n.10], 248 ss., che
intende prima come “per prima’, ma riferisce cum canerem reges et proelia a un
tentativo, che Virgilio fingerebbe di avere ora intrapreso, di celebrazione epica
di Varo). Ma forse dobbiamo attribuire alle parole del dio una valenza piu
metaforica, meno letterale. E possiamo intendere che mentre il poeta, all'inizio
della sua carriera, si cimentava nella poesia alta secondo quella che ¢ la comune,
ovvia ambizione dei cultori delle Muse, Apollo riconobbe in lui la vocazione
per un genere diverso, per i valori artistici e umani che esso rappresenta (e dun-
que, potremmo dire, riconobbe in lui la vera natura di “pastore”) e lo investi
dell'identita di pastore-poeta. Chiamandolo “pastore” il dio lo consacra poeta
pastorale.



PRIORITA E PROGRESSO ARTISTICO 279

un passo che in un certo senso si pud considerare contiguo alla
professione di priorita che apre U'ecloga sesta.

Alla fine della guinta ecloga, per una volta, Virgilio si identi-
fica in modo esplicito con uno dei suoi personaggi. Menalca,
dopo la tenzone canora con Mopso, dona al pili giovane com-
pagno la sua zampogna ricordandogli due canti che aveva com-
posti con essa: si tratta delle Bucoliche 2 e 3, identificate attra-
verso la citazione, in funzione di titolo, di una parte dei
rispettivi versi iniziali (ec/ 5, 85 ss.):

ME. Hac te nos fragili donabimus ante cicuta;
haec nos formosum Corydon ardebat Alexin),
haec eadem docuit ‘cuium pecus? an Meliboei?”.

Menalca, il personaggio che Virgilio propone qui come figura
del suo io di poeta delle Bucoliche, & un poeta-pastore maturo e
prestigioso, che trasmette simbolicamente il proprio strumento
di canto a un pastore pitt giovane (cfr. le prime parole che
Mopso rivolge a Menalca all'inizio dell’ecloga: 7u maior; tibi
me est aecum parere, Menalca), in cui egli ha riconosciuto un
compiuto erede del comune supremo maestro Dafni (vv.48 ss.).
La corrispondenza tra questo Menalca-Virgilio, autorevole
punto di riferimento per il poeta pit giovane, e la figura di
Teocrito come grande modello esemplare e garante del genere
bucolico per i successori, ¢ resa scoperta, ma ¢ al tempo stesso
complicata, dal fatto che Virgilio in questa ecloga attribuisce al
suo Menalca alcuni tratti che richiamano vistosamente il Simi-
chida delle 7alisie, che era evidente figura dello stesso Teocrito,
ma di un Teocrito che si atteggiava a un ruolo di principiante,
e che riceveva l'investitura a poeta bucolico da Licida, un
poeta-capraio famoso e affermato (personaggio per noi enigma-
tico, che forse rappresenta la perfezione ideale della bucolica).
Il Menalca della quinta ecloga, in quanto figura pit anziana di
compiuto poeta bucolico, era pit simile al ruolo storico di Teo-
crito come modello della poesia bucolica (e a Licida che rap-
presentava la pienezza di perfezione del genere) che alla sua tra-
sfigurazione letteraria come giovane e inesperto Simichida. Ma



280 MARIO CITRONI

alcune marcate somiglianze tra Menalca e Simichida sarebbero
state necessariamente avvertite dai lettori come segnali della
coscienza di Virgilio di potersi assimilare al grande modello
greco, in quanto fondatore e punto di riferimento della buco-
lica latina. La proposta iniziale di Menalca a Mopso ricorda le
simili parole di Simichida a Licida in Theocr. 7, 27 ss. e 37 ss.;
le parole con cui Menalca loda il canto di Mopso e introduce il
proprio (vv.50-52) ricordano le parole con cui Simichida
lodava il canto di Licida e introduceva il proprio (Theocr. 7,
91-95)!? e, soprattutto, proprio alla fine dell’ecloga, Menalca,
identificato con Virgilio nei versi immediatamente precedenti
(riportati sopra), riceve in dono da Mopso un bastone che
ricorda evidentemente il bastone che Simichida-Teocrito nelle
Ialisie (vv.43 s. e 128 s.) riceveva da Licida in segno della sua
consacrazione come poeta (ecl. 5, 88 ss.):

MO. At tu sume pedum, quod, me cum saepe rogaret,
non tulit Antigenes (et erat tum dignus amari),
[formosum paribus nodis atque aere, Menalca.

Lallusione, in questo punto, all’idillio teocriteo ¢ resa certa
anche dalla presenza del nome di Antigenes (come aspirante al
dono del bastone di Mopso), nome che ricorre nelle Zalisie
(v.4) e non & mai altrove attestato nelle Bucoliche. In Teocrito il
bastone ¢ simbolo di iniziazione di un principiante che si ¢
dimostrato capace di grandi prove; in Virgilio ¢ invece con-
ferma dell’autorevolezza di quel Menalca che ha appena confe-
rito I'iniziazione a Mopso col dono della sua zampogna, e che
si trova infine insignito dello stesso bastone che aveva segnato il
destino letterario di Teocrito!?.

12 E.A. SCHMIDT, op.cit. [n.10], 186 ss., nel quadro di una lettura molto
approfondita della quinta ecloga, analizza con grande finezza questo richiamo a
Teocrito (189 ss. e 210 ss.). Schmidt, pur dando evidenza alle somiglianze tra
Menalca e Simichida e, rispettivamente, tra Mopso e Licida, giudica prevalente
I'affinita di Menalca con Licida, in considerazione del fatto che a entrambi &
assegnato un ruolo di maggiore autorevolezza rispetto all’altro cantore.

13 Non mi nascondo la difficoltd connessa col fatto che il dono simbolico
dell’iniziazione di norma ¢ fatto da persona di condizione pil alta: la divinita



PRIORITA E PROGRESSO ARTISTICO 281

Virgilio, dunque, attraverso I'identificazione di se stesso con
Menalca, e attraverso il conferimento a Menalca del bastone
che era stato donato a Simichida-Teocrito, si attribuisce quel
ruolo di riferimento nel genere bucolico che, prima che per
opera di Virgilio stesso esistesse una bucolica latina, competeva
al solo Teocrito. La fine della gquinta ecloga e 'inizio della sesta
rappresentano il centro, il punto di svolta, della raccolta buco-
lica virgiliana'4. Linizio della sesta, in apertura della seconda
meta del libro, proclama la coscienza del poeta di essere stato il
primo poeta bucolico di Roma. La fine della guinta, al termine
della prima meta del libro, con il richiamo al bastone teocriteo

ispiratrice, 0 un predecessore di suprema autorevolezza. Per questa ragione G.
ROHDE, Studien und Interpretationen zur antiken Literatur, Religion und Geschi-
chte (Berlin 1963), 133 ss., che ha giustamente rivendicato I'importanza delle
Talisie come modello della guinta ecloga e il valore simbolico del bastone, rite-
neva che Mopso, in quanto concede a Menalca il simbolo dell’iniziazione, debba
rappresentare Teocrito: il solo che potrebbe avere 'autorita di riconoscere a Vir-
gilio la qualita di poeta bucolico; Rohde era quindi indotto a considerare la zam-
pogna donata da Menalca a Mopso non come dono di iniziazione ma come sim-
bolo del congedo di Virgilio dalla bucolica. E.A. SCHMIDT, /loc.cit. [n.12], esclude
giustamente che Mopso possa rappresentare Teocrito, in quanto ha il ruolo di
poeta pitt giovane, che cerca il riconoscimento da Menalca; Schmidt considera i
doni finali come attestazioni dei meriti di quel particolare canto che ciascuno di
essi ha appena eseguito: solo il dono di Menalca a Mopso avrebbe il valore di
riconoscimento come poeta bucolico (e dunque di iniziazione), non il dono di
Mopso a Menalca, perché Menalca ¢ gia autorita poetica riconosciuta. Ma forse
la condizione di superioritd di Menalca rispetto a Mopso non va sopravvalutata:
gia i primi versi suggeriscono sostanziale equivalenza di valore tra i due, e nel
corso dell’ecloga lodi e riconoscimenti reciproci tendono a consolidare una sen-
sazione di equilibrio che si riconferma alla fine nello scambio dei doni (simili ai
doni reciproci alla fine del sesto idillio di Teocrito), che sono di fatto un reciproco
riconoscimento di pienezza di valore. Sarebbe probabilmente sbagliato voler cer-
care corrispondenze nette, che si estendano per 'intera ecloga, tra i due cantori
virgiliani e i due cantori delle 7a/isie. Come emerge anche dalle analisi di Sch-
midt, Virgilio suggerisce corrispondenze sfumate e in parte contrastanti: ma il
fatto che nel finale il cantore appena identificato come Virgilio riceva in dono un
bastone che richiama evidentemente il bastone ricevuto da Simichida-Teocrito &
eloquente segno che in questo punto Virgilio vuole identificarsi con Teocrito.

" Ta connessione tra questi due passi come luogo centrale del libro, come
“proemio al mezzo” in cui I'autore infrange la finzione bucolica e presenta al let-
tore il suo programma letterario, ¢ segnalata da E. COURTNEY, “Vergil’s Sixth
Eclogue”, in QUCC 34,1 (= 63) (1990), 99 s.



282 MARIO CITRONI

“in contiguitd” col prima che apre I'ecloga successiva, sancisce
la coscienza del poeta di essersi meritato il riconoscimento di
“nuovo Teocrito”, di poeta esemplare e punto di riferimento
per la poesia bucolica latina.

Nelle Georgiche incontriamo una prima professione di priorita

al termine delle lodi dell'Italia nel secondo libro (vv.173-176):

Salve, magna parens ﬁugum Saturnia tellus,
magna virum: tibi res antiquae laudis et artem
ingredior sanctos ausus recludere fontis
Ascraeumgue cano Romana per oppida carmen.

Virgilio afferma qui la propria priorita di poeta latino nel
genere esiodeo richiamandosi, come ¢ ben noto, alle parole con
cui Ennio nel proemio del libro settimo degli Annales si era
proclamato primo vero poeta latino (210 Sk. nos ausi reserare).
Virgilio non dice apertamente di avere, con questo suo primo
tentativo, portato a compiuta perfezione il genere esiodeo in
Roma: ma il fatto stesso di aver adottato le parole di Ennio, il
poeta che si era proclamato iniziatore della poesia a Roma e
Omero redivivo, proietta un analogo orgoglio su questi versi
solenni, intrisi di echi sacrali. Coglie percid nel segno il
Conington che, sia pur andando un po’ al di la della lettera del
testo, cost parafrasa il v.176: “I am a Roman Hesiod”.

La priorita nel genere georgico ¢ riaffermata due volte nel
terzo libro: nel monumentale proemio di apertura e nel breve
‘proemio interno’ che introduce alla sezione dedicata a pecore e

capre (vv.289-293):

nec sum animi dubius verbis ea vincere magnum
quam sit et angustis hunc addere rebus honorem;
sed me Parnasi deserta per ardua dulcis

raptat amor; iuvat ire iugis, qua nulla priorum
Castaliam molli devertitur orbita clivo.

In questo passo l'orgoglio e la gioia di salire al monte delle
Muse per una via mai ancora tentata danno al poeta la motiva-
zione necessaria per il difficile compito di conferire pregio poe-
tico a materia tanto umile: la vistosa allusione alla professione



PRIORITA E PROGRESSO ARTISTICO 283

di priorita formulata da Lucrezio nel primo libro (1, 922 ss. nec
me animi fallit quam sint obscura; sed acri | percussit thyrso laudis
spes magna meum cor | et simul incussit suavem mi in pectus amo-
rem | Musarum, quo nunc instinctus mente vigenti | avia Pieridum
peragro loca nullius ante | trita solo. iuvat integros accedere fontis...)
si coniuga con echi che vengono ancora una volta dal proemio del
settimo libro degli Annales e che suggeriscono la fiducia di arrivare
alla pienezza del successo in questa impresa di pioniere (208 Sk.
Musarum scopulos: cfr. georg. 3, 291 Parnasi deserta per ardua).

La congiunzione del vanto di essere il primo e del vanto di
aver raggiunto il vertice trova pitt esplicita affermazione nel
grande proemio del terzo libro. Anche qui, come nel breve
proemio interno di cui abbiamo ora detto (cfr. v.290 angustis
hunc addere rebus honorem), il poeta ¢ fiero di saper trovare una
propria via di gloria poetica in una tematica apparentemente
poco seducente, quale ¢ quella agricola, ma, appunto, mai ten-
tata, e che per questo potra suscitare interesse in lettori ormai
sazi delle tematiche mitologiche consuete (georg. 3, 3-9):

ceterd, quae VACUAS [eNUISSent carmine mentes,

omnia iam vulgata: quis aut Eurysthea durum

aut inlaudati nescit Busiridis aras? 5
cui non dictus Hylas puer et Latonia Delos

Hippodamegue umeroque Pelops insignis eburno,

acer equis? temptanda via est, qua me quoque possim

tollere humo victorque virum volitare per ora.

Anche qui I'ambizione di gloria si esprime con allusione a
Ennio (v.9: cfr. Enn. var. 18 Vahlen® volito vivos per ora virum).
Il solenne preannunzio che immediatamente segue (vv.10-16):

primus ego in patriam mecum, modo vita supersit, 10
Aonio rediens deducam vertice Musas;

primus ldumaeas referam tibi, Mantua, palmas,

et viridi in campo templum de marmore ponam

in medio mihi Caesar erit templumque tenebit 16

si fonda su un audace progetto letterario che riguarda un'opera
al cui centro vi sara la celebrazione del nuovo Cesare. Un’opera



284 MARIO CITRONI

che Virgilio ha gia concepito, ma la cui esecuzione viene per
ora rimandata perché occorre intanto portare a termine I'opera
presente (vv.40 s.):

interea Dryadum silvas saltusque sequamur
intactos, tua, Maecenas, haud mollia iussa.

Lesaltazione sublime per il proprio personale trionfo letterario,
che sara segnato da quell’opera futura, e che Virgilio si rappre-
senta come un grandioso trionfo della cultura italica sulla Gre-
cita (vv.17-39), ha come presupposto, intanto, il pieno successo
delle Georgiche: opera che egli designa come primo tentativo
latino nel genere esiodeo, oltre che nei due passi gia visti (2,
175 s. e 3, 291-293), anche piu oltre in questo stesso proemio,
al gia citati 3, 40 s. saltus... intactos. Anche in questo proemio
vi ¢ dunque compresenza di affermazione di priorita e di affer-
mazione di pienezza di realizzazione nel genere esiodeo, perché
presupposto del futuro trionfo globale sulla cultura greca ¢ che
intanto l'opera presente, questo primo tentativo latino nel
genere esiodeo, eguagli o superi il modello greco!s.

1> 1| senso generale del passo era inteso bene da J. CONINGTON (n. ai vv.10-
39): “se i vecchi argomenti sono superati, egli sara il primo a fare per Roma cid
che Esiodo e altri hanno fatto per la Grecia. Poi costruira un tempio... Dopo
essersi assicurato la fama come poeta campestre della sua terra, passera alla cele-
brazione dei trionfi del suo protettore”. Vanto per l'originalita e la novitd delle
Georgiche, il cui compimento si pone anch’esso nel futuro (un futuro cui Virgilio
guarda con ansia: 3,284 fugit inreparabile tempus...), e vanto per l'originalita e la
novita del poema progettato di cui si vagheggia il trionfale compimento sono
compresenti nel corso del brano e non & dunque facile, né forse possibile, segnare
un punto preciso in cui si passa da un'opera all’altra. Al v. 13 si parla ormai del-
Iimpresa futura (e al tempo di quellimpresa si riferisce gia, al v.10, modo vita
supersit), ma io credo che al v. 11 il raggiungimento della cima dell’Elicona — da
dove Virgilio portera le Muse in Italia — alluda al felice compimento del poema
esiodeo, che appunto gli dara titolo per il trasferimento delle Muse e per la
costruzione del tempio: cioe per la composizione dell’'opera futura. In tal senso
gia W. WIMMEL, Kallimachos in Rom. Die Nachfolge seines apologetischen Dichtens
in der Augusteerzeit, Hermes, Einzelschr. 16 (Wiesbaden 1960), 177 s., che illu-
stra anche con molta chiarezza la compresenza dei riferimenti a entrambe le opere
ai vv.8-9. La tesi di K. BUCHNER, in RE VIII A 2 (1958), 1292 s., secondo cui 'o-
pera annunciata attraverso ['allegoria del tempio e del trionfo sarebbero le Georgi-
che stesse, mentre a un'opera futura si riferirebbero solo i vv.46-48, ha trovato



PRIORITA E PROGRESSO ARTISTICO 285

Limpresa che Virgilio ha in programma e in cui si prospetta
il vanto di un nuovo e pitt ambizioso primato (v.10 primus ego;
v.12 primus) ¢ certamente un poema epico di argomento sto-
rico: un genere che non si poteva certo dire intentato a Roma.
In questo caso primus sembra dunque esprimere l'eccellenza,
non la priorita: nel senso che l'opera futura sara la prima che
fara raggiungere alla poesia romana un traguardo cosi ambi-
zi0s0'®. Ma anche in questo caso si dovra intendere che il suc-
cesso eccezionale ¢ dovuto soprattutto alla novita della conce-
zione artistica, pur nell’ambito di un genere gia trattato. Il
motivo dell’originalitd percorre infatti tutto il proemio, dai
versi iniziali (8 temptanda via est...) alla conclusione al v.41

consenso in S. LUNDSTROM, “Der Eingang des Prosmiums zum dritten Buche
der Georgica”, in Hermes 104 (1976), 183 s., ma ¢ stata in genere giustamente
rifiutata: ai vv.26-39 i riferimenti alla materia propria dell'epica storico-celebra-
tiva sono del tutto espliciti e, soprattutto, ¢ inequivocabile gia al v.40 (interea) il
riferimento a due momenti distinti nel futuro: quello della conclusione dell’opera
in corso, e quello pitt lontano dell’edificazione del tempio. Il problema di definire
in quale punto del poema il poeta passi a riferirsi all’opera futura & stato perd
spesso eluso. U. FLEISCHER, “Musentempel und Octavianehrung des Vergil im
Prodmium zum dritten Buche der Georgica”, in Hermes 88 (1960), 280 ss., ha
tentato di spiegare le transizioni sfumate e sottili di questo passo attraverso 'ipo-
tesi forzata e immetodica di una stratificazione di due fasi compositive, nella
prima delle quali vi sarebbe stato riferimento alle sole Georgiche. F. KLINGNER,
Virgils Georgica (Ziirich-Suttgart 1963), 136 s. e 242 (= ID., Virgil [Ziirich-Stutt-
gart 1967], 278 ss.), sottolineava al contrario il carattere intenzionalmente indefi-
nito dei passaggi. La lettura molto approfondita di W. WIMMEL, loc.cit., concilia
qui felicemente I'analisi razionale dei passaggi e la considerazione delle ambiguita
del discorso poetico virgiliano.

16 Lipotesi avanzata da L.P. WILKINSON, “Pindar and the Proem to the Third
Georgic”, in Forschungen zur rimischen Literatur. Festschrift zum 60. Geburtstag
von K. Biichner 11 (Wiesbaden 1970), 287 e V. BUCHHEIT, Der Anspruch des
Dichters in Vergils Georgika. Dichtertum und Heilsweg (Darmstadt 1972), spe-
cialm. 158 s., secondo cui Virgilio qui si riferirebbe al progetto di un epinicio, e
dunque al vanto di una prioritd nel genere, ancora sostanzialmente intentato a
Roma, dell’epinicio pindarico, non ha trovato consensi. R.E THOMAS, “Callima-
chus, the Victoria Berenices, and Roman Poetry”, in CQ 33 (1983), 92 ss. (= ID.,
Reading Virgil and his Texts. Studies in Intertextuality [Ann Arbor 1999], 68 ss.),
e poi nel suo commento (Cambridge 1988), ha mostrato la rilevanza, in questo
proemio, delle modalitd dell’epinicio (e in particolare delle modalita callimachee
dell’epinicio), ma ritiene anch’egli che I'opera annunciata dovesse essere di genere
epico.



286 MARIO CITRONI

(intactos), attraverso questo reiterato primus. A proposito del
progetto futuro non si parla di eguagliare o superare un parti-
colare modello greco, ma di una vittoria complessiva sulla cul-
tura greca, le cui insegne si trasferirebbero ormai a Roma. Il
riferimento pit diretto va certo a Ennio'’, che per primo aveva
preteso di aver introdotto le Muse a Roma con il suo poema
epico-storico, e la cul prestazione verrebbe ormai oscurata. Vir-
gilio nell'attribuirsi quel trionfo poetico futuro allude, come ¢
stato da tempo notato, alle parole con cui Lucrezio (forse rie-
cheggiando versi perduti di Ennio stesso) aveva decretato un
analogo successo a Ennio (1, 117-19, citati sopra), e si prepara
a sostituirsi a Ennio come poeta nazionale di Roma. La priorita
che Virgilio si prospetta dalla sua opera futura non sarebbe
dunque una prioritd assoluta: la sua futura prestazione — per
qualitd e originalita — oscurera una precedente priorita, e si
sostituird ad essa.

Del resto queste dichiarazioni di prioritd avevano in larga
misura carattere convenzionale: anche negli altri poeti dichia-
rarsi primus significava in realtd sostituirsi a dei predecessori
latini ritenendosi il primo ‘veramente degno’ di rappresentare il
genere nella sua pienezza. Il poeta poteva sentirsi autentica-
mente ‘primo’ per l'originalita del modo in cui reinterpretava la
tradizione del genere, ma per lo pit era evidente che una pre-
cedente tradizione latina del genere gid esisteva. Cicerone
denunciava apertamente la ‘falsitd’ della pretesa di Ennio di
essere primus nell’epica romana. E riteneva che egli fosse consa-
pevole del falso, che “simulasse”: e secondo Cicerone Ennio
stesso ammetteva la propria “falsificazione” se tralasciava la
prima guerra punica in quanto gia trattata da Nevio, che egli
dunque riteneva di fatto un poeta degno di considerazione!.

'7 Sul rapporto di questo passo con Ennio trattazione approfondlta in
W. SUERBAUM, op.cit. [n.4], 172 ss. e cfr., per implicazioni pili generali,
S. HINDS, op.cit. [n.3], 52-63.

'8 CIC. Brut. 76 si illum, ut simulat, contemneret, non omnia bella persequens
primum illud Punicum acerrimum bellum reliquisset. sed ipse dicit cur id faciat.
scripsere’ inquit ‘alii rem vorsibus’; et luculente quidem scripserunt, etiam si minus



PRIORITA E PROGRESSO ARTISTICO 287

Tutti 1 lettori sapevano che gli Annales venivano dopo le impor-
tanti esperienze di epica latina di Livio Andronico e di Nevio.
E tutti sapevano che, anche se Orazio vantava di avere per
primo introdotto a Roma lirica eolica e giambo archilocheo,
prima di Orazio vi erano perd state le saffiche e i giambi di
Catullo, e che una tradizione di poesia lirica romana greciz-
zante risaliva quanto meno a Levio, ed era stata coltivata da vari
poeti neoterici. E tutti sapevano che, prima di Properzio, sulla
via di Callimaco e di Filita si erano messi, a Roma, Catullo,
Gallo, Tibullo e, gia prima di Catullo, quella tradizione che noi
chiamiamo ‘preneoterica’. Quanto alla priorita nel genere esio-
deo che Virgilio rivendica nelle Georgiche, egli probabilmente
collocava il poema di Lucrezio, in quanto poema scientifico-
filosofico di tipo empedocleo, in un genere sostanzialmente
diverso, ma sarebbe stato piu difficile staccare dalla tradizione
esiodea gli Aratea di Cicerone e I Ephemeris di Varrone Atacino,
opera anch’essa largamente dipendente da quell’Arato che Cal-
limaco aveva celebrato come degno erede di Esiodo, e opera
che non per caso Virgilio imitava appunto nelle Georgiche. Solo
nel caso delle Bucoliche e del poema di Lucrezio probabilmente
la professione di priorita latina nel genere corrispondeva alla
verita storica, anche se non possiamo escludere predecessori a
noi ignoti.

Presentare le proprie opere non come il punto di arrivo di
un processo di sviluppo anteriore (quali di fatto normalmente
sono), ma come i primi esperimenti latini nel loro genere (quali
per lo pitt in realta 7on sono), che hanno perd raggiunto una
pienezza di perfezione, ¢ dunque una scelta non ovvia, tanto
pitt in quanto la diffusa idea del progresso delle arti associava
agli ‘inizi’ un'idea di inadeguatezza e considerava la perfezione
come il frutto di un processo di maturazione. E una scelta che
risponde a una deliberata strategia di costruzione della propria
immagine. Una strategia avviata da Ennio, e che diventera

quam tu polite. nec vero tibi aliter videri debet, qui a Naevio vel sumpsisti multa, si
[Jateris, vel, si negas, surripuisti.



288 MARIO CITRONI

quasi un luogo comune della poesia latina. Cercheremo ora di
capire quale immagine della storia del genere letterario che pra-
ticano, e della propria collocazione in essa, i poeti latini tra-
smettano attraverso questo modulo singolare, che non ha vera
corrispondenza nella letteratura greca.

E noto che nel modo di pensare comune della civilta antica
la coscienza del progresso convive in tensione continuamente
irrisolta con il mito (variamente formulato) di un'etd primor-
diale felice, di un’eta dell’oro rispetto alla quale vi pud essere
solo decadenza!®. Qualcosa di simile avviene nel modo elleni-
stico di guardare alla tradizione letteraria greca. In essa I'autore
pitt antico di cui si conservavano i testi, era considerato un
autore di grandezza superiore, ineguagliabile. Era fatto oggetto
di culto, e a lui si associava comunemente 'immagine di un
oceano da cui discendono, come corsi d’acqua derivati, tutte le
successive opere poetiche?’. Omero, emblema dell’epica, era al
tempo stesso emblema dell'intera poesia greca. E anche per altri
generi il nome del poeta pit antico di cui si conservassero le
opere aveva il prestigio pil alto, cosi da rappresentare emblema-
ticamente il genere stesso: ¢ il caso di Esiodo (considerato
spesso pitt antico di Omero) per I'epica didascalica; ¢ il caso di
Archiloco per il giambo; ¢ il caso di Alceo e Saffo per la lirica
monodica. Orazio, con eccesso un po’ scherzoso, ne fa addirit-
tura una regola generale: nella letteratura greca quanto pitt
antico ¢ un testo, tanto & migliore: Gratorum sunt antiquissima
quaeque | scripta vel optima (epist. 2, 1, 28 s.). Orazio afferma
questo principio per la poesia greca proprio nella stessa Epistola
ad Augusto in cul propugna con la massima combattivita un’in-
terpretazione opposta, tutta ‘progressiva’, della storia della poe-

' La questione ¢ messa a fuoco con grande chiarezza, e con ricco corredo di
riferimenti testuali, da B. GATZ, Weltalter, goldene Zeit und sinnverwandte Vorstel-
lungen, Spudasmata 16 (Hildesheim 1967), 144 ss.

20 Cfr. C.O. BRINK, “Ennius and the Hellenistic Worship of Homer” (art.ciz.
n.4), 547-567; A. CAMERON, Cuallimachus and his Critics (Princeton 1995), 273-
277 e, in particolare per 'immagine di Omero come Oceano, F. WiLLiams (Ed.),
Callimachus. Hymn to Apollo. A Commentary (Oxford 1978), 88 s. e 98 s.



PRIORITA E PROGRESSO ARTISTICO 289

sia romana, secondo un’impostazione affine a quella assunta da
Cicerone nel Brutus.

Il prestigio di questi poeti antichissimi, e di Omero soprat-
tutto, creava dunque una dimensione, per cosi dire, di ‘eta del-
I'oro’ nella visione che si aveva della tradizione poetica, ma non
era ritenuto inconciliabile con l'idea di progresso. Non mi rife-
risco qui tanto alle tradizioni su figure leggendarie di poeti-civi-
lizzatori che venivano collocate prima di Omero: la loro natura
semi-divina e dichiaratamente mitica le rendeva pilt adatte a
valere come archetipi ideali, come ebperal mitici della musica e
della poetica, e dunque pil adatte a consacrare I'idea di un’eta
dell'oro dell’arte, che non a essere inserite in un credibile per-
corso di progresso. Ma anche Aristotele, che, nella Poetica, pre-
scinde da queste figure mitiche, colloca prima di Omero un
processo evolutivo che dalle prime imitazioni istintive ha fatto
nascere forme di poesia seria e di poesia comica, maturate nei
generi serio e comico quali si presentano a noi per la prima
volta in Omero, rispettivamente nei suoi poemi epici e nel Mar-
gite (4, 1448 b 20-30). Si ricostruisce dunque una fase preome-
rica della poesia greca, e in Omero, il pili antico poeta di cui si
conservano le opere, si riconosce d’altra parte il momento di
piena maturazione dell’epica, che con lui ha prodotto opere
insuperate nel loro genere, e anzi in assoluto (8, 1451 a 22-29 e
cfr. 4, 1448 b-34:8.5:23,:14591a 30-36; 24, 1459 b-12-16). 1l
concetto ¢ ripreso da Cicerone nel Brutus (71), che ritiene certa
lesistenza di un’epica preomerica appunto in base al principio
che nibil est... simul et inventum et perfectum. All'inizio della
tradizione letteraria conservata, vi era dunque l'opera pit alta:
prima di essa vi erano solo anonimi rappresentanti di un’arte
immatura, e comunque non nota. Tragedia e commedia hanno
a loro volta una propria evoluzione, che Aristotele traccia breve-
mente (4, 1448 b 30-1449 a 31), e che ha come punto di arrivo
le forme compiute del dramma attico del V secolo. Nel caso
della tragedia, Tespi continuava a essere citato come ebpet#g del
genere (cfr. Hor. ars 276), o come primo canonizzatore di esso
dopo un pit antico ebpetnc (Epigene di Sicione, o Arione di



290 MARIO CITRONI

Metimna) e dopo una serie di altri predecessori, ma di fatto il
prestigio della triade attica, gia presupposto da Aristofane e con-
sacrato a metd del IV sec. dall’edizione promossa da Licurgo,
aveva finito col respingere Tespi, e gli altri tragediografi prece-
denti a Eschilo, nella ‘preistoria’ del genere: lo si vede chiara-
mente nella Poetica di Aristotele, in cui solo con Sofocle, che
introdusse il terzo attore e la scenografia (4, 1449 a 18 s.), la
tragedia raggiunse la forma che le consenti di realizzare piena-
mente le potenzialita della sua natura propria (4, 1449 a 14 s.),
e nell’ars oraziana (276 ss.), ove questo traguardo si considera
raggiunto con Eschilo, in conformita, a quanto pare, con una
‘vulgata’ ellenistica®!. Epicarmo era comunemente considerato
Pebpetnc della commedia: Platone (7heaet. 152¢) lo considerava
il culmine (&xpoc) nel genere comico, in parallelo con Omero,
culmine del genere ‘tragico’, e da Orazio (epist. 2,1,58) vediamo
che anche nella Roma augustea Epicarmo era considerato punto
di riferimento dell’eccellenza nella commedia. In questo caso la
coincidenza in Epicarmo tra ebpetic e dxpoc trova corrispon-
denza nel fatto che Aristotele aveva ammesso che le fasi antiche
della storia del genere erano poco note, e che 1 primi nomi di
poeti comici di cui si avesse notizia si riferivano a una fase in cui
la commedia aveva gia le sue forme definite (5, 1449 a 38-b 4).
Le altre liste di autori eccellenti allestite nel corso del tempo
dalla critica alessandrina, o comunque costituitesi nella tradi-
zione critico-letteraria ellenistica, resero emblematici dei loro
generi (lirica, glambo, elegia ecc.) una serie di autori del passato
che di fatto divennero gli autori antichi piu letti e studiati o 1
soli autori antichi letti e studiati??, e, appunto in quanto erano

21 Cfr. C.O. BRINK Horace on Poetry 11 (Cambridge 1971), 313 (n. a HOR.
ars 278) e Horace on Poetry 111 (Cambridge 1982), 207 s. (n. a HOR. epist.
2;1;163).

22 Cfr. R. PEEIFFER, History of Classical Scholarship. From the Beginnings to
the End of the Hellenistic Age (Oxford 1968), 203-209 e specialm. 208. Ampia e
documentata trattazione sulla questione della genesi dei canoni ellenistici di
autori greci in R. NICOLAL, La storiografia nelleducazione antica (Pisa 1992),

249-339.



PRIORITA E PROGRESSO ARTISTICO 291

gli autori in cui si riconosceva che il genere aveva raggiunto il
suo téhog, divennero i punti di riferimento esemplari per chiun-
que volesse realizzare opere nuove in quel genere letterario. Gli
autori precedenti — ammesso che se ne conservasse memoria
— si trovarono respinti nella fase evolutiva, immatura, imper-
fetta della storia del genere. E di fatto si eclissarono dall’oriz-
zonte della conoscenza dei lettori: almeno dei lettori romani.
Cio spiega come, nell’ottica di un lettore romano, la letteratura
greca potesse configurarsi, sia pur con deliberata e certo vistosa
semplificazione, come una letteratura in cui gli autori pil anti-
chi sono di regola i migliori.

I poeti romani arcaici, fin da Livio Andronico, si trovarono
cosi di fronte a un sistema abbastanza definito, anche se non
rigido, di eccellenze riconosciute nel panorama della letteratura
greca del passato, in cul in primo luogo Omero, ma anche altri
tra 1 pitt antichi autori conservati — e letti — avevano autorita
paradigmatica. La stessa produzione latina fu presto organizzata
in un sistema di eccellenze in analogia con il sistema delle eccel-
lenze greche. Sappiamo che Varrone, nella sua attivita di critico
e storico della letteratura latina, istituiva delle serie ristrette di
autori latini del passato considerati eccellenti nei diversi generi,
privilegiando, a quanto pare, una classificazione per triadi?’.
Anche in Cicerone la letteratura latina del passato (fino ad
Accio) appare organizzata in serie per lo piu triadiche di autori
eccellenti nei diversi generi; serie spesso esplicitamente poste in
corrispondenza con analoghe liste ‘canoniche’ greche?. A una
serie di corrispondenze tra poeti latini del passato e poeti greci

23 Cfr. VARRO fr. 40 Fun.: Titinio, Terenzio e Atta primeggiano negli #0+;
Trabea, Atilio e Cecilio nei n¢0n; Men. 399 (= fr. 99 Fun.): Cecilio primeggia
negli intrecci (in argumentis), Terenzio negli %0+, Plauto nel dialogo (in sermoni-
bus).

24 La serie dei tre tragici latini Ennio, Pacuvio e Accio, che ricorre anche in
orat. 36, & esplicitamente posta in corrispondenza con la triade dei tragici attici
in ac. 1,10 e in de orat. 3,26 s., ove & posta in ulteriore corrispondenza con la
triade degli scultori Mirone, Policleto e Lisippo e con la triade dei pittori Zeusi,
Aglaofonte e Apelle. Vedi inoltre in d7». 1,23 la corrispondenza tra Ennio, Apelle
e Scopa come gli autori eccellenti in tre diverse arti ¢ in opt.gen. 2 la lista delle



292 MARIO CITRONI

considerati eccellenti nei diversi generi Orazio allude come a
un sistema di valori accettato, vigente nella critica ‘ufficiale’
(epist. 2, 1, 51 ut critici dicunt), e ingiustamente chiuso a ogni
riconoscimento di qualitd per la letteratura contemporanea®.
Si ritiene giustamente che questo sistema di riconoscimenti di
valore ai poeti del passato di cui Orazio denuncia I'iniquita, e
che trova notevole corrispondenza con i ‘canoni’ dei poeti
latini eccellenti che troviamo in Cicerone, sia da ricondurre
all’autorith di Varrone?®; ed & del resto molto verosimile, anche
se non dimostrabile, che Varrone stesso desse ampio spazio alle
corrispondenze tra poeti eccellenti latini e poeti ‘canonici’” greci
nei diversi generi?’. Ma, complessivamente, questo modo di

tre eccellenze nei tre principali generi letterari latini: Ennio nell’epica, Pacuvio
nella tragedia, Cecilio nella commedia. In Brut. 70 s. e 75 la serie ascensionale
(da un’arte immatura a un'arte perfetta) degli scultori greci Canaco, Calamide,
Mirone, Policleto ¢ posta in relazione con la serie ascensionale degli ep1c1 latini
Livio Andronico, Nevio e Ennio: Livio Andronico corrisponde alla fase piti pri-
mitiva della scultura greca; Nevio alla fase rappresentata da Mirone; Ennio, in
quanto ha superato Nevio, si trova implicitamente posto al livello di Policleto,
che rappresenta la piena maturita nella scultura. Cfr. anche in CiC. fr. 2 Morel-
Biichner (= 2 Courtney) la corrispondenza tra Terenzio e Menandro.

2> HOR. epist. 2,1,50-89, ove si da per comunemente riconosciuta la corri-
spondenza tra Ennio e Omero, tra Afranio e Menandro, tra Plauto ed Epicarmo,
e si nominano anche Livio Andronico, Nevio, Pacuvio, Accio, Cecilio, Terenzio,
Atta come autori che non ¢ permesso criticare in quanto anch’essi inseriti nel
‘canone’ consacrato dei grandi della letteratura nazionale.

%6 Trattazione esauriente e bibliografia in C.O. BRINK, Horace on Poetry 111
(op.ciz. n.21), 83-97; cfr. anche H. DAHLMANN, Varros Schrift de poematis’ und
die bellenistisch-romische Poetik, Akad. d. Wiss. u. d. Lit. in Mainz, Abhand. d.
Geistes- u. sozialwiss. Kl., 1953, 3, 141 e 146 ss.

7 C.O. BRINK, Horace on Poetry 111, 85 (richiamandosi al suo studio “Horace
and Varro”, in Varron, Entretiens Hardt 9 [op.cit. n.2], 182), ricorda lo spirito
nazionalistico che doveva percorrere la critica letteraria di Varrone, e che poteva
indurlo a proporre tali corrispondenze; e gli studi di H. DAHLMANN [nn.2 e 26]
hanno confermato che Varrone nel ricostruire le vicende della letteratura latina
era largamente influenzato dalle ricostruzioni delle vicende della letteratura greca
elaborate dalla filologia greca. Ma non restano frammenti che diano sostegno a
questa pur verosimile ipotesi. Su questo punto si deve essere pitt prudenti del pur
prudente Brink: il fr. 60 Fun. dice (forse) che Plauto imitd Epicarmo, certo non
che lo eguaglio; dal fr. 301 Fun. si pud ricavare che secondo Varrone Terenzio
superd in un punto il testo preso a modello, non che eguaglid o superd com-
plessivamente Menandro. Sul fr. 96 Fun. vedi oltre n.29.



PRIORITA E PROGRESSO ARTISTICO 293

rappresentarsi il panorama della letteratura latina del passato in
serie canoniche poste in parallelo con le serie di autori greci
riconosciuti doveva gia essere comune ben prima di Varrone.
Agli inizi del I secolo a C. si datano il ‘canone’ di Volcacio
Sedigito e il liva& di Aurelio Opillo?®. Ed ¢ notevole che Vol-
cacio, nello stabilire una classifica dei dieci migliori autori
comici latini fino ai suoi giorni, faccia riferimento ad ampie e
vivaci discussioni che si agitano a Roma su chi sia il poeta
comico di maggior valore, e proponga polemicamente la sua
graduatoria come la sola valida, contro opinioni diverse: egli
sembra dunque dare per scontato che organizzazione ‘per
canoni’ e classifiche degli autori migliori fossero al suo tempo
una modalita assolutamente normale di guardare al patrimonio
letterario latino. La corrispondenza degli Annales di Ennio con
I'Iliade, modello supremo dell’epica ¢ gia presupposta in Luci-
lio?? e il prestigio di Ennio come poeta latino per eccellenza era
certo ben consolidato nella comune opinione colta verso la fine
del II secolo®®. Probabilmente i poeti latini stessi, nel momento

28 Lopera di Volcacio si intitolava de poetis (GELL. 15,24): doveva dunque
contenere graduatorie analoghe anche in altri generi poetici. Ne faceva parte una
enumeratio di tutte le commedie di Terenzio, forse classificate secondo l'ordine
del merito artistico attribuito a ciascuna: cfr. E. COURTNEY (Ed.), The Fragmen-
tary Latin Poets (Oxford 1993), 88 s. e 94 s. Il titolo dell’'opera di Opillo (che
conteneva acrostici, ed era dunque in versi come quella di Volcacio) comporta
che comprendesse liste di autori.

* Da LuclL. 342 s. M., come poi da VARRO fr. 96 Fun., si ricava che gli
Annales di Ennio erano l'opera latina che veniva considerato naturale accostare
all’lliade come esempio tipico di poesis, cioé di opera poetica continua e unitaria.
I dubbi che a quanto pare Lucilio (1189 M.) sollevava sulla legittimita di consi-
derare Ennio alter Homerus potevano riferirsi alla pretesa espressa dal poeta stesso
nel proemio del primo libro di esser la reincarnazione di Omero, ma probabil-
mente avevano di mira anche il giudizio corrente dei contemporanei, che avallava
quella pretesa.

3 Da CIC. de orat. 1,154 si ricava che Crasso, quando era adulescentulus
(dunque intorno al 125), si esercitava, secondo una prassi corrente nell’istruzione
retorica del tempo, a ripetere con parole proprie passi di Ennio o di Gaio
Gracco: evidentemente gli autori considerati piti illustri rispettivamente nella
poesia e nella prosa oratoria. Gli stessi due autori sono citati come i pitt ovvi e
riconosciuti modelli nella prosa e nella poesia latina anche nel proemio del
quarto libro della Rhetorica ad Herennium (4,2). A distanza di pochi anni dalla



294 MARIO CITRONI

di accingersi a comporre le loro opere, non solo prendevano
come punto di riferimento un autore greco considerato esem-
plare in quel genere letterario, ma avevano in mente quel com-
plessivo quadro di eccellenze nei diversi generi della poesia
greca di cui erano impegnati a coprire, via via, le diverse
caselle. I poeti greci presi come punti di riferimento esemplare
erano visti come gli autori grazie ai quali un certo genere lette-
rario, dopo una precedente evoluzione di forme ancora imma-
ture, aveva realizzato per la prima volta pienamente le sue
potenzialitd; coloro prima dei quali il genere ancora non esi-
steva nella sua pienezza. Essere i corrispondenti latini dei
grandi modelli greci voleva dunque dire essere coloro che per
la prima volta realizzavano nella pienezza le potenzialita di un
genere in latino, diventando a propria volta modello per i
futuri autori latini in quello stesso genere!. Percid Ennio, nel
proclamarsi il nuovo Omero, relegava i propri predecessori
romani in quell’ambito ancora primitivo e immaturo in cui
Aristotele, e la tradizione successiva, collocava l'epica greca
preomerica. E altri poeti latini in seguito ripeteranno la stessa
ambizione di essere, come gli exemplaria Graeca nell’ottica di
Orazio, al tempo stesso antiquissimi e optimi nel loro genere,
cio¢ 1 primi in cui il genere (in latino) ¢ veramente maturato.
Cid comportava passare sotto silenzio i predecessori romani e
in tal modo tacitamente relegarli nelle fasi preparatorie, imma-
ture, dell’evoluzione del genere. Un procedimento che fu del
resto attuato anche nel caso dell'unico genere interamente
latino: quando Lucilio fu riconosciuto come il canonizzatore
della satira, gli fu attribuita la qualifica al tempo stesso di

morte di Ennio si devono datare le edizioni degli Annales curate da Ottavio Lam-
padione e da Quinto Vargunteio, e le pubbliche letture degli Annales da parte di
quest'ultimo, che si tenevano, secondo SUET. gramm. 2,4, davanti a un folto
pubblico.

3111 principio & affermato in modo del tutto esplicito da Plinio il Giovane
(epist. 6,21,2) in lode di un amico che si & meritato il vanto di primo poeta latino
nel genere comico aristofanesco nuper audivi Vergilium Romanum... legentem
comoediam ad exemplar veteris comoediae scriptam, tam bene ut esse quandoque pos-
sit exemplar.



PRIORITA E PROGRESSO ARTISTICO 295

inventor del genere e di modello esemplare, compiutamente
maturo, di esso, relegando nella preistoria del genere la prece-
dente satira di Ennio e la sua continuazione in Pacuvio. Ora-
zio, che da parte sua lo considera un modello superato, ci atte-
sta egli stesso in saz. 1, 10, 48 s. (...inventore minor; neque ego
illi detrahere ausim | haerentem capiti cum multa laude coronam)
che Lucilio porta in realtad ben salda sul capo la corona, sim-
bolo di eccellenza saldamente riconosciuta nel genere di cui ¢
| inventor.

La visione del progresso della poesia latina che Cicerone
contrappone a quella di Ennio ¢ solo in parte diversa, nel senso
che Cicerone valorizza le fasi precedenti al raggiungimento
della maturitd, riconosce ad esse valore autonomo. Ma anche
Cicerone vede in Ennio il compimento, il téhog in senso ari-
stotelico dello sviluppo del genere epico®?. I valori propri delle
fasi precedenti al raggiungimento del téhoc del genere, cosi
facilmente dimenticati in questo modo di concepire la storia
della poesia, suscitano 'attenzione di Cicerone non solo per un
suo pitt genuino atteggiamento di storico della cultura, ma
anche per 'esperienza che egli ha della storia dell’oratoria. 1
Télog in questo caso ¢ rappresentato da Demostene, ed egli sa
quanto sia stata lunga, e gloriosa, la storia dell’oratoria greca,
prima di arrivare a quel traguardo Ed egli sa anche quanto sia
stato lungo, e ricco di esperienze positive, il percorso attraverso
cui anche l'oratoria romana ha infine raggiunto anch’essa il suo
téhoc, 1l suo Demostene, con Cicerone stesso?3.

Nella visione di Aristotele e certo anche di larga parte della
tradizione successiva, il principio del progresso non si applica in

32 Cfr. i passi citati sopra n.24: in essi Ennio & sempre collocato da Cicerone
in corrispondenza con poeti o artisti greci che rappresentano la piena maturita
nel loro genere.

33 Significativo in questo senso Brut. 138 quam multi enim iam oratores com-
memorati sunt et quam diu in eorum enumerarione versamur, Cum IAmen spisse
atque vix, ut dudum ad Demosthenen er Hyperiden, sic nunc ad Antonium Cras-
SUMGuUe PErvenimus. nam €go Sic existimo, hos oratores ﬁtisse maximos et in his pri-
mum cum Graecorum gloria Latine dicendi copiam aequatam.



296 MARIO CITRONI

realta all’intera storia di un genere, ma solo alla sua fase iniziale:
una volta raggiunto il téxog del genere, la sua dxu¥, non si ha
ulteriore sviluppo (per definizione), né si ha necessariamente
decadenza. Al contrario, solo dal momento in cui un’arte, o un
genere letterario, ha sviluppato la sua maturita, solo quando tec-
niche e procedimenti sono tali da consentire la piena realizza-
zione delle potenzialita di quel genere, diventa possibile, agli
artisti che ne abbiano la capacita, produrre opere perfette in
quel genere. Per Aristotele (Po. 4, 1449 a 14 ss.), con le innova-
zioni introdotte da Sofocle I'evoluzione della forma tragica si ¢
arrestata (8rwadoato), avendo raggiunto la pienezza della sua
natura propria (énel oye v abtic @bow): ma egli non consi-
dera affatto conclusa con Sofocle l'arte tragica. Anzi, anche il
dramma del IV secolo continua a offrirgli esempi di procedi-
menti conformi alla natura propria del genere tragico, che egli
pud additare a modello, cosi come da drammi del V secolo trae
a volte anche esempi di qualita negative, di procedimenti
difformi dalla natura propria del genere®t. Anche nel De gram-

3 Esempi positivi offrono ad es. Teodette in 11, 1452 a 27-29 e in 18, 1455
b 29-32; Astidamante in 14, 1453 b 33, mentre vi sono varie riserve su certi pro-
cedimenti di Euripide (cfr. 15, 1454 a 28-32 e 1454 b 1 s.; 16, 1454 b 30-36;
18, 1456 a 27; 25, 1461 b 19-21) e anche di Sofocle (16, 1454 b 36 s.; 24, 1460
a 30-32). La sostanziale continuitd, nella visione di Aristotele, tra la produzione
tragica del V sec. e quella del IV sec. emerge dallo studio di G. XANTHAKIS-KARA-
MANOS, Studies in Fourth-Century Tragedy (Athinai 1980), 18 ss. Il passo in cui
Aristotele afferma che la tragedia ha fermato il processo evolutivo avendo rag-
giunto la sua gisic ¢ molto discusso. I vari tentativi di sostenere che per Aristo-
tele era possibile un ulteriore progresso anche dopo il raggiungimento della gisc
non persuadono. Mi limito qui a rinviare al commento di D.W. Lucas (Ed.), Ari-
stotle. Poetics (Oxford 1968), 79 e 82 e a L. EDELSTEIN, op.cit. [n.2], 123 s., nei
quali si trovera la bibliografia essenziale sul problema. Il confronto con espressioni
analoghe in altri passi aristotelici (specialmente PA. 2,1, 193 a 33-b 3 e Pol. 1,2,
1252 b 32-34) mostra che per Aristotele la tragedia non era ancora pienamente sé
stessa fino al raggiungimento della sua gdoic (con Sofocle) e che d’altra parte, una
volta realizzata la sua ¢doic non sono possibili mutamenti ulteriori nell’assetto
fondamentale del genere. Cid perd non significa affatto, io credo, che secondo
Aristotele non fosse possibile comporre tragedie migliori di quelle di Sofocle: con
Sofocle il genere ha raggiunto per la prima volta un assetto formale complessivo,
una articolazione delle sue componenti, corrispondente pienamente alla sua
natura. Ma i singoli autori potranno naturalmente, a seconda delle loro capacita



PRIORITA E PROGRESSO ARTISTICO 297

maticis € nel De rhetoribus di Svetonio che, come abbiamo visto
in apertura, ci attestano la continuita nella tradizione ellenistica
e poi romana dello schema evolutivo nella considerazione delle
arti della parola, dopo una preliminare illustrazione del progre-
dire dell’'arte dall’épy# alla maturitd, segue la serie dei rappre-
sentanti dell’arte ormai matura, con i loro particolari meriti,
maggiori o minori, e le loro particolari caratteristiche, ma senza
che venga suggerita un'idea di decadimento.

Un comune consenso riconobbe ben presto a Ennio il
merito, che lui stesso si era arrogato, di aver portato l'epica
romana a pienezza di perfezione artistica, e analogo merito gli
fu riconosciuto per la tragedia®>. A questo punto non sarebbe
stato facile per altri poeti riproporsi come ‘primi’ cultori latini
di questi generi, ma non si riteneva che dovesse seguirne una
decadenza, né era preclusa la via a chi aspirasse a raggiungere,
in questi stessi generi, uno stesso livello di perfezione, come
non era preclusa, era anzi aperta, la strada del pieno successo ad
altri poeti tragici dopo Sofocle. Di fatto Pacuvio, e poi Accio
(che opera due generazioni dopo Ennio e la cui attivita si
spinge fino al secondo decennio del I sec. a.C.), sono inseriti
con pari dignitd con Ennio in una triade canonica di eccellenze
nella tragedia latina che Cicerone, e certo una opinione cor-
rente, considerava I'évdroyov della grande triade dei tragici
attici®®. Per la commedia la lista delle eccellenze era meno sta-
bile, e tanto pilt ammetteva integrazioni e sostituzioni®’. I vari

e delle loro personalita, creare opere particolari diverse e di diverso valore, pili o
meno corrispondenti alla natura propria del genere.

> Per quanto riguarda I'epica, vedi sopra nn.29 e 30. Per quanto riguarda la
tragedia, la pill antica attestazione esplicita del prestigio riconosciuto ad Ennio &
Iepigr., citato da Varrone, di quel Pompilius (p.75 Blinsdorf; p.51 Courtney)
che dichiara se stesso discepolo di Pacuvio, Pacuvio discepolo di Ennio, ed Ennio
discepolo diretto delle Muse. Per le notizie sulle rappresentazioni teatrali cfr.
H.D. JOCELYN (Ed.), The Tragedies of Ennius (Cambridge 1967), 47 ss. Sulla for-
tuna antica di Ennio in generale cfr. H. PRINZEN, Ennius im Urteil der Antike
(Stuttgart—Weimar 1998).

3¢ Vedi sopra n.24.

7 Vedi sopra nn.23 e 24, e il canone di Volcacio. Un tratto abbastanza
costante ¢ la priorita di Cecilio. H. DAHLMANN, Varros Schrift ‘de poematis



298 MARIO CITRONI

autori di poemi di tipo enniano che si susseguono fino all’eta
cesariana ed augustea, compreso forse lo stesso Cicerone, non
ritenevano certo preclusa, in via di principio, la possibilita di
eguagliare il pater Ennius. Nel quadro che ci da Orazio nell’e-
pist. 2, 1 ad Augusto (50-89), i critici e il pubblico dei tradi-
zionalisti della prima etd augustea, accecati dal prestigio del
canone arcaico, guardano con aperta e faziosa ostilita alla poe-
sia contemporanea. Ma Orazio attribuisce questo atteggia-
mento alla meschina sfiducia, nutrita di invidia, che 1 tradizio-
nalisti benpensanti hanno di regola verso i contemporanei,
ritenuti incapaci di cose grandi: non a unidea di necessaria
decadenza nella letteratura dopo Ennio. A un rischio di deca-
denza i tradizionalisti avranno pensato guardando alla ‘degene-
razione dei poetae novi (appunto bollati come ‘epigoni’ dege-
neri)®®, ma avranno ritenuto per parte loro che proseguire la
tradizione enniana (e luciliana, e acciana) significasse impe-
gnarsi a mantenere la poesia latina al livello piu elevato.
Questo sistema di valori letterari era stato in realta messo in
crisi dal graduale affermarsi del neoterismo, che aveva fatto ad
un certo punto avvertire a molti come ‘immaturi’, e per la
prima volta ‘arcaici’, i testi che finora erano stati riconosciuti
come emblema di compiuta perfezione. Catullo, il massimo

(op.cit. n.26), 116-118, ha osservato che la priorita di Cecilio in argumentis (cioe
negli intrecci) sancita da Varrone, ¢ la priorita nell’aspetto considerato pit
importante da Aristotele e dalla tradizione peripatetica, e dunque conferisce a
Cecilio una superiorita sugli altri comici latini che trova riscontro nel canone di
Volcacio e in CIC. opt.gen. 2. Ma non possiamo dimenticare i severi giudizi sullo
stile di Cecilio in CiC. Azt 7,3,10 e Brut. 258. QUINT. inst. 10,1,99, nel confer-
mare che i veteres apprezzavano particolarmente Cecilio, ci fa anche capire che
Elio Stilone dava la sua preferenza a Plauto. Nel canone di Volcacio Plauto &
secondo, ma stupisce la posizione molto bassa (il sesto posto) assegnata a Teren-
7i0.

8 Era probabilmente questo il senso che Cicerone dava alla qualificazione di
vewrepor da lui attribuita ai poeti contemporanei alessandrineggianti: cfr. E.
COURTNEY (Ed.), op.cit. [n.28], 189, con ulteriore bibliografia. Non concordo
con H. DAHLMANN, Studien zu Varro ‘De poetis’ (op.cit. n.2), 50 s., secondo cui
la canonizzazione varroniana della letteratura latina da Ennio ad Accio implicava
un'idea di inevitabile decadenza nel presente, trasmessa all’opinione colta cor-
rente.



PRIORITA E PROGRESSO ARTISTICO 299

rappresentante della nuova corrente, non si era proclamato
‘primo’, né aveva affermato 'ambizione, che abbiamo visto soli-
tamente associata alla proclamazione di priorita, di essere il cor-
rispondente latino di alcun autore ‘canonico’ greco. La sua pro-
duzione ¢ irregolare, sperimentale, diseguale ed estrosa,
appunto perché intende contestare il sistema della letteratura
nazionale come patrimonio canonizzato di testi autorevoli e
venerabili in cui la comunita riconosce 1 suoi valori.

I poeti che diverranno amici di Mecenate avvertono il biso-
gno, e la responsabilita, di superare I'atteggiamento di stida
proprio della poetica catulliana, e di proporre al pubblico
romano una nuova serie di opere che possano, in ciascun
genere letterario, sostenere nuovamente il confronto con gli
autori greci ‘canonici’, rispondendo al tempo stesso alle esi-
genze del gusto pitt moderno. La coscienza di questo movi-
mento poetico di rappresentare un progresso nell’arte ¢ testi-
moniata nel modo pit aperto da Orazio. Per contestare
Peccellenza attribuita ai rappresentanti del canone arcaico, Ora-
zio riapplica il principio del progresso su una scala temporale
molto pilt lunga. Gli autori arcaici considerati ‘canonici’ non
sono pilt il punto di arrivo del progresso, il téhoc in cui si
ferma l'evoluzione dei generi che essi hanno coltivati. Essi stessi
vengono invece proiettati nell’etd dell'immaturita dell’arte poe-
tica, diventano parte di un percorso di progresso molto piu
lungo, che a mala pena si pud considerare compiuto nel pre-
sente (gpist2;:1;515% s, in longum tamen aevum I manserunt
hodieque manent vestigia ruris). Orazio giudica lo stile di Luci-
lio piti curato di quello dei poeti latini che lo avevano prece-
duto (limatior... quam... poetarum seniorum turba), ma ritiene
che Lucilio stesso, se vivesse oggi, dedicherebbe un impegno
incomparabilmente superiore nell’elaborazione dello stile (saz.
1, 10, 64 ss.). Si riscopre cosi quel principio del lento progre-
dire delle arti della parola fino all’etd contemporanea che pre-
siedeva la storia dell’eloquenza nel Brutus, ma che Cicerone
non applicava alla poetica, per la quale riconosceva il consegui-
mento della compiuta maturita fin dal tempo di Ennio.



300 MARIO CITRONI

In Orazio, e anche nelle denunce della durezza e rigidita
della poesia arcaica da parte degli elegiaci, la coscienza di rap-
presentare un progresso si esprime in modo esplicito, e anzi
polemico e combattivo. E viene allo scoperto il principio su cui
si poggia questo progresso: l'assimilazione progressivamente
pit profonda e compiuta della lezione artistica dei grandi
modelli greci®. Gia il momento di inizio ‘assoluto’ della lette-
ratura latina veniva fatto coincidere, artificialmente, col
momento in cui, col primo dramma ‘regolare’ di Livio Andro-
nico, le forme espressive italiche (gia remotamente influenzate
dalla cultura greca) si erano adeguate alle forme canoniche dei
generi letterari greci: tutto cido che precedeva questo adegua-
mento veniva respinto nella preistoria della poesia. Da Ennio in
poi, ogni ‘nuovo inizio' nei diversi generi della letteratura ripre-
senta in certo senso, come abbiamo visto, questa situazione
‘archetipica’: una assunzione che si presume pitt compiuta, pilt
consapevole, pitt matura della lezione di un modello greco, e
I"accantonamento, tacito o esplicito, nella preistoria del genere
degli eventuali predecessori latini in quello stesso genere.

La coscienza di progresso dei poeti mecenatiani si esprime
anche nel fatto stesso di sentirsi impegnati a proporre un ‘nuovo
canone’ che comprenda anche generi nuovi, in rapporto con le
nuove domande cui la poesia moderna deve rispondere, ancora
una volta in relazione a un nuovo, pilt consapevole confronto
con gli exemplaria Graeca. Dopo Catullo, dopo che il neoteri-
smo ha definitivamente insegnato ad ascoltare in modo diverso
la voce della poesia ellenistica, il ‘nuovo canone’ dovra compren-
dere i generi che esprimono la soggettivita individuale: e dunque
la lirica, e i generi minori ellenistici (bucolica, elegia d’amore,
epigramma), che sono inoltre emblematici del nuovo senso, pit

3% Che le proclamazioni di priorita dei poeti latini siano ogni volta procla-
mazioni di una pretesa “epifania di influenza greca” all'interno di una cultura let-
teraria che in realta ¢ fin dall’inizio largamente ellenizzata € un punto gia messo
ottimamente a fuoco da S. HINDS, op.ciz. [n.3], 52 ss., il quale osserva anche giu-
stamente (55) che ogni proclamazione di priorita ¢ al tempo stesso proclama-
zione della arcaicita dei predecessori.



PRIORITA E PROGRESSO ARTISTICO 301

raffinato ed elegante, della forma artistica. Questo progetto let-
terario va prendendo corpo gia al tempo del primo libro delle
Satire di Orazio (cfr. sat. 1, 10, 40 ss.), quando si ritiene di avere
gia nuovi rappresentanti ‘moderni’ per la satira (con Orazio), per
Iepica (con Vario, cui poi naturalmente subentrera Virgilio), per
la commedia (con Fundanio), per la tragedia (con Asinio Pol-
lione, cui poi si aggiungeranno Vario e Ovidio).%

La prospettiva storica in cui i poeti di questa cerchia si col-
locano rispetto ai rappresentanti del canone arcaico ¢ quella di
un progresso di lunga durata di cui sentono di essere il corona-
mento attuale. Tale ¢ il modo in cui Orazio presenta il suo
ruolo nei confronti di Lucilio; tale era certo il modo di sentire
di Virgilio nei confronti di Ennio. In entrambi i casi un poeta
augusteo sente di dovere, e di potere, sostituire una grande,
autorevole figura del canone arcaico. Ma per i generi in cui a
Roma non vi erano stati autori di riconosciuto prestigio, collo-
cati nel canone delle eccellenze riconosciute, essi ripropongono
quel taglio rispetto alla tradizione latina precedente che gia
Ennio aveva operato nei confronti dei propri predecessori
latini: relegando tacitamente i predecessori romani in un
ambito ancora primitivo e immaturo del genere, si presentano
come coloro che per primi ne hanno dato una realizzazione
compiuta, ¢ dunque, al tempo stesso come gli iniziatori e i rap-
presentanti compiuti, e a loro volta come modelli emblematici
per i futuri cultori latini dello stesso genere letterario, con lo
stesso prestigio di quei Graiorum scripta, che, pur avendo avuto
alle spalle una tradizione precedente, erano considerati, agli
occhi dei posteri, al tempo stesso antiquissima e optima.

40 11 passo & stato letto in questa chiave da M. LABATE, “Forme della lettera-
tura, immagini del mondo: da Catullo a Ovidio”, in Storia di Roma, a cura di A.
SCHIAVONE, II: Limpero mediterraneo, 1: La repubblica imperiale (Torino 1990),
952, nel quadro di una serie di osservazioni importanti sull’organizzazione e il
significato del ‘canone’ dei generi poetici in eta ciceroniana e augustea. Cfr.
anche M. CITRONI, Poesia e lettori in Roma antica. Forme della comunicazione let-
teraria (Roma—Bari 1995), 214 s. e ID., “Percezioni di classicita nella letteratura
latina”, in Che cose il classicismo?, a cura di R. CARDINI e M. REGOLIOSI (Roma
1998), 28-30.



302 MARIO CITRONI

Abbiamo gia detto che l'idea aristotelica di progresso dei
generi poetici verso un téiog, nonostante le analogie con I'evo-
luzione biologica, non comporta che al momento della matu-
ritd segua un processo di decadenza, o almeno non determina
quando una decadenza debba cominciare: anzi, il raggiungi-
mento del téhog ¢ condizione perché in quel genere si possano
produrre opere perfette. Di fatto, nella cultura greca, a partire
almeno dal II sec. a.C., alcune correnti cosiddette classicistiche
cominciarono a considerare letd ellenistica come un’etd di
decadenza soprattutto nelle arti, nell’oratoria, nella storiografia,
rispetto alla produzione precedente, canonizzata come esem-
plare*!. A Roma, mentre il consolidarsi del canone arcaico non
sembra aver suscitato, come abbiamo detto, un senso di neces-
saria decadenza, di epigonismo, il rapido consolidarsi del
nuovo canone augusteo fu invece seguito dal drammatico
aprirsi di una coscienza epigonale nelle generazioni di poeti
immediatamente successive. A partire dalla poesia ovidiana del-
Iesilio, e nella prosa a partire dall’opera di Seneca il Vecchio, si
comincia a guardare all’etd augustea (e cesariana per I'oratoria)
come a un paradiso perduto e forse irrecuperabile?Z. E a questo
punto che, per giustificare una inferiorita che si presume irri-
mediabile, la teoria del progresso viene riproposta da piu parti
come una teoria che comporta necessariamente, come nella
realtd biologica, il decadimento dopo la maturita®3. Nella cri-
tica del secondo Novecento si ¢ affermata lentamente, ma

41 Su questo complesso fenomeno resta fondamentale il volume Le classicisme &
Rome aux I” siécles avant et aprés ].-C., Entretiens Hardt 25 (Vandoeuvres—Genéve
1979).

42 Sugli inizi di una coscienza epigonale gia verso la fine dell’eta augustea mi
permetto di rinviare a quanto ho scritto in M. CITRONI, “Produzione letteraria e
forme del potere. Gli scrittori latini nel I secolo dell'Impero”, in Storia di Roma,
a cura di A. SCHIAVONE, II: Limpero mediterraneo, 3: La cultura e [limpero
(Torino 1992), 383 ss.

¥ Cfr. K. HELDMANN, Antike Theorien iiber Entwicklung und Verfall der
Redekunst, Zetemata 77 (Miinchen 1982), 60 ss.; G. WiLLIaMS, Change and
Decline. Roman Literature in the Early Empire (Berkeley—Los Angeles—London
978, Fiss,



PRIORITA E PROGRESSO ARTISTICO 303

ormai solidamente, la consapevolezza che proprio in questa
coscienza epigonale vi ¢ la fonte di molti aspetti artisticamente
innovativi e originali della produzione letteraria latina della
prima eta imperiale, di quello che ¢ stato a volte definito come
il manierismo di questa letteratura: fenomeno complesso, vera
testimonianza, e fecondo frutto artistico, della coscienza epigo-
nale della letteratura postaugustea. Non ¢ tema che possa essere
trattato in sintesi. Mi limiterd a poche notazioni, sulla linea dei
temi seguiti fin qui.

Il genere cui in primo luogo lo schema evolutivo fu appli-
cato cosi da contemplare una fase di decadenza nel presente ¢
oratoria: gia Cicerone intravedeva la fine dell’eloquenza dopo
il culmine rappresentato da lui stesso (Bruz. 22; Tusc. 2, 5).
Non ¢ un caso: la decadenza non era implicita nell'applicazione
del principio evolutivo in sé: ma per I'eloquenza interveniva un
fattore esterno, di natura politica, di importanza determinante.
E anzi, parte importante del senso di epigonismo dell’intera
cultura postaugustea ¢ legata al senso acuto e tormentoso della
decadenza dell’oratoria. A lungo la cultura romana fatichera a
uscire dal quadro dei valori etico-politici rappresentati dal pas-
sato repubblicano, e continuera a cogliere una stretta connes-
sione tra il prestigio artistico della grande poesia augustea e il
prestigio politico di quell’eta, considerata come un momento
irripetibile di consociazione del principato con un margine di
residua /ibertas politica.

Ma naturalmente lo straordinario prestigio artistico dei mag-
giori poeti augustei poteva risultare di per sé scoraggiante. Di
fatto, dopo Augusto la letteratura romana si sentira per la
prima volta veramente sicura di possedere un canone di autori
eccellenti pienamente degni di sostenere il confronto con i
grandi modelli greci. Lo si riconosce in un fenomeno impres-
sionante, che solo in anni recenti & stato messo in luce*: da

44 R. MAYER, “Neronian Classicism”, in A/Ph 103 (1982), 310 ss. lo nota per
i poeti neroniani, ma M. LABATE, in gp.cit. [n.40], 960 ss., ha giustamente evi-
denziato che gia Ovidio nella sua produzione elegiaca si pone in una /ignée tutta



304 MARIO CITRONI

Ovidio in poi i poeti latini di norma non si richiameranno pitt
a un modello greco come loro principale punto di riferimento
nel genere letterario, ma a un modello latino dell’eta augustea
(o cesariana per l'epigramma e, naturalmente, per I'oratoria).

Si cercano ancora degli spazi in cui potersi dire ‘primi’, ma
sono spazi marginali, o impervi. Gia verso la fine dell’eta augu-
stea alcuni poeti cercano di scrivere lirica pindarica, genere in
cui Orazio non si era cimentato ritenendolo troppo rischioso
(ctr. carm. 4, 2 e epist. 1, 3, 9-11). Fedro potra vantarsi (2 epil.
8) di essere il primo Esopo latino. Manilio (3, 1 ss. e cfr. 2, 49
ss.) ¢ fiero di aver addirittura trovato un genere mai tentato
neanche in Grecia. Un amico di Plinio il Giovane (episz. 6, 21;
e vd. sopra n.31) ha scritto una commedia alla maniera di Ari-
stofane, e Plinio si complimenta perché la fedeltd con cui ha
interpretato il modello greco fara di lui il modello per i futuri
autori latini che volessero cimentarsi un giorno nello stesso
genere. In quel genere lo spazio era ancora vuoto: si doveva
ancora creare un exemplar latino.

Pur teorizzando la ricerca di questi residui spazi ‘disponibili’,
la produzione poetica si mantiene a lungo sulle linee dei generi
gia coltivati dai poeti di riconosciuta eccellenza dell’eta augu-
stea accettando un confronto che ¢ giudicato in via di principio
impari, ma in cui la stessa presunta inevitabilita della sconfitta
induce una serie di reazioni artistiche di imprevedibile origina-
litd e impegnate reazioni di contestazione.

La cultura pagana postaugustea non avra invece la forza di
imporre alla coscienza della cultura romana un nuovo canone
di opere riconosciute come eccellenti nei diversi generi letterari.
Non avra la forza di sostituire quel canone augusteo che una
generazione di poeti fiduciosa di rappresentare un progresso
aveva voluto e saputo imporre in sostituzione di un precedente
canone autorevole e consolidato.

romana che discende da Gallo, e non rivendica la qualifica di ‘Callimaco
Romano’ pur avendo di fatto dato a Roma, con i FastZ, un vero corrispondente

degli Aitia.



DISCUSSION

E Paschoud: La communication de M. Citroni débouchant
sur diverses problématiques qui me sont plus familieres, elle me
suggere les réflexions suivantes:

1A propos d’Horace et de sa conviction que le summum de
la perfection n'est pas encore atteint. Philologues et critiques,
journalistes et politiciens de I'an 2000 pourraient s'inspirer de
la sagesse d’'Horace. On se gausse aujourd’hui des naivetés et
des certitudes des positivistes d’il y a un siecle, on condamne
avec pharisaisme des sensibilités d’il y a soixante ans avec une
assurance fondée sur la conviction implicite qu'on juge de tout
plus sainement aujourd’hui, selon des criteres échappant a
toute critique et destinés apparemment a ne plus changer. Il y
a la un étrange refus de prendre conscience du mdvra pei. Dans
cinquante ou cent ans, nos descendants riront ou s'indigneront
de nos golits et de nos sensibilitds comme nous le faisons a
I'égard de ceux qui nous ont précédés.

2) Le sentiment d’'une décadence se manifeste dans le
domaine politique et moral encore plus tot que dans celui de la
littérature. Salluste réve de I'dge d’or d’avant 146 av. ].-C.;
Tacite considere le régime impérial comme un pis-aller, dans
un environnement trop délétere désormais pour que les
anciennes institutions républicaines puissent y subsister. Un
renversement se produit cependant avec Constantin et I'avene-
ment de 'Empire chrétien. Létablissement de la monarchie
augustéenne, qui précede de peu l'incarnation du Christ, est
considérée comme un progres décisif voulu par la Providence,
la christianisation de '’Empire comme une étape essentielle
dans I'histoire du salut.

3) Mario Citroni limite sagement sa considération finale 4 la
“cultura pagana postaugustea’, car un renversement identique se



306 DISCUSSION

produit dans le domaine littéraire. Si, dans un premier temps,
les chrétiens rejettent comme instruments du diable la poésie et
la rhétorique, des Lactance, ils apprennent a en exploiter plei-
nement les ressources pour la défense et I'illustration de la foi.
Les grands maitres de la prose et de la poésie chrétiennes de
'Antiquité tardive n'ont plus aucun complexe face aux clas-
siques latins, car ils ont la conviction de sublimer les formes tra-
ditionnelles qu'ils reprennent et adaptent a leurs besoins en les
mettant désormais au service non plus des mensonges honteux
du paganisme, mais bien des vérités éternelles de I'Evangile. Ces
écrivains, quon a longtemps considérés comme des représen-
tants typiques de ce quon désignait comme la décadence du
Bas-Empire, n‘ont eux-mémes jamais eu le sentiment d’étre
inférieurs a leurs prédécesseurs. Bien au contraire, on peut dire
que, mutatis mutandis, ils se sont congus eux-mémes comme
porteurs d'un renouvellement aussi décisif que celui qu'ont eu
conscience d’accomplir les écrivains de I'époque de Cicéron et

d’Auguste.

M. Citroni: Ringrazio M. Paschoud per le riflessioni che ha
dedicato al mio intervento. Quanto al punto 1), ci sarebbe solo
da osservare che Orazio, pur affermando con chiarezza e con
energia un principio evolutivo — e dunque una relativizzazione
dei valori — in letteratura, ¢ in veritd alquanto intollerante
verso gli autori del passato. Ma gli va riconosciuta una circo-
stanza attenuante: l'eccessiva enfasi sulla loro esemplarita da
parte della ‘critica ufficiale’ richiedeva una reazione combattiva
in chi voleva ottenere un riconoscimento di valore anche alla
produzione contemporanea.

Quanto al punto 2) vorrei ricordare che all’interno della cul-
tura profana il senso di decadenza non era del tutto generaliz-
zato: Tacito stesso, che pure avverte in modo particolarmente
acuto il rimpianto per il decadimento etico e civile di Roma,
reagisce perd con vivacita a quelli che gli appaiono come vieti
luoghi comuni sulla decadenza. Sul piano della cultura e dell’o-
ratoria reagisce dando voce al personaggio di Apro nel Dialogus,



PRIORITA E PROGRESSO ARTISTICO 307

sul piano della morale e dei costumi reagisce in propria persona
in ann. 3, 55.

A. Barchiesi: Questa esposizione promette importanti risul-
tati anche nell’analisi di singoli testi che qui non hanno potuto
per motivi di spazio essere analizzati in dettaglio. Penso soprat-
tutto all Epistola ad Augusto di Orazio e alla sua continuita e
discontinuita con il Brutus, e alla discussione oraziana di Alceo
e Saffo come continuatori di Archiloco in episz. 1, 19.

M. Citroni: Naturalmente in questa sede mi sono dovuto
limitare all’esame dei soli passi in cui i poeti latini si professano
primi nel loro genere, sviluppando alcune considerazioni sulla
dinamica dei processi letterari che queste dichiarazioni sem-
brano presupporre: ma non ho potuto analizzare nella sua inte-
rezza il problema di come i poeti latini, e piti in generale la cul-
tura antica, si rappresentano i processi evolutivi nella letteratura
e nelle arti. E una tematica di cui mi sto ora occupando.

Una lettura in parallelo del Brutus e dei componimenti di
tematica letteraria di Orazio suscita in effetti continui spunti di
riflessione. La notissima considerazione di Orazio saz. 1, 10, 64
ss. (cui ho fatto riferimento anche nella mia relazione), secondo
cui Lucilio era piut curato dei suoi predecessori nello stile, ma se
vivesse ora sarebbe di gran lunga piti curato, trova preciso
riscontro in cid che Cicerone dice a proposito di Tucidide in
Brut. 288 Ipse... Thucydides si posterius fuisset, multo maturior
fuisset et mitior ed anche in cid che Cicerone dice di Catone in
Brut. 68: gli mancano solo quelle qualita che al suo tempo
l’arte oratoria non aveva ancora elaborato, e che dunque allora
nessuno poteva avere (mentre, evidentemente, egli le avrebbe
avute se solo fosse vissuto dopo che esse erano state elaborate).

E. Fantham: Thank you for a most helpful elucidation of
the key subjective poetic texts, which brought out well the
ostensible contradictions of the primus ego motif. I have only a
minor disagreement with part of your larger critical context.



308 DISCUSSION

As you noted (pp. 291s., 297), Cicero’s attempts to synthesize
a continuous comparative literary history use the Greek liter-
ary record as a kind of template, against which he matches
Latin counterparts, noting the lack as yet (adbuc: de orat. 2.55;
leg. 1.7) of Roman equivalents, especially in historical writing
and philosophy (Zusc. 1.5-6; 2.5-6). In his incidental literary-
historical comments he affirms the possibility of plurality and
diversity of excellence in each genre (de orar. 3.27-29, using
Greek and Roman tragedy as analogy for oratory). But when
we turn back to the personal claims of our Roman poets there
is no plurality. Primus means also solus, as if only one artist
could occupy the akme. As we have been seeing in previous
discussions, literary history after the fact, written by critics,
inevitably shifts perspective from the literary history proposed
by the poets. Where I would like to differ from you is in your
statement that Cicero assesses Ennius as having reached per-
fection (p. 295) in the genre of epic, rather then the highest
level so far achieved.

M. Citroni: Ennio rappresenta per Cicerone la piena matu-
razione dell’epica: lo si deduce dai passi del Brutus (70 e 75) in
cui Ennio rappresenta una fase di ulteriore perfezionamento
nell’arte poetica dopo Nevio (e dopo Livio Andronico). Poiché
Cicerone aveva posto Nevio in parallelo con Mirone, e poiché
Mirone rappresenta per Cicerone la fase immediatamente pre-
cedente alla compiuta perfezione dell’arte realizzata da Poli-
cleto, Ennio, in quanto fase pitt progredita rispetto a Nevio-
Mirone, rappresenta la fase di piena maturazione, in parallelo
con Policleto. E del resto Cicerone pone spesso Ennio in corri-
spondenza con Omero.

E. Fantham: But the highest level of three successive artists is
only relative: it need not imply perfection, excellence, akme,
and the comparison between Ennius and Homer rests chiefly
on their roles as founders of epic, whose predecessors, as you
say, can be relegated to prehistory and forgotten. On Ennius



PRIORITA E PROGRESSO ARTISTICO 309

compare the reservations implicit in opt.gen. 2: let Ennius be
summus in epic, si cui viderur.

M. Citroni: Le osservazioni molto pertinenti di Elaine
Fantham mi danno l'opportunita di chiarire meglio il mio pen-
siero su questo punto importante. Quando dico che per Cice-
rone 'arte poetica a Roma aveva raggiunto la perfezione con
Ennio non intendo dire che Ennio fosse per Cicerone il poeta
perfetto, il poeta ideale, alla stregua di quell’oratore ideale che
Cicerone delinea nell’ Orator; e dunque non intendo dire che
Ennio ¢ per Cicerone un poeta insuperabile per principio. Ho
detto, anzi, nella mia relazione che secondo me per Cicerone
non vi era necessariamente decadenza dopo Ennio, che era
aperto lo spazio per altre eccellenze, e che nella tragedia di fatto
fu riconosciuta I'eccellenza — dopo Ennio — a Pacuvio e poi
ad Accio, ciascuno dei quali, come ha ricordato opportuna-
mente anche Elaine Fantham, poteva, a seconda dei giudizi,
essere preferito a Ennio come poeta tragico. Secondo me Ennio
¢ per Cicerone I'autore con cui 'arte epica e tragica romana ha
raggiunto la sua maturita nel senso che non ha piti carenze con-
nesse con uno sviluppo ancora incompleto. Grazie al perfezio-
namento che Ennio ha recato all’arte poetica, per la prima volta
con Ennio ¢ diventato possibile scrivere epica e tragedia com-
pletamente matura. Cosi per Aristotele con Sofocle l'arte tra-
gica ha completato la sua maturazione, ma cid6 non comporta
che ogni tragedia di Sofocle sia perfetta, né, probabilmente, che
altri poeti dopo Sofocle non possano scrivere tragedie migliori.
Anche nella scultura, secondo Cicerone, come abbiamo visto,
le opere di Policleto sono plane perfecta, sono del tutto prive
delle carenze legate a un incompleto sviluppo dell’arte. Con
Policleto 'arte era matura, ma da Brut. 296 st ricava che Cice-
rone considerava Lisippo un artista superiore a Policleto. Que-
ste considerazioni hanno rilevanza anche con la prima osserva-
zione, molto giusta, di Elaine Fantham: ¢ vero che chi si
proclama ‘il primo’ si proclama anche ‘il solo’ poeta compiuto
in quel genere: ma appunto, io credo, ‘il solo fino ad ora’. Altri



310 DISCUSSION

potranno aggiungersi, e affiancarsi a lui realizzando diversa-
mente le potenzialita del genere: ma nella sua ottica, in futuro,
nessuno potra dirsi primus. In realtd potra farlo, e lo fard, se
pretendera che il predecessore non avesse ancora raggiunto un
livello di arte veramente matura.

J.B Schwindt: Das Phinomen der relativen Hohepunkte
lateinischer Literatur (Beispiel: die Epiker oder der Redner
Cato im Brutus) fithrt mich wiederum auf unsere geschichts-
theoretische Grundfrage, ob und wie Literatur und Geschichte
koinzidieren kénnen. Gibt es eine wissenschaftlich objektivier-
bare Interaktion von Literatur und Geschichte, ohne dass ent-
weder die Literatur vollig geschichtlich oder die Geschichte
literarisch wird? Wenn Sie darauf hinweisen, dass Catull noch
iiber ein relativ bescheidenes Inventar verfiigt, seine Erstmalig-
keit herauszustreichen, méchte ich zu bedenken geben, ob es
nicht ein prisenzisthetischer, antihistorischer Impuls ist, der
die diskursive Erorterung historischer Phinomene bei den
Neoterikern verhindert hat. Catull ist eines der konsequente-
sten Beispiele fiir den Affront der Literatur gegen die
Geschichte und zugleich das schlagendste Zeugnis fiir das Vor-
handensein einer immanenten Literaturgeschichte: Diese pri-
sentiert sich freilich nicht mehr (ich sage nicht: noch nicht) in
expliziter Rede iiber die zeitliche Einordnung der Literatur,
sondern im Modus einer zeitlichen Verfassung, die Teil des
literarischen Ereignisses ist.

M. Citroni: Lei ha definito e qualificato in modo molto effi-
cace la resistenza di Catullo verso I'assunzione di prese di posi-
zione discorsive sulla sua collocazione nella tradizione letteraria
¢ ha giustamente affermato il carattere propriamente imma-
nente delle sue affermazioni di valenza storico-letteraria. La
dichiarazione di priorita nei poeti latini ¢ di norma la dichiara-
zione di essere “il primo vero interprete latino” di un modello
greco riconosciuto esemplare nel genere poetico affrontato. In
Catullo non solo mancano esplicite dichiarazioni ‘discorsive’ di



PRIORITA E PROGRESSO ARTISTICO 311

prioritd, ma manca anche l'atto letterario di assunzione pro-
grammatica (attraverso procedimenti allusivi) di #z modello
greco canonico che definisca con nettezza il genere in cui l'o-
pera si colloca. Catullo, al contrario, si richiama a una varieta
di punti di riferimento diversi nella poesia greca: Archiloco,
Saffo, Callimaco, i quali presiedono a momenti e aspetti diversi
di una produzione di fatto varia, imprevedibile, vistosamente
‘irregolare’. Questo modo di procedere ¢ una contestazione ‘in
atto’ (non esplicitata in forma discorsiva) della concezione tra-
dizionale che vede la produzione letteraria come un insieme
canonizzato di opere considerate corrispondenti a un gruppo
canonico di opere greche.

A. Deremetz: Apres une si dense et si intéressante communi-
cation, dont je vous remercie vivement, je voudrais brievement
vous demander votre opinion sur un point qui concerne une
nouvelle fois la question du statut épistémologique de I'histoire
littéraire immanente et que je formulerai 2 la maniere de Paul
Veyne. Entre les analyses et les jugements d’Aristote et de la
tradition ultérieure, philosophique, rhétorique et pédagogique
dans lesquelles on peut reconnaitre 'émergence de I'histoire lit-
téraire comme discipline autonome, et les propos des poetes
que vous avez si bien commentés, doit-on nécessairement
rechercher une cohérence, voire une convergence, ou peut-on
accepter I'idée quils relevent les uns et les autres de ‘pro-
grammes de vérité’ spécifiques, entre lesquels des points de
contact et des échos sont réels, mais qui n'obéissent pas aux
mémes regles de production et de signification?

M. Citroni: Si tratta di un problema di fondo, cui non &
facile dare una risposta. La riflessione filosofica e soprattutto le
categorie della retorica fanno largamente parte dell’esperienza
culturale dei poeti, e anche dell’esperienza culturale del pub-
blico colto per il quale i poeti scrivono: vi ¢ dunque certamente
una ampia base comune tra le elaborazioni sviluppate in sede
teorica nella tradizione filosofica, retorica, grammaticale e le



312 DISCUSSION

rappresentazioni mentali con cui poeti e lettori interpretano i
fenomeni culturali. Ma vi ¢ anche sicuramente un ampio mar-
gine di specificita propria della tradizione poetica, in termini di
immagini, linguaggio, e dunque anche di modalita di catego-
rizzazione dell’esperienza letteraria.

E.A. Schmidsr: Zu lhrem iiberzeugenden Vortrag gebe ich
einige bestitigende Beobachtungen und Uberlegungen.

Zu nihil simul inventum et perfectum und antiquissima qude-
que optima erinnere ich an den Kompromiss zwischen diesen
beiden Positionen bei Velleius 1, 5: Homer und Archilochos
seien die einzigen Erfinder von Gattungen, deren Werke in der
neuen Gattung auch volkommen seien.

Properz 3, 1, 3 (primus) folgt aut Properz 2, 34 (93-94: Pro-
perz als letzter einer Reihe von Liebesdichtern).

Prima in ecl. 6 als Erstheitsanspruch: Der Leser hat inzwi-
schen fiinf bukolische Gedichte gelesen, die erste Hilfte des
Buches. Das ist kein Anfang (“zuerst...”), sondern Bukolik im
Vollzug, in Prisenz, zu der wir jetzt erfahren, dass ihr Dichter —
Tityrus wie der gerettete Hirt von ecl. 1, zugleich das erste Wort
des Gedichtbuches — fiir sich den Erstheitanspruch erhebt.
Strukturell verhilt sich ecl. 6 zu den Eklogen 1-5 wie Prop. 3, 1
zu dem Properzbiichern 1-2, und die “Zentral-copayic’ ecl. 5
Ende und ecl. 6 Anfang entspricht dem Zentralvers des Odenzy-

klus 2, 12 des Horaz, dem Schlussvers von carm. 2, 6 vatis amict.

M. Citroni: Ringrazio molto E.A. Schmidt per questi contri-
buti cosi pertinenti e cosi convincenti.

A. Barchiesi: Aggiungo una richiesta di commento. Dalla tua
rassegna sembra emergere come abbastanza isolato l'uso di
princeps per il Primus-Motiv in Orazio, carm. 3,30,13. Pensi
che si tratti di una scelta terminologica significativa?

M. Citroni: Parole diverse non sono mai del tutto equiva-
lenti sul piano espressivo, anche perché, come in questo caso,



PRIORITA E PROGRESSO ARTISTICO 213

potrebbero suggerire associazioni diverse. Ma in questo caso,
d’altra parte, credo che non sarebbe facile, né forse possibile,
identificare la diversa sfumatura.

A. Kerkhecker: Hingt die Wahl von princeps bei Horaz viel-
leicht mit der Metapher in deducere zusammen?

M. Citroni: Non credo: princeps ricorre infatti in Orazio in
un contesto molto simile in episz. 1, 19, 21 libera per vacuum
posui vestigia princeps, dove la metafora ¢ diversa da quella di
carm. 3, 30, 13 (ove del resto il senso della metafora & molto
discusso). Questo passo di episz. 1, 19, unito a quello del carm.
3, 30, sembra confermare I'impressione di Barchiesi di una pre-
ferenza oraziana per questa diversa scelta lessicale: ma non
saprei, ripeto, identificarne la ragione espressiva.

A. Kerkhecker: Thre Auffassung des Anfangs der 6. Ekloge
wird, wie ich glaube, durch das Asyndeton cum canerem
bestitigt. Es scheint die Erklirung und Vorgeschichte des Erst-
heitsanspruchs einzuleiten (“Und das kam so”).

St. Hinds: Your paper offers a finely detailed and superbly
integrated analysis of the many nuances which can be encoded
in a Roman poetic claim to be primus. One is impressed by the
sheer frequency of the topos of ‘firstness’ in Latin literature, not
just by the subtlety with which that zopos is negotiated. And in
this connection perhaps an obvious point may be made. Thanks
(e.g.) to the remarks on the origins of Latin literature by Denis
Feeney in Literature and Religion ar Rome. Cultures, Contexts,
and Beliefs (Cambridge 1998) in the context of a discussion of
Roman Hellenization, we have a newly sharpened appreciation
that Latin literature, so far from being merely ‘secondary’ to
Greek, is in reality something new, bold and unprecedented. If
[ recall correctly, Feeney suggests that we should hail the
Romans as the founders or inventors of a transcultural sensibility,
instead of apologizing for their secondariness. Instead of merely



314 DISCUSSION

inaugurating another regional chapter of Hellenistic literature
in Greek, as would have been more predictable, Livius Andro-
nicus and his successors have chosen to reprocess their Greek
literary inheritance by inaugurating a system of literature in
another language entirely.

In this sense, Roman literature is something new in the
Mediterranean, and Roman writers in general have an especial
right to apply to themselves the vocabulary of ‘firstness’. Also,
more specifically, the position of primus is not pre-empted for
a writer in Latin as the position of mpdtog is (in a sense) pre-
empted in Greek, by the prior construction of Homer as the
fons et origo of all (Greek) literature.

M. Citroni: 1l richiamo di Hinds alla originalita della lettera-
tura latina appunto in quanto ‘latina’ ¢ davvero molto oppor-
tuno in questa sede. Io ho sempre considerato bellissime — e
rivelatrici — le pagine di Alien Wisdom di Arnaldo Momigliano
che identificano la letteratura latina come caso unico di lettera-
tura ‘ellenistica’ scritta in una lingua diversa dal greco nella
civilta mediterranea.



	Affermazioni di priorità e coscienza di progresso artistico nei poeti latini

