Zeitschrift: Entretiens sur I'Antiquité classique
Herausgeber: Fondation Hardt pour I'étude de I'Antiquité classique
Band: 47 (2001)

Artikel: Enée aéde : tradition auctoriale et (re)fondation d'un genre
Autor: Deremetz, Alain
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-660811

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-660811
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

IV

ALAIN DEREMETZ

ENEE AEDE.
TRADITION AUCTORIALE
ET (RE)FONDATION D’UN GENRE

Pour introduire cette communication qui prolonge une
étude antérieure consacrée aux relations qu'entretiennent I'épo-
pée et la tragédie dans le récit d’Enée!, il m’a semblé nécessaire
de vous présenter tout d’abord les quelques réflexions générales
que m'a inspirées le theme de notre rencontre. Celles-ci me
permettront ensuite de préciser brievement la problématique
que jai choisi d’aborder dans le cadre du the¢me qui m’a été
proposé, puis de rendre plus explicite 'argument central d’un
propos dont le titre, jen conviens, est assez énigmatique.

Vouloir recomposer, comme nous le faisons, une histoire auc-
toriale (ou immanente — il faudra peut-étre choisir —) de la
poésie latine, ou du moins quelques-uns de ses fragments les
plus exemplaires, suppose, de mon point de vue, que l'on puisse
définir et spécifier le domaine qu’on lui reconnaitra, en com-
mengant par le distinguer de celui que revendique 'histoire lit-
téraire traditionnelle, telle qu'elle est retracée dans les manuels
et les monographies. Or, si évidente qu’elle paraisse au premier
abord, une telle ligne de partage ne va pas de soi, car les deux
domaines se recouvrent partiellement, la plupart des histoires
littéraires, et tout particulierement celles qui sont consacrées a la

! A. DEREMETZ, “Le livre 2 de I'Enéide et la conception virgilienne de I'épo-
pée: épopée et tragédie dans I'Enéide”, a paraitre in REL (2001).



144 ALAIN DEREMETZ

poésie latine, reposant pour une large part sur les témoignages
que les écrivains eux-mémes délivrent dans leurs ceuvres, quand
ils sexpriment — ce qu'ils font volontiers —, sur leur propre
pratique ou sur celles de leurs modeles, sur leurs contemporains,
amis ou rivaux, ou qu’ils revendiquent un statut particulier,
celui de fondateur ou de modele le plus souvent?, en cherchant,
comme dirait S. Hinds, & se “positionner” dans le champ de la
compétition poétique.

La plupart de ces déclarations ou de ces revendications expli-
cites, I'histoire littéraire traditionnelle ne les néglige pas, en
effet, soit parce quelle en attend qu’elles comblent les lacunes
de fresques historico-biographiques mutilées par les aléas de la
transmission, soit parce qu'elle pense pouvoir en tirer des ensei-
gnements utiles sur les conceptions et les intentions des écri-
vains, voire sur la genese de leurs ceuvres. Mais si, 2 n'en pas
douter, il existe, dans les ceuvres des poetes, des énoncés méta-
poétiques auxquels il est permis de conférer une dimension his-
torique ou sociologique, il en est d’autres assurément qu'elle
doit manier avec la plus grande prudence, en résistant 2 la ten-
tation, que leur configuration méme parait pourtant souvent
susciter, de leur accorder une valeur référentielle et véridictoire
forte.

A cette catégorie appartiennent, selon moi, tous les énoncés
qui, tout en se donnant comme référentiels, sont des matériaux
poétiques conventionnels relevant d’'un code poétique le plus
souvent hérité, parfois instauré, et avec lesquels le poete joue
ou se joue de son lecteur. De tels énoncés, qui reposent sur des
topiques de plus ou moins grande généralité, les unes traversant
Iensemble du champ poétique (le statut de la création poé-
tique, la fonction du poete, 'inspiration, la romanité...), les
autres érant plus spécifiquement liées 4 un genre, une esthé-
tique ou une posture particuliers, peuvent assumer différentes
fonctions: des fonctions pragmatiques de légitimation ou, pour

2 Voir dans ce volume la contribution de M. CITRONI et A. DEREMETZ, Le
miroir des Muses. Poétiques de la réflexivité & Rome (Lille 1995), 117 sq.



ENEE AEDE 145

reprendre une formule de C. Calame?, de “dissimulation de la
manipulation sociale” dont les poetes sont I'enjeu; mais aussi
des fonctions sémiotiques, dans la mesure ot ils entrent dans le
dispositif paratextuel dont le poete dote son texte pour infor-
mer le lecteur sur la conception qui en a guidé la genesed. A
avoir trop cherché a traduire ou a interpréter en termes histo-
riques ou biographiques de telles (fausses) confidences des écri-
vains antiques, lhistoire littéraire a produit ou entretenu
nombre de méprises ou d’illusions, produites la plupart du
temps par une confusion, d’ordre sémiotique, entre ce qui est
de lordre de I'énoncé et ce qui se rapporte a I'énoncé (narrati-
visé) de 'énonciation®. En témoignent quelques débats ou dis-
cussions mal posés (et donc quelques apories), qui ont mobilisé
tant de nobles et vaines énergies. Je pense notamment a ceux
qui se sont développés, en lui donnant un contenu réaliste,
autour de la trop célebre querelle des Anciens et des Modernes;
a ceux ouverts par des critiques soucieux de lever certaines
contradictions apparentes de poetes qui, tels Horace, dans ses
Odes, ou les Elégiaques, affirment tout a la fois, dans un méme
recueil, leur ambition et leur humilité; A celui, last but not least,
qui porte sur la recusatio, trop souvent encore comprise comme
la marque d’une volonté d’indépendance du poete a I'égard de
commanditaires trop exigeants et non comme un fopos géné-
rique. Et je ne patle pas des biographies de poetes composées a
partir de leurs ceuvres: un séminaire comme le nétre ne suffi-
rait pas a épuiser les problemes quelles posent a I'historien.
Mais si certaines déclarations explicites ne constituent pas
un objet légitime de lhistoire littéraire immanente, il en est
d’autres qui, pour étre discretes ou voilées, méritent d’étre rete-
nues pour la richesse et l'intérét des informations quelles
offrent. Il est vrai que leur identification est souvent aléatoire et

3 C. CALAME, Le récit en Gréce ancienne. Enonciations et représentations de
poeétes (Paris 1986), 22.

* Voir A. DEREMETZ, Miroir des Muses, 91 sq.

> Sur cette distinction, voir C. CALAME, o0p. ¢it. (supra n.3), 11 sq.



146 ALAIN DEREMETZ

leur repérage délicat, dans la mesure oti, précisément, elles sont
habilement intégrées au tissu de la narration. Pour ne pas pro-
longer inutilement ces préliminaires, je ne m’étendrai pas sur le
sujet, ayant déja eu l'occasion d’analyser longuement certains
des procédés réflexifs auxquels les poetes ont eu recours pour
délivrer, au sein méme de leurs poe¢mes et dans leur langage
méme, tout un ensemble de principes, d’affirmations, de choix
et de jugements constitutifs de véritables arts poétiques en acte.

Parmi eux, jai privilégié ceux qui s'effectuaient par voie de
métaphorisation ou de thématisation. Cest une voie semblable,
élargie 4 quelques autres perspectives, que je vais a nouveau
suivre ici, en abordant le céleébre récit d’Enée: elle nous
conduira a la découverte d’une défense et illustration par Vir-
gile de sa pratique de I'imitation et a celle d'un manifeste poé-
tique interne qui contient quelques-uns des traits saillants de sa
conception de I'épopée et de sa vision de I'histoire du genre.
Cette analyse me permettra d’illustrer certaines distinctions qui
saverent opératoires dans la délimitation de la frontiere qui
sépare histoire littéraire auctoriale (ou immanente) de Ihis-
toire littéraire (lectoriale) traditionnelle. Je pense notamment a
celle, empruntée & J.M. Schaeffer, qui oppose le genre, décrit
comme une catégorie résultant d’'une classification externe,
plurielle et rétrospective (elle est un fait de réception) et la
généricité, décrite comme un “facteur productif de la constitu-
tion de la textualité” et comme une propriété interne des
ceuvres lide au travail d’imitation de ['écrivain.

Sil'on en croit Genette®, cette généricité est un phénomene
architextuel qui se manifeste habituellement a trois niveaux: au
niveau intertextuel, par les citations ou les allusions que 'au-
teur a insérées dans son ceuvre et par la topique a laquelle il
recourt; au niveau métatextuel, par les jugements qu'il exprime
sur les ceuvres des autres ou par les commentaires qu'il fait de
la sienne propre, et, au niveau hypertextuel, par la nature de la
relation imitative — de traduction, de transformation ou de

¢ G. GENETTE, Palimpsestes. La littérature au second degré (Paris 1982), 7-16.



ENEE AEDE 147

transposition — qu’il établit avec un ou plusieurs modele(s)
textuel(s) antérieur(s). Ainsi appréhendée, la généricité apparait
bien comme une “fonction textuelle” consistant en I'absorp-
tion et la transformation par l'auteur des textes constituant sa
tradition pertinente. Tradition pertinente, en effet, car, pas plus
que le genre ne peut passer pour un texte idéal existant en soi,
la tradition ne peut passer pour le paradigme externe de tous
les textes antérieurs dont un écrivain pouvait virtuellement dis-
poser. Qu'on la congoive comme capital mémoriel, facteur de
continuité (de thémes et de contenus) ou indice d’apparte-
nance, la tradition n'existe que mobilisée par des textes; chaque
texte, en choisissant ses modeles, en respectant certaines regles
de production, institue et désigne lui-méme la tradition vive a
laquelle il prétend se rattacher.

Un dernier mot enfin, pour remplir la promesse que j’ai faite
d’expliciter le titre de ma communication. Pour poser cette
assimilation d’Enée 2 un aéde, je me suis fondé sur une obser-
vation récente de G.B. Conte qui confirme une hypothese que
jai formulée antérieurement®: dans les propos que Virgile préte
a Didon, quand elle se confie 2 sa sceur le lendemain du ban-
quet, le poete lui fait employer une formule — guae bella
exhausta canebat’ — qui laisse entendre que le récit du héros,
par son contenu, son style et sa tonalité, est comparable 2 un
chant épique. Ce faisant, Virgile me semble fournir au lecteur
deux informations codées dont l'intérét pour notre theme se
découvrira au terme de cette analyse. Il lui signifie, d’une part,
qu’il s'inspire d’Homere, ol une telle assimilation d’Ulysse 4 un
a¢de apparait en deux occasions'?, et, d’autre part, que, dans sa
réécriture de la scene de banquet homérique, il a préservé, en

7 J.M. SCHAEFFER, “Du texte au genre”, in Théorie des genres (Paris 1986),
197

8 Lors du colloque qui s’est tenu a2 Udine les 10 et 11 septembre 1999 sous
le titre “Mito e potere: scrivere epica sotto Augusto’.

? Aen. 4,14.
19 HoM. Od. 11,368; 17,385; 21, 406 et 411; voir E BERTOLINI, “Odisseo
aedo, Omero carpentiere: Odlissea 17.384-857, in Lexis 2 (1988), 145-164.



148 ALAIN DEREMETZ

lui donnant une valeur nouvelle, la dimension spéculaire!!
qu'Homere a précisément conférée aux chants de Démodocos.

Limitation

Dans le réseau complexe des imitations et des allusions qui
parsement ['épisode du récit d’Enée, la présence du modele
homérique!? s'impose des 'abord par une évidente parenté scé-
nographique, le banquet de Didon évoquant par plus d'un
trait, dont l'intervention d’un aéde, le banquet d’Alcinoos.
Mais, au-dela de ce premier niveau d’évidence, cette présence
simpose plus nettement encore, et avant tout autre indice,
parce qu'elle est allusivement signifiée par Virgile lui-méme, au
fil des paroles qu'il préte 3 Enée.

Quelques-unes de ces “Alexandrian footnotes” ou de ces “tro-
pics of allusivity” qui ont été identifiées et décrites par plusieurs
savants dont récemment Stephen Hinds!?, apparaissent, en effet,
tout au long du récit d’Enée, et notamment diverses “figures
intégrées”, celles formées avec fama, notus, ignotus paraissant les
plus fréquentes. Je ne m’attarderai que sur trois d’entre elles out
se reconnait aisément le glissement de I'énoncé a 'énonciation
qui caractérise ces tropes métapoétiques par lesquels les poetes,
comme dit S. Hinds'4, “attirent l'attention sur le fait qu’ils font
une allusion et sur la nature de leur activité allusive”. La pre-
miere de ces figures se présente dans les tout premiers mots que
prononce Enée en réponse a la demande pressante formulée par
Didon qu'il raconte ses aventures passées:

"' L. DALLENBACH, Le récit spéculaire (Paris 1977), 113-114.

2 Le nombre d’emprunts faits 2 Homere n'est pourtant pas plus élevé dans
les livres II et III que dans le reste du poeme (cf. G.N. KNAUER, Die Aeneis und
Homer. Studien zur poetischen Technik Vergils, mit Listen der Homerzitate in der
Aeneis, Hypomnemata 7 [Gottingen 1964]); paradoxalement il 'est méme rela-
tivement moins.

3 S. HINDS, Allusion and Intertext. Dynamics of appropriation in Roman poe-
try (Cambridge 1998).

4 S. HINDS, op. cit., 1 sq.



ENEE AEDE 149

Infandum, regina, iubes renovare dolorem (2,3)

“Clest une souffrance indicible, reine, que tu me demandes de
renouveler...”

Enoncé que je gloserai volontiers de la maniére suivante:

“Clest le récit d’une souffrance indicible que tu me demandes de
refaire...”

Pour bien comprendre leffet visé ici par Virgile, il faut se
rappeler que U'expression renovare dolorem, que Servius glose en
retexere dolorem, reprend en les concentrant trois propos ana-
logues d’Ulysse. Le premier, “Comment pourrais-je, reine,
exposer tout au long les maux dont m’'ont comblé les dieux,
maitres du ciel” (7,241-242)'5, exprime le sentiment d’impuis-
sance du narrateur devant 'ampleur de la tAiche que lui soumet
Arété, 'épouse d’Alcinoos, et ouvre la premiere partie des récits
d’Ulysse; le second, le plus proche de I'expression virgilienne,
est prononcé par Ulysse quand le roi Alcinoos, ému par les
pleurs qu'Ulysse a versés “en entendant le sort des héros danaens
et des gens d’llion” chanté par Démodocos, lui demande de
conter “point par point, sans feinte, les lieux ou (il) erra, les
contrées qu'(il) vit...” (8, 572-573): le héros lui rétorque alors:
“Tu veux donc redoubler ma tristesse et mes larmes?” (9, 13); la
troisitme enfin apparait au terme du récit d'Ulysse quand celui-
ci est parvenu a I'épisode de Calypso qu'il a déja raconté: “Mais
pourquoi vous reprendre ce récit d’hier soir? Je I'ai fait devant
toi et ta vaillante épouse, en cette méme salle. Quand I'histoire
est connue, je hais de la redire” (12, 450-453).

Sur le plan de I'énoncé, la formule inaugurale adressée par
Enée 4 Didon et 4 tous les convives du banquet, est interpré-
table assurément en termes de psychologie et d’usage, le héros
voulant dire, comme Ulysse I'avait fait, que le récit qu'on lui
demande va lui faire éprouver a nouveau chacune des souf-
frances qu’il a déja endurées, et que les mots seront trop faibles

15 Les traductions de I' Odyssée sont empruntées a celle que V. BERARD a four-
nie pour la Collection des Universités de France.



150 ALAIN DEREMETZ

pour en exprimer l'intensité. Mais, sur le plan de I'énonciation,
ol le lecteur externe s’ajoute ou se superpose a l'auditeur
interne, la formule prend un tout autre relief qui suggere que le
récit d’Enée s'inscrit implicitement dans I'espace de la reprise!®,
du zopos, et de l'exercice de style ot se joue la capacité du poete
a la différence. S’il est vrai, en effet, que la formule dit la répu-
gnance du héros a revivre par le récit les souffrances qu'il a
endurées (“quoique mon idme en deuil frissonne a ces souve-
nirs” [2,12]), il est vrai aussi qu'étant elle-méme reprise litté-
raire, elle exprime la difficulté extréme de la réécriture, par I'au-
teur, d'un déja-dit qui, s'étant déja présenté lui-méme comme
impossible, est 2 proprement parler inimitable. Signal intertex-
tuel d’'un pastiche, la formule attire donc l'attention sur ce
quelle est autant que sur ce quelle dit, devient lieu rhétorique
de la modestie et figure stylistique de I'adynaton (notons que le
récit commence de maniere paradoxale par 'expression de l'in-
dicible, infandum); et elle ouvre derriere I'écran du récit la
dynamique du dialogisme poétique dont il est le produit.

A ce premier signal s'en rattache un autre, plus précis, qu'in-
troduit le gérondif fando, qui reprend en écho I'infandum ini-
tial:

... Quis talia fando

Myrmidonum Dolopumve aut duri miles Ulixi
Temperet a lacrimis?...

“Qui dong, au récit!” de telles souffrances,
des Myrmidons ou des Dolopes,

ou soldat du cruel Ulysse,

pourrait se retenir de pleurer?...” (2,6-8)

Lallusion, dans un tel contexte, a la cruauté sans bornes
d’Ulysse se laisse aisément reconnaitre: alors que Démodocos
“tisse” comme troisieme chant pour les convives du banquet

16 Est-ce ainsi qu'il faut comprendre le renarrabat de 3,7172 Clest I'opinion
exposée par J.P. CERDA dans son étude “La parole tragique d’Enée”, 2 paraitre.
17" Fando peut avoir le sens actif de raconter ou passif d’entendre dire.



ENEE AEDE 151

une geste héroique coincidant exactement a celle qu'Enée se
dispose a raconter d’abord (7.e. la fin de Troie a partir de I'épi-
sode de la fuite simulée des Grecs) et qu'il chante les malheurs
et les souffrances des Troyens'®, Ulysse, qui s'était déja signalé a
Pattention d’Alcinoos en pleurant a I'évocation de sa querelle
avec Achille, verse & nouveau d’abondantes larmes, cette fois de
pitié rétrospective. Par cet écho dissonant et paradoxal a la
scene du banquet odysséen, Virgile pointe une seconde fois son
modele homérique, mais témoigne de sa volonté d’établir un
rapport ambigu voire conflictuel avec lui.

La méme volonté de distance apparait avec une troisieme
figure du méme type, qui repose sur 'emploi de I'adverbe &re-
viter. Si 'emploi de cet adverbe s'explique aisément sur le plan
narratif, puisquil fait référence aux circonstances dans les-
quelles se déroule I'action racontée, a savoir que I'approche de
la nuit interdit un long récit, 'usage qu'en font généralement
les néotéroi invite a lui accorder aussi une valeur métapoé-
tique'. Il me parait possible, en effet, de suggérer qu'en évo-
quant le désir d’Enée de ne rapporter de ses sept années d’aven-
tures®® que ce que Didon et les convives puniques sont censés
ignorer encore, Virgile notifie allusivement son refus de tomber
dans la prolixité d’'Homere dont le héros, malgré ce qu'il pré-
tend, se complait, comme un aéde, a narrer son voyage avec
force détails destinés a charmer et émouvoir son auditoire. Or,
un tel refus ne peut manquer de faire écho 2 la regle, rappelée
par Horace, qui veut que le potte épique “se hite toujours vers

1% Lévocation de la femme destinée 4 I'esclavage qui pleure son époux mort
fait irrésistiblement penser & Andromaque.

12" Rappelons-nous qu'une telle contrainte temporelle est absente de I Odjyssée:
le héros grec, dont les seules inquiétudes au moment ol il commence son récit
en concernent la composition (“Ah!, par oli commencer, par oli continuer, et
comment te conter jusquau bout tous les maux que m'ont infligés les dieux,
maitres du ciel“[9,13-15]), a le temps d’achever son long récit avant que la nuit
tombe et que “chacun rentre chez soi pour dormir” (13,17).

20 Nous supposons que breviter porte sur I'ensemble des deux propositions
infinitives, mais la remarque vaut s'il ne porte que sur le second vers.



152 ALAIN DEREMETZ
le dénouement”?!; mais, alors qu'Horace, qui ne fait sans doute
que reprendre, sans la discuter, 'opinion unanime de la tradi-
tion critique, accordera encore 3 Homere le privilege de réaliser
idéalement ce second objectif??, Virgile laisse entendre qu'il le
lui conteste; et §'il le lui conteste, c’est moins sous prétexte que
le potte grec, comme Horace lui-méme 'avouera, “sommeille-
rait quelquefois”™?® que parce que l'art épique romain, dont il
- prétend fournir le modele, contient de nouvelles exigences, en
particulier celle, dont nous reparlerons, de ne pas se complaire
dans de belles mais inutiles fictions.

Du reste, une telle allusion aux principes qui guident chez
Virgile la composition du récit, et donc a sa conception de
I'épopée, ne fait qu'en prolonger une autre que 'on rencontre
au premier livre, lors de la rencontre du héros avec sa mere
déguisée en chasseresse. A la déesse qui lui demande qui il est,
d’ott il vient et ot il va, il répond:

“O déesse, si jentreprenais de te donner une réponse complete,
en remontant au tout premier commencement, et s'il t était loi-

sible d’écouter les annales de nos épreuves, avant que je n'en ter-
mine, Vesper, I'Olympe fermé, ensevelira le jour”. (372-374)

Serait-il hasardeux de supposer que Virgile signifie par [a une
réticence analogue envers un récit épique, soumis, comme
chez Ennius peut-étre?4, au déroulement, chronologiquement
ordonné, de tous les événements de lhistoire vécue par le
héros?

Les confidences poétiques de Virgile sur sa pratique imitative
ne sarrétent pas a ces trois formules liminaires, mais, selon moi,
traversent le récit tout entier sous une forme métaphorique qui

21 Ay 148.

2 Sil'on admet que la composition de I'Arz poétique est postérieure a la mort
de Virgile.

3 Ars 359.

** Comme E. PARATORE (ed.) (Virgilio. Eneide. Libri I-II [Milano 1978],
comm. ad loc. p.186), je lis dans 'emploi du terme annalis une allusion a I'épo-
pée d’Ennius; cf. infra.



ENEE AEDE 153

se déploie selon deux modalités agonistiques assimilables, I'une,
au combat et, l'autre, a la régate. Pour prendre la mesure de ce
jeu métaphorique, il faut revenir un instant sur la maniere dont
Virgile imite le banquet chez les Phéaciens et considérer avec
attention les lieux ol il s'écarte le plus sensiblement de son
modele.

Le plus manifeste de ces écarts est la simplification du
déroulement des interventions: a I'imbrication des trois chants
de Démodocos et des deux récits d’Ulysse, Virgile oppose la
succession directe du chant d’lopas et du récit d’Enée. Exami-
nons rapidement la distribution narrative du texte d’'Homere.
Interrogé, lors de sa premiere réception a la cour d’Alcinoos,
par Arété, 'épouse du roi, Ulysse commence par raconter les
dernieres péripéties de son errance, c’est-a-dire son séjour chez
Calypso, son départ de I'ile océane de la nymphe, puis la tem-
péte qui l'a rejeté, naufragé, sur la cote de Phéacie ol Nausicaa
et ses compagnes l'ont trouvé. Au cours du banquet donné le
lendemain en son honneur, est invité Démodocos, un aede
aveugle, qui choisit comme premier chant un épisode d’'une
geste déja célebre, dont “la gloire montait alors jusques aux
cieux, la querelle d’Ulysse et du fils de Pélée” (8,73-75). Son
choix est étrangement, je dirais méme miraculeusement, bien
approprié aux circonstances et a son bénéficiaire, et le succes
quil remporte peut se mesurer non seulement au charme qu’il
exerce sur les chefs des Phéaciens, mais aussi aux larmes qu'il pro-
voque chez cet héte qui ne lui est peut-étre pas inconnu®, a
lui, 'aede aveugle que les Muses inspirent. Puis, apres un inter-
meéde ludique, composé des épreuves athlétiques tradition-
nelles, la course, puis la lutte, le saut, le disque, la boxe et une
démonstration d’Ulysse au disque pour répondre aux railleries
d’Euryale, suivent une danse que Démodocos accompagne
d’un second chant (Les Amours d’Ares et d’Aphrodite*®), puis une

%> On peut toutefois se demander s'il I'a effectivement reconnu.
26 Cette histoire plaisante de la déconvenue des amants divins, surpris par le
retour du mari qu'ils croyaient parti, n'a pas pour seul but de réjouir les convives



154 ALAIN DEREMETZ

autre danse au ballon interprétée par deux fils du roi, et, enfin,
la remise des présents d’hospitalité.

Un bain et les adieux de Nausicaa au bel étranger qui aurait
pu devenir son époux précedent alors un second banquet au
cours duquel Ulysse offre une part de viande 2 Démodocos qui,
pour le remercier, accéde 4 sa demande de tisser pour lui his-
toire du cheval de bois (8,492; 499). Le héros, au récit de ses
exploits passés, ne peut sempécher de pleurer 2 nouveau et,
pressé par le roi de révéler son identité, finit par céder et
accepte de conter ses aventures depuis son départ d'Ilion jus-
qu'a son arrivée dans l'ile de Calypso.

La réflexivité

La spécularité, comme I'a bien vu L. Dillenbach, apparait
comme ['une des clés de I'épisode. Selon ce critique?’, trois fonc-
tions peuvent lui étre associées: la premiere est narrative (les
chants de Démodocos informent le lecteur sur I'histoire de la vie
d’Ulysse), la seconde est sociologique (elle concerne la valorisa-
tion de la fonction d’aede dans une société donnée, réelle ou
idéale) et la troisieme générique (elle vise a la célébration d’une
épopée-type — 'lliade — et de celle qui rivalise avec elle —
I'Odyssée —). Selon ce dernier aspect, Ulysse, qui acheve la geste
ébauchée par Démodocos, se pose en atde rival de celui-ci.
Démodocos, remarquons-le, pourrait bien étre une figure tex-
tuelle représentant Homere lui-méme: aveugle comme lui, il
occupe dans une cour royale une position éminente et respectée

et de plaire 2 Ulysse. Si on la comprend comme une allégorie du theme de la
fidélité conjugale, elle contribue aussi au dévoilement de I'identité et de la situa-
tion présente du héros. Ce theme, on le sait, éclaire le sens du voyage d’Ulysse et
anticipe sur le récit de son retour a Ithaque. En raison de la nature méme du
mythe, son utilisation allégorique dans le cours d’un récit épique est toujours
considérée comme possible, voire probable: en présence du mythe, qu’il recon-
nait a des signaux familiers, le lecteur-auditeur est toujours tenté d’en proposer
une interprétation en rapport avec le sens du récit qui le contient.

7 Je reprends ici quelques passages de I'analyse que j'ai développée dans mon

Miroir des Muses, 438-440.



ENEE AEDE 155

et il chante les épisodes d'une geste digne de celle que rapporte
le poete de I'/liade. En chantant la rivalité des deux héros, I'aede
d’Ulysse (Démodocos) se met donc a la hauteur de laede
d’Achille (Homere). La mise en abyme, dans les chants de
Démodocos, a donc une visée essentiellement générique. De
méme qu Ulysse est mesuré a Achille, de méme, implicitement,
I Odyssée est-elle mesurée A I lliade: “Célébrer I'Epopée-modele
en son sein méme, mettre Ulysse sur le méme pied qu’'Achille et
recevoir, par deux fois, son approbation, n'est-ce pas le plus siir
moyen pour |'Odyssée de régulariser sa situation en tant que
poeme épique, d'imposer silence a4 ceux qui lui reprocheraient
son caractere insuffisamment héroique (guerrier) et, en tant que
poeme d’Ulysse, de traiter avec I'//iade (poeme d’Achille) d’égal
a égal?”?® Par la mise en abyme du chant de 'a¢de le récit épique
exhibe donc son propre engendrement: ce sont les chants de
Démodocos qui contraignent l'invité étranger a révéler son
identité, ce sont eux aussi qui obligent ce dernier a se transfor-
mer en aede pour chanter ses propres exploits??, c'est-a-dire a
produire le récit présent d’ Homere.

La distribution des interventions au cours du banquet de
Didon est beaucoup moins complexe. Un aede professionnel,
lopas, que son origine rattache a Atlas et, par conséquent, au
continent africain®, charme les convives en chantant un poé¢me
cosmogonique, puis Enée accepte de raconter ses aventures sans

28 1. DALLENBACH, op.cit. (supra n.11), 113-114.

¥ La réponse d’Ulysse aux questions pressantes d’Alcinoos commence, en
effet, par I'éloge de la vie d’aede: “Lorsque, dans les manoirs, on voit les convives
siéger en longues files pour écouter I'aéde, quand le pain et les viandes abondent
sur les tables, et que I'échanson puise au cratére le vin qu'il porte et verse dans les
coupes, voila, selon moi, la plus belle des vies” (9,7-11). Et alors qu'il doit com-
mencer son récit, ce sont des problemes de composition et des préoccupations
d’agde qui 'angoissent: “Par olt débuter? Par ot continuer? Et comment jusqu’au
bout te conter les souffrances dont m’ont comblé les dieux, maitres du ciel?”
(9,14-15). Autant dire qu Ulyssc, qui passe du statut de personnage narrateur a
celui d’agde, transforme lui-méme en geste épique son histoire passée.

3 11 fue Iéléve du géant Adlas, qui fut, selon la légende, le premier astro-
nome.



156 ALAIN DEREMETZ

sinterrompre, depuis la scene du cheval de Troie jusqu'a son
arrivée a Carthage. Ainsi pourra-t-on considérer que le chant
d’lopas coincide, grosso modo®!, avec le second chant de
Démodocos (les Amours d’Ares er d’Aphrodite), que le 1¢ (la
querelle d’Achille et d’Ulysse) et, surtout, le 3¢ chant de ce der-
nier (le cheval de Troie), qui sont tous deux centrés sur la geste
guerriere d’'Ulysse, correspondent a la premiere partie du récit
d’Enée (I Zliupersis), la seconde partie de ce récit (I'errance d’E-
née) répondant aux deux récits d’Ulysse.

Parmi les nombreuses stratégies d'imitation d’'Homere qui
soffraient a Virgile, la plupart ont été utilisées dans cet épisode,
entrainant des transformations tout a la fois quantitatives et/ou
qualitatives, selon la typologie de Genette. Pour donner un
exemple, parmi d’autres, d’une transposition complexe particu-
lierement travaillée, je releverai I'épisode de Didon lui-méme
qui m’'apparait a la fois comme la transmodalisation drama-
tique de I'épisode de Calypso, raconté par Ulysse dans son 1¢
récit et dont il n'y a pas d’équivalent dans le récit d’Enée, et
comme la contamination de cet épisode avec ceux de Circé et
de Nausicaa®?. Je reviendrai dans un instant sur cet épisode et
sur la raison qui fonde cette transposition virgilienne: notons,
pour le moment, quelle est elle-méme marquée par une expres-
sion qui a beaucoup embarrassé les critiques et dans laquelle je
vois, pour ma part, ['un de ces signes métapoétiques dont j évo-
quais tout a I'heure la présence discréte dans le texte virgilien.
Au moment ott Didon invite Enée 3 lui raconter ses aventures,
elle conclut son intervention en notant que “c’est maintenant la
septieme année qui (I')emporte errant sur toutes les terres et sur

31 11 n'en reste pas moins qu'il y a entre ces deux interventions une nette dif-
férence d’inspiration; cf. infra.

2 Au lieu d’étre racontée par Enée, cette escale amoureuse, qui suit égale-
ment un naufrage, constitue, en effet, le cadre dans lequel s'insere son récit et
devient le lieu d’une action; quant a la reine Didon, bien des traits la rappro-
chent de ces femmes amoureuses (ou pres de I'étre) qui ont tenté ou simplement
espéré retenir le héros grec dans les liens d’'une union conjugale; proche d’abord
de Nausicaa, elle deviendra Calypso et Circé quand 'amour aura fait son ceuvre.



ENEE AEDE L57

toutes les mers” (1,755-756). On s'est demandé en effet d’ol
Didon tirait cette information, contradictoire du reste avec
celle qui apparaitra au vers 626 du livre 5. La réponse a cette
question, qui demeure insoluble si 'on se place au niveau de la
chronologie interne du voyage d’Enée, apparaitra si 'on consi-
dere que 'emploi de septima vaut moins comme indice chro-
nologique que comme une allusion textuelle aux deux indica-
tions analogues données par Ulysse a propos justement de son
séjour chez Calypso aux vers 259 et 261 du chant 7 (“Je restais
12 sept ans”... “Lorsque s'ouvrit le cours de la 8¢ année”). En
disant que I'escale d’Enée commence 3 une date identique 2
celle qui clot le séjour d’Ulysse, Virgile attire donc I'attention
sur le fait que cet épisode, malgré sa nouveauté, est lui aussi
une imitation indirecte d’'Homere, opérée selon une technique
qui mérite d’étre remarquée.

Parmi les autres stratégies d’imitation, celle de la continua-
tion mérite aussi une attention particuliere, dans la mesure ot
elle est elle-méme thématisée. Rappelons-nous, en effet,
quavant de commencer son récit par l'histoire du cheval de
Troie, Enée a pu lire, sur les murs du temple de Junon, une ver-
sion picturale de la guerre de Troie. La fresque peinte ras-
semble, en effet, “dans leur suite les combats d’Ilion et ces
guerres déja par la renommée divulguées dans tout 'univers, les
Atrides, Priam, et Achille qui leur fut également intraitable”
(1,456-458), comme si ces scenes peintes étaient inscrites pour
la premiere fois, transposées et ordonnées a partir d'un récit
épique déja composé. Ce récit, modele de I'image, évoque irré-
sistiblement I'//iade: ne pouvons-nous pas supposer, en effet,
que cette renommée auquel il est fait allusion est celle qu'ont
donnée a ces combats les chants d’a¢des qui, tels Homere et
Démodocos, ont déja mis en ordre la geste héroique de la
guerre de Troie? Je serais tenté, en effet, de le croire et de voir
en cette fama®® une autre figure réflexive qui témoigne du fait

3 1] est également question en deux occasions de cette fama qui implique
lexistence de récits constitués dont s'inspire Virgile: en 1,379, en réponse a la



158 ALAIN DEREMETZ

que la composition de la pseudo-ekphrasis virgilienne, fictive-
ment produite par la lecture d’Enée, résulte d’un travail précis
d’imitation sur les textes de la tradition homérique. En tout
état de cause, cette version picturale a permis au héros troyen
de prendre la mesure du savoir que ses hotes possedent sur
['histoire de la guerre de Troie et donc de le compléter sans rien
répéter.

Ce sont d’ailleurs de tels posthomerica que Didon attend de
lui — “Raconte-nous, demande-t-elle, depuis leur premiere
origine les pit¢ges des Danaens, les malheurs des tiens et tes
courses errantes’ (1,753-755) —, puisqu’elle connait tout ce
qui précede 'embiiche fatale et sa conséquence majeure, pour
avoir sans doute entendu raconter par Teucer “le sort de la ville
de Troie, le nom d’Enée et les rois des Pélasges” (1,619-630),
mais aussi parce que la renommée a porté a2 sa connaissance,
dit-elle, “la race des Enéades, la ville de Troie, les hauts faits, les
héros, les embrasements d'une pareille guerre” (1,565-566),
bref 'épopée iliadique qui a été reproduite, probablement a son
initiative, sur les murs du temple. Comme Virgile lui-méme,
Enée compléte donc I'épopée (d’'Homere), en passant du statut
de lecteur a celui de narrateur, la lecture étant donnée comme
condition permettant la composition sur un sujet nouveau
d’'un nouvel ensemble épique adéquat a la compétence d'un
auditoire (ou d’un lectorat).

La stratégie d’imitation la plus ostensible y est toutefois la
combinaison de I'//iade et de I Odyssée, dont le banquet d’Alci-
noos propose une préfiguration a travers I'alliance du 3¢ chant
de Démodocos et du 2¢ récit d'Ulysse. Bien que résolument
unitaire et continu, le récit d’Enée integre lui aussi, comme je
l'ai dit, une substructure binaire de type homérique qui se
révele en deux occasions. Présente, semble-t-il, dans Ila
demande de Didon?%, elle réapparait plus nettement encore

question de sa mere déguisée en chasseresse, Enée se dit [fama super aethera notus
et en 1,463, devant la fresque du temple, Enée rassure Achate en lui disant ferer
haec aliquam tibi fama salutem.

3 Insidias Danaum casusque tuorum (1) erroresque tuos (2) (1,754-755).



ENEE AEDE 159

dans la réponse du héros qui recompose la demande de la reine
en distinguant deux sujets dont I'un est la prise de Troie et
Pautre sa course errante®. Elle apparait également 2 la char-
ni¢re des deux livres dans une mise au point d’Enée qui revét
un statut métanarratif: “Apres que... fut tombée la fiere
Ilion..., les signes des dieux nous pressent de chercher au loin
nos exils et des terres désertes” (3,1-5); de sorte que la division
des livres semble commander la division du sujet (ou récipro-
quement) et rendre son autonomie 4 chacun des deux volets du
diptyque ‘homérique’: au livre II correspond ainsi une [iuper-
sis, qui est équivalente 2 une anti-Iliade troyenne, et au livre III
une para-Odyssée®.

La relation de cette structure binaire 2 celle de I'Enéide, qui
passe depuis Servius et Macrobe comme résultant elle-méme de
lassemblage d’une ‘odyssée’ et d'une ‘iliade’™, a été depuis
longtemps observée?®, avec comme conclusion naturelle que le
récit d’Enée constituait une mise en abyme de I'épopée tout
entiere®. Je ne discuterai pas le bien-fondé d'une telle caracté-
risation, contre laquelle peuvent s’élever plusieurs objections
portant notamment sur le statut du narrateur (qui est rarement
un protagoniste) et sur I'absence de distance entre les contenus
fictionnels des deux récits, mais je remarquerai que les parentés
thématiques et structurelles que 'on peut observer entre 'épo-
pée de Virgile et celle d’Enée (notons, par exemple, que le récit

3 Sed si tantus amor casus cognoscere nostros (2) / et breviter Troiae supremum
audire laborem (1), ... incipiam (2,10-11). Il semble au contraire qu'il faille rat-
tacher 'ensemble des vers 4-6 au sujet du livre 2, dans la mesure ou le —que de
quaeque doit étre relié au er qui le suit.

36 Voir M. MASONI, Enée aéde (Mémoire de DEA, Lille 1996).

3 Quasi amborum Homeri carminum instar (Vie de Virgile); il en va de méme
si 'on considére que I'Enéide est dans son ensemble une Odyssée, les livres 7 2 12
correspondant aux chants 13-24, mais transformés sur le mode iliadique; on dira
dans ce cas que 'odyssée inclut une iliade, dans l'autre que I'odyssée se poursuit
dans une iliade; cf. aussi MACR. Saz. 5,2.

38 Voir, parmi d’autres, les chapitres 6 et 7 de B. Ot1s, Virgil. A study in civi-
lized poetry (Oxford 1963).

- ¥ Voir J.K. NEWMAN (7he Classical Epic Tradition [Madison 1986]), qui

souligne le caractére constamment autoréférentiel de I'Enéide.



160 ALAIN DEREMETZ

d’Enée est une anaprolepse, c’est-a-dire un énoncé rétropros-
pectif, qui double et complete le récit de Virgile et qu'il
contient, avec [histoire d’Hélénus et d’Andromaque, une
variante d’'un récit de fondation troyenne qui fonctionne
comme modele, pacifique, de celle d’Enée) plaident en faveur
de la these spéculaire et réflexive. Comme le dit L. Dillenbach,
“le récit troque (toujours) une similitude contre une prise de
conscience” et cette prise de conscience invite le lecteur a pos-
tuler sous le niveau littéral du récit “ott ('énoncé) continue de
signifier comme tout autre énoncé” l'existence d’un autre
niveau, ‘celui de la réflexion ot (I'énoncé) intervient comme
élément d’une métasignification permettant au récit de se
prendre pour theme™0. Cette métasignification, qui a valeur
allégorique, concerne, me semble-t-il, 4 la fois le narrateur,
Enée, dans son rapport a Virgile, 'auteur, et son récit, en tant
quiil devient un texte-spectacle illustrant un code, décrivant
une composition, prénant une esthétique et délivrant un juge-
ment critique?!.

Concernant la relation éventuelle d’identification ou d’assi-
milation que Virgile instituerait entre lui, l'auteur, et son héros,
remarquons qu'elle apparait a2 d’autres endroits de 'ceuvre, avec
une valeur comparable. C’est le cas de I'épisode de la catabase,
que j’ai étudié ailleurs®2 pour montrer qu'Enée était une figure
auctoriale et sa descente aux Enfers “la représentation narrativi-
sée de la naissance de la poésie virgilienne”, celle-ci se décrivant
issue par palingénésie des poemes homériques; c’est le cas aussi
de la scéne du temple de Junon ot la lecture que fait Enée de
la fresque peinte est assimilable a celle que Virgile a faite de
U'lliade pour composer son ekphrasis et, plus largement, un pan

10 L. DALLENBACH, op. cit. (supra n.11), 62.

4 La mise en abyme réfléchit I'ceuvre qui la porte sur les trois plans de
I'énoncé, de 'énonciation et du code du récit, “'intrigue de I'ceuvre”, “Thistoire
racontée et 'agent de la narration” et, enfin, “I'histoire, I'esthétique et la critique
de ceuvre” (L. DALLENBACH, op.cit., 61).

2 Voir A. DEREMETZ, op.cit. (supra n.2), 156-171.



ENEE AEDE 161

important de son ceuvre. Enée jouit donc ici et I3 du statut de
mandataire auctorial, et sa geste héroique symbolise aussi la
naissance de 'ceuvre qui la célebre®3.

De cette assimilation du héros a son poete procede un jeu
entre le représenté et la représentation. Tout se passe comme si
Enée effectuait pour fonder Rome ce que le poete effectue dans
le présent de 'ceuvre pour fonder son épopée romaine. Lun et
Pautre, comme je I'ai écrit en d’autres circonstances, assurent,
depuis l'orient hellénique, un transfert fondateur, voyage sur
mer pour ['un, traduction-imitation poétique pour 'autre.

Retour a limitation

Voir dans le récit d’Enée une allégorie de la création épique
virgilienne, et plus précisément, la thématisation du réle que
Pimitation y joue, me parait alors possible: Virgile, dirais-je,
imite 'Homere de I'//iade et de I’ Odyssée comme Enée combat
(vainement) contre les Achéens (ou est le spectateur de telles
scenes violentes) et régate (sans le savoir?) avec Ulysse. Ce qui
revient a suggérer que l'agon et la régate m'apparaissent a la fois
comme deux moments de la geste d’Enée et comme deux
modalités de I'imitation poétique pratiquée par Virgile®* et,
tout particulierement, dans son rapport a Homere.

C'est en ce sens que jai proposé®S de lire I'épisode de
Cortbe, qui ouvre la nyctomachie, et que jai interprété le
recours funeste au déguisement que le jeune homme a suggéré
a la suite de la victoire heureuse de la troupe conduite par Enée
sur celle d’Androgée; recours funeste, en effet, puisque le stra-
tagéme, apres quelques autres succes, finira par se retourner

4 11 reste que, dans cette relation spéculaire unissant le récit d’Enée au texte
de Virgile, la poétique de I'un ne recouvre pas completement celle de I'autre et
qu'il faut supposer qu'il existe entre elles une distance impliquant 'accomplisse-
ment d’un processus de perfectionnement; cf. infra.

“4 A propos des termes aemulari, certare, contendere, vestigia sequi... voir A.
THILL, Alter ab illo. Recherches sur limitation dans la poésie personnelle i ['époque
augustéenne (Paris 1979), passim.

4 Dans I'étude mentionnée au début de cette communication.



162 ALAIN DEREMETZ

contre les Troyens au moment out Corebe, rendu furieux par
Penlévement sous ses yeux de sa fiancée Cassandre, se jette,
bientdt suivi par ses compagnons, au ceeur d'une mélée fatale
qui les exposera simultanément aux coups des Grecs et d’autres
Troyens trompés par leur apparence. La valeur allégorique que
jai tirée de I'épisode repose sur la reconnaissance, qui m’a sem-
blé permise, d’'une analogie entre la figure du Troyen qui com-
bat en empruntant des armes aux Grecs et celle du poete qui
rivalise avec les poetes épiques grecs en leur empruntant les res-
sources de leur art. Léchec qui sanctionne un tel stratageme, en
montrant que le Troyen doit combattre avec ses armes, montre
aussi que le poete latin doit rivaliser avec son modele en comp-
tant sur ses propres ressources et sans se faire passer pour lui,
une telle solution de facilité ne correspondant ni aux valeurs
troyennes ni & fortiori aux valeurs romaines. Habile moyen,
peut-étre, pour Virgile de discréditer une certaine forme d’imi-
tation, servile, facile et conduisant 2 une perte d’identité, fré-
quemment pratiquée a Rome depuis Livius Andronicus.

Une legon comparable, et plus évidente sans doute, peut étre
tirde du voyage d’Enée, si 'on se rappelle que la métaphore du
voyage sur mer et celle du sillage (ou du sillon) du navire sont
communes dans '’Antiquité pour désigner I'entreprise de créa-
tion et d’écriture poétiques®. Ce voyage, a-t-on souvent remar-
qué, reprend un certain nombre des étapes de celui d’Ulysse?,
2 des moments ou en des circonstances différents, et avec des
expériences parfois contraires. Mais ce qui apparait le plus net-
tement, cest que, contrairement a ce que prédit Hélénus qui
mentionne un long détour (via invia 3,383) avant la terre pro-
mise italienne, le périple d’Enée est 3 Iimage de son récit,
tendu vers sa fin, sans détour inutile et conforme, a deux
escales pres, au parcours emprunté a I'époque de Virgile par les

46 Voir notamment A. DEREMETZ, Le miroir des Muses, 362 sq. (A propos de
I'Art d’aimer d’Ovide).
47 Voire de Jason, lors de son retour.



ENEE AEDE 163

navires romains venant d’Orient: le premier déroutement, rela-
tif, est I'escale en Thrace, terre ott Enée fonde une premiere
ville, Aineia, parce qu’il la croyait alliée aux Troyens, mais qu'il
doit fuir en raison de la perfidie de son roi Lycurgue, et le
second est précisément la tempéte qui le jette sur les cotes de
Carthage. Comparé a celui d’Ulysse, ol 'excursus regne en
maitre, le périple d’Enée n'en comporte donc quun réel, d’au-
tant plus notable qu'il est absent de la prédiction d'Hélénus et
ne figurait pas dans l'itinéraire du héros établi par I'historien
Denys d’Halicarnasse. La raison de cette concession de Virgile
a ce que jai naguere interprété®® comme une digression 2
'ordre du fatum narratif est connue: elle est le rappel d’'une tra-
dition, ouverte pas Névius et suivie par Ennius, qui attribuait
la cause de la haine des Carthaginois envers les Romains 2 la
malédiction prononcée par Didon, lors du départ d’Enée. Je
vois 12 un indice clair délivré par Virgile sur sa conception de
I'écriture épique: Virgile, comme je le préciserai dans un ins-
tant, montre que I'épopée idéale est celle ot la chaine du
modele mythique homérique est croisée par la trame de I'épo-
pée historique latine.

Cette résistance virgilienne a2 “lexcursus digressif” trouve
son paralléle dans une égale résistance au merveilleux: Enée,
comme 'a bien dit A. Barchiesi#?, “se glisse 4 travers les mailles
du merveilleux odysséen et en évite les épreuves”; Circé, Cha-
rybde, Scylla ne sont apergus que de loin. En outre, bien que
leurs périples soient proches, dans le temps comme dans 'es-
pace, et que leurs sillages se croisent, jamais les héros ne se ren-
contrent ni ne sapergoivent. Il est clair méme qu'ils s'évitent:
quand, quittant les Strophades, il remonte I'’Adriatique, Enée
prend soin “d’éviter les écueils d’Ithaque, royaume de Laérte, et

8 Voir A. DEREMETZ, “Fatum et fortuna ou la métaphysique du récit virgi-
lien”, in Collectif sur [Imaginaire religieux gréco-romain, dir. J. THOMAS (Perpi-
gnan 1994), 151-166.

¥ A. BARCHIESL, La traccia del modello. Effetti omerici nella narrazione vergi-
liana (Pisa 1984), 94.



164 ALAIN DEREMETZ

charge de malédiction la terre qui a nourri le cruel Ulysse”
(3,272-73). Le seul contact établi entre ces deux périples n’est
qu'indirect: Enée recueille Achéménide, le compagnon et com-
patriote d’Ulysse (il est d’Ithaque!), oublié¢ sur Iile des
Cyclopes, qui lui raconte leur funeste escale, avec comme
conséquence positive qu’Enée s'échappe a temps du piege dans
lequel il allait tomber. Ainsi que I'a remarqué S. Hinds “Cest la
seule fois dans I'épopée virgilienne oli le monde de I'Odyssée et
celui de I'Enéide, si étroitement connectés au niveau de l'inter-
texte narratif, ont la possibilité de se rencontrer ouvertement au
niveau de l'action racontée”. Cette rencontre est elle-méme
interprétable allégoriquement: Achéménide, comme dirait A.
Barchiesi, est la “traccia del modello™® homérique déposée
dans le texte virgilien; et le récit qu’il fait 2 Enée de 'escale hor-
rible dans I'lle de Polypheme n’est plus qu'une traduction,
qu'un écho distancié, et qu’Enée ne prend pas a son compte, de
I'épisode tel quil est raconté par Ulysse aux Phéaciens. Par
cette rencontre Enée-Achéménide, Virgile thématise donc une
nouvelle fois son dialogue intertextuel avec Homere, montrant
quil en refuse les fictions mensongeres et trompeuses, le gotit
excessif pour le merveilleux, bien dans la maniére de son héros
Ulysse. Si Achéménide apparait ainsi comme l'intermédiaire
entre les mondes d’Ulysse-Homere et d’Enée-Virgile, le héros
troyen devient I'interprete allégorique du référent homérique et
son aventure sur mer la conversion positive et recevable du
voyage odysséen’!.

°0 Pour la mise en rapport du sillage du navire avec les ‘traces’ laissées par les
Grecs sur le rivage de Troie et que ‘lisent” les Troyens apres leur départ, voir, dans
la discussion, I'intervention d’A. Barchiesi.

51 Cette distance qu'Enée ménage toujours avec son ennemi grec nous ren-
seigne quelque peu sur la conception virgilienne de I'imitation: tout ce qui est
grec est plein de fictions mensongeres ou d’horribles cruautés qu'il faut tenir a
Iécart ou longer prudemment; et I'épisode d’Achéménide ajoute une précision:
ce qui est grec ne peut étre profitable que traduit, c'est-a-dire transformé et inter-
prété. Le passage Ei’Achéménide, personnage homérique par sa relation a Ulysse,
dans le monde d’Enée est donc le symbole métatextuel d’une certaine conception
de 'imitation.



ENEE AEDE 165

Si I'on examine d’un peu plus pres le contenu du récit d’E-
née, nous voyons qu'il corrobore ce jugement. Ce récit qui, a la
diftérence de celui d’Ulysse, se présente comme un carmen per-
petuum se déroulant sans interruption et selon un ordre chro-
nologique apparemment régulier depuis l'origine qui lui a été
assignée par Didon (Ze le cheval de Troie, la ou sarréte la
représentation du temple de Junon) et jusqua son terme ('ar-
rivée 2 Carthage), prétend offrir comme garantie premiere la
vérité et 'authenticité d’un témoignage direct>? (vidi ipse, repris
au vers 2,499 et pars fui). Enée semble ainsi remplir explicite-
ment la condition exprimée deux fois par Alcinoos, et
qu'Ulysse ne parait pas remplir malgré sa promesse (7,297), de
parler “sans feinte”, c'est-a-dire de produire un récit dont il
atteste le caractere non fictionnel et, pour ainsi dire, historique.

A une évidente complaisance d’Ulysse envers le merveilleux
et le pittoresque, Enée oppose la sobriété d’une relation qui se
limite aux événements éclairant sa situation présente et a venir.
Plus que narrateur, il s’y fait herméneute, ou plutdt exégete
(comme il convient dans un récit de voyage), chef de 'expédi-
tion tout autant que lecteur et interprete des signes qui jalon-
nent la quéte de la terre promise; et dans cette fonction il prend
la place de son pere, dont la mort est précisément le dernier
malheur qu’il raconte (3,707-713), comme si c’était a cette
occasion qu’il avait acquis cette compétence herméneutique et
narrative. Plus qu’aux détails colorés ou piquants, son récit fait
ainsi la part belle aux songes, aux présages, aux prédictions et
aux prophéties en tous genres qui constituent pour lui les signes
qui indiquent la route a suivre ou en valident le choix (cf. son
allusion 2 Hélénus et Céléno en 3,712-713). Le souci manifesté
par Virgile de souligner le rapport privilégié d’Enée 2 la divina-
tion et a la prophétie, rapport qui saccorde bien du reste a
la personnalité de p7us qu'il a donnée a son héros, se remarque
d’ailleurs dans l'usage qu'il fait des quelques rares épisodes

52 Selon certaines traditions (Sophocle), Enée aurait quitté Troie avant sa
chute, avec I'aide des Grecs.



166 ALAIN DEREMETZ

merveilleux, et notamment dans I'adaptation qu'il propose, en
sinspirant d’Apollonios (2,178-300), de I'escale dans les iles des
Harpyes, ol la concession a 'horrible et au pittoresque dans le
golit alexandrin ne vaut que dans la mesure ou elle sert de sup-
port A la délivrance de la prophétie énigmatique de Céléno

(3,245-255).

Le récit d’Enée comme simulacre d’une épopée troyenne

De tout cela, je serais tenté de tirer un premier ensemble de
conclusions: a travers la figure du fondateur qui conte son
voyage d’est en ouest, Virgile ne se contente pas de composer
une version glorieuse de lorigine de la romanité; il esquisse
aussi une vaste fresque allégorique ol il expose sa conception
de l'origine du genre épique latin, de ses regles d’écriture et des
modalités auxquelles doit, selon lui, se conformer une pratique
imitative respectueuse de la spécificité nationale. Simulacre
d’une épopée troyenne rivale de 'épopée homérique d’ot serait
issue 'épopée proprement latine, le récit d’Enée contient donc
une lecon poétique énoncée en filigrane, conforme a celles que
délivrent les Bucoliques et les Géprgiques et selon laquelle la
romanité, issue d'un transfert fondateur, d’une deductio, qui
relie deux réalités complémentaires, le levant et le couchant, le
passé originel et le présent, est nécessairement intertextuelle et
ne se congoit que dans le cadre d’'un dialogue avec I'antériorité
grecque.

Cette alliance problématique, ce dialogue d’ott nait la roma-
nité, ont été souvent symbolisés, depuis Catulle au moins, par
une métaphore qui n'est pas inconnue a Virgile puisque,
comme je I'ai montré jadis, il I'utilise dans la Bucoliqgue 6> et
dans Iépisode du lusus Troiac®*: Cest celle du tissage, qui,
comme le remarquent Scheid et Svenbro, “est singuli¢rement

3> A. DEREMETZ, op.cit., 287 sq.
% A. DEREMETZ, “Virgile et le labyrinthe du texte”, in Uranie 3 (1993),
45-67.



ENEE AEDE 167

pertinente pour celui qui, sans cesse, est engagé dans la trans-
position de toute culture dans un milieu nouveau...; et toute la
poésie latine — exception faite, peut-étre, de la satire — obéit a
la logique de cette acculturation conquérante”™>. Aussi vou-
drais-je ici rapprocher I'image de la régate par laquelle Virgile,
selon moi, thématise ici sa pratique de I'imitation, de la méta-
phore du tissage culturel qui produit le texte poétique: comme
diraient Scheid et Svenbro, le périple d’Ulysse est la chaine
grecque que croise la trame latine du voyage d’Enée; comme si,
pour Virgile comme pour d'autres #néotéroi, “le meilleur texte
était (toujours) fait d’'une chalne grecque et d’une trame de
mots latins”>¢. I Enéide, dans son ensemble, est bien elle aussi
ce voyage tissé>” que le récit d’Enée raconte et représente, tout
a la fois.

Je ne puis m'empécher d’oser une suggestion qui concerne la
vision de lhistoire du genre épique latin que Virgile expose
dans le récit d'Enée. De méme que I'épopée virgilienne raconte
le mythe grec d’ot1 nait I'histoire romaine, de méme, selon moi,
Virgile représente dans cette épopée la naissance du poete et de
Pceuvre qui célébreront cette histoire. S’il est vrai que le récit
d’Enée comme I'Enéide sont textuellement produits I'un et
Pautre 4 la suite d’'une imitation évidente et directe du modele
homérique, la représentation interne que Virgile donne de ce
processus génétique accorde au récit d’Enée une position origi-
nale, fictivement intermédiaire entre 'ceuvre d’Homere et celle
de Virgile. Je veux dire par la que le récit d’Enée est censé
constituer un double positif de 'ceuvre d’Homere, un analogon
qui rivalise avec elle, et que c'est de ce double et de lui seul que
I Enéide, épopée romaine, prétend s'engendrer.

55 ]. SCHEID et J. SVENBRO, Le métier de Zeus (Paris 1994), 152.
56 Jbid..
57 1. THOMAS, Structures de l'imaginaire dans I'Enéide (Paris 1981) et surtout

“Epopée et initiation. Le sens du voyage et le tissage de I'espace et du temps du
héros dans I'Enéide”, in Cahiers de I'Univ. de Perpignan 5 (1988), 37-74.



168 ALAIN DEREMETZ

Vers une histoire littéraire implicite

S’il est clair assurément que I'imitation d’ Homere n’épuise
pas la réalité de la pratique imitative de Virgile puisque dans
ces deux livres coexistent de nombreuses sources ou “modeles
exemplaires”, selon I'expression de G.B. Conte®®, et notam-
ment la Petite lliade de Lesches et I'lliupersis d’Arctinos ou celle
de Stésichore, les nostoi, des tragédies grecques et latines™ et les
Argonautiques d’Apollonios (sans compter de nombreuses
représentations figurées®), c’est bien elle qui constitue le theme
réflexif central du récit d’Enée. Virgile ne se contente pas
d’imiter et d’exploiter Homere: il donne le mode d’emploi de
cette imitation et en fixe les limites, par voie de métaphore.

A ces quelques bribes d’une histoire littéraire implicite, que
pouvons-nous ajouter qui puisse concerner plus largement les
poetes grecs et latins? Le temps ne me permet d’avancer que
quelques courtes hypotheses.

Virgile et la poésie alexandrine

Pour établir la premiere, il convient de reconsidérer d’'un peu
plus pres la scénographie du banquet de Carthage, en la com-
parant a celle du banquet des Phéaciens. Face a un public égale-
ment mélé d’indigenes et d’étrangers se produit dans les deux
cas un méme couple d'intervenants, un a¢de professionnel et le
héros conteur. Cette apparente différence de statut n’interdit pas
pourtant une profonde parenté entre Démodocos et Ulysse et
une réelle complémentarité de leurs performances: ils se com-
pletent en effet harmonieusement pour composer ensemble une
grande fresque épique en trois épisodes dont Ulysse est le prota-
goniste commun (la querelle, le cheval de bois et le voyage
d'Ulysse) et ils peuvent étre considérés tous les deux comme des

% Voir notamment, G.B. CONTE, The Rbetoric of Imitation, ed. C. SEGAL
(Ithaca 1986), 31 et S. HINDS, op.cit. (supra n.13), 41-42.

% Par exemple Euripide (Hécube, les Troyennes), Livius Andronicus et Névius
(Equus Troianus), Ennius et Accius (7é/ephe) etc.

% Voir PAUS. 10,25.



ENEE AEDE 169

mandataires d’'un méme auteur, Homere, dont I'ccuvre présente
(I'Odyssée) est en quelque sorte opposée a l'ceuvre passée
(I'lliade), pour en faire ressortir le mérite. Cette parenté et cette
complémentarité semblent au contraire absentes du texte virgi-
lien. Il n'y a, de prime abord, aucun rapport entre le sujet du
chant d’Topas et le récit d’Enée: 'un chante un poé¢me cosmo-
gonique qui semble se situer dans la tradition d’Hésiode, d’Em-
pédocle, d’Aratos et de la tradition orphique®!, voire de Lucrece,
et 'autre raconte un périple maritime, imité d’'Homere et de
I'Odyssée; et les deux personnages ne paraissent pas pouvoir
priori se ranger sous une méme instance auctoriale. La chose est
pourtant possible, voire probable, si I'on suit une ingénieuse
suggestion de Paratore®? qui, dans son commentaire, souligne la
concordance entre l'argument de ce chant d’lopas, celui du
chant de Silene dans la 6¢ Bucolique et le célebre développement
programmatique de la 2¢ Géorgique (475 sq.). La distance sépa-
rant lopas d’Enée serait donc interprétable comme l'illustration
de celle qui sépare I'Enéide de I'ensemble Bucoliques/Géorgiques
et signifierait, en termes de carriere littéraire, I'abandon par Vir-
gile d'une premiere veine, hésiodique et alexandrine d’inspira-
tion (il faut noter que le résumé du chant d’lopas évoque la
composition paratactique et allusive des alexandrins), et son
passage a la grande épopée d’inspiration homérique, dans la
continuité de Livius, de Névius et d’Ennius.

Virgile fournit dans le livre 2 un autre indice de sa conver-
sion poétique et du jugement qu’il porte sur sa carriere passée.
On le trouve dans I'évocation, par Enée, de la disparition de
son épouse Créuse. Comme l'a bien montré M.C.J. Putnam®3,
les vers consacrés au récit de cette disparition tragique contien-
nent un nombre élevé de reprises et d’échos (mots, expressions,
images), si précis et si appuyés quun lecteur un tant soit peu

o Cf. la cosmogonie chantée par Orphée pour apaiser une querelle
(ArOLL.RH. 1,496 sqq.).

2 Voir Comm. ad 1, 742 pp.236-237.

6 M.C.J. PUTNAM, The Poetry of the Aeneid (Cambridge, Mass. 1965), 41 sq.



170 ALAIN DEREMETZ

familier du poete ne pouvait manquer d’en repérer la source, a
savoir la version que Virgile donne du mythe d’Orphée au livre
4 des Géorgiques. De ce rapprochement que fonde, en outre, le
fait que certains auteurs antiques, dont Pausanias® et Ennius®,
nommaient 'épouse d’Enée Eurydica, cest moins I'interpréta-
tion symbolique, associant ce retour du héros dans la ville en
flammes a une catabase, qui nous intéressera, que la legon poé-
tique que l'on peut en tirer, en portant attention, comme 'a
fait Putnam, aux écarts significatifs séparant les deux textes.
Parmi tous ceux quil a relevés, trois nous paraissent mériter
une mention particuliere par ce qu'ils contiennent d’implica-
tions métapoétiques: s'il y a bien échec d’Enée®, comme d’Or-
phée, dans sa tentative de ramener son épouse, celui-ci inter-
vient pour une raison inverse de celle qui provoqua la perte
d’Eurydice (“il ne s'est pas retourné”: nec respexit®’); ensuite il
n'entraine pas de reproches de la part de son épouse, puisque
celle-ci I'encourage au contraire 2 ne pas regretter sa disparition
et a accomplir son destin; et, enfin, il deviendra un élément
positif de la quéte du héros fondateur qui trouvera son abou-
tissement dans une autre reprise, interne, du théme de la cata-
base, au livre 6: ce ne sera pas une femme qu'Enée cherchera 2
ramener, mais un savoir sur la destinée de Rome.

Putnam en conclut que, des Géorgiques a I Enéide, s'est opéré
dans la reprise du theme un glissement qui conduit a I'élimina-
tion des pleurs au profit d'un savoir sur le destin et a celle de la
poésie sentimentale au profit de I'histoire, Virgile signifiant par
la son abandon de sujets mythiques a finalité exclusivement
artistique et émotionnelle.

De telles considérations ne sont pas isolées, mais sont & mettre
en perspective avec d’autres lieux du texte, comme | ekphrasis des

¢4 Paus. 10,26,1.

55 ENN. Ann. 36 Skutsch.

% De ce point de vue, le récit pathétique et pitoyable d’Enée est 3 mettre sur
le méme plan que les chants désespérés d’Orphée.

672,741,



ENEE AEDE 171

portes du temple de Cumes, exemple®® d’autant plus intéressant
a relever qu'il forme systeme avec 'ekphrasis du temple de Junon.
A Homere, en effet, auctor implicite de |'//iade peinte, répond,
sous la figure de Dédale, sculpteur des portes de bronze et héros
emblématique de l'art alexandrin, un autre auteur implicite en
qui on peut reconnaitre quelqu'un proche d’Apollonios: I'ceuvre
de Dédale, qui a ciselé I'histoire tragique de sa vie et de celle de
son fils, Icare, est une épopée mythologique composée en
tableaux selon les regles de l'art alexandrin et d’une veine ana-
logue 4 celle des Argonautiques d’Apollonios de Rhodes. Le juge-
ment que porte Virgile sur cette ceuvre parait lui-méme ambiva-
lent: 'admiration extatique et I'émotion manifestées par Enée
devant la beauté, le réalisme et 'émotion émanant de cette
ceuvre sont contrebalancés par I'invitation pressante de la Sibylle
a cesser cette lecture pour accomplir le sacrifice rituel: “Ce rap-
pel aux devoirs de la piété, écrivais-je, équivaut a2 une condam-
nation éprouvée par les Troyens et, partant, de I'ceuvre de
Dédale. Mandataire de l'auteur et son porte-parole, la Sibylle
exprime ici le jugement négatif que celui-ci porte sur le modele
épique qu’il a lui-méme exposé dans 'ekphrasis, laissant entendre
par 1a que son épopée historique sera supérieure a I'épopée
mythologique qui n'est que beauté émouvante et virtuosité sté-
rile”. Et 'on sait que de telles épopées ne manquaient pas a
Rome. Mais il en est une a laquelle on songe tout particuliere-
ment: les Argonautiques de Varron de I'’Aude, qui firent I'admi-
ration du jeune Virgile et dont il semble s'éloigner désormais
(sans en oublier les legons poétiques).

Virgile, Livius et Ennius

Une seconde hypothese concerne précisément le rapport de
Virgile 3 Homere tel qu’il est institué et pratiqué par le poete
dans le récit d’Enée. Considérée sur le plan de Ihistoire litté-
raire implicite, la legon par I'exemple que délivre Virgile avec le

68 A. DEREMETZ, op.cit., chp. L,5.



172 ALAIN DEREMETZ

récit d’Enée contient laffirmation d’une rupture avec les
formes directes et serviles de 'imitation d’'Homere, dont le pro-
totype est fourni par le vieux Livius Andronicus, en faveur
d’une voie originale, garante de la spécificité romaine. Cette
voie, 2 n'en pas douter, dans l'esprit de Virgile comme dans
celui de ses contemporains, a été ouverte par Ennius, le pater
fondateur qui a su créer une épopée nationale en associant har-
monieusement la matie¢re homérique et la forme alexandrine a
la réalité romaine.

Mais Virgile montre, me semble-t-il, que, dans cette voie
ennienne, il entend se distinguer de son modele. Clest en ce
sens, en effet, que j'ai, au début de cet exposé, proposé d’inter-
préter la scéne de la rencontre entre Enée et sa mere déguisée en
chasseresse, au livre 1%%, en m’'appuyant sur deux hypotheses: la
premitre consistant 2 déceler dans les paroles liminaires d’Enée
une nouvelle confidence de Virgile qui exprimerait ainsi, disais-
je, “sa réticence envers un récit soumis au déroulement, chrono-
logiquement ordonné, de tous les événements de I'histoire vécue
par le héros” et 'autre consistant a lire dans I'emploi du terme
annales une allusion a I'épopée d’Ennius. Je voudrais revenir
brievement sur cette interprétation et répondre a 'objection,
quon pourrait lui opposer, qu'elle accorde une importance exa-
gérée a une formule dont la fonction premiere serait, d’abord,
de contribuer a camper la personnalité, pudique et réservée, du
héros et, ensuite, de souligner I'incongruité d'un long récit en
de pareilles circonstances. Certes, mais on ne peut manquer de
remarquer aussi, en premier lieu, quune telle réticence est
exprimée dans un langage codé que I'on voit émerger dans la
Poétique d’Aristote (particulierement aux chapitres 9, 23 et 24)

% Aux questions de celle-ci (“Mais vous, qui étes-vous donc? Ou de quelles
rives étes-vous venus? Et ol dirigez-vous votre route?” [1,369-70]), le héros
répond aussi brievement que possible, en se bornant & mentionner les précisions
quelle attend et qui expliquent sa présence en Libye (sa patrie d’origine, son
identité et son statut d’exilé, le but de son voyage et I'allusion a la tempéte qui
I'a rejeté sur les cotes).



ENEE AEDE 173

et accompagner la tradition critique jusqua U'Art poétigue ou
Horace se moque des récits épiques qui “remontent, pour dire le
retour de Diomede, a la mort de Méléagre et, pour raconter la
guerre de Troie, aux deux ceufs [de Léda] (v. 146-7)"; et, en
second lieu, que la contiguité des termes origine’® et annales qui,
dans un tél emploi’! en poésie, est un hapax, nous renvoie a un
contexte qui englobe tout 4 la fois Caton, I'historiographe, et
Ennius, le poete épique. On supposera donc que nous avons la
une piece supplémentaire 4 ajouter a notre dossier et qui nous
suggere que Virgile, dans I'art poétique en acte qu'il délivre dans
son ceuvre, invite ses émules & ne pas composer d’épopées qui,
comme les chroniques’?, suivent pas & pas le cours des événe-
ments depuis une premiére origine indéfinissable et ne maitrisent
pas la trop abondante matiere qui leur est offerte, comme Ennius
qui donna a ses lecteurs une ceuvre interminable en 18 livres!

Cette ceuvre d’Ennius, d’ailleurs, dans sa dimension homé-
rique’?, est mise en scene par Virgile dans P Enéide. C’est ainsi,
en effet, que je lis la description, empruntée 2 Homere, du
bouclier d’Enée dont le sujet est, comme celui des Annales,
“I'histoire de I'Italie et les triomphes des Romains” (8,626),

"0 C’est du reste par cette question de l'origine (causas) que Virgile com-
mence son po¢me (1,8-11).

7! Remarquons que, méme devant Didon, Enée évite soigneusement de faire
le récit année par année de ses épreuves.

72 Sur l'opposition poésie/chronique, voir ARIST. Po. 9 et 23.

73 De mon point de vue, Virgile se distingue aussi de son prédécesseur non
seulement en pronant une autre forme d’homérisation (si Ennius a fait une épo-
pée homérique sur un sujet romain, Virgile fait une épopée romaine sur un sujet
homérique), mais aussi en recourant a un autre procédé de la représentation de
cette homérisation. Le récit d’Enée oppose, en effet, une représentation méta-
phorique interne, intégrée a l'action, de l'origine homérique de I'épopée virgi-
lienne a la représentation externe d’Ennius qui, au début de ses Annales, reprend
la vieille fiction hésiodique, modernisée par Callimaque, du songe pour se pré-
senter comme un alter Homerus, issu lui-méme par palingénésie du paon dans
lequel I'dime d’Homere avait migré (cf. LUCR. 1,120 sq.). Un argument en faveur
de ce que javance peut étre trouvé, me semble-t-il, dans le fait que Virgile
reprend cette prétention d’Ennius 2 son compte dans le discours d’Anchise, mais
en la généralisant a la Romanité toute entiére, puisque les Romains y sont décrits
naissant des Grecs, comme Ennius, par palingénésie.



174 ALAIN DEREMETZ

cette histoire romaine a venir, comme ['épopée d’Ennius elle-
méme. Le bouclier, non enarrabile textum (8,625), m’apparait
ainsi comme l'image méme de lhistoire de Rome, centrée
autour des Enéades, et sa description comme le simulacre d’une
épopée qui, telles les Annales, célebre cette histoire’, soppo-
sant en cela aux épopées mythologiques qui chantent un destin
individuel malheureux, comme celle que figurent de maniere
suggestive les portes de bronze ciselées par Dédale.

Mais placer ainsi le sujet de I'Enéide en amont de celui des
Annales, n’est-ce pas une bien habile facon pour le poete de se
placer lui-méme en amont de son modele et de créer ainsi
Pillusion que Cest de ' Enéide que naissent les Annales d’Ennius
et que le vrai alter Homerus, pater de I'épopée romaine, c'est
lui-méme, Virgile?

LEnéide: télos et arché

Un tel manifeste poétique implicite repose enfin sur une
autre prétention qui nous ramene pour conclure a la question
du genre: PEnéide se donne, 2 'image de Rome, comme un
modele téléologique, C'est-a-dire comme accomplissant idéale-
ment la logique du genre épique fondé par les Grecs. De méme
que Rome prétend avoir assuré le triomphe de la civilisation
qui est née en Grece, de méme I'Enéide prétend-elle constituer
I'aboutissement absolu de histoire poétique née en Grece et
illustrer une conception du genre épique dans lequel conver-
gent, en lui donnant sa définition idéale, tous les genres qui
sont nés de I'épopée d’'Homere, poemes cycliques, tragédies,
élégies, et tous les modeles qui se sont succédé dans histoire de
la poésie, modele esthétique comme Apollonios et modele
national comme Ennius’®>. Miroir d’une tradition recomposée 2

7 Le fait que le bouclier évoque des événements qui, vu leur date, ne pou-
vaient faire 'objet du récit ennien, importe peu.

7> Lanti-alexandrinisme que j'ai relevé chez Virgile ne concerne bien stir que
le plan thématique; I'esthétique virgilienne est essentiellement alexandrine.



ENEE AEDE 175

laquelle il donne un sens, le poeme de Virgile se donne comme
le lieu de la (re)fondation de I'épopée, qui boucle un cycle pour
en ouvrir un autre ol il jouera le role de nouveau modele.

Quant au récit d’Enée, il apparait moins, dans un tel dispo-
sitif autoréflexif, comme I'image en réduction de 'épopée qui
linclut que comme celle de son archétype: simulacre prélatin
d'Homere, il apparait comme le point de départ d’'une géné-
tique textuelle’® qui conduit d’étape grecque en étape latine a
I'Enéide de Virgile, 'alter Homerus. Ce qui suppose, mais la
question reste encore ouverte et je ne 'approfondirai pas ici,
que le rapport de similitude, voire de spécularité, que I'on peut
déceler entre ce récit d’Enée et I'épopée entiére, comporte la
marque d'une distance et d'un écart traduisant le processus de
perfectionnement qui accompagne [histoire de I'épopée latine.

Que dire alors d’Ovide qui choisit pour sujet de son épopée
de conter les commencements absolus de I'histoire du monde
et de ses habitants, histoire dans laquelle s'inscrivent tout a la
fois les mythes cosmogoniques, les légendes anciennes sur les
dieux et les hommes, les aventures des héros grecs et, a son
terme, l'origine de Rome et son histoire en cours, c’est-a-dire
pour le moins Hésiode, Homere, Aratos, Ennius et Virgile lui-
méme? Et si ce choix signifiait une surenchere en forme de clin
d’ceil 4 la prétention virgilienne? Comme si notre Ovide vou-
lait rappeler a son glorieux prédécesseur que sa prétention est
celle de tous les poetes et de toutes les ceuvres et qu'il convient
d’admettre qu’il n'existe jamais rien qui ne puisse étre dépassé,
en vertu de la loi du temps qui fait que toute fin est toujours
un commencement.

76 Chez Virgile, l'intertextualité s'inscrit donc dans la temporalité.



DISCUSSION

E. Fantham: Thank you for your persuasive reading of
Aeneas’ bipartite narrative in Aeneid 2-3 as Virgil’s counterpart
to lliad and Odpyssey, and as completing his equivalent of the
Phaeacian banquet at which Demodocus’ songs call forth
Odysseus’ retrospective narrative.

[ am still a little unhappy, however, with the final step you
take, in suggesting that the Aeneid presents itself as a teleologi-
cal model, fulfilling “la logique du genre épique fondé par les
Grecs”, and itself reconstructs and gwes meaning to this epic
tradition (“une tradition recomposée a laquelle il donne un
sens”). Does it follow necessarily from Virgil’s incorporation of
counterparts to lliad, Odyssey (and perhaps cyclic epics) that he
saw himself as refounding epic and opening a new cycle? It
seems to me that your argument points more to presenting him
as believing he had consummated epic, as Rome had consum-
mated history. But surely it is wiser to confine ourselves to the
relationships with past literary history which you have estab-
lished and acknowledge that we cannot know how (or whether)
he conceived the future of epic.

A. Deremetz: Lidée que je défends, sans la développer, dans
le paragraphe final auquel vous faites allusion est que Virgile,
comme d’autres poetes de son époque, présente dans I Enéide
une histoire de la poésie gréco-romaine, et plus précisément du
genre épique, centrée autour de son ceuvre. Cette histoire auc-
toriale, manifestement téléologique, contient, selon moi, deux
enseignements principaux: le premier, que vous soulignez, est
que I'Enéide est implicitement décrite par Virgile comme le
terme idéal et I'aboutissement de l'histoire du genre épique,
depuis sa naissance en Grece, et le second est que cette épopée



ENEE AEDE Ei7

réalise la fondation d’une poétique de la romanité spécifique et
autonome (Virgile se décrit comme un Homere romain); ce
qui laisse entendre que, comme la Ville dont elle célebre la
naissance, cette ceuvre est assurée de la pérennité, étant féconde
en ceuvres a venir qui se réclameront d’elle. En disant que Vir-
gile suggere avoir ouvert la voie a une poésie réellement
romaine, je ne prétends donc pas qu’il se prononce sur I'avenir
du genre épique, mais quil affirme simplement le caractére
exemplaire de son entreprise.

A. Barchiesi: Due punti non collegati fra loro. Lei ha notato
come Didone reagisce al racconto di Enea come a una sorta di
testo epico esemplare: quae bella exhausta canebar. Forse vale la
pena di notare che Enea introduce il suo racconto con la frase
sed si tantus amor casus cognoscere nostros (2, 10). Nel contesto
dell'innamoramento di Didone che lega insieme la premessa e la
fine del racconto di Enea, le parole si tantus amor non possono
evitare di avere risonanze un po ironiche. Questo ci ricorda
un’altra grande novita del racconto di Enea rispetto alla tradi-
zione epica, il fatto di essere inquadrato in una storia amorosa.

Tornando sul problema della temporalita, vorrei anche notare
che fra I'inizio del libro II et la fine del III c’¢ un senso di forte
progressione anche temporale e forse intertestuale. Al principio
Troia esiste ancora e la storia omerica ha lasciato tracce sulla
terra del lido, tracce che i Troiani esplorano (2, 28-30 Aic...
hic). Alla fine del III libro c’¢ stato una sorta di slittamento in
avanti. Le tracce sono ora dei siflages di rotte acquatiche, che
non possono essere veramente seguite o ripetute. E dopo le
avventure del III libro, Enea conclude con un catalogo di colo-
nie greche in Sicilia che appare notevolmente pitt moderno
rispetto al mondo di Ilio, e che forse dipende dalla trattazione
delle citta di Sicilia negli Aitia di Callimaco, un testo molto pilt
moderno di Omero (e un testo anch’esso caratterizzato da storie
narrate a banchetto). Si direbbe che la storia abbia fatto un
notevole slittamento in avanti, e questo conferma I'idea dei libri
II-III come ricapitolazione di una lunga dinamica letteraria.



178 DISCUSSION

A. Deremetz: A la premigre observation sur I'emploi de amor,
javoue avoir peu de choses a ajouter au commentaire d’Ales-
sandro, si ce nest que linscription du récit épique dans un
contexte amoureux est déja virtuellement présente dans I’ Odys-
sée d’Homere, et cela méme si les sentiments de Nausicaa ne
donnent pas lieu a de grands développements; quant a la valeur
de cet emploi, je la verrais plus tragique qu'ironique. Concer-
nant le second point, je suis reconnaissant a Alessandro d’avoir
excellemment complété mon étude des figures de 'imitation sur
deux plans: d’une part, en mettant trés justement en relation les
traces laissées par les Grecs sur le rivage de Troie (livre 2) avec le
sillage du navire d’Ulysse (livre 3), et, de l'autre, en intégrant a
cette problématique de I'imitation en acte sa dimension alexan-
drine (en relation notamment avec le livre II des Aztia de Calli-
maque), que j’ai laissée volontairement de coté.

E.A. Schmids: A propos de la structure binaire du récit d’Enée
et de la réflexion de la structure binaire de 'Enéide dans celle-ci,
je voudrais vous renvoyer a un cas analogue dans I'Odyssée. Le
chant de Démodocos sur le cheval de Troie (O4. 8, 499-520)
semble réfléchir la structure narrative de I Odyssée en tant que ce
récit ne commence pas avec le début des événements, mais 2 un
moment plus avancé. "Evfev érdv (Od. 8, 500) correspond a
v apblev (Od. 1, 10); voir a ce propos Kl. Riiter, Odysseein-
terpretationen, Hypomnemata 19 (Gottingen 1969), 39.

Quant aux larmes versées par Enée quand il regarde la ver-
sion picturale de la guerre de Troie (Aen. 1, 459: lacrimans),
elles me semblent correspondre a celles que verse Ulysse (Od. 8,
522: ddxpu 3'&3cuev) apres avoir entendu le chant de Démodo-
cos sur le Cheval de Troie.

A. Deremetz: Merci de ces utiles précisions, qui me parais-
sent tout 2 fait fondées.

St. Hinds: Your thoughts on “Enée a¢de” are very much in sym-
pathy with P. Hardie’s suggestion of a “metapoetical symbolism”



ENEE AEDE 179

in Aeneas’ vision of the ghost of Hector (Aen. 2, 268 ff.): “the
hero of the /liad hands over to the hero of the Aeneid, just as
the Roman Virgil takes over the epic mantle from Homer”
(P Hardie, The Epic Successors of Virgil [Cambridge 1993],
102). Also “the presence of Homer in Hector is also suggested
by Virgil’s imitation in this episode of the dream of the shade
of Homer with which Ennius opened his Annals. .. [Virgil] dis-
places the poet’s dream on to the hero of the poem, but retains
a metapoetic reference to the poet’s own place in a scheme of
succession” (102-3).

Helpful too (in a general sense) to your perspective are intra-
textual echoes of the Aeneid’s incipit phrase — arma virumque
—, which often encode something metapoetic: e.g. the early
threat to the poem’s (literal and poetological) voyage encoded
in the shipwreck of Aen. 1, 119: arma virum tabulaeque et Troia
gaza per undas.

A. Deremetz: Je me réjouis de ces deux observations, la pre-
miere parce quelle témoigne d’'une convergence d’interpré-
tation sur le statut du héros et la seconde, parce quelle
confirme la fécondité d’une méthode de lecture dont il y a
sans doute encore beaucoup a attendre grﬁée, notamment, aux
nouveaux outils d’investigation textuelle que nous offre 'in-
formatique.

J.P Schwindt: En Allemagne, tout récemment, on a parlé (R.
Glei) de la destruction du cosmos narratif virgilien par Ovide.
Une telle opinion pose aussi le probleme de la temporalité spé-
cifique des ceuvres, Ovide ayant, selon elle, substitué 4 la téléo-
logie virgilienne un désordre temporel, c'est-a-dire un état
chaotique composé (quel oxymore!), d’une fagon qui n’est plus
historico-politique ni seulement mythique, mais surtout esthé-
tique. Ainsi, le nouveau commencement, dont vous avez parlé,
serait la conséquence non seulement d'un changement théma-
tique, mais aussi d’'une nouvelle structure narrative. Partagez-
vous cet avis?



180 DISCUSSION

A. Deremetz: Ce que je pressens, a vous écouter, de la these
d’un ouvrage que je n’ai pas lu me semble tout a fait intéressant
voire convaincant, car jai la conviction qu'Ovide a bien com-
pris le message virgilien et sa prétention finaliste et qu'il n’a de
cesse de le dénoncer, avec prudence et habileté. Mais vous com-
prendrez que le temps me manque aujourd’hui pour traiter une
question aussi vaste qui mériterait 2 elle seule quon lui
consacre un séminaire comme le ndtre.

M. Citroni: Mi riferisco all’'ultimo paragrafo in cui si parla di
doyn e téhoc. Che Virgilio avesse 'ambizione di portare I'epos
latino al suo téhog ¢ certo probabile. Questa generazione di
poeti sente ormai di rappresentare sul piano letterario la ‘matu-
rita del tempo’ augustea. Questa ambizione di Virgilio &
espressa nel modo piut esplicito nel proemio del III libro delle
Georgiche. Ma mi chiedo in che senso Virgilio si sentirebbe
aoyn dell’epos, venendo dopo Ennio e anche dopo Nevio: la
composizione del Bellum Poenicum non pare fosse piattamente
‘ciclica’, se le ‘origini’ erano esposte all'interno della esposizione
storica (ipotesi probabile anche se non sicura).

Le Metamorfosi sono un’epica del tutto diversa da quella di
Virgilio: ma in un certo senso realizzavano un progetto abboz-
zato da Virgilio nella VI Egloga (e, in estrema sintesi, nel canto

di Climene nel IV libro delle Georgiche).

A. Deremerz: Votre question, qui rejoint celle qu’a posée E.
Fantham au début de cette discussion, me renforce dans I'idée
que l'introduction tardive, et non commentée, de ce terme est
plus troublante qu’utile. Néanmoins, outre 'idée, sur laquelle
je viens de m'exprimer, que Virgile, en se prétendant alter
Homerus, revendique un réle fondateur, celui d’une véritable
poétique de la romanité, je considere que le poete associe ses
prédécesseurs a la préhistoire latine du genre, en raison notam-
ment de la manitre, servile et peu conforme a la réalité
romaine, dont, selon lui, ils imitent leurs modeéles. De mon
point de vue, Virgile prétend inaugurer une nouvelle pratique



ENEE AEDE 181

imitative correspondant a la définition de la romanité et lui
donner une valeur normative pouvant servir de référence 2 ses
successeurs.

S’agissant de votre seconde remarque, a laquelle j’adhere
totalement, je ne peux mieux la commenter qu'en vous ren-
voyant a l'excellente analyse proposée par notre collegue St.
Hinds dans son livre Allusion and Intertext, ou il démontre
qu' Ovide construit un projet poétique dans lequel il assigne 2
Virgile le role de prédécesseur qui n’a fait qu'ébaucher impar-
faitement ce que lui-méme réalise pleinement; et, ce faisant, il
conteste a Virgile 'honneur d’avoir élevé le genre épique jus-
qu'a son Téhoc.

E.A. Schmidt: Pour introduire un élément de ludus spécula-
tif dans notre discussion, je vous livre le fruit d’une réverie:
comme dans le premier vers de I Enéide, virum était le premier
mot de I'Odusia de Livius Andronicus; de méme arma ouvrait
le Bellum Poenicum de Névius — le ordior arma des Punica de
Silius Italicus semble attribuer une certaine vraisemblance 2
cette hypothese — (du reste, le sixieme des vers du Bellum Poe-
nicum commence par — v); et quant a Jroiae qui primus, on
peut penser quune expression comparable se trouvait dans le
proeme des Annales d’Ennius, au commencement d’un vers ou
dans la méme position que dans le vers de Virgile.

A. Deremetz: Si votre réve pouvait devenir réalité, j'en serais
ravi, car on pourrait alors interpréter ce premier vers de I'E-
néide (auquel, du reste, on ne pourrait plus contester cette
place liminaire) comme un condensé d’histoire littéraire imma-
nente. Ce faisant, en effet, Virgile suggérerait de fagon magis-
trale que son épopée paracheve la tradition épique latine en
réalisant I'union de la manieére homérique et de la matiere
romaine et qu'il est bien I'alter Homerus romain.



\.}J}
g %ﬁz;}é@mmﬁw
: i mﬂ

T.f.%%f%.#%}

o




	Énée aède : tradition auctoriale et (re)fondation d'un genre

